
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 25 (1935)

Heft: 3

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 161 —

Kirchliche Chronik.

Die Tagung des Fortsetzungsausschusses der Weltkonferenz
für Glauben und Verfassung in Hindsgaul (Dänemark), 4.—7.
August 1935. Die Tagung wurde durch den Erzbischof von York
geleitet. In seinem Bericht gab der Sekretär bekannt, dass sich
bis jetzt zur Weltkonferenz des Jahres 1937 59 Kirchen mit 226

Delegierten gemeldet haben. Die tschechoslowakische Kirche hat
Bedenken, sich an der Weltkonferenz zu beteiligen. In einem Brief
setzt sie ihre dogmatische Stellung auseinander: «Wir glauben an
Jesus Christus, den Sohn Gottes, den Lehrer des Lebens, unsern
Heiland und Erlöser. Er repräsentiert für uns die höchste und
vollkommene Offenbarung Gottes, aber wir identifizieren ihn nicht
mit der zweiten Person der Trinität, und wir beten ihn nicht als

Gott an. Jesus Christus ist für uns in ethischem Sinn der Sohn
Gottes, nicht in metaphysischem. Die tschechoslowakische Kirche
verwirft das historiche Dogma über die drei verschiedenen Personen

in Gott. Ihre Christologie ist deshalb wesentlich unitarisch. Anderseits
verwenden wir die Ausdrücke Gott, Sohn und Geist, um die höchsten
Formen der göttlichen Vollendung und Tätigkeit zu umschreiben
und unterscheiden uns in dieser Beziehung von den Unitariern.
Gott als der Vater repräsentiert uns all seine schöpferische Tätigkeit,

Gott als der Sohn seine Offenbarungs- und Gott als der Geist
seine heiligende Tätigkeit.> Es wurde beschlossen, der Kirche zu

antworten, dass der Ausschuss die Grundlage der Lausanner-

Bewegung bestätige und alle Kirchen einlade, die «unsern Herrn
Jesus Christus als Gott und Heiland» anerkennen und dass von
den Kirchen die Beteiligung an der Bewegung selbst entschieden

werden müsse. Der Ausschuss hofft, die tschechoslowakische Kirche
werde weiterhin an der Bewegung teilnehmen.

Dr. Zoellner berichtete über die Arbeit der zweiten Kommission

für «Die Kirche und das Wort». Auf Grund des dritten
Artikels des apostolischen Glaubensbekenntnisses wurde folgendes
Schema aufgestellt:

1. Der Geist und das Wort: Die Beziehung zwischen dem

Wort Gottes und der Bibel; die Inspiration der Bibel; die Bibel
als Gnadenmittel und Erkenntnisquelle; Wort und Sakrament; der

Gegensatz zwischen «Geist und Buchstabe».

2. Das Wort Gottes und die «Una Sancta Ecclesia» »): nach
der Lehre der orthodoxen, der anglikanischen, der römischen, der
lutherischen, der reformierten, der methodistischen Kirche.

>) Die erste Kommission für «Die Lehre von der Gnade» hat ihre Arbeiten
vollendet.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1935. H



— 162 —

3. Das Wort Gottes und die Apostolizität der Kirche : Schrift und
Tradition ; Wort Gottes und kirchliche Bekenntnisse : Wort Gottes
und apostolische Sukzession ; der Dienst am Wort ; das Wort
Gottes und die Organisation der Kirche als eine Institution.

4. Das Wort Gottes und die hl. Kirche: Die Beziehung
zwischen Gesetz und Evangelium ; die Verkündigung des Gesetzes ;

die Kirche betraut mit dem Amt der Versöhnung; die Heiligkeit
der Kirche, Eigenschaft der Kirche als Körperschaft oder ihrer
individuellen Mitglieder.

5. Das Wort Gottes und die Vollkommenheit der Kirche:
Die Kirche und die Völker der Welt; die Kirche und das
auserwählte Volk; die Kirche und die Kirchen; die Kirche und das
Reich Gottes.

Arbeiten über diese Themen sind von Vertretern verschiedener
Kirchen eingereicht worden. Wenn sie unter den Mitgliedern der
Kommission zirkuliert haben und sie in einer Sitzung besprochen
worden sind, sollen sie wenn möglich in Buchform erscheinen.

Über die Tätigkeit der dritten Kommission für «Amt und
Sakramente» referierte der Bischof von Gloucester. Folgende
Arbeiten sind in Aussicht genommen :

1. Die Anschauungen der heutigen Kirchen : der
römischkatholischen, der orthodoxen, der anglikanischen, der lutherischen,
der reformierten Kirche, der Kongregationalisten, der Baptisten,
der Methodisten, der Freunde.

2. Die biblische Grundlage: Der Text; Kirche, Taufe, Abendmahl

im N. T. ; der Ursprung des christlichen Amtes.

3. Historische Studien: Die ungeteilte Kirche; die Kirche des

Mittelalters; das Zeitalter der Reformation: Luther; Zwingli; Calvin;
die Gegenreformation.

Die Arbeiten zirkulieren bei allen Verfassern und gehen mit
deren Bemerkungen zur Revision zum Autor zurück. Die
Kommission wird in einer Sitzung die Arbeiten behandeln und einen
Bericht abfassen. Bericht und Arbeiten werden in Buchform
erscheinen.

Über die Tätigkeit der vierten Kommission, die neu bezeichnet
wurde für «Kirchliche Einigung in Leben und Gottesdienst:»,
referierte Dekan Sperry. Die Kommission arbeitet einen Bericht über
die praktischen Resultate auf dem Gebiete der kirchlichen
Einigung in den letzten Jahren aus. Der Kommission sollen Mitglieder
aus Europa beigegeben werden.



— 163 —

Eingehend wurde das Programm der Weltkonferenz besprochen.
Die Konferenz soll mit Rücksicht darauf, dass die Weltkonferenz
für praktisches Christentum im selben Jahr in Oxford zusammentritt,

nach Edinburgh vom 3.—18. August 1937 einberufen werden.

Eine bemerkenswerte Rede hielt Dr. N. Flew zum Programm.
Eine wichtige Frage habe bis jetzt nicht die notwendige Aufmerksamkeit

gefunden, die vom Wesen der Kirche. Er teile, soweit
er es als Methodist könne, die Ansichten seines Freundes, des
Professors H. L. Goudge aus Oxford. Seine Überzeugung sei, dass
die Unterschiede in der Gnadenlehre, der Christologie, in der
Lehre über das Werk Christi, sogar in der über die Sakramente,
nicht endgültig trennende seien. Alle Unterschiede liefen horizontal

durch alle Gemeinschaften ; sie seien nicht vertikale Differenzen,
die die einzelnen Gemeinschaften voneinander trennten, die
trennende Frage sei die Lehre von der Kirche. Hier seien Methodisten

und Anglokatholiken gezwungen, das Zusammengehen
aufzugeben. Aber er sei überzeugt, dass ein ernstes Studium die
Schuld der Reformatoren, in der sie gegenüber dem hl. Augustin
stünden, deutlich machen würde. Ein oder zwei Jahrhunderte lang
habe der Protestantismus die Lehre von der Kirche vernachlässigt.
Aber in den Lehren eines Calvin und eines Luther sei, wie die
neuesten gelehrten Forschungen aufgezeigt hätten, eine bestimmte
Lehre von der sichtbaren Kirche enthalten. Es sei möglich, zu
behaupten, dass Augustin niemals seine Auffassung von der
sichtbaren Kirche mit seinen Ansichten über die unsichtbare Kirche in

Einklang gebracht hätte. Sicherlich seien die beiden Auffassungen
systematischer von Calvin behandelt worden. Aber diese Fragen
mussten von dem Theologenausschuss erforscht werden. Nur so
könnten wir hoffen, einen Begriff von der Einen Heiligen Katholischen

Kirche, der sichtbaren und unsichtbaren, zu erhalten,
welcher dem Prinzip der Kontinuität Gerechtigkeit widerfahren
lasse, die heilige Überzeugung bewahren würde, dass das geistliche
Amt eine Gabe Christi an Seine Kirche sei und über all dem uns
das ganz wesentliche Desideratum gäbe, dass die Kirche nicht von
Menschen geschaffen, sondern eine Schöpfung Gottes sei. Dr. Flew
schloss, er hege die Hoffnung, dass bei solchem Studium es der
Lausanner Bewegung beschieden sein werde, das versöhnende
Wort zu sprechen.

Zur Diskussion ergriffen die Vorsitzenden aller drei Kommissionen

das Wort. Der Bischof von Gloucester erklärte, es sei von
Anfang an die Absicht der Kommission gewesen, die er leite, die
Lehre von der Kirche so gründlich zu erforschen, wie sie
augenblicklich die Lehre von den Sakramenten studierten ; aber auf



— 164 -
Grund der finanziellen Krise seit 6 Jahren seien die Pläne

unglücklicherweise aufgeschoben worden. Dr. Zoellner sagte, dass

seine Kommission die Frage nach dem Wesen der Kirche
übernommen habe; und die Kommission des Dekan Sperry sei speziell
mit der Aufgabe beauftragt, die Ansichten der östlichen orthodoxen
Kirche über die sichtbare und unsichtbare Kirche und über die

Gemeinschaft der Heiligen vollkommen zum Ausdruck zu bringen.

Zum Programm für die projektierte Weltkonferenz lag ein

Memorandum vor, das der Sekretär ausgearbeitet hatte. Darin
äussert er sich zur Lage der Lausanner Bewegung wie folgt:

« Die Weltkonferenz von 1927 erkannte, dass eine Einigkeit
nicht erreicht werden könne durch das Bemühen, eine zweideutige
und schlichtende Formel zu finden, hinter der man die
Meinungsverschiedenheiten der verschiedenen Konfessionen verbergen könne.
Fortschritt kann nur erzielt werden, indem man durch die Felsen,
auf denen die verschiedenen Kirchen stehen, hindurchgräbt, um zu

entdecken, wie jede durch ihren eigenen Glauben auf dem einen

Felsen wurzelt, der Christus ist. Daher hat sich das Continuation
Committee eine zweifache Aufgabe gestellt; erstens hat es versucht,

so genau als möglich festzustellen, wofür jede der Kirchen einsteht,
wie jede Kirche ihr eigenes Glaubensbekenntnis, nach clem sie lebt
und durch das sie in lebendigem Zusammenhang mit Christus steht,

betrachtet. Das ist geschehen durch das Sammeln der Antworten
der Kirchen auf den Bericht von 1927 und deren Veröffentlichung
im Jahr 1934 in einem Band betitelt „Convictions". Zweitens hat es

Theologen der verschiedenen Kirchen aufgefordert, sich in
Ausschüssen zusammenzuschliessen und zu beginnen, all diese Konfessionen

in geduldigem Suchen nach einem allen zugrunde liegenden

Einheitlichen zu erforschen. Einer dieser Ausschüsse hat der

1937er Konferenz bereits eine Abhandlung über die Lehre der Gnade

zur Begutachtung vorgelegt. Andere arbeiten an Themen wie:
„Die Kirche und die Welt", „The Church's Ministry and Sacraments"
und „The Empirical Approach to Unity" und hoffen, sie bis zur

Besprechung im Jahr 1937 fertig zu haben.

Die Veröffentlichung der „Convictions" (Überzeugungen) würde
einen Wendepunkt im Leben der Bewegung bedeuten und weitere
Fortschritte fordern. Wie immer notwendig es auch für jede dieser

Kirchen sein mag, an ihrem eigenen Bekenntnis festzuhalten, um
den Wogen des antichristlichen Angriffes zu trotzen, so stellt doch
die Idee des einheitlichen Christentums einen weiteren Anspruch an
jene, denen es am Herzen liegt. Sie verlangt von den Mitgliedern
jeder Kirche, dass, während sie an ihren eigenen Überzeugungen
festhalten, sie sich doch ehrlich bemühen sollten, das in andern



— 165 —

Glaubensbekenntnissen zu sehen, was es für die, die sich dazu
bekennen, ebenso wertvoll macht.

Wie wir sehen, hatte man sich 1927 endgültig zu dem Prinzip

durchgerungen, dass eine Einheit nicht dadurch entsteht, dass

man Unterschiede der Überzeugungen übertüncht. Der erste Schritt
musste sein, dass die verschiedenen Kirchen klar darlegten, wofür
sie einstehen. Es war notwendig, dass die Delegierten 1927 mit der

Hauptabsicht nach Lausanne kamen, die Lage ihrer eigenen Kirchen
zur Information anderer klarzulegen, und dass diese Berichte durch
die Urteile der Kirchen selbst, welchen in ihren Antworten auf den
Bericht der Konferenz Ausdruck verliehen wurde, erweitert werden
sollten. Da dieser Schritt aber schon unternommen worden ist,
werden wir nicht vorwärts kommen, wenn die Mitglieder der
Konferenz von 1937 zu keinem andern Zweck zusammengerufen würden,
als das zu tun, was 1927 bereits getan wurde. Wenn wir aber für
sicher annehmen können, dass, wenn wir uns treffen, diese

Feststellungen über unsere Lage schon gemacht worden und allen
Anwesenden bekannt sind und deshalb nicht noch einmal gemacht
werden müssen, dann sind wir frei, uns der Aufgabe zu widmen,
miteinander zu erforschen, was uns unsere Bekenntnisse eigentlich
bedeuten, und zu versuchen, durch all diese kleinen Felsen hindurch-
zugraben, um zu dem grössten Felsen zu kommen.

Denn wir werden nicht nur den Bericht von 1927 und die

Antworten der Kirchen vor uns haben, sondern auch von den

Ausschüssen gesammeltes Material, das die wahre Gestalt der zu lösenden

Probleme klar darlegen wird. Wir werden die Gelegenheit am
besten nützen, wenn wir dem, was man die „Forschungsarbeit der

Konferenz" nennen könnte, so viel Zeit als nur irgend möglich
widmen, indem wir versuchen, durch geduldiges Studium und
Diskussion ein tieferes, gegenseitiges Verständnis zu erzielen.>

Über das Ziel 1937 wird gesagt: «Wir haben zwei Aufgaben zu

erfüllen, wovon sich die eine auf die Gegenwart, die andere auf die

Zukunft bezieht. Unsere erste Aufgabe ist zu erkennen, wie dringend
die Lage der Welt die Christenheit als ein Ganzes herausfordert,
und die zugrunde liegende Einheit, die uns durch unsere gemeinsame

Treue zu unserem einen Herrn und Meister, Jesus Christus,
verbindet, zu entdecken und zu festigen. Unsere zweite
Aufgabe wird darin bestehen, mit den Forschungen weiterzukommen,
durch die wir den Kirchen helfen wollen, sowohl in äusseren als
auch inneren Angelegenheiten die volle Einheit der Kirche Christi
zu erkennen.

Da die Konferenz von 1927 darauf hinzielte, die Übereinstimmungen

und Zwiespältigkeiten, die zwischen den Kirchen der Ge-



— 166 —

genwart bestehen, festzustellen, hat sie natürlicherweise einen

Bericht, der eine Reihenfolge solcher Aussprüche, verschiedene
Dinge betreffend, enthält, verfasst und für die Öffentlichkeit als
Berichte von Tatsachenmaterial herausgegeben.

Wenn wir aber die Forderungen erfüllen wollen, die uns die
Situation, in der wir uns 1937 versammeln werden, stellt, dann
müssen wir darauf hinzielen, einen etwas anders gearteten Bericht
zu verfassen. Für die Veröffentlichung urbi et orbi werden wir darauf

hinzielen, als Antwort auf die Herausforderung der Weltlage
eine kurze Darlegung unserer zugrunde liegenden Einheit zu
veröffentlichen — ein Bekenntnis, das Zeugnis ablegt gegen die
Herausforderung des Heidentums, Zeugnis ablegt von der koinônia tön
ekklesiön, die aus unserer gemeinsamen Treue zu Christus entspringt.
Und dann werden wir darauf hinzielen, eine Serie vertraulicher
Berichte an die Kirchen zu verfassen, in welchen wir ihnen
mitteilen werden, wie weit wir in unseren Studien über die Überwindung

der Hindernisse, die uns von völliger Einheit trennen, schon

fortgeschritten sind.
Wir sind jetzt in der Lage, das Programm für die Konferenz

von 1937 zu überblicken. Es muss Gelegenheit geben
1. die Weltsituation so zu sehen, wie sie wirklich ist, und ihr

zu begegnen, so dass alle unsere Arbeit so geleistet wird, wie wenn
wir „unter der Erschütterung der Zeit erzitterten";

2. unsere vereinte Treue zu unserm Herrn und Meister Jesus
Christus zu bestätigen;

3. sich zu bemühen, das, was das Leben und die Art der
Gottesverehrung der anderen für sie bedeutet, zu verstehen und zu
erleben, und

4. die Punkte, über die unsere Meinungen auseinandergehen,
zu studieren.»

Zum Programm für die Weltkonferenz 1937 enthält das
Memorandum folgende Bemerkungen :

«Das Programm, das jetzt veröffentlicht ist, ist den oben
erwähnten Betrachtungen entsprechend entworfen worden. Es ist
vorgesehen, dass die Aufmerksamkeit der Konferenz von allem Anfang
an auf die gegenwärtige Lage der Kirche in der Welt gerichtet
wird. Es soll aber keine Zeit für das detaillierte Studium dieser
Lage verwendet werden. Das wird von der Stockholmbewcgung
gemacht. Es ist notwendig, uns zu vergewissern, dass wir bei unserer
Arbeit die tatsächliche Lage im Auge behalten.

Ferner wird der Studienarbeit der Konferenz in Teilgruppen
so viel Zeit als möglich gewidmet zur Vorbereitung ihrer Berichte
und deren Besprechung in der Konferenz. Die besonderen Sitzungen



— 167 —

an den Sonntagen geben Gelegenheit zu verstehen, was die
verschiedenen Arten des christlichen Lebens für die bedeuten, die sie
ausüben. Und wir hoffen, dass die Konferenz in der letzten Morgensitzung

imstande sein wird, als Antwort auf die Herausforderung
der Welt unsere vereinte Treue zu unserem Herrn zu bekunden.

Zum Schluss muss noch ein Wort über die 4 Punkte gesagt
werden, die für die Studienarbeit der Konferenz vorbehalten worden
sind. Auf den ersten Blick erscheinen sie sehr verschieden von
denen, die im vorläufigen Programm, das vom Continuation
Committee im Jahre 1931 angenommen wurde, vorgesehen waren. Bei

genauer Betrachtung erkennt man aber, dass sie bloss eine Umord-

nung des selben Materials darstellen, eine Umordnung, die durch
die Erfahrungen, die das Committee in den Jahren seit 1931 gemacht
hat, notwendig wurde. Während dieser Jahre hat das Committee
mit Theologen, die eine möglichst grosse Manigfaltigkeit der

Meinungen vertraten, Beratung geschlagen, und die Reihe der Punkte,
die endgültig angenommen wurden, sind die, die am meistver-

sprechendsten sind für die Inangriffnahme der Arbeit, die vor uns liegt.
Mit der Veröffentlichung dieses Programms für die Weltkonferenz

von 1937 wünscht das Continuation Committee, seiner Meinung
Ausdruck zu geben, dass die Einheit in der Kirche Christi, welche
wir anstreben, eine solche sein muss, wie Gott sie will und uns zu
seiner Zeit geben wird. Wir dürfen uns nicht anmassen zu glauben,
dass wir imstande sind, aus eigenen Stücken Einigkeit zu ersinnen
und herbeizuführen.

Aber den Glauben auszudrücken, dass Gott uns Einheit geben
will, ist nichts anderes als eine fromme Phrase, wenn wir nicht
gewillt sind, Seine Werkzeuge zu sein und zu versuchen, Seinen
Willen zu erkennen und danach zu handeln. Bei all unseren
Vorbereitungen zur Konferenz muss unser Bestreben dahin gehen, Ihm
die besten Kräfte unseres Verstandes, Herzens und Willens
darzubringen, damit Er sie in Seinem Dienst verwende, wie es Ihm
gefällt. »

Für das Programm sind folgende Verhandlungsgegenstände
bestimmt :

Zur Eröffnung: «Das Zeugnis der Kirche in der heutigen Welt.»
Die vier Hauptfragen befassen sich mit:

I. Jesus Christus und seine Gnade. 2. Die Kirche Christi und
das Wort Gottes. 3. Die Kirche Christi: Amt und Sakramente.

4. Die Einigung der Kirche in Leben und Gottesverehrung.

Zum ersten Thema ist ein Bericht erschienen. Davon sind schon

viele Kritiken eingelaufen. Einige sind im 72. Hefte der Konferenz
enthalten.



- 168 —

Das Material zum 2. und 3. Thema wird vorbereitet.
Unter das vierte Thema sollen diese Fragen fallen :

1. Die Theologie des Verhältnisses der sichtbaren zu der
unsichtbaren Kirche.

Die Theologie der Beziehungen zwischen der streitenden Kirche
auf Erden, der Kirche in Paradies und Fegefeuer und der
triumphierenden Kirche im Himmel.

2. Auf welches Ziel, die Einigkeit der sichtbaren Kirche auf
Erden betreffend, sollen alle unsere Bemühungen in der Lausanner
Bewegung hinarbeiten f

3. Ein Bericht, der die Tatsachen des Fortschrittes in den
Einigkeitsbemühungen 1927 feststellt, und was man daraus lernen kann.

4. Die nichttheologischen Faktoren, die bei der Erforschung
der Ursachen und der Befreiung von Uneinigkeit berücksichtigt
werden müssen.

5. Die Mittel, mit denen Einigkeit schrittweise erarbeitet und
gefestigt werden kann, wie z. B. Verkündigung einer geistigen
koinônia, Mitwirkung, Verbündung, organische Einheit.

Das Material davon wird ebenfalls vorbereitet.
Für die Schlusssitzungen werden genannt: «Zeugnis auserwählter

Redner darüber, was die Art der Gottesverehrung und das Leben
ihrer Kirche für jeden einzelnen bedeuten.» «Die Frage des
Bekenntnisses zur vereinten Treue zu Christus angesichts der heutigen
Welt», «Die Arbeit der Bewegung in Zukunft.»

In dem erwähnten Memorandum wird am Schluss noch
ausdrücklich der Zweck der Konferenz mit den Worten hervorgehoben :

«Es kann nicht oft genug betont werden, dass es nicht der
Zweck der Konferenz ist, die Kirchen durch Verhandlungen ihrerseits

zur Wiedervereinigung zu führen, oder einen dramatischen
und sehenswürdigen Akt der Vereinigung, für den die Kirchen
nicht bereit sind und der die Grundsätze einiger von ihnen zu
einem Ausgleich bringen könnte, vorzuführen. Die Kirchen selbst
müssen die Vereinigung herbeiführen; die Aufgabe der Konferenz
ist, ihnen zu dienen, ihnen zu helfen auf eine solche Art
zusammenzukommen, dass sie die Tatsache dieser allen zugrunde liegenden
Einheit, die aus der gemeinsamen Treue für den einen Herrn und
Meister entspringt, erkennen und in der Atmosphäre, die durch
das Erkennen dieser Tatsachen erzeugt wird, geduldig und liebevoll

zu versuchen, einander besser zu verstehen und Möglichkeiten
zu finden, wie die Hindernisse, die es dieser Einigkeit unmöglich
machen, sich nach aussen hin auszudrücken, zu überwinden sind.»

Die Formulierung des Programms ist noch nicht endgültig, so
dass wir uns auf diese Mitteilungen beschränken. A. K.



— 169 —

Weltbund für internationale Freundschaftsarbeit der
Kirchen. In den Tagen vom 12.—18. August trat in Chamby ob
Montreux der Internationale Rat des Weltbundes zur Beratung
zusammen. Von den 37 Landesgruppen waren 30 vertreten durch
etwa 90 Delegierte und 30 Gäste.

1. Im Mittelpunkt der Tagung standen die Referate und
Entschliessungen, die um das Problem kreisten: «Hat die Kirche eine

Verantwortung auf dem Gebiete der Politik?» Es sprachen über
dieses Thema der schwedische Bischof Rodhe, der englische
Methodist Rev. E. C. Urwin, der französisch-reformierte Pfarrer E. Lauriol.
Der Engländer und der Franzose bejahten die Frage vorbehaltlos,
der erstere, indem er praktische Vorschläge zur Belebung der
kirchlichen Friedensarbeit machte, der letztere, indem er die
Anwesenden zur Friedensarbeit aufrief. Rodhe legte den lutherischen

Standpunkt dar, betonend, dass die natürlichen, schöpfungsgemässen
Gebiete der Wirtschaft, der Soziologie, der Rasse usw. nicht mit
denen des Reiches Gottes verwechselt werden dürfen, wenn auch
die natürlichen Ordnungen in der Richtung der christlichen
Botschaft umgewandelt werden müssen. In der Diskussion lehnte die
Mehrheit der Votanten die Schlussfolgerungen Rodhes ab, während
andere in ihnen den notwendigen Ausdruck jener Wahrheit fanden,
dass wir als Jünger Christi Bürger zweier Welten sind und darum
eine doppelte Verantwortung tragen, die uns vor übereilten Schlüssen

bewahren muss. Hatten die drei Referate der gedanklichen
Klärung des Problems gedient, so führten die Ansprachen der folgenden

Tage ins Feld der praktischen Politik und der konkreten
Friedensaufgaben. Frau Bakker-van Bosse (Holland), die Mitarbeiterin

Lord Dickinsons in der Minderheitenkommission der
Völkerbundsvereinigung, sprach über das Problem der Minderheiten,
Prof. Th. Ruyssen (Belgien), der Generalsekretär der internationalen
Völkerbundsliga, über die Bilanz der gegenwärtigen internationalen
Lage. Dr. Atkinson (U. S. A.) referierte über den internationalen
Waffenhandel, Pasteur Jézéquel (Paris) über die militärische
Dienstverweigerung.

2. Zu den in den Referaten behandelten Problemen nahm die
Konferenz Stellung in verschiedenen Resolutionen, die hier wenigstens

auszugsweise mitgeteilt seien :

a) In bezug auf die Minderheiten wurden die nationalen Räte
des Weltbundes in einer Entschliessung aufgefordert, bei ihren
Regierungen dafür einzutreten, dass 1. der Völkerbund sämtliche
Staaten veranlasst, dieselben Verpflichtungen in bezug auf die
Minderheiten auf sich zu nehmen, die gewissen Staaten in den

Friedensverträgen auferlegt worden sind; 2. dass eine ständige



— 170 —

Minderheiten-Kommission ins Leben gerufen werde mit der
Aufgabe, die Minderheitenfrage zu studieren und dazu Stellung zu
nehmen. — Der Weltbund beauftragte ferner das Exekutivkomitee,
gegebenenfalls mit der Sovietregierung über die Entsendung einer
Delegation an die Kirchen Russlands zu verhandeln, um die
schwierige Lage der russischen Christen zu erörtern. Ferner soll
eine Zentralstelle zur Hilfsaktion der Kirchen gegenüber der Not
der Flüchtlinge und Staatenlosen gebildet werden.

b) In einer besonderen Entschliessung zum italienisch-abessi-
nischen Konflikt stellt der Weltbund fest, dass «der Ausbruch
von Feindseligkeiten zwischen zwei Nationen, die sich zum christlichen

Glauben bekennen, Mitglieder des Völkerbundes und
Unterzeichner des Kelloggpaktes sind, ein unsagbares Unglück sein würde,
das den Frieden der ganzen Welt bedroht». Ferner wird jede
mögliche Unterstützung der Arbeit der Schiedgerichtskommission
gefordert und der Überzeugung Ausdruck gegeben, dass «jede Nation,
die ihr gegebenes Wort bricht, nur friedliche Mittel für die
Ordnung internationaler Streitigkeiten brauchen zu wollen, nicht nur
vor dem sittlichen Urteil der menschlichen Gesellschaft, sondern auch

vor der Lehre und Haltung Jesu Christi verurteilt dastehen wird».

c) Über die Frage der religiös begründeten Kriegsdienstverweigerung

werden in einer Entschliessung die Länder mit
uneingeschränkter allgemeiner Wehrpflicht gebeten, für alle, die aus

religiöser Gewissensnot den Militärdienst ablehnen, einen Zivildienst
einzuführen, wie er bereits in acht verschiedenen Ländern
geschaffen wurde. Ausserdem wurde die Forderung der strikten
Kontrolle der privaten Waffenfabrikation und des internationalen
Waffenhandels erhoben.

d) Die hinter diesen verschiedenen Fragen und Aufgaben
stehende Verantwortung wurde in einer Botschaft an die Kirchen
zusammengefasst, die Bischof Amundsen vorlegte. Wir lassen die
Botschaft unten im Wortlaut folgen.

3. In organisatorisch-administrativer Hinsicht sind folgende
Massnahmen getroffen worden : Nach eingehender Begründung
durch den Generalsekretär des Weltbundes, Pfarrer L. H. Henriod,
wurde davon abgesehen, den Weltbund und den ökumenischen
Rat für praktisches Christentum organisatorisch jetzt schon
ineinander aufgehen zu lassen. Es soll im Interesse weiterer Zusammenarbeit

lediglich ein « vereinigter Verwaltungsausschuss » gebildet
werden. — Zum Präsidenten des Weltbundes wurde an Stelle des

zurücktretenden Lord Dickinson of Painswick K. B. E., der in
Anbetracht seiner grossen Verdienste um den Bund zum
Ehrenpräsidenten ernannt wurde, Bischof Amundsen von Haderslev (Däne-



— 171 —

mark) gewählt. — Die Berichte des Generalsekretärs H. L. Hen-
riod, des Finanz-Komitees, der Erziehungskommission, der
Minoritätenkommission, der Jugendkommission und des Presse- und
Nachrichtendienstes boten Einblick in die grosse und weitreichende
Kleinarbeit des Weltbundes, die von den einzelnen Sekretären und
ihrem Mitarbeiterstab geleistet worden ist. Bemerkenswert war vor
allem auch eine Rede des Lord Dickinson, die neben einem knappen

Rückblick auf die bisherige Arbeit des Weltbundes auch
interessante Ausblicke auf die weitere Zukunft dieses kirchlichen Friedenswerkes

bot, für das vor allem die Mitarbeit der römisch-katholischen

Kirche zu wünschen wäre. U. K.

Botschaft an die Kirchen.
Der Internationale Rat des Weltbundes für internationale

Freundschaftsarbeit der Kirchen, der sich im August 1935 in Chamby
bei Montreux in der Schweiz versammelt hat, fühlt sich gedrungen,
an die christlichen Kirchen, ihre Diener und ihre Glieder folgenden
Aufruf zu richten:

I. Die Wirren und Gefahren der Welt dieser Tage sind eine

Sorge, die schwer auf der Kirche lastet, einmal darum, weil sie in

Liebe allen Menschen verpflichtet ist, und dann darum, weil die
tiefsten Grundlagen und Prinzipien der christlichen Religion und ihrer
sittlichen Überzeugungen auf dem Spiele stehn. Ein verweltlichter
und heidnischer Geist verkündet offen die Selbstsucht des von den
Interessen der Nation, der Partei und der Klasse beherrschten
Staates als höchste Norm für das, was recht und gerecht ist. Die
Kirche muss ihrer Berufung treu bleiben, und darum muss sie viel
entschiedener als bisher den Kampf aufnehmen, um die

Überzeugungen unseres Glaubens in den Dingen des öffentlichen Lebens

zur Geltung zu bringen. Dieser Kampf ist eine gemeinsame Auf-
o-abe, zu der sich die Christen in allen Ländern vereinigen müssen.

Dieser allen auferlegte Widerstreit mit der Welt zwingt die Christen
in allen Ländern, sich zusammenzufinden in dem Versuch, eine

einheitliche Auffassung zu finden für das, was unsere Pflicht ist in
dieser Stunde der Krisis.

II. Gegenüber der Verherrlichung des Staates als der höchsten

Autorität muss das erste Gebot die absolute Richtschnur bleiben.
Der Gehorsam gegenüber dem Staate als einem Werkzeug der

Gerechtigkeit ist eine von Gott auferlegte Verpflichtung. Aber das

Recht steht über dem Staate und nicht der Staat über dem Recht.
Darum muss der Staat die Rechte sowohl der Einzelpersönlichkeit
als der anderen Staaten achten. Es kann nicht anders sein, denn dass

die Kirchen es immer wieder deutlich aussprechen, dass die Christen

überall Gott mehr gehorchen müssen als den Menschen und dass



— 172 —

darum ein Christ, wo immer ein Staat Forderungen stellt, die das
christliche Gewissen als den göttlichen Gesetzen zuwiderlaufend
empfindet, Folge und Mitarbeit verweigern muss. Das mag
ebensowohl schweres Leid mit sich bringen, das daraus entsteht, dass

der Staat und die aufgeregte Volksseele sich dem widersetzen,
wie auch innere Konflikte zwischen dem Gehorsam gegen Gott
und dem, was vaterländische Pflicht zu sein scheint. Aber im
letzten ist der Gehorsam gegen Gott die wahre Vaterlandsliebe,
weil das, was den Gesetzen Gottes zuwiderläuft, im Laufe der
Geschichte sich immer als ein Fluch und nicht als ein Segen für
den Staat erweist.

III. Vor allem ist es dringend nötig, zu kämpfen gegen die
Kräfte, die auf den Krieg hinarbeiten. Die schrecklichen Lehren
des Weltkrieges dürfen nicht vergessen werden. Trotz der
Tatsache, dass er — gleich wie andere grosse Katastrophen —
persönliches Heldentum, Opfergeist, kameradschaftlichen Sinn und
Zusammengehörigkeitsgefühl auslöste, war er doch noch vielmehr
ein unvergleichliches Werkzeug der Zerstörung, das Millionen von
Opfern, von Getöteten, Verstümmelten, seelisch gebrochenen,
Vereinsamten schuf, die Seelen der Menschen mit Hass und Lüge
erfüllte, die geschlechtliche Reinheit und das Familienleben zerstörte
und gar oft den Glauben in Verzweiflung oder zynische
Gleichgültigkeit wandelte —¦ nicht zu sprechen von den ungeheuren
materiellen Verlusten und der Verwirrung des wirtschaftlichen
Lebens. Ein kommender Krieg würde noch viel grausamer sein. Und
doch wagen es Menschen, mit dem Gedanken an ihn zu spielen.
Feierliche Verpflichtungen, den Krieg nicht als Werkzeug zur
Beilegung zwischenvölkischer Schwierigkeiten zu benützen, scheinen
missachtet zu werden ; Wiederaufrüstung ist in vielen Ländern an
Stelle der versprochenen Abrüstung getreten. Die Völker
verabscheuen den Krieg, aber sie sind oft gelähmt durch das, was
manchem ein unausweichliches Verhängnis zu sein scheint. Die
christlichen Kirchen können nicht schweigen in dieser Stunde der
Gefahr. Wir begrüssen die Anstrengungen der Staatsmänner, die
sich bemühen, den Frieden zu bewahren, aber die erreichten
Erfolge sind zumeist ungewiss und können morgen in Frage gestellt
werden. Ein neuer Grund muss gelegt werden durch eine feste

Entschlossenheit, den Krieg zu bannen durch die Förderung der
Schiedsgerichtbarkeit und der allgemeinen Abrüstung und durch
die Erweckung von Achtung für Verträge und durch Stärkung
der Kraft und der Wirkungsmöglichkeiten des Völkerbundes. Allein
auf diesen Wegen können begründete Beschwerden wirklich beseitigt

werden, während auch ein siegreicher Krieg immer die Ur-



— 173 —

sache eines Gegenschlages ist. Viele Kirchen und einzelne christliche

Persönlichkeiten haben schon feierlich erklärt, dass sie unter
keinen Umständen einen Krieg billigen wollen, wenn ihr Staat ein
ehrlich gemeintes Angebot einer schiedsgerichtlichen Entscheidung
abgelehnt hat. Weitere Schritte in dieser Richtung können
erforderlich werden.

IV. Im tiefsten Grunde aber tut ein neuer Wille not, dessen

Quellen Christen immer in Gott finden werden. Aber wir haben

nur dann ein Recht, Widerspruch gegen einen verweltlichten und
heidnischen Geist zu erheben, wenn wir selbst bereit sind, wahre
Jünger Christi zu sein. Alles, was in den nationalen und sozialen

Bewegungen unserer Zeit gross ist, sollte als ein Anstoss zu Busse
und Wiedergeburt genommen werden. Das starke Gefühl für
Zusammengehörigkeit von Klassen und Volk, das in der Tat Millionen
aus einem kleinlichen Individualismus in ein umfassenderes Leben
herausgehoben hat, das aber ebenso auch dauernd Übergriffe auf
die Freiheit anderer sich zu Schulden kommen lässt, sollte uns
anfeuern, die Kirche Christi als eine die Geister beeinflussende
Wirklichkeit zu schauen, die die Männer und Frauen aller Nationen
und Rassen zusammenschliesst in gemeinsamer Liebe und gemeinsamem

Gehorsam zu demselben Meister. Und als einzelne
Persönlichkeit müssen wir uns tiefer in den Frieden Gottes durch seine

Gnade in Christus, die Sünden vergibt und das Leben wandelt,
hineinführen lassen.

Und so rufen wir die Kirchen auf, im Geiste der Liebe das

Werk der Gerechtigkeit und des Friedens zu unterstützen durch
Wort und Tat und vor allem durch das Gebet zu dem allmächtigen

Gott, er möge die Führer der Völker in ihrer ungeheuren
Verantwortung so führen, dass sie das Recht sehen und im Lichte
dieser Vision tapfer folgen. Möge Gottes Geist uns lehren, immer
glaubensvoller zu beten:

Unser Vater in dem Himmel,
Dein Name werde geheiligt,
Dein Reich komme,
Dein Wille geschehe auf Erden wie im Himmel.

Die Sitzung des Exekutivkomitees des Ökumenischen Rates

für praktisches Christentum. Unter dem Vorsitz von Erzbischof
D. Germanos, Metropolit von Thyateira, wurde in Chamby bei
Montreux die Sitzung des Exekutivkomitees des Ökumenischen

Rates für praktisches Christentum abgehalten, an der führende
Vertreter der Kirchen des europäischen Kontinents, von Grossbritannien

und U. S. A. teilnahmen. Im Mittelpunkt der Verhandlungen

standen die umfassenden Vorarbeiten zur Weltkirchen-



— 174 —

konferenz von 1937 m Oxford über «Kirche, Staat und Volk».
Aus den Berichten des Vorsitzenden des Verwaltungsausschusses,
Lordbischof von Chichester, sowie des Generalsekretärs, Pastor
H. L. Henriod, ging hervor, wie die Kirchen und ihre führenden
Persönlichkeiten in ständig wachsendem Masse dafür gewonnen wurden.

Von entscheidender Bedeutung war die Erörterung des

Gesamtplanes der Vorarbeiten, der von dem Vorsitzenden der
Forschungskommission des Ökumenischen Rates, Dr. J. H. Oldham
(London), und von der Forschungsabteilung vorgelegt wurde.
Angesichts des ungeheuren Ernstes der Weltlage wurde die
Durchführung dieses Gesamtplanes im vollen Bewusstsein der gewaltigen,
damit den Kirchen gestellten Aufgaben einmütig gutgeheissen und
der Einsatz aller Mittel und Kräfte dafür beschlossen. Es geht
hier um das grosse Ringen zwischen dem christlichen Glauben
und den säkularisierten Mächten unserer Zeit.

Neben der tiefgreifenden Auseinandersetzung mit den heute
mächtigen Anschauungen und Bewegungen, die von einem nicht-
oder antichristlichen Verständnis des Menschen und des Geschichtsverlaufes

aus die soziale und politische Wirklichkeit gestalten,
stehen die drei grossen Hauptprobleme von Kirche, Staat und
Volk im Mittelpunkt der gesamtökumenischen Studien- und
Forschungsarbeit — wie die Kirche gegenüber den grossen sozialen
und politischen Fragen Stellung zu nehmen hat und zum Handeln
kommt; ferner das Verständnis der verschiedenartigen Volkswirklichkeit

in den verschiedenen Ländern und die Verantwortung der
Kirche in ihrem Einfluss auf das Gemeinschaftsleben des Volkes,
wodurch völlig neue Voraussetzungen für eine echte Zusammenarbeit

der Völker geschaffen werden ; die völlige Neuorientierung
des Verhältnisses von Kirche und Staat inmitten einer weithin
säkularisierten Welt — damit ist kurz das grosse Ringen
gekennzeichnet, für das sich in allen Kirchen und Ländern die besten

geistigen Kräfte, Laien wie Theologen, zur Verfügung stellen.

Ausserdem werden drei Sonderfragen um ihrer besonderen

Bedeutung willen bearbeitet. Das Erziehungsproblem im Verhältnis
zu Kirche, Staat und Volk, in dessen Rahmen vielleicht am stärksten

um die Entscheidung zwischen christlichem Glauben und
antichristlichen Anschauungen gerungen wird. Ferner das Verhältnis
von Christentum und Wirtschaft, dem bei der Befassung mit dem

Staatsproblem gerade heute eine überragende Bedeutung zukommt,
vor allem angesichts der riesenhaften Wirtschaftskrise und Not der
arbeitenden Menschen, wie Dr. Thélin in seinem Referat aufzeigte.
Endlich die Kirche und die internationalen Beziehungen als ein
Thema, das einmal angesichts der ausserordentlich ernsten Welt-



— 175 —

läge und dann im Blick auf das konkrete gesamtökumenische
Handeln der Kirche mehr und mehr in den Vordergrund gerückt
ist. Darauf wird sich vor allem die zugesagte Mitarbeit vom Weltbund

für internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen konzentrieren.

Die Dringlichkeit dieser Aufgaben wurde durch einen Bericht
von Prof. D. A. Keller über die gesamtkirchliche Lage in der Welt
in eindrucksvoller Weise belegt und verdeutlicht.

Im Zusammenhang mit dieser Arbeit für eine Stellungnahme
zu den entscheidenden Fragen der Gegenwart wurde auch die
besondere Verantwortung der Kirchen gegenüber dem Problem
und den Nöten der Flüchtlinge, der Staatenlosen und der religiösen
Minderheiten behandelt und ausserdem beschlossen, das Vorgehen
des Weltbundes gegenüber den hier unmittelbar vorliegenden
Aufgaben soweit als möglich zu unterstützen.

Dem Gesamtplan für 1937 w""d ferner die dem Weltbund und
dem Ökumenischen Rat gemeinsame Jugendkommission ihre
verschiedenen Arbeiten in Jugendführer-Konferenzen, in der Herausgabe

von Studienheften und in der Gewinnung weitester Kreise
der Jugend einordnen.

Der Heranbildung einer jungen Führer-Generation für die
ökumenische Arbeit dient das von Prof. D. Keller aufgebaute
ökumenische Seminar in Genf, für dessen Ausbau sich das Exekutivkomitee

in jeder Weise einsetzte.

Für die ökumenische Erziehung und die Mobilisierung aller
christlichen Kräfte und der Schaffung einer christlichen öffentlichen

Weltmeinung soll ferner im Blick auf 1937 mehr denn je der
Ökumenische Presse- und Nachrichtendienst eingesetzt werden.

Einen konkreten Anlass, mit allem Ernst die Stimme der Kirche
geltend zu machen, bot der italienisch-abessinische Konflikt. Dem
nachstehenden Telegramm, das an den Papst, den Völkerbund und

die Re<rierungsführer von Frankreich, Grossbritannien, Italien, Abessinien

und U. S. A. geschickt wurde, werden weitere Schritte folgen.
«Das Exekutivkomitee des Ökumenischen Rates, als Vertretung

vieler christlicher Kirchen, war bei seiner Sitzung in Montreux tief
bewegt von dem Ernst der gegenwärtigen Krisis mit der grossen

Gefahr eines Krieges zwischen zwei christlichen Nationen. Das

Exekutivkomitee des Ökumenischen Rates ruft die ganze Christenheit

auf, sich im Gebet zusammenzuschliessen und in der Erklärung,
dass ein Krieg, der ohne Anrufung eines Schiedsgerichts oder

anderer Mittel friedlicher Regelung unternommen wird, ein unerträgliches

Unrecht gegen die Menschheit und eine Sünde gegen das

Gesetz Christi ist. Das Exekutivkomitee übermittelt gleichzeitig



— 176 —

dem Völkerbund und den Staatsmännern aller Staaten seine

Überzeugung, dass sie die volle Unterstützung der von ihnen vertretenen
Kirchen haben in allen Bemühungen, eine offene Verletzung des

Briand-Kellogg-Paktes zu verhüten und einen Krieg abzuwenden,
der ein nicht wieder gutzumachendes Unglück wäre und unsagbares

Leiden über Millionen von unschuldigen Menschenwesen
bringen würde.

gez. Germanos, Metropolit von Thyateira; Valdemar
Amundsen, Bischof von Haderslev, Dänemark;
Marc Boegner, Präsident des Protestantischen Kirchenbundes

von Frankreich; George Cicestr, Bischof
von Chichester, England; Dr. W. P. Merrill,
Vereinigte Staaten von Nordamerika.»

Das Ökumenische Seminar, unter dem Patronat des
Ökumenischen Rates und der theologischen Fakultät der Universität
Genf, fand vom 22. Juli bis 9. August 1935 in Genf statt. Das
Seminar hat den Zweck, die ökumenische Arbeit mit theologischen
Untersuchungen zur Problematik der ökumenischen Bewegung zu
unterbauen, das Wesen der verschiedenen Kirchen den Teilnehmern
in der sogenannten «ökumenischen Kirchenkunde» nahezubringen
und endlich besondere Themen der ökumenischen Bewegung
theologisch zu bearbeiten.

Das Seminar vereinigte 85 Teilnehmer aus: Amerika, Deutschland,

England, Finnland, Frankreich, Holland, Irland, Japan,
Jugoslawien, Kanada, Österreich, Polen, Rumänien, Russland, Schottland,
Schweiz, Südafrika, Tschechoslowakei, Ungarn.

Der Konfession nach verteilten sich Dozenten und Studenten
wie folgt: Lutheraner, Reformierte, Unierte, Presbyterianer,
Kongregationalisten, Methodisten, Quäker, Orthodoxe, Altkatholiken.

Die Sprachen des Seminars waren deutsch, englisch und
französisch. Von den Dozenten nennen wir die folgenden : Prof. Karl
Barth; Prof. Martin Dibelius, Heidelberg; Prof. Adolf Keller, Genf;
Prof. William Adams Brown, New York.

Unionsverhandlungen in der Kirche von England. In der
Junisitzung der Konvokation von Canterbury lag im Hause der
Bischöfe der Bericht der im Januar gewählten Kommission über
die Interkommunion mit der Kirche von Finnland vor *).

Der Bischof von Gloucester führte aus, dass seit der letzten

Tagung Konferenzen zwischen der Kommission und Vertretern der
finnischen Kirche zu Lambeth und in Finnland stattgefunden hätten.

') Siehe I. K. Z. Seite 99 ff.



— 177 —

Alle notwendigen Informationen wurden in freimütiger Weise der
Kommission zur Verfügung gestellt, und es wurde kein Versuch
von seiten der Kirche von Finnland gemacht, irgend etwas, das

von der Praxis der Kirche von England verschieden zu sein schien,

zu verheimlichen.
Dr. Headlam rekapitulierte noch einmal, dass die apostolische

Sukzession in der Kirche von Finnland 1884 durch den
gleichzeitigen Tod aller ihrer Bischöfe im gleichen Jahre unterbrochen
und dass der Vorschlag, einen schwedischen Bischof um die
Konsekration des Erzbischofs zu bitten, wegen der fast gewissen
feindseligen Haltung der damaligen russischen Regierung nicht
angenommen worden sei. Nach einer ganz sicheren Information habe
der zum Konsekrator ausersehene Priester gegen die unternommene
Handlungsweise ernsthaft protestiert und er habe nur im Gehorsam

gegen die staatliche Gewalt die Handlung vorgenommen.
Die Kirche von Finnland wünsche jetzt die Wiederherstellung

der Sukzession und habe die Kirche von England gebeten, ihr
dabei zu helfen und weiterhin in so starke und enge Beziehungen
wie nur möglich mit ihr zu treten. Die Kommission empfehle,
der Bitte zu entsprechen und eine «ökonomische» Gemeinschaft

(Anm. d. Übers. : Darunter ist eine begrenzte und zeitbedingte
Gemeinschaft ohne Aufgabe der wesentlichen Prinzipien zu verstehen)
herzustellen '). Der grösste Einwand gegen diesen Schritt sei der,
dass das finnische Kirchenrecht, das irreguläre Konsekrationen

erlaubt, ungeändert bleibe. Es sei aber nicht möglich, das Kirchenrecht

ohne eine Dreiviertelmehrheit und die Zustimmung des

finnischen Parlamentes zu ändern. Ein weiterer Einwand sei, die

Kirche von Finnland vertrete eine andere Ansicht über den

Episkopat als die Kirche von England. Der Bischof gestand, dass er

grosse Schwierigkeit habe, die Ansicht der Kirche von England
über das geistliche Amt zu erfahren. Die Kirche von Finnland
betrachte die apostolische Sukzession als von sehr grossem Wert
und als ein historisches Band der Einheit mit der allgemeinen
christlichen Kirche. Aber sie glaube nicht, dass die geistliche
Gültigkeit ihrer Bischöfe und ihres Klerus wegen der erwähnten

Irregularität der Konsekration aufgehört habe. Er glaube, dass

dieser Standpunkt fast genau den von der Lambeth-Konferenz

vertretenen wiedergebe, die, obschon sie auf der Notwendigkeit
und Wichtigkeit einer eigenen Bischofsweihe bestehe, deutlich
erklärt hat, dass sie an den geistlichen Wert der presbyterianischen
Ordinationen glaube. Unter diesen Umständen glaube er nicht,
sa°*en zu können, dass irgendeine fundamentale Verschiedenheit

') Die Übersetzung aus der Church Times verdanken wir Dr. II. Neufeld.

Intornnt. kirchl. Zeitschrift, Heft B, 1935. 12



— 178 —

zwischen der grossen Mehrheit der Kirche von England und der
Kirche von Finnland bestehe.

Der Bischof von Salisbury erklärte, dass er, obschon er äusserst

ängstlich darauf bedacht sei, dass die Kirche von England alles

täte, was sie könnte, um den nordischen Katholizismus zu befestigen,
sich verpflichtet fühle, die Aufmerksamkeit auf die Behauptung zu
lenken, die im Bericht der Minorität auseinandergesetzt wird, dass

vor dem Tod der Bischöfe im Jahre 1884 die finnische Regierung
gebeten wurde, die Konsekration von Bischöfen durch Personen
ohne Bischofsweihe zu genehmigen, und dass ein Gesetz für diesen
Zweck im Jahre 1868 angenommen wurde. Dies scheine eine Art
Neigung zum Presbyterianismus zu zeigen. In seiner Antwort gab
der Bischof von Gloucester zu, dass damals die finnische Kirche
zum Presbyterianismus geneigt, aber seitdem dieser Tendenz
entgegengewirkt habe.

Der Bischof von St. Albans erhob ernsten Widerspruch gegen
eine Interkommunion mit Leuten, die den Episkopat für eine gute
Sache hielten, aber nichtsdestoweniger nicht bereit seien, den

Presbyterianismus aufzugeben. Wenn die vorgeschlagene Interkommunion
angenommen sei, würde die Kirche von England für ihre Verhandlungen

mit den schottischen Presbyterianern und den Freikirchen
hierzulande den Grund unter den Füssen verlieren. Wenn die
finnischen Bischöfe sich bereit zeigten, eine Änderung des Gesetzes

zu erreichen, so würde die Lage eine ganz andere sein.

Der Bischof von Winchester unterstützte den Antrag des
Bischofs von Gloucester. Ihm scheine, der Bruch der Sukzession
sei durch ganz aussergewöhnliche Umstände veranlasst worden,
die sehr unwahrscheinlich wiederum eintreten würden. Eine Absage
auf die Bitte der Kirche von Finnland würde der ganzen Sache
der Wiedervereinigung einen ernsten Rückschlag versetzen.

Der Erzbischof von Canterbury erklärte, er hoffe stark, die
Entschliessung werde vom Hause angenommen werden. Er bat die
Bischöfe, auf die Lage in Finnland nicht vom Standpunkt des

Gewesenen, sondern von dem, was es zu sein wünsche, zu blicken.
Es mag sein, dass innere Gründe innerhalb Finnlands es sehr
erschweren, das Gesetz ausser Kraft zu setzen. Die englische Kirche
wisse ja, wie schwierig es sei, die Abschaffung unbefriedigender
Gesetze vom Staat schnell zu erreichen. Es wäre nicht grosszügig,
anzunehmen, die finnische Kirche wäre soweit gegangen, wie sie
es in ihren Beziehungen zur Kirche von England tatsächlich getan
hat, wenn alles, was sie wünsche, nur Titularbischöfe seien, die in
irgendeiner Art von der Kirche von England anerkannt würden.
Tatsächlich wünsche sie die reguläre Sukzession wiederhergestellt



— 179 —

zu erhalten, und es wäre zuviel, wenn man erwartete, dass
Bischöfe in Finnland, die nicht in Übereinstimmung mit der
Sukzession konsekriert worden seien, sich der Rekonsekration
unterzögen. Der Erzbischof verneinte es nachdrücklich, dass die Kirche
von England, wenn sie helfe, die Stellung des Episkopates in der
Kirche von Finnland zu einer rechtmässigen zu machen,
wahrscheinlich ihren eigenen Episkopat biosssteile.

Folgender Beschluss wurde hierauf ohne Widerspruch gefasst:
Nachdem man von dem Erzbischof von Turku erfahren hat,

dass dieser die Vollmacht besitze, nach Beratung mit der
Bischofskonferenz der Kirche von Finnland und mit Zustimmung der
Kirchenversammlung nähere Beziehungen mit der Kirche von England in
Erwiderung der Einladung des Erzbischofs von Canterbury (die
in Verfolg der 38. Entschliessung der Lambeth-Konferenz von 1930
übermittelt wurde) anzuknüpfen, heisst dieses Haus die so gemachten
Annäherungen willkommen und gibt der Hoffnung Ausdruck, dass

im entsprechenden Verlauf vollständige Interkommunion auf Grund
des gemeinsamen bischöflichen Amtes erreicht werden möge.

Weiterhin und als Mittel zu einer derartigen vollständigen
Einheit billigt dieses Haus nach der Feststellung, dass die bischöfliche

Ordination der Priester die regelmässige Übung der Kirche
von Finnland ist, und in der Annahme, dass die Bischöfe der Kirche
Schritte unternehmen werden, um die Praxis der Kirche von Finnland

ausser Zweifel zu setzen, folgende Empfehlungen:

1. Dass der Erzbischof von Canterbury, wenn er von dem

Erzbischof von Turku eingeladen wird, einen Bischof zur Teilnahme

an der Weihe eines Bischofs in der Kirche von Finnland zu

bestimmen, einen Bischof für diesen Zweck beauftragen möge; und
in derselben Weise, wenn der Erzbischof von Canterbury den

Erzbischof von Turku einladen wird, an der Weihe eines Bischofs in

der Kirche von England teilzunehmen, hofft man, dass er gewillt
sein wird, einen Bischof für diesen Zweck zu beauftragen.

2. Dass Glieder der Kirche von Finnland zur Kommunion
in der Kirche von England zugelassen werden dürfen, vorausgesetzt

dass sie zu der Zeit in ihrer eigenen Kirche zur Kommunion

zugelassen werden können.

Im Unterhaus referierte der Dekan von Chichester. Zu dem

Punkt der presbyterianischen «Konsekration» in der Kirche von
Finnland sagte er, dass es für die Finnen ebensoschwer sein

würde, ihr Recht zu ändern, wie unser Versuch, ein revidiertes

Prayer Book durch das Parlament zu erhalten. Bei den

gegenwärtigen schnellen Verbindungen sei zu erwarten, dass Konsekrationen

in Zukunft von Bischöfen erteilt würden. Der Dekan endete



— 180 —

mit einem Aufruf zur einmütigen Zustimmung deswegen, weil die
Welt Einigkeit und Frieden mehr als je zuvor brauche und ein

gemeinsamer christlicher Glaube gegen die Mächte der Verweltlichung

und der Gottlosigkeit von Bedeutung sei. Der besondere

Appell der Finnen an die Kirche von England sei auf ihre nahe
Nachbarschaft Sowjetrusslands zurückzuführen. Der Beschluss des
Oberhauses wurde in folgender veränderter Form angenommen :

1. Dass, wenn der Erzbischof von Turku den Erzbischof von
Canterbury einladen wird, einen Bischof zur Teilnahme an der
Weihe eines Bischofs in der Kirche von Finnland zu bestimmen,
dieser einen solchen für diesen Zweck beauftragen möge.

2. Dass Glieder der Kirche von Finnland zur Kommunion
in der Kirche von England zugelassen werden mögen in
Übereinstimmung mit den Bestimmungen der Entschliessung 2 (a) über
die Einheit der Kirche, die diesem Hause am 4. Juni 1931 vom
Oberhause mitgeteilt worden ist.

Zu den Verhandlungen der Kirche von England mit der
presbyterianischen Kirche von Schottland *) haben nun auch die Bischöfe
der anglikanischen Kirche Schottlands (Primus und sechs Bischöfe)
in einer Reihe von Bemerkungen Stellung genommen 2). Sie lehnen
jeden Kompromiss ab. Sie erklären zunächst, dass ihrer Kirche ein

Organ fehle, um gemeinsam einen vom Erzbischof von Canterbury
eingereichten Bericht beraten zu können. Sie beschränken sich
deshalb auf Bemerkungen zu dem Bericht ihrer Brüder. Wir entnehmen
ihnen folgendes. Die Bischöfe glauben, das Ziel der Lambethkonferenz
sei die Wiedervereinigung der Christenheit, was sie sehr begrüssen.
Sie glauben aber, dass eine wirkliche Gefahr bestehe, «an Stelle der
Einigung eine blosse gegenseitige Anerkennung der bischöflichen
und nichtbischöflichen Gemeinschaften als Schwesterkirchen zu setzen,
die in gleicher Weise sich gültiger und unterbrochener Weihen und
Amtsgewalt erfreuen. Wir haben mit Trauer wahrgenommen, dass in der
Vergangenheit ein gewisser gegenseitiger Verdacht der Anmassung
eine Schranke gegen jeden Fortschritt auf dem Wege zur
Wiedervereinigung aufgerichtet hat. Wir erkennen mit grosser Dankbarkeit

an, dass dieser Geist weithin der Vergangenheit anzugehören
scheint. Wir hoffen unsererseits, dass es verstanden wird, wenn wir
am bischöflichen Prinzip als einer Angelegenheit des Glaubens
festhalten und es zum Besten der Gesamtkirche dienend erachten.»

Die Bischöfe nehmen nun zum Kanzelaustausch und zur
Interkommunion Stellung. Sie fassen diese Anregungen nicht als
Vorschläge auf, sondern als Empfehlungen zu weiteren Beratungen

a) Siehe I. K. Z. S. loi ff.
2) «The Church Times», vom 31. Mai 1935.



— 181 —

und Überlegungen. Die Kanones der Kirche von Schottland gestatten

nur eine sehr begrenzte Möglichkeit des Kanzelaustausches. Nach
Kanon XVI 2 dürfen nur bischöflich geweihte Geistliche, die mit
der Lehre und der Verfassung der Kirche übereinstimmen, in der
schottischen Kirche amtieren.

Bezüglich der Zulassung zur Kommunion erklären die Bischöfe,
dass sie keine Befugnis hätten, eine Vorschrift zu erlassen, nicht-
gefirmte Personen zur Kommunion vorzulassen. Eine Abschaffung
der Rubrik über die Firmung dürfte die bischöfliche Billigung
nicht finden. Jedoch werden Einzelne, die auf eigene Verantwortung
sich zur Kommunion einfinden, schwerlich jemals zurückgewiesen
werden. Die Bischöfe glauben nicht, dass es oft vorkommt, dass

Mitglieder ihrer Kirche die Kommunion in nichtbischöflichen
Kirchen begehren. Wenn es vorkomme, müsse der Einzelne dies auf
seine Verantwortung tun. Jede Laxheit in der Praxis habe zur
Folge, dass der Gemeinschaftsgedanke der heiligen Kommunion
verdunkelt und die persönliche Treue der einzelnen Glieder zur
eigenen Kirche vermindert werde und das Gewissen der

Kirchengenossen verletzt werden könne. Die Bischöfe erklären: «Wir können

niemals irgend etwas unternehmen, was in irgendeiner Weise
den Anschein erweckte, eine solche Praxis zu billigen oder zu
autorisieren.» Besprechungen über die heiligen Weihen würden die
Bischöfe gern willkommen heissen, wenn die Zeit dafür reif sei,

ebenso über andere prinzipielle Punkte, die sie noch von den

Brüdern trennen. Sie sind aber der Ansicht, dass die Zeit dafür
noch nicht reif sei. Die Bischöfe schliessen : «Unterdessen bitten wir
die Mitglieder der bischöflichen Kirche Schottlands, im Gebet
anzuhalten, auf dass wir durch Gottes Gnade in gegenseitiger Liebe
und in gegenseitigem Verständnis zusammengeführt werden.»

In der Junisitzung des Unterhauses der Convocation von Canterbury

kamen der Bericht der presbyterianischen Kirche Schottlands
und die Bemerkungen der schottischen Bischöfe zur Sprache. Die
Diskussion wurde begonnen aber auf später vertagt. Im Unterhaus

der Convocation von York wurde beschlossen, keine Schritte in der

Behandlung des Berichtes zu tun ohne genaue Beratung mit der

bischöflichen Kirche Schottlands.

Dass der Gedanke der Wiedervereinigung der Kirchen auf

grosse Schwierigkeiten stösst, denen bis jetzt wenig Aufmerksamkeit

o-eschenkt worden ist, kam auf der Diözesankonferenz von

Canterbury in einer Diskussion über die «innere Wiedervereinigung»
zur Sprache. Im Anschluss daran ergriff der Erzbischof von Canterbury

das Wort. Wir halten einige Erwägungen nach der «The

Church Times» vom 19. Juli fest.



— 182 —

Bei der Eröffnung der Diskussion sagte der Dekan von York
(Very Rev. H. N. Bate), dass die Brüder in den Freikirchen den
Anglikanern nahe ständen und ihnen in manchen Teilen des
gemeinsamen religiösen Glaubens und Lebens ihnen näher kämen,
als er geglaubt habe. Das Haupthindernis für einen Fortschritt sei

jedoch der Argwohn und die Gleichgültigkeit gegenüber der
Wiedervereinigung seitens der gewöhnlichen Mitglieder der Kirchen, mit
denen sie auf eine Wiedervereinigung hofften, Argwohn sei
hauptsächlich unter denen, die in die Bewegung gewissermassen
untergetaucht seien und ihr ihre engen Gedanken und Aufmerksamkeit
zollten. Das Hindernis der Gleichgültigkeit sei bei weitem das

Ernstere, denn das Ausmass und die Fülle der Gleichgültigkeit,
welche in dieser Angelegenheit sich auf die christliche Gemeinschaft
gelegt habe, seien schrecklich. Allerdings sei die Idee überhaupt
noch nicht wirklich zu den Tausenden in den Kirchstühlen der
Kirehen und Kapellen gedrungen. Die Freikirchen seien hierin in
keiner besseren Lage als die Kirche von England. In Dingen, welche
Wirklich V0I1 liedeiltung seien, sei keine wirkliche Teilnahme an
der religiösen Wahrheit. Nur wenige der Gemeinctemitgliecier hätten
die entfernteste Idee von dem, was das Gemeinschaftsleben mit
ihren Brüdern aus den Freikirchen bedeute; und es sei eine
ähnliche Unwissenheit unter denen auf der anderen Seite des Grenzpfahls.

Der eine sei arm an dem, worin ihn der andere ergänzen
könnte. Sie von der Kirche von England könnten auf eine Tradition

der Ehrfurcht, der Ordnung, der Liebe zur Schönheit und des

Sinnes für die Dinge, die Gott für seine historische Kirche getan
hat, fussen. Auf der andern Seite sei eine Schlichtheit, Frische,
Freundlichkeit und Herzlichkeit, welche den schweigsamen
Anglikanern sehr fremd sei.

Rev. Hugh Martin, ein Baptistenprediger, sagte, dass die
Verschiedenheit der Meinung während der Lambeth-Verhandlungen
durchaus nicht immer zwischen Anglikanern und Freikirchenleuten
bestanden hätte. Eines der grossen Hindernisse der Wiedervereinigung

sei die Furcht, dass vitale Prinzipien aufs Spiel gesetzt
würden, dass Wahrheiten, für die ihre Väter gelitten und gestorben
seien, leichthin geopfert werden könnten. In einem Anfall von
Sentimentalität möchte die Einheit zu einem zu teuren Preise
erkauft werden. Sie seien die Treuhänder sowohl der Kirche von
England wie auch der Freikirchen über die geistigen Schätze, die
sie nicht weggeben könnten. Eine vereinigte Kirche muss eine
bischöfliche Kirche sein, aber mit einem konstitutionellen
Episkopat — eine Kirche mit Bischöfen, aber nicht, wenn er so sagen
dürfe, unter Bischöfen. Die Kirche muss eine freie Kirche in geist-



— 183 —

liehen Dingen sein, frei von staatlicher Kontrolle. Das bedeute
nicht Freiheit von staatlicher Anerkennung.

Der Bischof von Croydon vertrat die Ansicht, die grosse,
bereits bestehende Übereinstimmung zwischen der anglikanischen
Kirche und den grossen Freikirchen des Landes werde nicht
allgemein gewürdigt.

Der Erzbischof von Canterbury schränkte seine Betrachtung
des Problems der Wiedervereinigung nicht auf die Freikirchen ein.

Der Aufruf zur kirchlichen Einigung, den die Lambeth-Konferenz
1920 erlassen habe, hätte sicherlich den grösstmöglichen Erfolg
auf der ganzen Welt gehabt. Es lebe wie nie zuvor der Wunsch
auf, das zu erreichen, was Wunsch und Ziel jedes treuen Jüngers
unseres Herrn sein müsse: eine geeinigte Kirche. Die Verhandlungen

zwischen Anglikanern und der lateinischen Kirche seien

zu einem Ende gekommen, weil die römische Kirche einen unüber-
steigliehen Grenzwall gegen jede Auffassung ven der katholteehen
Kirche, wie die Anglikaner sie für nötig hielten, aufgerichtet hätte.
Konferenzen seien mit den Vertretern der orthodoxen Ostkirchen
abgehalten und sehr bedeutsame Vereinbarungen erreicht worden,
die nur noch von den Synoden der orthodoxen Kirche, die es so
schwer hätten, zusammenzukommen, zu bestätigen wären.

Die anglikanische Kirche könne nicht beschuldigt werden,
dass sie nur an die Frage der Einigung mit den Freikirchen dieses

Landes dachte. Seine Beziehungen mit den Patriarchen seien eng
und beständig, und er hoffe, dass binnen kurzem ein offizielles
Mass der Interkommunion, so wie bereits ein inoffizielles bestehe,
zwischen ihnen und den orthodoxen Kirchen hergestellt würde.
Sie hätten die Einigung mit der kleinen und sehr interessanten
Gemeinschaft der Altkatholiken zustande gebracht. Die
anglikanische Kirche sei berufen, zwischen Katholiken und Protestanten
zu vermitteln. Sie würden sich nicht beruhigen mit einer dauernden

Spaltung auf der Welt. Es sei die Pflicht der anglikanischen
Kirche, ihre Hände auszustrecken zu allen, die zu dieser historischen

katholischen Kirche gehörten, und sich auch anzustrengen,
in sie die Nonkonformisten und protestantischen Brüder hineinzubringen.

Sie hätten eine Union mit der Kirche von Schweden
errichtet, da sie über die Sukzession des geistlichen Amtes befriedigt
seien und sie versuchten, der alten Kirche von Finnland dabei zu
helfen, ihre geistliche Sukzession wieder zu erlangen, die sie durch
einen unglücklichen Zufall verloren hätte. Das nachdrückliche
Verlangen nach Einigung seitens derer von Übersee sei beständig.
Die Missionare fragten, wie sie die katholische Kirche den
Eingeborenen darstellen sollten, wenn diese sich selbst in einer Anzahl



- 184 —

von Gruppen darböte. Niemand sei ängstlicher darauf bedacht als er,
in Verbindung mit dieser Angelegenheit darauf zu sehen, dass kein
Tauschhandel getrieben werde mit dem, wovon sie glaubten, dass

es ihnen anvertraut sei. Die Unterredungen mit der Kirche von
Schottland seien aufgeschoben worden, nicht durch ihre Schuld,
sondern weil die Kirche von Schottland, die eine uneingeschränkte
Konferenz verlangt hatte, es für passend hielt, dieser Einschränkungen

aufzuerlegen, die es schwer machten, weiter fortzufahren.
Wenn sie an die katholische Erbschaft glaubten, welche ihnen
übergeben sei, sollten sie sie für sich selbst behalten oder hätten
sie nicht das Gefühl dafür zu haben, dass es ein Pfand sei, das
ihnen übergeben sei, um es anderen mitzuteilen? Sollten sie von
der anglikanischen Gemeinschaft so stolz und selbstzufrieden sein,
dass sie glaubten, es seien keine Gaben vorhanden, die sie von
anderen Kirchen empfangen könnten, wenn die grössere Gemeinschaft

käme? Er bat sie, die Angelegenheit nicht im voraus zu
verurteilen wegen der ererbten Art, die Dinge zu betrachten. Sie
mussten bereit sein, noch einmal alles zu erwägen und ein weiteres

Sehvermögen für die Zukunft zu erlangen, die Gott mit ihnen
vorhabe. Sie mussten nicht glauben, dass der ganze Reichtum des

Geistes Gottes in der Vergangenheit offenbart worden sei und
dass da kein Reichtum vorhanden sei, der noch in Zukunft zu
enthüllen wäre. A. K.

Bibliographie.
D. Friedrich Hauch-, Das Evangelium

lies Markus (Synoptiker I).
Theologischer Handkommentar sum Neuen
Testament. Band II. A. Deichertsche
Verlagsbuchhandlung'. D. Werner
Scholl, Leipzig 1931. XIV und 202
Seiten. Ladenpreis: Brosch.Em.7.50;
geb. Em. 10.—.
Der Theologische Handkommentar,

von dem vor dieser Evan golii im s-

erklärung die Auslegung der
Offenbarung des Johannes von f Prof. D.
W. Hadorn erschienen ist, stellt sich die
Aufgabe, vor allem „den religiösen
Gehalt jeder neutestamentlichen Schrift
durch exakte Einzelerklärung wie
durch zusammenfassende Gesamterhebung

herauszustellen". Er will dies
nicht „auf rein intuitivem Wege oder
sogar durch willkürliche Eintragung
moderner Anschauungen" erreichen,

sondern durch „solide wissenschaftliche"

Untersuchung, weshalb „den
sprachlichen und historischen Fragen"
und der „religioiisgeschichtlichen
Vergleichung"volle Aufmerksamkeit
zugewendet wird. Dabei soll nicht „die
glossatorische, sondern die reproduktiv e

Methode zur Anwendung kommen".
Der Erklärung wird jo eine

sorgfältige Darbietung und Analyse des
griechischen Textes und eine
Übersetzung, z. T. mit „Paraphrase nach
Kühischem Muster", bei den
historischen Schriften mit erläuternden
Einschaltungen, vorausgestellt. Dadurch
wird die Exegese vom Kleinballast
befreit und doch dem Studierenden
ermöglicht, sich beständig mit dem
Grundtext auseinanderzusetzen. In
knappen, aber sorgfältigen Einleitungen

und Exkursen sollen die Haupt-


	Kirchliche Chronik

