Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 25 (1935)
Heft: 3
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 161 —

Kirchliche Chronik.

Die Tagung des Fortsetzungsausschusses der Weltkonferenz
fiir Glauben und Verfassung in Hindsgaul (Danemark), 4.—7. Au-
gust 1935. Die Tagung wurde durch den Erzbischof von York
geleitet. In seinem Bericht gab der Sekretir bekannt, dass sich
bis jetzt zur Weltkonferenz des Jahres 1937 59 Kirchen mit 226
Delegierten gemeldet haben. Die tschechoslowakische Kirche hat
Bedenken, sich an der Weltkonferenz zu beteiligen. In einem Brief
setzt sie ihre dogmatische Stellung auseinander: «Wir glauben an
Jesus Christus, den Sohn Gottes, den Lehrer des Lebens, unsern
Heiland und Erloser. Er reprasentiert fiir uns die hochste und
vollkommene Offenbarung Gottes, aber wir identifizieren ihn nicht
mit der zweiten Person der Trinitat, und wir beten ihn nicht als
Gott an. Jesus Christus ist fiir uns in ethischem Sinn der Sohn
Gottes, nicht in metaphysischem. Die tschechoslowakische Kirche
verwirft das historiche Dogma tiber die drei verschiedenen Personen
in Gott. Thre Christologie ist deshalb wesentlich unitarisch. Anderseits
verwenden wir die Ausdriicke Gott, Sohn und Geist, um die hochsten
Formen der gottlichen Vollendung und Tétigkeit zu umschreiben
und unterscheiden uns in dieser Beziehung von den Unitariern.
Gott als der Vater reprasentiert uns all seine schopferische Titig-
keit, Gott als der Sohn seine Offenbarungs- und Gott als der Geist
seine heiligende Titigkeit.» Es wurde beschlossen, der Kirche zu
antworten, dass der Ausschuss die Grundlage der Lausanner-
Bewegung bestitige und alle Kirchen einlade, die <unsern Herrn
Jesus Christus als Gott und Heiland»> anerkennen und dass von
den Kirchen die Beteiligung an der Bewegung selbst entschieden
werden miisse. Der Ausschuss hofft, die tschechoslowakische Kirche
werde weiterhin an der Bewegung teilnehmen.

Dr. Zoellner berichtete iiber die Arbeit der zweiten Kommis-
sion fiir «Die Kirche und das Wort». Auf Grund des dritten
Artikels des apostolischen Glaubensbekenntnisses wurde folgendes
Schema aufgestellt:

1. Der Geist und das Wort: Die Beziehung zwischen dem
Wort Gottes und der Bibel; die Inspiration der Bibel; die Bibel
als Gnadenmittel und Erkenntnisquelle; Wort und Sakrament; der
Gegensatz zwischen «Geist und Buchstabes.

2. Das Wort Gottes und die «Una Sancta Ecclesia» !): nach
der Lehre der orthodoxen, der anglikanischen, der romischen, der
lutherischen, der reformierten, der methodistischen Kirche.

) Die erste Kommission fiir «Die Lehre von der Gnade» hat ihre Arbeiten

vollendet.
Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1935. 11



— 162 —

3. Das Wort Gottes und die Apostolizitit der Kirche : Schrift und
Tradition; Wort Gottes und kirchliche Bekenntnisse; Wort Gottes
und apostolische Sukzession; der Dienst am Wort; das Wort
Gottes und die Organisation der Kirche als eine Institution.

4. Das Wort Gottes und die hl. Kirche: Die Beziehung
zwischen Gesetz und Evangelium; die Verkiindigung des Gesetzes ;
die Kirche betraut mit dem Amt der Verschnung; die Heiligkeit
der Kirche, Eigenschaft der Kirche als Korperschaft oder ihrer
individuellen Mitglieder.

5. Das Wort Gottes und die Vollkommenheit der Kirche:
Die Kirche und die Volker der Welt; die Kirche und das aus-
erwahlte Volk; die Kirche und die Kirchen; die Kirche und das
Reich Gottes.

Arbeiten iiber diese Themen sind von Vertretern verschiedener
Kirchen eingereicht worden. Wenn sie unter den Mitgliedern der
Kommission zirkuliert haben und sie in einer Sitzung besprochen
worden sind, sollen sie wenn moglich in Buchform erscheinen.

Uber die Titigkeit der dritten Kommission fiir ¢Amt und
Sakramente» referierte der Bischof von Gloucester. Folgende Ar-
beiten sind in Aussicht genommen :

1. Die Anschauungen der heutigen Kirchen: der romisch-
katholischen, der orthodoxen, der anglikanischen, der lutherischen,
der reformierten Kirche, der Kongregationalisten, der Baptisten,
der Methodisten, der Freunde.

2. Die biblische Grundlage: Der Text; Kirche, Taufe, Abend-
mahl im N. T.; der Ursprung des christlichen Amtes.

3. Historische Studien: Die ungeteilte Kirche; die Kirche des
Mittelalters ; das Zeitalter der Reformation : Luther; Zwingli; Calvin;
die Gegenreformation.

Die Arbeiten zirkulieren bei allen Verfassern und gehen mit
‘deren Bemerkungen zur Revision zum Autor zuriick. Die Kom-
mission wird in einer Sitzung die Arbeiten behandeln und einen
Bericht abfassen. Bericht und Arbeiten werden in Buchform er-
scheinen.

Uber die Titigkeit der vierten Kommission, die neu bezeichnet
wurde fiir <Kirchliche Einigung in Leben und Gottesdienst», re-
ferierte Dekan Sperry. Die Kommission arbeitet einen Bericht iiber
die praktischen Resultate auf dem Gebiete der kirchlichen Eini-
gung in den letzten Jahren aus. Der Kommission sollen Mitglieder
aus Europa beigegeben werden.



— 163 —

Eingehend wurde das Programm der Weltkonferenz besprochen.
Die Konferenz soll mit Riicksicht darauf, dass die Weltkonferenz
fiir praktisches Christentum im selben Jahr in Oxford zusammen-
tritt, nach Edinburgh vom 3.—18. August 1937 einberufen werden.

Eine bemerkenswerte Rede hielt Dr. N. Flew zum Programm.,
Eine wichtige Frage habe bis jetzt nicht die notwendige Aufmerk-
samkeit gefunden, die vom Wesen der Kirche. Er teile, soweit
er es als Methodist konne, die Ansichten seines Freundes, des
Professors H. L. Goudge aus Oxford. Seine Uberzeugung sei, dass
die Unterschiede in der Gnadenlehre, der Christologie, in der
Lehre iiber das Werk Christi, sogar in der iiber die Sakramente,
nicht endgiiltig trennende seien. Alle Unterschiede liefen horizon-
tal durch alle Gemeinschaften; sie seien nicht vertikale Differenzen,
die die einzelnen Gemeinschaften voneinander trennten, die tren-
nende Frage sei die Lehre von der Kirche. Hier seien Metho-
disten und Anglokatholiken gezwungen, das Zusammengehen auf-
zugeben. Aber er sei iiberzeugt, dass ein ernstes Studium die
Schuld der Reformatoren, in der sie gegeniiber dem hl. Augustin
stiinden, deutlich machen wiirde. Ein oder zwei Jahrhunderte lang
habe der Protestantismus die Lehre von der Kirche vernachlassigt.
Aber in den Lehren eines Calvin und eines Luther sei, wie die
neuesten gelehrten Forschungen aufgezeigt hitten, eine bestimmte
Lehre von der sichtbaren Kirche enthalten. Es sei méglich, zu
behaupten, dass Augustin niemals seine Auffassung von der sicht-
baren Kirche mit seinen Ansichten iiber die unsichtbare Kirche in
Einklang gebracht hitte. Sicherlich seien die beiden Auffassungen
systematischer von Calvin behandelt worden. Aber diese Fragen
miissten von dem Theologenausschuss erforscht werden. Nur so
konnten wir hoffen, einen Begriff von der Einen Heiligen Katho-
lischen Kirche, der sichtbaren und unsichtbaren, zu erhalten,
welcher dem Prinzip der Kontinuitit Gerechtigkeit widerfahren
lasse, die heilige Uberzeugung bewahren wiirde, dass das geistliche
Amt eine Gabe Christi an Seine Kirche sei und iiber all dem uns
das ganz wesentliche Desideratum gibe, dass die Kirche nicht von
Menschen geschaffen, sondern eine Schopfung Gottes sei. Dr. Flew
schloss, er hege die Hoffnung, dass bei solchem Studium es der
Lausanner Bewegung beschieden sein werde, das verschnende
Wort zu sprechen.

Zur Diskussion ergriffen die Vorsitzenden aller drei Kommis-
sionen das Wort. Der Bischof von Gloucester erklirte, es sei von
Anfang an die Absicht der Kommission gewesen, die er leite, die
Lehre von der Kirche so griindlich zu erforschen, wie sie augen-
blicklich die Lehre von den Sakramenten studierten; aber auf



— 164 —

Grund der finanziellen Krise seit 6 Jahren seien die Pldane un-
gliicklicherweise aufgeschoben worden. Dr. Zoellner sagte, dass
seine Kommission die Frage nach dem Wesen der Kirche iiber-
nommen habe; und die Kommission des Dekan Sperry sei speziell
mit der Aufgabe beauftragt, die Ansichten der 6stlichen orthodoxen
Kirche iiber die sichtbare und unsichtbare Kirche und iiber die
Gemeinschaft der Heiligen vollkommen zum Ausdruck zu bringen.

Zum Programm fiir die projektierte Weltkonferenz lag ein
Memorandum vor, das der Sekretir ausgearbeitet hatte. Darin
dussert er sich zur Lage der Lausanner Bewegung wie folgt:

« Die Weltkonferenz von 1927 erkannte, dass eine Einigkeit
nicht erreicht werden konne durch das Bemiihen, eine zweideutige
und schlichtende Formel zu finden, hinter der man die Meinungs-
verschiedenheiten der verschiedenen Konfessionen verbergen konne.
Fortschritt kann nur erzielt werden, indem man durch die Felsen,
auf denen die verschiedenen Kirchen stehen, hindurchgribt, um zu
entdecken, wie jede durch ihren eigenen Glauben auf dem einen
Felsen wurzelt, der Christus ist. Daher hat sich das Continuation
Committee eine zweifache Aufgabe gestellt; erstens hat es versucht,
so genau als moglich festzustellen, wofiir jede der Kirchen einsteht,
wie jede Kirche ihr eigenes Glaubensbekenntnis, nach dem sie lebt
und durch das sie in lebendigem Zusammenhang mit Christus steht,
betrachtet. Das ist geschehen durch das Sammeln der Antworten
der Kirchen auf den Bericht von 1927 und deren Verdffentlichung
im Jahr 1934 in einem Band betitelt ,,Convictions®. Zweitens hat es
Theologen der verschiedenen Kirchen aufgefordert, sich in Aus-
schiissen zusammenzuschliessen und zu beginnen, all diese Konfes-
sionen in geduldigem Suchen nach einem allen zugrunde liegen-
den Einheitlichen zu erforschen. Einer dieser Ausschiisse hat der
1937er Konferenz bereits eine Abhandlung iiber die Lehre der Gnade
zur Begutachtung vorgelegt. Andere arbeiten an Themen wie:
,,Die Kirche und die Welt*, ,, The Church’s Ministry and Sacraments*
und ,,The Empirical Approach to Unity und hoffen, sie bis zur

Besprechung im Jahr 1937 fertig zu haben.

Die Verbffentlichung der ,,Convictions* (Uberzeugungen) wiirde
einen Wendepunkt im Leben der Bewegung bedeuten und weitere
Fortschritte fordern. Wie immer notwendig es auch fiir jede dieser
Kirchen sein mag, an ihrem eigenen Bekenntnis festzuhalten, um
den Wogen des antichristlichen Angriffes zu trotzen, so stellt doch
die Idee des einheitlichen Christentums einen weiteren Anspruch an
jene, denen es am Herzen liegt. Sie verlangt von den Mitgliedern
jeder Kirche, dass, wihrend sie an ihren eigenen Uberzeugungen
festhalten, sie sich doch ehrlich bemiihen sollten, das in andern



— 160 —

Glaubensbekenntnissen zu sehen, was es fiir die, die sich dazu be-
kennen, ebenso wertvoll macht.

Wie wir sehen, hatte man sich 1927 endgiiltig zu dem Prin-
zip durchgerungen, dass eine Einheit nicht dadurch entsteht, dass
man Unterschiede der Uberzeugungen iibertiincht. Der erste Schritt
musste sein, dass die verschiedenen Kirchen klar darlegten, wofiir
sie einstehen. Es war notwendig, dass die Delegierten 1927 mit der
Hauptabsicht nach Lausanne kamen, die Lage ihrer eigenen Kirchen
zur Information anderer klarzulegen, und dass diese Berichte durch
die Urteile der Kirchen selbst, welchen in ihren Antworten auf den
Bericht der Konferenz Ausdruck verliechen wurde, erweitert werden
sollten. Da dieser Schritt aber schon unternommen worden ist,
werden wir nicht vorwirts kommen, wenn die Mitglieder der Kon-
ferenz von 1937 zu keinem andern Zweck zusammengerufen wiirden,
als das zu tun, was 1927 bereits getan wurde. Wenn wir aber fiir
sicher annehmen konnen, dass, wenn wir uns treffen, diese Fest-
stellungen iiber unsere Lage schon gemacht worden und allen An-
wesenden bekannt sind und deshalb nicht noch einmal gemacht
werden miissen, dann sind wir frei, uns der Aufgabe zu widmen,
miteinander zu erforschen, was uns unsere Bekenntnisse eigentlich
bedeuten, und zu versuchen, durch all diese kleinen Felsen hindurch-
zugraben, um zu dem grossten Felsen zu kommen.

Denn wir werden nicht nur den Bericht von 1927 und die
Antworten der Kirchen vor uns haben, sondern auch von den Aus-
schiissen gesammeltes Material, das die wahre Gestalt der zu lésen-
den Probleme klar darlegen wird. Wir werden die Gelegenheit am
besten niitzen, wenn wir dem, was man die ,,Forschungsarbeit der
Konferenz* nennen konnte, so viel Zeit als nur irgend moglich
widmen, indem wir versuchen, durch geduldiges Studium und Dis-
kussion ein tieferes, gegenseitiges Verstindnis zu erzielen.»

Uber das Ziel 1937 wird gesagt: «Wir haben zwei Aufgaben zu
erfiillen, wovon sich die eine auf die Gegenwart, die andere auf die
Zukunft bezieht. Unsere erste Aufgabe ist zu erkennen, wie dringend
die Lage der Welt die Christenheit als ein Ganzes herausfordert,
und die zugrunde liegende Einheit, die uns durch unsere gemein-
same Treue zu unserem einen Herrn und Meister, Jesus Christus,
verbindet, zu entdecken und zu festigen. Unsere zweite Auf-
gabe wird darin bestehen, mit den Forschungen weiterzukommen,
durch die wir den Kirchen helfen wollen, sowohl in dusseren als
auch inneren Angelegenheiten die volle Einheit der Kirche Christi
zu erkennen.

Da die Konferenz von 1927 darauf hinzielte, die Ubereinstim-
mungen und Zwiespiltigkeiten, die zwischen den Kirchen der Ge-



— 166 —

genwart bestehen, festzustellen, hat . sie natiirlicherweise einen
Bericht, der eine Reihenfolge solcher Ausspriiche, verschiedene
Dinge betreffend, enthilt, verfasst und fiir die Offentlichkeit als Be-
richte von Tatsachenmaterial herausgegeben.

Wenn wir aber die Forderungen erfiillen wollen, die uns die
Situation, in der wir uns 1937 versammeln werden, stellt, dann
miissen wir darauf hinzielen, einen etwas anders gearteten Bericht
zu verfassen. Fiir die Veroffentlichung urbi et orbi werden wir dar-
auf hinzielen, als Antwort auf die Herausforderung der Weltlage
eine kurze Darlegung unserer zugrunde liegenden Einheit zu ver-
offentlichen — ein Bekenntnis, das Zeugnis ablegt gegen die Heraus-
forderung des Heidentums, Zeugnis ablegt von der koinOnia ton
ekklesion, die aus unserer gemeinsamen Treue zu Christus entspringt.
Und dann werden wir darauf hinzielen, eine Serie vertraulicher
Berichte an die Kirchen zu verfassen, in welchen wir ihnen mit-
teilen werden, wie weit wir in unseren Studien iiber die Uberwin-
dung der Hindernisse, die uns von voélliger Einheit trennen, schon
fortgeschritten sind.

Wir sind jetzt in der Lage, das Programm fiir die Konferenz
von 1937 zu iiberblicken. Es muss Gelegenheit geben

1. die Weltsituation so zu sehen, wie sie wirklich ist, und ihr
zu begegnen, so dass alle unsere Arbeit so geleistet wird, wie wenn
wir ,,unter der Erschiitterung der Zeit erzitterten

2, unsere vereinte Treue zu unserm Herrn und Meister Jesus
Christus zu bestatigen;

3. sich zu bemiihen, das, was das Leben und die Art der
Gottesverehrung der anderen fiir sie bedeutet, zu verstehen und zu
erleben, und

4. die Punkte, tiber die unsere Meinungen auseinandergehen,
zu studieren.»

Zum Programm fiir. die Weltkonferenz 1937 enthilt das Memo-
randum folgende Bemerkungen:

¢Das Programm, das jetzt veroffentlicht ist, ist den oben er-
wahnten Betrachtungen entsprechend entworfen worden. Es ist vor-
gesehen, dass die Aufmerksamkeit der Konferenz von allem Anfang
an auf die gegenwirtige Lage der Kirche in der Welt gerichtet
wird, Es soll aber keine Zeit fiir das detaillierte Studium dieser
Lage verwendet werden. Das wird von der Stockholmbewegung
gemacht. Es ist notwendig, uns zu vergewissern, dass wir bei unserer
Arbeit die tatsichliche Lage im Auge behalten.

Ferner wird der Studienarbeit der Konferenz in Teilgruppen
so viel Zeit als moglich gewidmet zur Vorbereitung ihrer Berichte
und deren Besprechung in der Konferenz. Die besonderen Sitzungen



— 167 —

an den Sonntagen geben Gelegenheit zu verstehen, was die ver-
schiedenen Arten des christlichen Lebens fiir die bedeuten, die sie
ausiiben. Und wir hoffen, dass die Konferenz in der letzten Morgen-
sitzung imstande sein wird, als Antwort auf die Herausforderung
der Welt unsere vereinte Treue zu unserem Herrn zu bekunden.

Zum Schluss muss noch ein Wort iiber die 4 Punkte gesagt
werden, die fiir die Studienarbeit der Konferenz vorbehalten worden
sind. Auf den ersten Blick erscheinen sie sehr verschieden von
denen, die im vorlaufigen Programm, das vom Continuation Com-
mittee im Jahre 1931 angenommen wurde, vorgesehen waren. Bei
genauer Betrachtung erkennt man aber, dass sie bloss eine Umord-
nung des selben Materials darstellen, eine Umordnung, die durch
die Erfahrungen, die das Committee in den Jahren seit 1931 gemacht
hat, notwendig wurde. Wihrend dieser Jahre hat das Committee
mit Theologen, die eine moglichst grosse Manigfaltigkeit der Mei-
nungen vertraten, Beratung geschlagen, und die Reihe der Punkte,
die endgiiltig angenommen wurden, sind die, die am meistver-
sprechendsten sind fiir dieInangriffnahme der Arbeit, die vor uns liegt.

Mit der Veroffentlichung dieses Programms fiir die Weltkonfe-
renz von 1937 wiinscht das Continuation Committee, seiner Meinung
Ausdruck zu geben, dass die Einheit in der Kirche Christi, welche
wir anstreben, eine solche sein muss, wie Gott sie will und uns zu
seiner Zeit geben wird. Wir diirfen uns nicht anmassen zu glauben,
dass wir imstande sind, aus eigenen Stiicken Einigkeit zu ersinnen
und herbeizufiihren.

Aber den Glauben auszudriicken, dass Gott uns Einheit geben
will, ist nichts anderes als eine fromme Phrase, wenn wir nicht
gewillt sind, Seine Werkzeuge zu sein und zu versuchen, Seinen
Willen zu erkennen und danach zu handeln. Bei all unseren Vor-
bereitungen zur Konferenz muss unser Bestreben dahin gehen, Thm
die besten Krifte unseres Verstandes, Herzens und Willens darzu-
bringen, damit Er sie in Seinem Dienst verwende, wie es Ihm
gefallt.»

Fiir das Programm sind folgende Verhandlungsgegenstinde
bestimmt:

Zur Eroffnung: «Das Zeugnis der Kirche in der heutigen Welt.»
Die vier Hauptfragen befassen sich mit:

1. Jesus Christus und seine Gnade, 2. Die Kirche Christi und
das Wort Gottes. 3. Die Kirche Christi: Amt und Sakramente.
4. Die Einigung der Kirche in Leben und Gottesverehrung.

Zum ersten Thema ist ein Bericht erschienen. Davon sind schon
viele Kritiken eingelaufen. Einige sind im 72. Hefte der Konferenz
enthalten.



— 168 —

Das Material zum 2. und 3. Thema wird vorbereitet.

Unter das vierte Thema sollen diese Fragen fallen:

1. Die Theologie des Verhiltnisses der sichtbaren zu der un-
sichtbaren Kirche. '

Die Theologie der Beziehungen zwischen der streitenden Kirche
auf Erden, der Kirche in Paradies und Fegefeuer und der trium-
phierenden Kirche im Himmel.

2. Auf welches Ziel, die Einigkeit der sichtbaren Kirche auf
Erden betreffend, sollen alle unsere Bemiihungen in der Lausanner
Bewegung hinarbeiten?

3. Ein Bericht, der die Tatsachen des Fortschrittes in den
Einigkeitsbemiihungen 1927 feststellt, und was man daraus lernen kann.

4. Die nichttheologischen Faktoren, die bei der Erforschung
der Ursachen und der Befreiung von Uneinigkeit beriicksichtigt
werden miissen.

5. Die Mittel, mit denen Einigkeit schrittweise erarbeitet und
gefestigt werden kann, wie z. B. Verkiindigung einer geistigen
koinonia, Mitwirkung, Verbiindung, organische Einheit.

Das Material davon wird ebenfalls vorbereitet.

Fiir die Schlusssitzungen werden genannt: <Zeugnis auserwahlter
Redner dariiber, was die Art der Gottesverehrung und das Leben
ihrer Kirche fiir jeden einzelnen bedeuten.» «<Die Frage des Be-
kenntnisses zur vereinten Treue zu Christus angesichts der heutigen
Welt», «Die Arbeit der Bewegung in Zukunft.»

In dem erwidhnten Memorandum wird am Schluss noch aus-
driicklich der Zweck der Konferenz mit den Worten hervorgehoben:

«Es kann nicht oft genug betont werden, dass es nicht der
Zweck der Konferenz ist, die Kirchen durch Verhandlungen ihrer-
seits zur Wiedervereinigung zu fiihren, oder einen dramatischen
und sehenswiirdigen Akt der Vereinigung, fiir den die Kirchen
nicht bereit sind und der die Grundsitze einiger von ihnen zu
einem Ausgleich bringen konnte, vorzufithren. Die Kirchen selbst
miissen die Vereinigung herbeifithren; die Aufgabe der Konferenz
ist, ihnen zu dienen, ihnen zu helfen auf eine solche Art zusammen-
zukommen, dass sie die Tatsache dieser allen zugrunde liegenden
Einheit, die aus der gemeinsamen Treue fiir den einen Herrn und
Meister entspringt, erkennen und in der Atmosphire, die durch
das Erkennen dieser Tatsachen erzeugt wird, geduldig und liebe-
voll zu versuchen, einander besser zu verstehen und Moglichkeiten
zu finden, wie die Hindernisse, die es dieser Einigkeit unmoglich
machen, sich nach aussen hin auszudriicken, zu iiberwinden sind.»

Die Formulierung des Programms ist noch nicht endgiiltig, so
dass wir uns auf diese Mitteilungen beschrianken. A. K.



— 169 —

Weltbund fiir internationale Freundschaftsarbeit der Kir-
chen. In den Tagen vom 12.—18. August trat in Chamby ob
Montreux der Internationale Rat des Weltbundes zur Beratung
zusammen. Von den 37 Landesgruppen waren 30 vertreten durch
etwa 9o Delegierte und 30 Giste.

1. Im Mittelpunkt der Tagung standen die Referate und Ent-
schliessungen, die um das Problem kreisten: «Hat die Kirche eine
Verantwortung auf dem Gebiete der Politik?> Es sprachen iiber
dieses Thema der schwedische Bischof Rodhe, der englische Me-
thodist Rev. E. C. Urwin, der franzosisch-reformierte Pfarrer E. Lauriol.
Der Englinder und der Franzose bejahten die Frage vorbehaltlos,
der erstere, indem er praktische Vorschlige zur Belebung der
kirchlichen Friedensarbeit machte, der letztere, indem er die An-
wesenden zur Friedensarbeit aufrief. Rodhe legte den lutherischen
Standpunkt dar, betonend, dass die natiirlichen, schopfungsgemissen
Gebiete der Wirtschaft, der Soziologie, der Rasse usw. nicht mit
denen des Reiches Gottes verwechselt werden diirfen, wenn auch
die natiirlichen Ordnungen in der Richtung der christlichen Bot-
schaft umgewandelt werden miissen. In der Diskussion lehnte die
Mehrheit der Votanten die Schlussfolgerungen Rodhes ab, wahrend
andere in ihnen den notwendigen Ausdruck jener Wahrheit fanden,
dass wir als Jiinger Christi Biirger zweier Welten sind und darum
eine doppelte Verantwortung tragen, die uns vor iibereilten Schliissen
bewahren muss. Hatten die drei Referate der gedanklichen Kla-
rung des Problems gedient, so fithrten die Ansprachen der folgen-
den Tage ins Feld der praktischen Politik und der konkreten
Friedensaufgaben. Frau Bakker-van Bosse (Holland), die Mitarbei-
terin Lord Dickinsons in der Minderheitenkommission der Volker-
bundsvereinigung, sprach iiber das Problem der Minderheiten,
Prof. Th. Ruyssen (Belgien), der Generalsekretir der internationalen
Volkerbundsliga, iiber die Bilanz der gegenwirtigen internationalen
Lage. Dr. Atkinson (U.S. A.) referierte iiber den internationalen
Waffenhandel, Pasteur Jézéquel (Paris) liber die militarische Dienst-
verweigerung.

2. Zu den in den Referaten behandelten Problemen nahm die
Konferenz Stellung in verschiedenen Resolutionen, die hier wenig-
stens auszugsweise mitgeteilt seien:

a) In bezug auf die Minderheiten wurden die nationalen Rite
des Weltbundes in einer Entschliessung aufgefordert, bei ihren
Regierungen dafiir einzutreten, dass 1. der Volkerbund simtliche
Staaten veranlasst, dieselben Verpflichtungen in bezug auf die
Minderheiten auf sich zu nehmen, die gewissen Staaten in den
Friedensvertrigen auferlegt worden sind; 2. dass eine stindige



— 170 —

Minderheiten-Kommission ins Leben gerufen werde mit der Auf-
gabe, die Minderheitenfrage zu studieren und dazu Stellung zu
nehmen. — Der Weltbund beauftragte ferner das Exekutivkomitee,
gegebenenfalls mit der Sovietregierung iiber die Entsendung einer
Delegation an die Kirchen Russlands zu verhandeln, um die
schwierige Lage der russischen Christen zu erortern. Ferner soll
eine Zentralstelle zur Hilfsaktion der Kirchen gegeniiber der Not
der Fliichtlinge und Staatenlosen gebildet werden.

4) In einer besonderen Entschliessung zum italienisch-abessi-
nischen Konflikt stellt der Weltbund fest, dass «der Ausbruch
von Feindseligkeiten zwischen zwei Nationen, die sich zum christ-
lichen Glauben bekennen, Mitglieder des Volkerbundes und Unter-
zeichner des Kelloggpaktes sind, ein unsagbares Ungliick sein wiirde,
das den Frieden der ganzen Welt bedroht». Ferner wird jede
mogliche Unterstiitzung der Arbeit der Schiedgerichtskommission ge-
fordert und der Uberzeugung Ausdruck gegeben, dass <jede Nation,
die ihr gegebenes Wort bricht, nur friedliche Mittel fiir die Ord-
nung internationaler Streitigkeiten brauchen zu wollen, nicht nur
vor dem sittlichen Urteil der menschlichen Gesellschaft, sondern auch
vor der Lehre und Haltung Jesu Christi verurteilt dastehen wirds.

¢) Uber die Frage der religits begriindeten Kriegsdienstver-
weigerung werden in einer Entschliessung die Linder mit unein-
geschrinkter allgemeiner Wehrpflicht gebeten, fiir alle, die aus
religioser Gewissensnot den Militdrdienst ablehnen, einen Zivildienst
einzufiihren, wie er bereits in acht verschiedenen Lindern ge-
schaffen wurde. Ausserdem wurde die Forderung der strikten
Kontrolle der privaten Waffenfabrikation und des internationalen
Waffenhandels erhoben. :

d) Die hinter diesen verschiedenen Fragen und Aufgaben
stehende Verantwortung wurde in einer Botschaft an die Kirchen
zusammengefasst, die Bischof Amundsen vorlegte. Wir lassen die
Botschaft unten im Wortlaut folgen.

3. In organisatorisch-administrativer Hinsicht sind folgende
Massnahmen getroffen worden: Nach eingehender Begriindung
durch den Generalsekretir des Weltbundes, Pfarrer L. H. Henriod,
wurde davon abgesehen, den Weltbund und den 6kumenischen
Rat fiir praktisches Christentum organisatorisch jetzt schon inein-
ander aufgehen zu lassen. Es soll im Interesse weiterer Zusammen-
arbeit lediglich ein « vereinigter Verwaltungsausschuss » gebildet
werden. — Zum Prisidenten des Weltbundes wurde an Stelle des
zurlicktretenden Lord Dickinson of Painswick K. B. E., der in
Anbetracht seiner grossen Verdienste um den Bund zum Ehren-
prasidenten ernannt wurde, Bischof Amundsen von Haderslev (Dine-



— 171 —

mark) gewahlt. — Die Berichte des Generalsekretirs H. L. Hen-
riod, des Finanz-Komitees, der Erziehungskommission, der Mino-
ritaitenkommission, der Jugendkomimission und des Presse- und Nach-
richtendienstes boten Einblick in die grosse und weitreichende
Kleinarbeit des Weltbundes, die von den einzelnen Sekretiaren und
ihrem Mitarbeiterstab geleistet worden ist. Bemerkenswert war vor
allem auch eine Rede des Lord Dickinson, die neben einem knap-
pen Riickblick auf die bisherige Arbeit des Weltbundes auch inter-
essante Ausblicke auf die weitere Zukunft dieses kirchlichen Friedens-
werkes bot, fiir das vor allem die Mitarbeit der romisch-katho-
lischen Kirche zu wiinschen wire. U. K,

Botschaft an die Kivchen.

Der Internationale Rat des Weltbundes fiir internationale Freund-
schaftsarbeit der Kirchen, der sich im August 1935 in Chamby
bei Montreux in der Schweiz versammelt hat, fiihlt sich gedrungen,
an die christlichen Kirchen, ihre Diener und ihre Glieder folgenden
Aufruf zu richten:

I. Die Wirren und Gefahren der Welt dieser Tage sind eine
Sorge, die schwer auf der Kirche lastet, einmal darum, weil sie in
Liebe allen Menschen verpflichtet ist, und dann darum, weil die
tiefsten Grundlagen und Prinzipien der christlichen Religion und ihrer
sittlichen Uberzeugungen auf dem Spiele stehn. Ein verweltlichter
und heidnischer Geist verkiindet offen die Selbstsucht des von den
Interessen der Nation, der Partei und der Klasse beherrschten
Staates als hochste Norm fiir das, was recht und gerecht ist. Die
Kirche muss ihrer Berufung treu bleiben, und darum muss sie viel
entschiedener als bisher den Kampf aufnehmen, um die Uber-
zeugungen unseres Glaubens in den Dingen des offentlichen Lebens
zur Geltung zu bringen. Dieser Kampf ist eine gemeinsame Auf-
gabe, zu der sich die Christen in allen Landern vereinigen miissen.
Dieser allen auferlegte Widerstreit mit der Welt zwingt die Christen
in allen Lindern, sich zusammenzufinden in dem Versuch, eine
einheitliche Auffassung zu finden fiir das, was unsere Pflicht ist in
dieser Stunde der Krisis.

II. Gegeniiber der Verherrlichung des Staates als der hochsten
Autoritit muss das erste Gebot die absolute Richtschnur bleiben.
Der Gehorsam gegeniiber dem Staate als einem Werkzeug der
Gerechtigkeit ist eine von Gott auferlegte Verpflichtung. Aber das
Recht steht iiber dem Staate und nicht der Staat iiber dem Recht,
Darum muss der Staat die Rechte sowohl der Einzelpersonlichkeit
als der anderen Staaten achten. Es kann nicht anders sein, denn dass
die Kirchen es immer wieder deutlich aussprechen, dass die Christen
iiberall Gott mehr gehorchen miissen als den Menschen und dass



— 172 —

darum ein Christ, wo immer ein Staat Forderungen stellt, die das
christliche Gewissen als den gottlichen Gesetzen zuwiderlaufend
empfindet, Folge und Mitarbeit verweigern muss. Das mag eben-
sowohl schweres Leid mit sich bringen, das daraus entsteht, dass
der Staat und die aufgeregte Volksseele sich dem widersetzen,
wie auch innere Konflikte zwischen dem Gehorsam gegen Gott
und dem, was vaterlindische Pflicht zu sein scheint. Aber im
letzten ist der Gehorsam gegen Gott die wahre Vaterlandsliebe,
weil das, was den Gesetzen Gottes zuwiderlauft, im Laufe der Ge-
schichte sich immer als ein Fluch und nicht als ein Segen fiir
den Staat erweist.

III. Vor allem ist es dringend nétig, zu kdmpfen gegen die
Krafte, die auf den Krieg hinarbeiten. Die schrecklichen Lehren
des Weltkrieges diirfen nicht vergessen werden. Trotz der Tat-
sache, dass er — gleich wie andere grosse Katastrophen — per-
sonliches Heldentum, Opfergeist, kameradschaftlichen Sinn und
Zusammengehorigkeitsgefiithl ausloste, war er doch noch vielmehr
ein unvergleichliches Werkzeug der Zerstérung, das Millionen von
Opfern, von Getoteten, Verstiimmelten, seelisch gebrochenen, Ver-
einsamten schuf, die Seelen der Menschen mit Hass und Liige er-
fiillte, die geschlechtliche Reinheit und das Familienleben zerstorte
und gar oft den Glauben in Verzweiflung oder zynische Gleich-
giiltigkeit wandelte — nicht zu sprechen von den ungeheuren
materiellen Verlusten und der Verwirrung des wirtschaftlichen Le-
bens. Ein kommender Krieg wiirde noch viel grausamer sein. Und
doch wagen es Menschen, mit dem Gedanken an ihn zu spielen.
Feierliche Verpflichtungen, den Krieg nicht als Werkzeug zur Bei-
legung zwischenvolkischer Schwierigkeiten zu beniitzen, scheinen
missachtet zu werden; Wiederaufriistung ist in vielen Landern an
Stelle der versprochenen Abriistung getreten. Die Volker verab-
scheuen den Krieg, aber sie sind oft gelahmt durch das, was
manchem ein unausweichliches Verhdangnis zu sein scheint. Die
christlichen Kirchen konnen nicht schweigen in dieser Stunde der
Gefahr. Wir begriissen die Anstrengungen der Staatsmanner, die
sich bemiihen, den Frieden zu bewahren, aber die erreichten Er-
folge sind zumeist ungewiss und konnen morgen in Frage gestellt
werden. Ein neuer Grund muss gelegt werden durch eine feste
Entschlossenheit, den Krieg zu bannen durch die Férderung der
Schiedsgerichtbarkeit und der allgemeinen Abriistung und durch
die Erweckung von Achtung fiir Vertrage und durch Stirkung
der Kraft und der Wirkungsmoglichkeiten des Vélkerbundes. Allein
auf diesen Wegen konnen begriindete Beschwerden wirklich besei-
tigt werden, wihrend auch ein siegreicher Krieg immer die Ur-



— 173 —

sache eines Gegenschlages ist. Viele Kirchen und einzelne christ-
liche Personlichkeiten haben schon feierlich erklart, dass sie unter
keinen Umstinden einen Krieg billigen wollen, wenn ihr Staat ein
ehrlich gemeintes Angebot einer schiedsgerichtlichen Entscheidung
abgelehnt hat. Weitere Schritte in dieser Richtung konnen er-
forderlich werden.

IV. Im tiefsten Grunde aber tut ein neuer Wille not, dessen
Quellen Christen immer in Gott finden werden. Aber wir haben
nur dann ein Recht, Widerspruch gegen einen verweltlichten und
heidnischen Geist zu erheben, wenn wir selbst bereit sind, wahre
Jiinger Christi zu sein. Alles, was in den nationalen und sozialen
Bewegungen unserer Zeit gross ist, sollte als ein Anstoss zu Busse
und Wiedergeburt genommen werden. Das starke Gefiihl fiir Zu-
sammengehorigkeit von Klassen und Volk, das in der Tat Millionen
aus einem kleinlichen Individualismus in ein umfassenderes I.eben
herausgehoben hat, das aber ebenso auch dauernd Ubergriffe auf
die Freiheit anderer sich zu Schulden kommen lidsst, sollte uns
anfeuern, die Kirche Christi als eine die Geister beeinflussende
Wirklichkeit zu schauen, die die Mdnner und Frauen aller Nationen
und Rassen zusammenschliesst in gemeinsamer Liebe und gemein-
samem Gehorsam zu demselben Meister. Und als einzelne Person-
lichkeit miissen wir uns tiefer in den Frieden Gottes durch seine
Gnade in Christus, die Stinden vergibt und das Leben wandelt,
hineinfithren lassen.

Und so rufen wir die Kirchen auf, im Geiste der Liebe das
Werk der Gerechtigkeit und des Friedens zu unterstiitzen durch
Wort und Tat und vor allem durch das Gebet zu dem allmich-
tigen Gott, er moge die Fiithrer der Volker in ihrer ungeheuren
Verantwortung so fithren, dass sie das Recht sehen und im Lichte
dieser Vision tapfer folgen. Moge Gottes Geist uns lehren, immer
glaubensvoller zu beten:

Unser Vater in dem Himmel,

Dein Name werde geheiligt,

Dein Reich komme,

Dein Wille geschehe auf Erden wie im Himmel.

Die Sitzung des Exekutivkomitees des Okumenischen Rates
fiir praktisches Christentum. Unter dem Vorsitz von Erzbischof
D. Germanos, Metropolit von Thyateira, wurde in_Chamby bei
Montreux die Sitzung des Exekutivkomitees des Okumenischen
Rates fiir praktisches Christentum abgehaltgn, an der fiihrende
Vertreter der Kirchen des europdischen Kontinents, von Grossbri-
tannien und U.S. A. teilnahmen. Im Mittelpunkt der Verhand-
lungen standen die umfassenden Vorarbeiten zur Weltkirchen-



— 1714 —

konferenz von 1937 in Oxford iiber «Kirche, Staat und Volks.
Aus den Berichten des Vorsitzenden des Verwaltungsausschusses,
Lordbischof von Chichester, sowie des Generalsekretirs, Pastor
H. L. Henriod, ging hervor, wie die Kirchen und ihre fiihrenden
Personlichkeiten in stindig wachsendem Masse dafiir gewonnen wurden,

Von entscheidender Bedeutung war die Erdrterung des Ge-
samtplanes der Vorarbeiten, der von dem Vorsitzenden der For-
schungskommission des Okumenischen Rates, Dr. J. H. Oldham
(London), und von der Forschungsabteilung vorgelegt wurde. An-
gesichts des ungeheuren Ernstes der Weltlage wurde die Durch-
fiithrung dieses Gesamtplanes im vollen Bewusstsein der gewaltigen,
damit den Kirchen gestellten Aufgaben einmiitig gutgeheissen und
der Einsatz aller Mittel und Krafte dafiir beschlossen. Es geht
hier um das grosse Ringen zwischen dem christlichen Glauben
und den sidkularisierten Madchten unserer Zeit.

Neben der tiefgreifenden Auseinandersetzung mit den heute
machtigen Anschauungen und Bewegungen, die von einem nicht-
oder antichristlichen Verstindnis des Menschen und des Geschichts-
verlaufes aus die soziale und politische Wirklichkeit gestalten,
stehen die drei grossen Hauptprobleme von Kirche, Staat und
Volk im Mittelpunkt der gesamtokumenischen Studien- und For-
schungsarbeit — wie die Kirche gegeniiber den grossen sozialen
und politischen Fragen Stellung zu nehmen hat und zum Handeln
kommt; ferner das Verstindnis der verschiedenartigen Volkswirk-
lichkeit in den verschiedenen Liandern und die Verantwortung der
Kirche in ihrem Einfluss auf das Gemeinschaftsleben des Volkes,
wodurch vollig neue Voraussetzungen fiir eine echte Zusammen-
arbeit der Volker geschaffen werden; die vollige Neuorientierung
des Verhiltnisses von Kirche und Staat inmitten einer weithin
sdakularisierten Welt — damit ist kurz das grosse Ringen gekenn-
zeichnet, fiir das sich in allen Kirchen und Lindern die besten
geistigen Krifte, Laien wie Theologen, zur Verfiigung stellen.

Ausserdem werden drei Sonderfragen um ihrer besonderen
Bedeutung willen bearbeitet. Das Erziehungsproblem im Verhaltnis
zu Kirche, Staat und Volk, in dessen Rahmen vielleicht am stirk-
sten um die Entscheidung zwischen christlichem Glauben und anti-
christlichen Anschauungen gerungen wird. Ferner das Verhiltnis
von Christentum und Wirtschaft, dem bei der Befassung mit dem
Staatsproblem gerade heute eine iiberragende Bedeutung zukommt,
vor allem angesichts der riesenhaften Wirtschaftskrise und Not der
arbeitenden Menschen, wie Dr. Thélin in seinem Referat aufzeigte.
Endlich die Kirche und die internationalen Beziehungen als ein
Thema, das einmal angesichts der ausserordentlich ernsten Welt-



— 1715 —

lage und dann im Blick auf das konkrete gesamtokumenische
Handeln der Kirche mehr und mehr in den Vordergrund geriickt
ist. Darauf wird sich vor allem die zugesagte Mitarbeit vom Welt-
bund fiir internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen konzen-
trieren.

Die Dringlichkeit dieser Aufgaben wurde durch einen Bericht
von Prof. D. A. Keller iiber die gesamtkirchliche Lage in der Welt
in eindrucksvoller Weise belegt und verdeutlicht.

Im Zusammenhang mit dieser Arbeit fiir eine Stellungnahme
zu den entscheidenden Fragen der Gegenwart wurde auch die
besondere Verantwortung der Kirchen gegeniiber dem Problem
und den Noten der Fliichtlinge, der Staatenlosen und der religitsen
Minderheiten behandelt und ausserdem beschlossen, das Vorgehen
des Weltbundes gegeniiber den hier unmittelbar vorliegenden Auf-
gaben soweit als moglich zu unterstiitzen.

Dem Gesamtplan fiir 1937 wird ferner die dem Weltbund und
dem Okumenischen Rat gemeinsame Jugendkommission ihre ver-
schiedenen Arbeiten in Jugendfiihrer-Konferenzen, in der Heraus-
gabe von Studienheften und in der Gewinnung weitester Kreise
der Jugend einordnen.

Der Heranbildung einer jungen Fiihrer-Generation fiir die 6ku-
menische Arbeit dient das von Prof. D. Keller aufgebaute oku-
menische Seminar in Genf, fiir dessen Ausbau sich das Exekutiv-
komitee in jeder Weise einsetzte.

Fiir die okumenische Erziehung und die Mobilisierung aller
christlichen Krifte und der Schaffung einer christlichen offentlichen
Weltmeinung soll ferner im Blick auf 1937 mehr denn je der Oku-
menische Presse- und Nachrichtendienst eingesetzt werden.

Einen konkreten Anlass, mit allem Ernst die Stimme der Kirche
geltend zu machen, bot der italienisch-abessinische Konflikt. Dem
nachstehenden Telegramm, das an den Papst, den Vélkerbund und
die Regierungsfiihrer von Frankreich, Grossbritannien, Italien, Abes-
sinien und U. S. A. geschickt wurde, werden weitere Schritte folgen.

«Das Exekutivkomitee des Okumenischen Rates, als Vertretung
vieler christlicher Kirchen, war bei seiner Sitzung in Montreux tief
bewegt von dem Ernst der gegenwirtigen Krisis mit der grossen
Gefahr eines Krieges zwischen zwei christlichen Nationen. Das
Exekutivkomitee des Okumenischen Rates ruft die ganze Christen-
heit auf, sich im Gebet zusammenzuschliessen und in der Erklarung,
dass ein Krieg, der ohne Anrufung eines Schiedsgerichts oder an-
derer Mittel friedlicher Regelung unternommen wird, ein unertrig-
liches Unrecht gegen die Menschheit und eine Siinde gegen das
Gesetz Christi ist. Das Exekutivkomitee iibermittelt gleichzeitig



— 176 —

dem Vélkerbund und den Staatsminnern aller Staaten seine Uber-
zeugung, dass sie die volle Unterstiitzung der von ihnen vertretenen
Kirchen haben in allen Bemiihungen, eine offene Verletzung des
Briand-Kellogg-Paktes zu verhiiten und einen Krieg abzuwenden,
der ein nicht wieder gutzumachendes Ungliick wire und unsag-
bares Leiden iiber Millionen von unschuldigen Menschenwesen
bringen wiirde.
gez. Germanos, Metropolit von Thyateira; Valdemar
Amundsen, Bischof von Haderslev, Dinemark;
MarcBoegner, Prasident des Protestantischen Kirchen-
bundes von Frankreich; George Cicestr, Bischof
von Chichester, England; Dr. W. P. Merrill, Ver-
einigte Staaten von Nordamerika.»

Das Okumenische Seminar, unter dem Patronat des Oku-
menischen Rates und der theologischen Fakultit der Universitat
Genf, fand vom 22. Juli bis 9. August 1935 in Genf statt. Das
Seminar hat den Zweck, die okumenische Arbeit mit theologischen
Untersuchungen zur Problematik der Skumenischen Bewegung zu
unterbauen, das Wesen der verschiedenen Kirchen den Teilnehmern
in der sogenannten «Okumenischen Kirchenkunde» nahezubringen
und endlich besondere Themen der 6kumenischen Bewegung theo-
logisch zu bearbeiten.

Das Seminar vereinigte 85 Teilnehmer aus: Amerika, Deutsch-
land, England, Finnland, Frankreich, Holland, Irland, Japan, Jugo-
‘slawien, Kanada, Osterreich, Polen, Ruminien, Russland, Schottland,
Schweiz, Siidafrika, Tschechoslowakei, Ungarn.

Der Konfession nach verteilten sich Dozenten und Studenten
wie folgt: Lutheraner, Reformierte, Unierte, Presbyterianer, Kon-
gregationalisten, Methodisten, Quéiker, Orthodoxe, Altkatholiken,

Die Sprachen des Seminars waren deutsch, englisch und fran-
zosisch. Von den Dozenten nennen wir die folgenden: Prof. Karl
Barth; Prof. Martin Dibelius, Heidelberg; Prof. Adolf Keller, Genf;
Prof. William Adams Brown, New York.

Unionsverhandlungen in der Kirche von England. In der
Junisitzung der Konvokation von Canterbury lag im Hause der
Bischofe der Bericht der im Januar gewdhlten Kommission iiber
die Interkommunion mit der Kirche von Finnland vor?).

Der Bischof von Gloucester fiihrte aus, dass seit der letzten
Tagung Konferenzen zwischen der Kommission und Vertretern der
finnischen Kirche zu Lambeth und in Finnland stattgefunden hatten.

') Siehe I, K. Z, Seite g9 ff.



— 177 —

Alle notwendigen Informationen wurden in freimiitiger Weise der
Kommission zur Verfiigung gestellt, und es wurde kein Versuch
von seiten der Kirche von Finnland gemacht, irgend etwas, das
von der Praxis der Kirche von England verschieden zu sein schien,
zu verheimlichen.

Dr. Headlam rekapitulierte noch einmal, dass die apostolische
Sukzession in der Kirche von Finnland 1884 durch den gleich-
zeitigen Tod aller ihrer Bischofe im gleichen Jahre unterbrochen
und dass der Vorschlag, einen schwedischen Bischof um die Kon-
sekration des Erzbischofs zu bitten, wegen der fast gewissen feind-
seligen Haltung der damaligen russischen Regierung nicht ange-
nommen worden sei. Nach einer ganz sicheren Information habe
der zum Konsekrator ausersehene Priester gegen die unternommene
Handlungsweise ernsthaft protestiert und er habe nur im Gehorsam
gegen die staatliche Gewalt die Handlung vorgenommen.

Die Kirche von Finnland wiinsche jetzt die Wiederherstellung
der Sukzession und habe die Kirche von England gebeten, ihr
dabei zu helfen und weiterhin in so starke und enge Beziehungen
wie nur moglich mit ihr zu treten. Die Kommission empfehle,
der Bitte zu entsprechen und eine «6konomische» Gemeinschaft
(Anm. d. Ubers.: Darunter ist eine begrenzte und zeitbedingte Ge-
meinschaft ohne Aufgabe der wesentlichen Prinzipien zu verstehen)
herzustellen !). Der grosste Einwand gegen diesen Schritt sei der,
dass das finnische Kirchenrecht, das irregulare Konsekrationen er-
laubt, ungeindert bleibe. Es sei aber nicht moglich, das Kirchen-
recht ohne eine Dreiviertelmehrheit und die Zustimmung des
finnischen Parlamentes zu dndern. Ein weiterer Einwand sei, die
Kirche von Finnland vertrete eine andere Ansicht iiber den Epis-
kopat als die Kirche von England. Der Bischof gestand, dass er
grosse Schwierigkeit habe, die Ansicht der Kirche von England
iiber das geistliche Amt zu erfahren. Die Kirche von Finnland
betrachte die apostolische Sukzession als von sehr grossem Wert
und als ein historisches Band der Einheit mit der allgemeinen
christlichen Kirche. Aber sie glaube nicht, dass die geistliche
Giiltigkeit ihrer Bischofe und ihres Klerus wegen der erwihnten
Irregularitat der Konsekration aufgehort habe. Er glaube, dass
dieser Standpunkt fast genau den von der Lambeth-Konferenz
vertretenen wiedergebe, die, obschon sie auf der Notwendigkeit
und Wichtigkeit einer eigenen Bischofsweihe bestehe, deutlich er-
klirt hat, dass sie an den geistlichen Wert der presbyterianischen
Ordinationen glaube. Unter diesen Umstinden glaube er nicht,
sagen zu konnen, dass irgendeine fundamentale Verschiedenheit

1) Die Ubersetzung aus der Church Times verdanken wir Dr, H. Neufeld.

Intornat. kirehl. Zeitschrift, Heft 3, 1935. : 12



— 178 —

zwischen der grossen Mehrheit der Kirche von England und der
Kirche von Finnland bestehe.

Der Bischof von Salisbury erklarte, dass er, obschon er dusserst
ingstlich darauf bedacht sei, dass die Kirche von England alles
tate, was sie konnte, um den nordischen Katholizismus zu befestigen,
sich verpflichtet fiihle, die Aufmerksamkeit auf die Behauptung zu
lenken, die im Bericht der Minoritiat auseinandergesetzt wird, dass
vor dem Tod der Bischofe im Jahre 1884 die finnische Regierung
gebeten wurde, die Konsekration von Bischofen durch Personen
ohne Bischofsweihe zu genehmigen, und dass ein Gesetz fiir diesen
Zweck im Jahre 1868 angenommen wurde. Dies scheine eine Art
Neigung zum Presbyterianismus zu zeigen. In seiner Antwort gab
der Bischof von Gloucester zu, dass damals die finnische Kirche
zum Presbyterianismus geneigt, aber seitdem dieser Tendenz ent-
gegengewirkt habe.

Der Bischof von St. Albans erhob ernsten Widerspruch gegen
eine Interkommunion mit Leuten, die den Episkopat fiir eine gute
Sache hielten, aber nichtsdestoweniger nicht bereit seien, den Pres-
byterianismus aufzugeben. Wenn die vorgeschlagene Interkommunion
angenommen sei, wiirde die Kirche von England fiir ihre Verhand-
lungen mit den schottischen Presbyterianern und den Freikirchen
hierzulande den Grund unter den Fiissen verlieren. Wenn die
finnischen Bischofe sich bereit zeigten, eine Anderung des Gesetzes
zu erreichen, so wiirde die Lage eine ganz andere sein.

Der Bischof von Winchester unterstiitzte den Antrag des Bi-
schofs von Gloucester. Thm scheine, der Bruch der Sukzession
sei durch ganz aussergewohnliche Umstinde veranlasst worden,
die sehr unwahrscheinlich wiederum eintreten wiirden. Eine Absage
auf die Bitte der Kirche von Finnland wiirde der ganzen Sache
der Wiedervereinigung einen ernsten Riickschlag versetzen.

Der Erzbischof von Canterbury erkldrte, er hoffe stark, die
Entschliessung werde vom Hause angenommen werden. Er bat die
Bischofe, auf die Lage in Finnland nicht vom Standpunkt des
(Gewesenen, sondern von dem, was es zu sein wiinsche, zu blicken.
Es mag sein, dass innere Griinde innerhalb Finnlands es sehr er-
schweren, das Gesetz ausser Kraft zu setzen. Die englische Kirche
wisse ja, wie schwierig es sei, die Abschaffung unbefriedigender
Gesetze vom Staat schnell zu erreichen. Es wire nicht grossziigig,
anzunehmen, die finnische Kirche wire soweit gegangen, wie sie
es in ihren Beziehungen zur Kirche von England tatsichlich getan
hat, wenn alles, was sie wiinsche, nur Titularbischife seien, die in
irgendeiner Art von der Kirche von England anerkannt wiirden.
Tatsdachlich wiinsche sie die regulire Sukzession wiederhergestellt



— 179 —

zu erhalten, und es wire zuviel, wenn man erwartete, dass Bi-
schife in Finnland, die nicht in Ubereinstimmung mit der Suk-
zession konsekriert worden seien, sich der Rekonsekration unter-
zogen. Der Erzbischof verneinte es nachdriicklich, dass die Kirche
von England, wenn sie helfe, die Stellung des Episkopates in der
Kirche von Finnland zu einer rechtmissigen zu machen, wahr-
scheinlich ihren eigenen Episkopat blossstelle.

Folgender Beschluss wurde hierauf ohne Widerspruch gefasst:

Nachdem man von dem Erzbischof von Turku erfahren hat,
dass dieser die Vollmacht besitze, nach Beratung mit der Bischofs-
konferenz der Kirche von Finnland und mit Zustimmung der Kirchen-
versammlung nahere Beziehungen mit der Kirche von England in
Erwiderung der Einladung des Erzbischofs von Canterbury (die
in Verfolg der 38. Entschliessung der Lambeth-Konferenz von 1930
{ibermittelt wurde) anzukniipfen, heisst dieses Haus die so gemachten
Anniherungen willkommen und gibt der Hoffoung Ausdruck, dass
im entsprechenden Verlauf vollstindige Interkommunion auf Grund
des gemeinsamen bischoflichen Amtes erreicht werden maoge.

Weiterhin und als Mittel zu einer derartigen vollstindigen
Einheit billigt dieses Haus nach der Feststellung, dass die bischof-
liche Ordination der Priester die regelmissige Ubung der Kirche
von Finnland ist, und in der Annahme, dass die Bischofe der Kirche
Schritte unternehmen werden, um die Praxis der Kirche von Finn-
land ausser Zweifel zu setzen, folgende Empfehlungen:

1. Dass der Erzbischof von Canterbury, wenn er von dem
Erzbischof von Turku eingeladen wird, einen Bischof zur Teilnahme
an der Weihe eines Bischofs in der Kirche von Finnland zu be-
stimmen, einen Bischof fiir diesen Zweck beauftragen moge; und
in derselben Weise, wenn der Erzbischof von Canterbury den Erz-
bischof von Turku einladen wird, an der Weihe eines Bischofs in
der Kirche von England teilzunehmen, hofft man, dass er gewillt
sein wird, einen Bischof fiir diesen Zweck zu beauftragen.

5. Dass Glieder der Kirche von Finnland zur Kommunion
in der Kirche von England zugelassen werden diirfen, vorausge-
setzt, dass sie zu der Zeit in ihrer eigenen Kirche zur Kommunion
zugelassen werden konnen.

Im Unterhaus referierte der Dekan von Chichester, Zu dem
Punkt der presbyterianischen «Konsekration> in der Kirche von
Finnland sagte er, dass es fir die Finnen ebensoschwer sein
wiirde, ihr Recht zu #ndern, wie unser Versuch, ein revidiertes
Prayer Book durch das Parlament zu erhalten. Bei den gegen-
wirtigen schnellen Verbindungen sei zu erwarten, dass Konsekra-
tionen in Zukunft von Bischofen erteilt wiirden. Der Dekan endete



— 180 —

mit einem Aufruf zur einmiitigen Zustimmung deswegen, weil die
Welt Einigkeit und Frieden mehr als je zuvor brauche und ein
gemeinsamer christlicher Glaube gegen die Michte der Verweltli-
chung und der Gottlosigkeit von Bedeutung sei. Der besondere
Appell der Finnen an die Kirche von England sei auf ihre nahe
Nachbarschaft Sowjetrusslands zuriickzufiihren. Der Beschluss des
Oberhauses wurde in. folgender veranderter Form angenommen :

1. Dass, wenn der Erzbischof von Turku den Erzbischof von
Canterbury einladen wird, einen Bischof zur Teilnahme an der
Weihe ecines Bischofs in der Kirche von Finnland zu bestimmen,
dieser einen solchen fiir diesen Zweck beauftragen moge.

2. Dass Glieder der Kirche von Finnland zur Kommunion
in der Kirche von England zugelassen werden mogen in Uberein-
stimmung mit den Bestimmungen der Entschliessung 2 (a) iiber
die Einheit der Kirche, die diesem Hause am 4. Juni 1931 vom
Oberhause mitgeteilt worden ist.

Zu den Verhandlungen der Kirche von England mit der pres-
byterianischen Kirche von Schottland ') haben nun auch die Bischofe
der anglikanischen Kirche Schottlands (Primus und sechs Bischofe)
in einer Reihe von Bemerkungen Stellung genommen 2). Sie lehnen
jeden Kompromiss ab. Sie erkliren zunachst, dass ihrer Kirche ein
Organ fehle, um gemeinsam einen vom Erzbischof von Canterbury
eingereichten Bericht beraten zu konnen. Sie beschrinken sich des-
halb auf Bemerkungen zu dem Bericht ihrer Briider. Wir entnehmen
ihnen folgendes. Die Bischofe glauben, das Ziel der Lambethkonferenz
sei die Wiedervereinigung der Christenheit, was sie sehr begriissen.
Sie glauben aber, dass eine wirkliche Gefahr bestehe, «an Stelle der
Finigung eine blosse gegenseitive Anerkennung der bischoflichen
und nichtbischoflichen Gemeinschaften als Schwesterkirchen zu setzen,
die in gleicher Weise sich giiltiger und unterbrochener Weihen und
Amtsgewalt erfreuen, Wir haben mit Trauer wahrgenommen, dass in der
Vergangenheit ein gewisser gegenseitiger Verdacht der Anmassung
eine Schranke gegen jeden Fortschritt auf dem Wege zur Wieder-
vereinigung aufgerichtet hat. Wir erkennen mit grosser Dankbar-
keit an, dass dieser Geist weithin der Vergangenheit anzugehdren
scheint. Wir hoffen unsererseits, dass es verstanden wird, wenn wir
am bischoflichen Prinzip als einer Angelegenheit des Glaubens fest-
halten und es zum Besten der Gesamtkirche dienend erachten.»

Die Bischofe nehmen nun zum Kanzelaustausch und zur Inter-
kommunion Stellung. Sie fassen diese Anregungen nicht als Vor-
schlige auf, sondern als Empfehlungen zu weiteren Beratungen

1) Siche 1, K. Z. S. 101 ff.
%) «The Church Times», vom 31. Mai 1933.



— 181 —

und Uberlegungen. Die Kanones der Kirche von Schottland gestat-
ten nur eine sehr begrenzte Moglichkeit des Kanzelaustausches. Nach
Kanon XVI 2 diirfen nur bischoflich geweihte Geistliche, die mit
der Lehre und der Verfassung der Kirche iibereinstimmen, in der
schottischen Kirche amtieren.

Beziiglich der Zulassung zur Kommunion erkldren die Bischofe,
dass sie keine Befugnis hitten, eine Vorschrift zu erlassen, nicht-
gefirmte Personen zur Kommunion vorzulassen. Eine Abschaffung
der Rubrik iiber die Firmung dirfte die bischofliche Billigung
nicht finden. Jedoch werden Einzelne, die auf eigene Verantwortung
sich zur Kommunion einfinden, schwerlich jemals zuriickgewiesen
werden. Die Bischofe glauben nicht, dass es oft vorkommt, dass
Mitglieder ihrer Kirche die Kommunion in nichtbischéflichen Kir-
chen begehren. Wenn es vorkomme, miisse der Einzelne dies auf
seine Verantwortung tun. Jede Laxheit in der Praxis habe zur
Folge, dass der Gemeinschaftsgedanke der heiligen Kommunion
verdunkelt und die personliche Treue der einzelnen Glieder zur
eigenen Kirche vermindert werde und das Gewissen der Kirchen-
genossen verletzt werden konne. Die Bischife erkliaren: «Wir kon-
nen niemals irgend etwas unternehmen, was in irgendeiner Weise
den Anschein erweckte, eine solche Praxis zu billigen oder zu auto-
risieren.» Besprechungen iiber die heiligen Weihen wiirden die
Bischéfe gern willkommen heissen, wenn die Zeit dafiir reif sei,
ebenso iiber andere prinzipielle Punkte, die sie noch von den
Briidern trennen. Sie sind aber der Ansicht, dass die Zeit dafiir
noch nicht reif sei. Die Bischofe schliessen: «Unterdessen bitten wir
die Mitglieder der bischoflichen Kirche Schottlands, im Gebet an-
zuhalten, auf dass wir durch Gottes Gnade in gegenseitiger Liebe
und in gegenseitigem Verstandnis zusammengefiihrt werden.»

In der Junisitzung des Unterhauses der Convocation von Canter-
bury kamen der Bericht der presbyterianischen Kirche Schottlands
und die Bemerkungen der schottischen Bischofe zur Sprache. Die
Diskussion wurde begonnen aber auf spiter vertagt. Im Unterhaus
der Convocation von York wurde beschlossen, keine Schritte in der
Behandlung des Berichtes zu tun ohne genaue Beratung mit der
bischéflichen Kirche Schottlands.

Dass der Gedanke der Wiedervereinigung der Kirchen auf
grosse Schwierigkeiten stosst, denen bis jetzt wenig Aufmerksam-
keit geschenkt worden ist, kam auf der Diozesankonferenz von
Canterbury in einer Diskussion iiber die <innere Wiedervereinigung»
zur Sprache. Im Anschluss daran ergriff der Erzbischof von Canter-
bury das Wort. Wir halten einige Erwdgungen nach der «The

Church Times» vom 19. Juli fest.



— 182 —

Bei der Eroffnung der Diskussion sagte der Dekan von York
(Very Rev. H.N. Bate), dass die Briider in den Freikirchen den
Anglikanern nahe stinden und ihnen in manchen Teilen des ge-
meinsamen religiosen Glaubens und Lebens ihnen ndher kamen,
als er geglaubt habe. Das Haupthindernis fiir einen Fortschritt sei
jedoch der Argwohn und die Gleichgiiltigkeit gegeniiber der Wieder-
vereinigung seitens der gewohnlichen Mitglieder der Kirchen, mit
denen sie auf eine Wiedervereinigung hoftten, Argwohn sei haupt-
sachlich unter denen, die in die Bewegung gewissermassen unter-
getaucht seien und ihr ihre engen Gedanken und Aufmerksamkeit
zollten. Das Hindernis der Gleichgiiltigkeit sei bei weitem das
Ernstere, denn das Ausmass und die Fiille der Gleichgiiltigkeit,
welche in dieser Angelegenheit sich auf die christliche Gemeinschaft
gelegt habe, seien schrecklich. Allerdings sei die Idee iiberhaupt
noch nicht wirklich zu den Tausenden in den Kirchstiihlen der
Kirchen und Kapellen gedrungen, Die I'reikirchen seien hierin in
keiner besseren Lage als die Kirche von England, In Dingen, welche
wirklich von l“»e(,lcutung seien, sei keine wirkliche Teilnahme an
der religivsen Wahrheit, Nur wenige der Gemeindemitglieder hitten
die entfernteste Idee von dem, was das Gemeinschaftsleben mit
ihren Briidern aus den Ireikirchen bedeute; und es sei eine iihn-
liche Unwissenheit unter denen auf der anderen Seite des Grenz-
pfahls. Der eine sei arm an dem, worin ihn der andere erginzen
konnte, Sie von der Kirche von England konnten auf eine Tradi-
tion der Ehrfurcht, der Ordnung, der Liebe zur Schonheit und des
Sinnes fiir die Dinge, die Gott fiir seine historische Kirche getan
hat, fussen. Auf der andern Seite sei eine Schlichtheit, Frische,
Freundlichkeit und Herzlichkeit, welche den schweigsamen Angli-
kanern sehr fremd sei. '

Rev. Hugh Martin, ein Baptistenprediger, sagte, dass die Ver-
schiedenheit der Meinung wihrend der Lambeth-Verhandlungen
durchaus nicht immer zwischen Anglikanern und Freikirchenleuten
bestanden hitte. Eines der grossen Hindernisse der Wiederver-
einigung sei die Furcht, dass vitale Prinzipien aufs Spiel gesetzt
wiirden, dass Wahrheiten, fiir die ihre Viter gelitten und gestorben
seien, leichthin geopfert werden konnten. In einem Anfall von
Sentimentalitdit mochte die Einheit zu einem zu teuren Preise er-
kauft werden. Sie seien die Treuhdnder sowohl der Kirche von
England wie auch der Freikirchen tiber die geistigen Schitze, die
sie nicht weggeben konnten. Eine vereinigte Kirche muss eine
bischofliche Kirche sein, aber mit einem konstitutionellen Epis-
kopat — eine Kirche mit Bischofen, aber nicht, wenn er so sagen
diirfe, unter Bischofen, Die Kirche muss eine freie Kirche in geist-



— 183 —

lichen Dingen sein, frei von staatlicher Kontrolle. Das bedeute
nicht Freiheit von staatlicher Anerkennung.

Der Bischof von Croydon vertrat die Ansicht, die grosse, be-
reits bestehende Ubereinstimmung zwischen der anglikanischen
Kirche und den grossen Freikirchen des Landes werde nicht all-
gemein gewiirdigt.

Der Erzbischof von Canterbury schrinkte seine Betrachtung
des Problems der Wiedervereinigung nicht auf die Freikirchen ein.
Der Aufruf zur kirchlichen Einigung, den die Lambeth-Konferenz
1920 erlassen habe, hitte sicherlich den grosstmoglichen Erfolg
auf der ganzen Welt gehabt. Es lebe wie nie zuvor der Wunsch
auf, das zu erreichen, was Wunsch und Ziel jedes treuen Jiingers
unseres Herrn sein miisse: eine geeinigte Kirche. Die Verhand-
lungen zwischen Anglikanern und der lateinischen Kirche seien
zu einem Ende gekommen, weil die romische Kirche einen uniiber-
steiglichen Grenzwall gegen jede Auffassung ven der katholischen
Kirche, wie die Anglikaner sie fiir notig hielten, aufgerichtet hitte.
Konferenzen seien mit den Vertretern der orthodoxen Ostkirchen
abgehalten und sehr bedeutsame Vereinbarungen erreicht worden,

die nur noch von den Synoden der orthodoxen Kirche, die es so
schwer hitten, zusammenzukommen, zu bestdtigen wiren.

Die anglikanische Kirche konne nicht beschuldigt werden,
dass sie nur an die Frage der Einigung mit den Freikirchen dieses
Landes dachte. Seine Beziehungen mit den Patriarchen seien eng
und bestindig, und er hoffe, dass binnen kurzem ein oftizielles
Mass der Interkommunion, so wie bereits ein inoffizielles bestehe,
zwischen ihnen und den orthodoxen Kirchen hergestellt wiirde.
Sie hitten die Einigung mit der kleinen und sehr interessanten
Gemeinschaft der Altkatholiken zustande gebracht. Die angli-
kanische Kirche sei berufen, zwischen Katholiken und Protestanten
zu vermitteln. Sie wiirden sich nicht beruhigen mit einer dauern-
den Spaltung auf der Welt. Es sei die Pflicht der anglikanischen
Kirche, ihre Hinde auszustrecken zu allen, die zu dieser histori-
schen katholischen Kirche gehorten, und sich auch anzustrengen,
in sie die Nonkonformisten und protestantischen Briider hineinzu-
bringen. Sie hitten eine Union mit der Kirche von Schweden er-
richtet, da sie iiber die Sukzession des geistlichen Amtes befriedigt
seien und sie versuchten, der alten Kirche von Finnland dabei zu
helfen, ihre geistliche Sukzession wieder zu erlangen, die sie durch
einen ungliicklichen Zufall verloren hitte, Das nachdriickliche Ver-
langen nach Einigung seitens derer von Ubersee sei bestindig.
Die Missionare fragten, wie sie die katholische Kirche den Einge-
borenen darstellen sollten, wenn diese sich selbst in einer Anzahl



184 -

von Gruppen darbéte. Niemand sei dngstlicher darauf bedacht als er,
in Verbindung mit dieser Angelegenheit darauf zu sehen, dass kein
Tauschhandel getrieben werde mit dem, wovon sie glaubten, dass
es ihnen anvertraut sei. Die Unterredungen mit der Kirche von
Schottland seien aufgeschoben worden, nicht durch ihre Schuld,
sondern weil die Kirche von Schottland, die eine uneingeschriankte
Konferenz verlangt hatte, es fiir passend hielt, dieser Einschrin-
kungen aufzuerlegen, die es schwer machten, weiter fortzufahren.
Wenn sie an die katholische Irbschaft glaubten, welche ihnen
tibergeben sei, sollten sie sie fiir sich selbst behalten oder hitten
sie nicht das Gefiihl dafiir zu haben, dass es ein Pfand sei, das
ihnen iibergeben sei, um es anderen mitzuteilen: Sollten sie von
der anglikanischen Gemeinschaft so stolz und selbstzufrieden sein,
dass sie glaubten, es seien keine Gaben vorhanden, die sie von
anderen Kirchen empfangen konnten, wenn die grossere Gemein-
schaft kime: Er bat sie, die Angelegenheit nicht im voraus zu
verurteilen wegen der ererbten Art, die Dinge zu betrachten. Sie
miissten bereit sein, noch einmal alles zu erwidgen und ein weiteres
Sehvermogen fiir die Zukunft zu erlangen, die Gott mit ihnen vor-
habe. Sie miissten nicht glauben, dass der ganze Reichtum des
Geistes Gottes in der Vergangenheit offenbart worden sei und
dass da kein Reichtum vorhanden sei, der noch in Zukunft zu
enthiillen ware. A. K.

Bibliographie.

D. Friedrich Hanck, Das Evangelium
des Markus (Synoptiker I). Zheolo-
gischer Handlommentar zum Newen
Testament. Band 11. A. Deichertsche
Verlagsbuchhandlung. D. Werner
Scholl, Leipzig 1931. XIV und 202
Seiten. Ladenpreis: Brosch. Rm.7.50;
geb. Rm. 10.—.

Der Theologische Handkommentar,
von dem vor dieser Evangeliums-

sondern durch ,solide wissenschaft-
liche®* Untersuchung, weshalb ,den
sprachlichen und historischen Frageun®
und der ,religionsgeschichtlichen Ver-
gleichung“volle Aufmerksamkeit zuge-
wendet wird. Dabei soll nicht ,die glos-
satorische, sondern die reproduktive
Methode zur Anwendung kommen®.
Der Erklirung wird je eine sorg-
filltige Darbietung und Analyse des

erklirung die Auslegung der Offen-
barung des Johannes von { Prof. D.
W.Hadorn erschienen ist, stellt sich die
Aufgabe, vor allem ,den religiosen Ge-
halt jeder neutestamentlichen Schrift
durch exakte Einzelerklirung wie
durch zusammenfassende Gesamterhe-
bung herauszustellen“. Er will dies
nicht ,auf rein intuitivem Wege oder
sogar durch willkiirliche Eintragung
moderner Anschauungen“ erreichen,

griechischen Textes und eine Uber-
setzung, z. T. mit ,Paraphrase nach
Kiithlschem Muster“, bei den histo-
rischen Schriften mit erliiuternden Kin-
schaltungen, vorausgestellt. Dadurch
wird die Exegese vom Kleinballast
befreit und doch dem Studierenden
ermdéglicht, sich bestiindig mit dem
Grundtext auseinanderzusetzen. In
knappen, aber sorgfiiltigen Einleitun-
gen und Exkursen sollen die Haupt-



	Kirchliche Chronik

