
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 25 (1935)

Heft: 3

Artikel: Gottesherrschaft und Königtum in Israel

Autor: Küppers, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404104

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404104
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 148

Gottesherrschaft und Königtum in Israel.
Antrittsvorlesung, gehalten am 2. Dezember 1933 in Bern,

von W. Küppers, Prof.

Als der römische Gouverneur von Judäa, Pontius Pilatus,
die übliche Inschrift mit der summarischen Urteilsbegründung
über das Haupt des bei ihm als gefährlicher Rebell denunzierten
Jesus von Nazareth zu setzen hatte, fasste er alles, was er zu

sagen wusste, zusammen in dem einen Wort voll Hohn und

Huldigung zugleich: König der Juden. Wie mit einem Schlage
lässt dies Faktum uns die unerhörte Spannung verspüren, mit
der die geschichtliche Grösse des Königtums in Israel geladen
gewesen sein muss, dessen definitiver Untergang sich unter den

einzigartigen Umständen dieser Hinrichtung vollziehen konnte.
Unwillkürlich schweift der Blick zurück von diesem Ausklang
auf den Anfang, da gut 1000 Jahre vorher in der tragischen
Heldengestalt Sauls von Gibea aus dem Stamme Benjamin zum
erstenmal ein König in Israel ersteht.

Wir sind über dies Geschehen im 11. Jahrhundert v. Chr.
durch die Kap. 1. Sam. 8 ff., verhältnismässig sehr eingehend
informiert, und was uns dort überliefert wird, ist in verschiedener

Hinsicht höchst bemerkenswert und eigenartig. Zunächst
einmal führt uns die Tradition über das erbliche Königtum in
Israel nicht zurück in eine sagenhafte, undurchdringliche Vorzeit

des Volkes wie bei Griechen und Römern, Ägyptern,
Babyloniern und anderen aus ihren eigenen Überlieferungen uns
bekannten Völkern. Die Zeit um 1000 v. Chr. in Kanaan liegt
für uns durchaus im hellen Licht wissenschaftlich fassbarer
Geschichte und bedeutet für die israelitische Geschichtsschreibung

sogar einen anerkannten Höhepunkt. Bei genauerem
Zusehen fällt weiter die spontane Entstehung der neuen Institution

auf. Als eine völlige Neuerung wird sie in allen Quellen
beschrieben. Dabei war Israel von der Mosezeit her von Königtum

aller Art umringt: Die kanaanäischen Stadtstaaten schon
der Tell-el-Amarna-Epoche im 14. Jahrhundert kennen durchweg

Könige und Königlein an ihrer Spitze. Nicht minder haben
sich in den Nachbarstämmen der Aramäer, Ammoniter,
Moabiter u. a. m. erbliche Dynastien erhoben, die wahrscheinlich



— 149 —

aus den Familienoberhäuptern und den Sippenschechs erwachsen
sind und deren Repräsentanten Herrscher, Richter und z. T. auch
Priester in einer Person sind. Diesem Tatbestand gegenüber
zeigt Israel in allen seinen Traditionen ein klares Wissen um
seinen andersgearteten Weg von Anbeginn her. Es findet sich
keinerlei dem erblichen, institutionellen Königtum entsprechende
Zeichnung der Stellung eines Mose, Josua und der grossen
Richter. Ebensowenig finden sich nach dem gründlich miss-

lungenen Versuch Abimelechs von Sichern greifbare Vorstufen,
von denen aus es in steter Entwicklung zur neuen Sozialbildung

des Königtums gekommen wäre. Es gab in dem von den
Philistern unterjochten Lande keine feste Hecresorganisation,
die ihre Spitze zum Alleinherrscher ausrufen konnte; es lässt
sich kein langsames Übermächtigwerden eines durch seine
Hausmacht starken Stammesführers beobachten, keine Anhäufung
des Besitzes in wenigen Händen, keine Verdichtung priesterlicher

Autorität, die in die politische Sphäre hinüberwachsen
mochte. Dafür tritt jedoch eine andere Grösse deutlich als
mitbestimmend auf: Sauls Bild steht noch heute für uns in einer

eigentümlichen Beziehung zur Welt der Ro'im und Nebi'im, der
Seher und Propheten. Da steht besonders die geheimnisvolle,
ehrfurchtgebietende Gestalt des Sehers Samuel vor uns auf:
seine Führerstellung im Volk, sein Einfluss auf ein bestimmtes,

wenn auch kleines Gebiet des ganzen Landes, sein Reden mit
Jahwe, sein Schauen des zum König Ausersehenen, sein Handeln

in segnender Weihe wie im richtenden Fluch bis hin zur
drohenden Stimme des Toten bei der Beschwörerin von Endor
in jener dunklen Nacht vor der furchtbaren letzten Philisterschlacht.

Und neben den Einfluss dieses grossen Einzelnen tritt
die verwandte Einwirkung jener begeisterten Scharen der
Nebi'im, jener Ekstatiker und Eiferer für Jahwe und sein Volk:
In Verbindung mit ihnen erfährt der junge Landmann Saul die

entscheidende Verwandlung seines Inneren. Die Ruach Jahwes,
deren jene sich teilhaftig wissen, fällt auf den Sohn des Kis
und macht ihn zu einem „andern Menschen" (1. Sam. 10, 6).

Ergriffen von ihr, ruft er die Stämme zur entscheidenden

Befreiungstat von Jabesch im Ostjordanland auf, durch die endlich

der alle Kräfte lähmende Bann resignierten Sichfügens
unter fremdes Joch gebrochen wurde. Durch diese eigentümlichen

Beziehungen tritt offenbar Sauls Königtum schon deut-



— 150 —

lieh heraus aus der im engen Sinne politischen Sphäre blosser

Machtverschiebungen im sozialen Gefüge. Religiöse Motive und
Ziele erhalten eine schwerwiegende Bedeutung. Die machtvolle
Befreiung und Einigung Israels, zu welcher der prophetische
Geist Saul antreibt, erscheint dabei identisch mit Gottesdienst
im unmittelbaren Sinne des Wortes. Und damit berühren wir
die letzte, am meisten beachtete Besonderheit des auf uns
gekommenen Berichtes im ersten Samuelbuche, d. i. die
gegensätzliche Wertung der neuen Institution in den Berichten selber.
Neben der zufriedenen und dankbaren Annahme der rettenden
Gottesgabe des Königtums steht die bittere Klage über die
Treulosigkeit des Volkes, das seinen bisherigen, alleinigen Herrn
vergisst und zwischen ihn und sich nach der Weise aller Völker
die selbstherrliche Autorität des Monarchen stellt. Damit ist
einer der empfindlichsten Punkte in der Geschichte Israels
berührt, die Frage nach der Bedeutung der Gottesherrschaft, der
Theokratie. Für die klassische literarkritische Methode mit dem
Universalinstrument der Quellenscheidungstechnik war die
offenkundige Divergenz in der literarischen Darstellung jener
Vorgänge ohne weiteres auf das Zusammenfliessen zw*eier Quellen
zurückzuführen, in denen sich zwei Entwicklungsstufen der
Stellung zum Königtum spiegelten. Seine günstige Beurteilung,
wie sie sieh etwa in Kap. 9, 1—10, 16, und Kap. 11 findet, war
damit der glücklichen Zeit etwa bis gegen das Ende der
Regierung Salomos zuzuweisen, während die ungünstige Beurteilung

in den Kap. 8, 10, 17 ff. und 12 auf eine Periode bitterer
Enttäuschung am Königtum zurückweisen musste, wie sie
literarisch mit Sicherheit zum erstenmal bei Hosea am Ende des

8. Jahrhunderts bezeugt ist. Darüber hinaus schien die Begründung

der negativen Wertung des Königtums durch die
theokratische Forderung sogar in die nachexilische Zeit zu führen.
Mit aller Deutlichkeit spricht dies noch von Gall aus, der in
der Wellhausen-Festschrift völlig im Sinne seines Meisters
erklärt: „Eine solche (sc. ungünstige) Anschauung vom irdischen
Königtum ist für die vorexilische jüdische Königzeit ganz
undenkbar." Hinter diesem Urteil steht das ganze Gewicht der
durch Julius Wellhausen vor allem festgelegten Anschauung
vom vermeintlich entdeckten, wirklichen und natürlichen Verlauf

der israelitischen Geschichte an Stelle der von der Kirche
übernommenen Irreführung durch eine späte priesterliche Ge-



— 151 —

Schichtskonstruktion. Dies Gewicht droht zwar zunächst
unerbittlich auch in unserem Fall jede prinzipiell abweichende oder

korrigierende Erklärung der Quellen zu ersticken bzw. ihres
wissenschaftlichen Wertes zu berauben. Wir sind jedoch der

Meinung, dass jenes erwähnte Generalurteil durchaus nicht der
historischen Wirklichkeit des Geschehens in Israel gerecht wird
und dass vielmehr wichtige geistesgeschichtliche Zusammenhänge

von grosser Tragweite dabei übersehen werden. Sollte
wirklich der scharfe Schnitt des Seziermessers der Literarkritik
die historische Wahrheit ans Licht gebracht haben, so wäre
die Frage nach Königtum und Gottesherrschaft in Israel
eindeutig entschieden. Das israelitische Königtum hätte dann seine

Bedeutung rein und allein in der politischen Sphäre als
ausschlaggebender Faktor bei der Befreiung aus der Fremdherrschaft.

Damit wäre es zwar indirekt zum Retter auch für die

Religion geworden, für sich genommen böte es jedoch nicht
mehr Interesse als das Königtum in Moab oder bei den Amale-
kitern. Die später offenkundige Beziehung des Königsgedankens
zur messianischen Hoffnung bliebe entweder unverständlich
oder aber diese Hoffnung selbst würde banalisiert und zum
politisch-ehrgeizigen Wunschtraum eines tatschwachen Volkes
erniedrigt. Die Vorstellung der Gottesherrschaft aber würde¦ni
durch das kritische Ergebnis der Forschung in ein eindeutiges
Verhältnis zur nachexilischen Hierokratie gebracht, sie wäre
als ihre spekulative Begründung anzusehen. Dabei wäre sie

die sakrosankte Stütze für alle Enge und Überheblichkeit jener
Frommen, für welche Ritualismus im Kultus und Nomismus in
der Ethik in fataler Weise charakteristisch sind. Theokratie in
diesem Sinne ist allerdings ein verfehltes Postulat priesterlichen
Standesegoismus, ein Irrlicht, das bei jedem noch so ehrlichen
Versuch zur Verwirklichung sein wahres, ungeistliches Wesen

unweigerlich zu erkennen geben muss.

Mit der scheinbar so selbstverständlichen literarkritischen
Auflösung des Widerspruches in den Samueltexten steht somit
Entscheidendes auf dem Spiel. Dabei gibt sich aber die literarische

Kritik deutlich als abhängig zu erkennen von einer
grosszügigen, am naturalistischen Entwicklungsbegriff orientierten
Gesamtanschauung der israelitischen Geschichte. Wir lassen
darum die literarkritische Frage auf sich beruhen und fragen
direkt nach dem Sinn der historischen Vorgänge selber: Was



— 152 —

besagt es, wenn um 1000 v. Chr. in Israel das erbliche Königtum

hervortritt und eine prononziert königlose Zeit ablöst?
Rein als Institution, als eine bestimmte „Verfassung" im

politischen Volksleben betrachtet ist jedes Königtum eine
eigenständige Sozialbildung, die den ganzen Volksorganismus in ihren
Bann zu ziehen bestrebt ist. Jeder neuaufgerichtete Thron
bedingt z. B. zwangsläufig die Bildung eines neuen Standes, der
Beamten am Hof und Repräsentanten der königlichen Macht
im ganzen Lande. Es entsteht vom Volk und seinen Sitten
gesondert der Kreis der königlichen Hofhaltung mit seinem
eigenen Stil. Der König muss unbedingt ein stehendes Heer
besitzen, er muss Steuern für sich, die Höflinge, Beamten,
Soldaten, Gesandtschaften und repräsentativen Bauten
eintreiben, was man alles vorher nicht kannte und nicht brauchte.
Der König wird Gesetzgeber und Richter in einer Person, d. h.

er wird neben einem Hort des Rechtes zur gefährlichen
Bedrohung der Freiheit aller Volksgenossen durch Willkür. In
gewisser Beziehung verschärft die Erblichkeit der Herrschaft
alle Gefahren dieser Neuerung, da durch sie die Volksbefragung

und leidliche Gewähr der Auswahl des Tüchtigen
aufgehoben sind. Ihre Krönung erhalten all diese Züge des Königtums

in der religiösen Verklärung, durch wTelche der König*
im Unterschied zu allen andern Gliedern des Volkes in die
Nähe Gottes gerückt wird. Uralte mythologische Vorstellungen
umgeben in Babylon und Ägypten das Königtum. Die
Königpsalmen Israels zeigen deutlich verwandte Klänge ; der Kaiserkult
im Römerreich und das Gottesgnaden tum christlicher Fürsten,
sie alle sind Formen, in denen sich diese Weihe des Königtums
zur Rechtfertigung einer so oder so den Volksgenossen
zugemuteten Freiheitsbeschränkung immer neu darstellt. Das

Königtum Sauls zeigt sich nun zunächst einmal in all diesen dem

Königtum an und für sich eigenen Beziehungen schwach und
gering. Doch damit ist noch nichts Besonderes gesagt, das wäre
leicht auch auf die natürliche Bescheidenheit der Anfänge
zurückzuführen. Bei genauerem Zusehen zeigt sich vielmehr bei diesem
Königtum eine in mancher Hinsicht abweichende Struktur.

König Saul ist in erster Linie der Kriegsmann Jahwes. Im
Kampf wird sein Königtum begründet, im Kampf bis zum Heldentod

erschöpft sich sein Führertum. Im harten Streit auf den
Höhen von Gilboa fällt zuletzt der König selber und stürzt sich



— 153 —

nach verlorener Schlacht in sein Schwert. Als dieser Krieger
Jahwes tritt der König jedoch deutlich in die Reihe all jener
heilig Begeisterten, die im Sinne des Deboraliedes, Josuas und
Gideons die Kriege Jahwes führen. Diese Kriege Jahwes aber
sind alle im Grunde nur ein einziger Krieg: der eine Kampf
um die Übergabe des ganzen Landes Kanaan an das Haus

Israel, an das Volk des Sinaibundes. Mit dieser Stellung eines

Kriegers Jahwes stimmt die aufgewiesene Beziehung zu Samuel
und den Prophetenscharen aufs beste zusammen. Es wird ferner
glaubhaft, dass der neue König ohne weiteren Aufwand in seiner
kleinen Vaterstadt Gibea „Hof11 hält, durch deren enge Tore
er einst die Ochsen seines Vaters getrieben hat. Ebenso wird
aber auch das tragische Verhältnis Samuel-Saul im Lichte jenes

grossen Zusammenhanges verständlicher. Der neue König fasst
sein Amt noch nicht in erster Linie politisch auf. Noch als der
starr auf religiös begründeten Gehorsam dringende Seher den

von ihm Geweihten wieder verwirft, zollt der König ihm wTeiter

tiefe Achtung, und unverkennbar legt sich ein Schatten, der
nicht mehr weichen will, auf sein Gemüt, nachdem seiner
Stellung die Zusage des Segens entzogen wurde. Das Wichtigste
an diesem eigenartigen Verhältnis ist jedoch, dass wir durch
dasselbe auf die grosse Spannung aufmerksam werden, in welche
das israelitische Königtum von Anfang an zu allem „normalen"
Königtum treten musste. Wenn wir Saul in die Reihe der Eiferer
für Jahwe eintreten sahen, so bedeutet das im tiefsten Grunde,
dass dieser König damit auch in eine Reihe tritt mit all jenen
Männern, in denen charismatisch der Geist gewirkt hatte.
Unvermittelt war er über sie gekommen und hatte sie in den
Dienst für Israel genommen, ohne dass sie durch eine geheiligte

Institution dazu bereitet worden wären. Tatsächlich waren
alle geschichtlich wirksamen Persönlichkeiten in Israel von
Mose bis auf Saul solche Einzelgänger, persönlich Berufene,
die den Gotteswillcn gerade auch für das politische Geschehen

als Forderung zu direktem, individuellem Gehorsam erfuhren.
Der immer gleiche Inhalt dieser Gottesforderung ist Jahwre

selber, zu dem durch Mose am Sinai Israel in ein Verhältnis
ausschliesslicher Bindung getreten war. Dort war das eine
bestimmte Volk zum ausschliesslichen Machtbereich des einzigen
Gottes geworden. Damit ist etwas unerhört Neues in aller
Religionsgeschichte gegeben. Das Wichtigste dabei ist aber gar nicht ein-



— 154 —

mal die Anbahnung monotheistischen Denkens über Gott,
sondern vielmehr das lebendige Verhältnis zu Gott, wodurch seine

Einzigkeit und Ausschliesslichkeit als Gottesherrschaft sich zur
Geltung bringt bei jedem, der sie von Fall zu Fall gelten lässt.

Diese Theokratie bewährt sich nun aber, was immer die

schriftlich fixierte Hinterlassenschaft Moses gewesen sein mag,
nicht in der Institution einer „Gottesordnung", deren Satzungen
der Mensch vollbringen und damit „erledigen" könnte.
Bezeichnenderweise wird Mose nicht der Priesterkönig, der hiero-
kratische Gewalt übt; er bleibt Seelsorger, Richter und impulsiver

Führer. Er hat ferner in Josua einen einzigen Nachfolger,
doch beruht auch dessen Stellung auf keinerlei Institution. Dafür

finden wir nach Josua das Volk der Richterzeit ohne Staat,
ohne Verfassung, und, was das Bemerkenswerteste ist, wir
finden es in den wichtigsten Zeugnissen dieser Zeit auch ohne
den Willen zu einer konstitutionellen Ordnung. Deutlich schildert

das Deboralied die Kehrseite dieser Freiheit im
Auseinanderfallen der Stämme mit ihren Lokalinteressen. Die
klassische Jothamfabel (Ri. 9, 7—15) vom Dornbusch, der allein
noch unter allen Bäumen sich zum Königsein hergeben wollte,
singt geradezu das Lob der Anarchie und zieht damit die aus--

serste Konsequenz der auf charismatische Führung gestellten
„Verfassung" des Volkes. Es ist nun hier allerdings von seiten
empirisch-rationaler Geschichtsforschung her nicht zu verkennen,
dass in dieser negativen Seite der altisraelitischen Haltung
ungebrochener Freiheitsstolz arabisch-beduinenhafter Art lebendig

ist. Schon Wellhausen hat diese Seite des Arabertums
betont und bis in die Frühzeit des Islam hinein verfolgt, und
Martin Buber hat diese Erkenntnisse für die Frühzeit Israel
verwertet. In diesem Zusammenhang gewinnt der eine
vielumstrittene Spruch Gideons (Ri. 8, 23) in dem der siegreiche
Feldherr das Königtum in Israel ablehnt, eine eminente
Bedeutung : „Ich, Gideon, werde nicht über euch walten, mein
Sohn wird nicht über euch walten, — Jahwe ist es, der über
euch walten soll." (Übersetzung von M. Buber). Damit ist die
positive Formel für den verfassungslosen Zustand gegeben.
Buber sagt mit Recht: „Der Spruch wagt es, mit der
Theokratie Ernst zu machen." Durch Buber scheint es uns auch
im höchsten Grade wahrscheinlich gemacht worden zu sein,
dass diese Proklamation der unmittelbaren Theokratie ihrem



— 155 —

ganzen Sinne nach wirklich in die Zeit Gideons und nicht in
die nachexilische der späteren Hierokratie des Judentums
gehört, so dass wir hier auf die literarkritischen Erörterungen
verzichten dürfen. (Vgl. M. Buber, Königtum Gottes, 1932.) Das

Wichtigste an dieser eminent bedeutsamen Stelle für uns ist
nun aber die ungebrochene Konsequenz, mit welcher hier gegenüber

dem Anspruch Gottes auf volle Herrschergeltung auf jede
menschliche, institutionelle Vermittlung verzichtet wird. Es

wird geradezu um der Gottesherrschaft willen die Anarchie
zugelassen und sanktioniert, weil alle menschlich-eigenmächtige
„Ordnung" die volle Geltung der Gottesherrschaft stören musste.
Tatsächlich scheint schon der äussere Aspekt der Richterzeit
diese Formulierung der Lage im Gideonspruch zu bestätigen:
Es ist kein König in Israel, es gibt keine ständige Heeresmacht,
keine strafende Obrigkeit zur Durchsetzung einer allgemein
anerkannten Rechtsordnung, es findet kein Ausgleich der
Interessen von oben her statt. Darum geht es auch so hart und
schlimm zu, und die Lage dos Volkes inmitten z. T. noch starker
Reste der Kanaanäer in ihren Stadtburgen und reichen
Talschaften ist keineswegs glänzend. Voll Glanz sind dafür aber
die Aufbrüche charismatischer Führung, der je und je ertönende

prophetische Ruf zum einheitlichen Kampf und die bis zur
Ekstase sich erhebende Freude über die Siege Jahwes. Wie ein

Urbild, das die ganze Fülle möglicher Verfassungen im Verlauf
menschlicher Geschichte umschliesst und überbietet, steht die
innerste Struktur des Volkes Israel in der vorköniglichen Zeit
vor unseren Augen. In einfachster, ja naiv primitiver Form
wird hier alle nur erdenkliche berechtigte Kritik an allen
Verfassungen und am Wesen des Staates selber vorweggenommen.
Dabei wird der eine, letzte Grund all dieser Kritik in seiner

ganzen Grösse empfunden und genannt: jede Verfassung ist
praktisch ein wenn auch notgedrungenes Sichüberheben eines

Volksgenossen über den anderen, des Ich über das Du. Und

wo dies in Form einer Institution geschieht, bei der prinzipiell
nicht mehr nach der persönlichen Überlegenheit des Repräsentanten

gefragt werden kann, bedeutet jede dieser Einrichtungen
schon die Verletzung des heiligsten Menschenrechtes, der
persönlichen vollen Unmittelbarkeit zu Gott. Darum erfolgt die

genannte Kritik durchaus nicht im Interesse der Grösse des

Einzelmenschen, sondern um der Herrlichkeit Gottes willen,



— 156 —

der eifersüchtig über die Reinheit seiner Herrschaft wacht, die

er mit niemand teilen kann, und dessen Machtwille so erhaben,
so absolut ist, dass er nur den absoluten Gehorsam des unbedingt
Freien als Erfüllung anerkennen kann. Während also alle
Verfassungsformen, ja der Staat selber der Gottwidrigkeit bezichtigt

werden, wird die phantastische Überbietung alles durch
den Staat erreichbaren Guten proklamiert. Im Gehorsam des

Charismatikers, der frei der Berufung Folge leistet, ist alle
staatliche Sendung und Gesetzgebung, das ganze Amt der Obrigkeit

im tiefsten Grunde nicht mehr „not-wendig", also
überflüssig geworden. Gott, der selber Grund und Inbegriff alles
Guten ist, waltet als Herr. Der unmittelbare Gehorsam, den

er bei den ihn Hörenden, den ihm sich Beugenden findet, nimmt
dem Staat allen Raum.

Zweifellos muss rational-empirisches Geschichtsdenken diese

Vorstellungen als utopisch ablehnen. Sie können auch von
philosophischer und theologischer Seite her mit gewichtigen
Gründen in bezug auf ihren Wert in Frage gestellt werden;
dennoch ist festzuhalten, dass wir die Geschichte Israels nicht
verstehen können, wenn wir für den Wesensgehalt des

Begriffes der Gottesherrschaft nicht von dieser Utopie ausgehen.
Sobald wir es aber damit versuchen, erschliesst sich das
Verständnis der entscheidenden Zusammenhänge. U. a. wird das

Verhältnis Samuel-Saul in diesem Lichte klar. Die Utopie der
Gottesherrschaft hatte für das Volk aufs Ganze gesehen Schiffbruch

erlitten. Nach anarchischer Unordnung im Innern waren
äussere Feinde in natürlicher Folge übermächtig ins Land
eingedrungen. Schliesslich sasseti allerorten Philistervögte. Der
fremde Staat nahm den Raum des fehlenden eigenen ein. Da
erstand in Samuel nochmals in ehrfurchtgebietender Grösse ein

Zeuge der bisherigen utopischen Forderung. Starr hält er am
Alten fest. Dies ist zu gross und erhaben, als dass er es zu
verneinen vermöchte. Dennoch ist notgedrungen auch er
besorgt um eine bessere Stabilität der Verhältnisse. Als er alt
wird, setzt er seine Söhne zu Richtern ein. Jedenfalls ist die
Bahn undurchführbarer Versuche mit der unmittelbaren
Theokratie auf dem Naturboden beduinenhafter Selbständigkeit an
ihr Ende gekommen. Das Volk selbst ruft nach einer
normaleren Lebensform für seine immer noch nicht vergessene
Einheit. Es verlangt nach der handgreiflichen Sicherung und



— 157 -
Ordnung aller anderen Völker, es will den König. In Samuel
und Saul erleben wir nun den tragisch-folgerichtigen Konflikt
der zwei grossen Notwendigkeiten: Dass Gottes Wille geschehe
und dass das Volk nicht verderbe. Und hier geschieht nun das

Bedeutsame, dem wir in der biblischen Welt, d. h. dort, wo
vom Tun Gottes Zeugnis gegeben wird, immer neu begegnen,
Gerade dort, wo menschliehe Verhältnisse durch Bindung an
bestimmte Ideologien starr und unbeweglich sich festlegen,
weicht die aktuelle Wahrheit des schaffenden Geistes aus ihnen.
So droht auch Samuel starr und unbeweglich zu werden, ja
er scheint solche Züge bis zu seinem Ende zu behalten.
Dennoch wird wiederum gerade er, indem er sich durchringt zu

neuem Hören, Mittler einer neuen Lebensform für Israel. Er
fasst zum erstenmal den Gedanken eines Königtums, das nicht
in der gottlosen Profanität der Institution erstickt, sondern auf
dem Gehorsam des Charismatikers beruht. Daher erklärt sich
die Unerbittlichkeit seiner Gehorsamsforderung an Saul, darum
auch hat er denselben vorher den Propheten zugeführt. Die
Reinheit der Gottesherrschaft ist ihm, Samuel, aufgegangen in
dem grossen göttlichen Nein über alle menschlich-eigenständige,
neutrale Staatsmacht und Kulturentfaltung. Dennoch muss
gerade er es erleben, wie an dieser Reinheit das Volk moralisch
und politisch zugrunde geht. Da geht ihm über der Reinheit,
ohne dass ihre fordernde Gewalt zerstört wird, ein Neues auf:
die Grösse dieser Gottesherrschaft. Erschaudernd und befreit
erkennt er die überlegene Freiheit, mit der Gott auch den Abfall

zulassen kann, ohne in der Erreichung seiner Ziele
gestört zu werden. Daraus ergibt sich für Samuel die schlichte,
aber für ihn unerhört neue Erkenntnis, dass der lebendige Gott
sich auch das Königtum zum Werkzeug erwählen kann, dass

keine geschichtliche Notwendigkeit ihn mattsetzt oder aus dem

Spiel drängt. Und so darf es einen König in Israel geben. Eine

unerhörte Bedingung ist ihm jedoch gestellt: wirklich nur Werkzeug

Gottes zu sein. „Der Geist Gottes wird dich ergreifen,
und du wirst ein anderer Mensch werden", sagt Samuel zu

Saul, als er ihn zu den Nebi'im schickt. (1. Sam. 10, 6.) Weiter
sehen wir, wie dann Saul, bei aller eifrigen Bereitschaft des

Anfangs, dieser Forderung zu genügen, an derselben zerbricht.
Es muss so sein, denn die diesem Königtum gegebene
Rechtfertigung ist ja zugleich eine neue Utopie. In dunkler Schwer-



— 158 —

mut und heldenhaft getragener Verzweiflung endet der Weg
des ersten Königs in Israel. Anders ist Davids Weg ; ihm scheint
es gegeben, das Unmögliche möglich zu machen. Zum Verständnis

des „erfolgreichen" David genügt es nicht, wenn man auf
die Geistes- und Charakterunterschiede hinweist, die an sich
gewiss deutlich zutage treten. Nicht allein und nicht letzten
Endes politische Klugheit und geniale Herrscheranlagen machen
David zu dem einzigen König in Israel. Entscheidend ist seine

einzigartige innere Stellung: Er kann Werkzeug sein. Darin
liegt die innere Grösse und das Geheimnis dieser Persönlichkeit.

Bezeichnend für diese innere Grösse ist die selbstlose
Haltung des Königs, der auf der Flucht vor Absalom, also im
Augenblick seiner peinlichsten Erniedrigung* vor dem Volk, von
Simei, einem Verwandten Sauls, sich mit Schimpf überhäufen
und mit Steinen werfen lässt, obgleich seine darüber empörten
Getreuen ihn rachebereit umringen und Simei ganz allein es

wagt, den König so unsagbar zu kränken. Der König aber
lässt ihn gewähren. „Lasst ihn fluchen, denn der Herr hat es

ihm eingegeben." (2. Sam. 16, 11; 19, 23.) David zeigt ferner
deutlich, dass Werkzeug Gottes sein nicht heisst, selbst heilig
sein. Es heisst vielmehr, die innere Bereitschaft des Hörens
besitzen, gerade auch des Hörens auf das richtende Wort im
Gewissen oder in äusserer Anklage. Nach dieser Höhe in der
Entfaltung des Königtums in David tritt in Salomo das Königtum

Israels in eine neue Krise. Mit aller Macht entfaltet sich
die Eigengesetzlichkeit der Institution. Schon bei David hatte
der Prozess sich angebahnt. Mehr und mehr wird nun der Hof
von Jerusalem konkurrenzfähig mit den Höfen der Weltreiche.
Äusserlich erreicht das Königtum erst jetzt seine Höhe. Bei
dem Zustand der Machtverteilung im derzeitigen alten Orient
stehen einem starken, einigen Reich um Jerusalem die grössten
Möglichkeiten weltpolitischer Ausdehnung offen. Doch die Wahrheit,

dass jede geschichtliche Grösse nur durch innerlich
gleichbleibende Kräfte erhalten werden kann, bestätigt sich auch
hier. Das neue, normalisierte israelitische Königtum sinkt rasch
von seiner Höhe herab. Prophetischer Widerstand regt sich

gegen die Abirrung; alte anarchische und ewig-menschliche,
egoistische Triebkräfte brechen aus. Es beginnt jene Periode,
die im Nord- und Südreich es immer neu deutlich werden lässt,
wie sehr menschliches Königtum Hindernis und Widerstand für



— 159 -
die Gottesherrschaft sein können. Ebensowenig gibt es nun
allerdings ein Zurück. Trotz aller Nachteile sind die Segnungen
der neuen Ordnung evident, auch die konkretisierte
Gottesherrschaft kann nicht mehr ohne sie gedacht werden. Die Idee
der Theokratie und das Ideal des Rechtsstaates werden in ihrer
Entsprechung erkannt. Zu leuchtend war dem Volke Israel
speziell an David aufgegangen, was der König dem Volke
bedeuten könne, zu dunkel war das Bild der Anarchie der königlosen

Zeit. In dieser neuen Verbindung berühren wir jedoch
nichts Geringeres als den Lebensnerv des Messianismus. Nachdem

die Reinheit der Gottesherrschaft sich im Nein zu allen
menschlichen Ilerrschaftsformen manifestiert und über das
menschliche Unvermögen gegenüber diesem Nein hinaus die
Grösse der Gottesherrschaft sich in dem freien Gebrauch menschlicher

Form zum Werkzeug kundgetan hat, lebt die messianische

Idee durch der Überzeugung von der Kraft der
Gottesherrschaft, die alle Unmöglichkeiten überwinden und alle
Utopien verwirklichen kann. Gott selbst schafft sich das Werkzeug,

das er brauchen will. Das ist die Grundidee dieser

Hoffnung. Historisch steht sie in unlöslicher Verbindung zum
empirischen, israelitischen Königtum, weil hier, vorab in Samuel
und David, der Fortschritt des Offenbarungswirkens über die

steril gewordene Utopie der Richterzeit hinaus sich kundgegeben
hat. Der Messianismus der folgenden Jahrhunderte lebt von
der immer neu gestellten Frage, ob Gott wirklich auf dem

begonnenen Wege seine Herrschaft verwirklichen werde. In
Forderung und Verheissung, gesetzlicher Weisung und
prophetischem Wort werden Reinheit, Grösse und Kraft der
Gottesherrschaft verspürt, im Messianismus geht es in bangem Sehnen
und glaubensstarkem Hoffen um Wahrheit und Wirklichkeit der
Gottesherrschaft, um ihre alles umfassende Vollendung. In diesem
Sinn e geht es im israelitisch-jüdischen Messianismus um eine Frage,
die auch für den modernen Menschen hinter einer Fülle anderer
Fragen und möglicher Antworten schlummert und die in ihrer
elementaren Wucht auch ihn überwältigen kann. Es ist die

Frage, die im Ruf nach Frieden, Recht, Glück und Freude lebt,
die sich in allen Reformen und Revolutionen als verborgene und
dennoch stärkste Triebkraft erweist. Sie stellt sich andererseits
dar als Frage nach der Wahrheit der Bibel, nach dem Existenzgrund

der Kirche, nach dem Sinn und Ziel der Weltgeschichte.



— 160 —

Der Glaube aber, zu dem das Zeugnis des neuen
Testamentes uns aufruft, sieht die klare Antwort in der anbetenden

Anerkennung jener zugleich ehrfürchtigen und spottenden
Überschrift, die Pontius Pilatus über das Haupt des Mannes am
Schandpfahl setzen liess : Jesus Nazarenus Rex Judaeorum. In
ihm schaut er die Verwirklichung der grossen Utopie, an der
einst Saul zugrunde ging, dass ein Mensch genügendes Werkzeug

der Gottesherrschaft und in diesem Sinne König in Israel
sein könne. Dieser Glaube ist aber immer zugleich ein Warten
auf die Vollendung, „es ist noch nicht erschienen was wir sein
werden". Wir sind also immer noch nicht einfach über jene
erste Stufe hinausgehoben, auf welcher die Richterzeit in ihrer
historisch bedingten Weise die Reinheit der Gottesherrschaft
als Utopie erfasste. Ein Ernstmachen mit dieser Reinheit innerhalb

der vollen Lebenswirklichkeit ist auch heute noch zum
Schicksal aller Utopien verurteilt. Dennoch zeigt sich in der
geschichtlichen Auswirkung jener unmöglichen Korrelation von
Proklamation unmittelbarer Gottesherrscha'ft mit naturhaftem
Wuchern anarchischer Freiheit in sonst nicht mehr erreichter
Klarheit eine bedeutsame Antwort auf das resignierte Schweigen
oder leidenschaftlich anklagende Fragen der Menschheit gegenüber

ihrem Schicksal: Wenn letztlich keine Form genügt und
doch durch alle Formen hindurch Gott seine Herrschaft zur
Geltung zu bringen vermag, so ist damit jeder konservativen
oder revolutionären Haltung auch in allem öffentlichen Leben
der letzte Halt im Eigenwert und Eigensinn entzogen. Über
ihnen gibt es eine letzte Orientierung. Diese aber ist in kein
System zu fassen. Sie ruht in dem Mysterium der Freiheit, in
der Gott waltet und in der er den bedingungslosen Gehorsam
derer findet, die seine Weisung hören. Dieser Gehorsam aber
ist zugleich die freieste aller Taten des Menschen, ja die einzig
freie, die ihm offen steht. Hier erst kommt zu seinem Recht,
was im Naturtrieb der Anarchie und in der Kulturform der
Königsordnung bzw. des eigenmächtigen Staates lebte. Das
Mysterium dieser Freiheit ist der Goldgrund, der unsern trüben
Augen aufleuchtet, wo wir in den durch die Bibel uns
vorgehaltenen Spiegel schauen, in dem uns der historische Konflikt

von Gottesherrschaft und Königtum in Israel mit
einzigartiger Symbolkraft entgegentritt.


	Gottesherrschaft und Königtum in Israel

