Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 25 (1935)

Heft: 3

Artikel: Ist Religion lehrbar?

Autor: Gaugler, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404103

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ist Religion lehrbar?

Referat, gehalten an der schweizerischen Pastoralkonferenz christkatholischer
Geistlicher in Zirich, am 23. Oktober 1933.

Der Bischof Irenius von Lyon zeigt um die Wende des
zweiten zum dritten Jahrhundert in seinem Hauptwerk .Ent-
larvung und Widerlegung der filschlich so genannten Gnosis®
im Gegensatz zu dieser das wahre katechetische Grundverhiiltnis
Gottes und des Menschen auf. Wihrend die Gnostiker in zucht-
loser Zudringlichkeit alles und jedes erforschen wollen, weiss
der im Sinne der Kirche Glaubende um das bleibende Geheimnis
Gottes. Nicht nur in den Dingen der Schopfung gibt es Ver-
borgenes und Enthiilltes, sondern auch in dem Offenbarungswort
der Schrift gibt es  einiges, was wir mit Hilfe der Gnade Gottes
aufzulosen imstande sind und einiges, das Gott iiberlassen bleibt“,

ire cei pdv o Qeog diddoxny, ardowmos d¢ did mavros pardary
meege Ocob,
ydamit Gott immerdar lehre, der Mensch aber allezeit lerne
von Gott®.

Ja, nicht nur fiir diesen Aon gilt dem grossen Kirchenvater
diese Einschriinkung, sondern auch fir den zukinftigen.*)

Ewig soll es also dabei bleiben: Gott ist Katechet, der
Mensch Katechumen.

Ein erstes Aufleuchten unserer Frage blitzt in diesem alt-
kirchlichen Worte vor uns auf. Denn so streng, so aus der
Fragestellung, die der kirchliche Unterricht aufgibt, so von der
,Lehre* her mochten wir hier fragen: Ist Religion lehrbar?
Ist die kirchliche Lehre, ist Gottes Offenbarung, ist sein Wort
lehrbar? Ich bin auf das Thema gefiihrt worden durch die,
wie ich glaube, in diesem Sinne gestellte Frage eines Kurs-
teilnehmers. Formuliert habe ich sie in der angekiindigten
Form nur, weil sie heute in der katechetischen Wissenschaft
unter diesem Stichwort umgeht. Wir werden im Verlauf unserer
Untersuchung zu entscheiden haben, ob die Formulierung eine
gliickliche sei oder nicht, ob sie die Sache trifft oder eben nicht
treffe.

Ist Religion lehrbar?

*) Irendius, adv. haer. II, 28, 3.
Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1935. 9



— 130 — -

Die Problematik dieser Frage ist in jenem Wort des alt-
kirchlichen Lehrers und Bischofs, das wir zu Anfang wiederholten,
zwar gestreift, aber eigentlich kennt das Kirchliche Altertum
sie nicht. Es lehrt naiv, im grossen Sinne dieses Wortes. Der
Katechumenenunterricht der alten Kirche trigt das Gepriige
der selbstverstindlichen Durchschlagskraft an sich. Wohl steht
sofort die ,Lehre“ in der Mitte. Aber nicht die Botschaft der
Lehre allein wird vermittelt, sondern auch die Kraft, in der
sie steht. Man hat nicht den Eindruck, dass man wisse, was
die Neophyten wussten, wenn man weiss, was sie in ihrer
akroamatisch gehaltenen Unterweisung vernahmen. Es geniigt
auch nicht, sich die Zeremonien zu vergegenwirtigen, die mit
ihnen vorgekehrt wurden. Es geht um das, was unter ihnen
geschah. Wenn der Neophyt die Stadien der Exorzismen, des
Erkennens und Bekennens hinter sich hatte, wenn er das Bad
der Wiedergeburt empfangen, dann war er ein neuer Mensch.
,Das Alte ist vergangen, siehe, es ist neu geworden“*), hiitte er
dem Apostel nachsprechen kénnen. Dieser sakramental fundierte
Unterricht hatte nichts zu tun mit dem Intellektualismus epi-
gonenhafter ,Orthodoxie*, die, hinter der Griinderzeit herhinkend,
die richtigen Worte ohne die Kraft zu bewahren pflegt. Hier
entstand die Frage nach der Lehrbarkeit der Religion nicht,
und zwar aus .,Religion“, aus jener Riickverbundenheit mit
Gott und seinen Gnadenkriften heraus, wie sie das Wort selber
zam Ausdruck bringt. Die Ausnahmen, die Lapsi, kannte be-
kanntlich auch schon diese Zeit. Aber sie storten die Sicherheit
noch nicht. Die naive Gewissheit der Gegenwart der Kraft liess
das katechetische Tun noch ohne Reflexion geschehen.

Auch das Mittelalter kannte unsere Fragestellung nicht.
Zwar erleidet die katechetische Arbeit seit der allgemeinen
Durehfithrung der Kindertaufe mancherlei Stérungen. Der klare
Gang und die unzweideutige Zielsetzung werden abgelost durch
eine gewiss oft unzulingliche Stiimperei der Taufpaten und ein
Ziel, das der Prignanz entbehrt. Eine Veridusserlichung des
Traditionsprozesses ist unverkennbar. Dennoch wird man auch
der mittelalterlichen Kirche nicht gerecht, wenn man an ihr
nur beachtet, was in ihrem Handeln unserer heutigen Kkate-
chetischen Bemiihung speziell vergleichbar ist. In einer Zeit,
in der die Kirche noch alles war, Lebenszentrum, Kultur-

*) 1L Kor. 5, 17.



— 131 —

triigerin im grossen, war auch ihr Einfluss ein viel weitreichen-
derer als es scheinen mayg, wenn man nur beachtet, was durch
ausdrickliche Belehrung geschah. Was Kinder und Erwachsene
im Gottesdienst, am Bild, aus den Ausstrahlungen der grossen
Bewegungen des monchischen, ritterlichen, wissenschaftlichen
und baulichen Lebens aufnahmen, ist nicht kontrollierbar, aber
auch nicht zu unterschiitzen. In einem andern Sinne als in der
alten Kirche itbernahm auch hier der Getaufte noch naiv die
Uberlicferung. Er wuchs gleichsam noch in ihr auf. Er atmete
sie ins Leben ein. Darum darf auch hier noch unsere Frage-
stellung fehlen. Die theoretische Erorterung des Unterrichts an
den Unmindigen erschopft sich noch ganz in der Stofffrage,
der Frage: was zu lehren sei. Daraus entstehen die spiit-
mittelalterlichen Katechismen, wie etwa der, der am stirksten
weitergewirkt hat, der sogenannte Weissenburger Katechismus.
Auch aus der Beichtpraxis erfiihrt die Katechetik allerlei be-
fruchtende Anregungen. Aber eine eigentliche Problematik, die
sich auf die tiefern Fragen bezoge, kennt man noch lange nicht.

Daran iindert auch das Reformationszeitalter nichts. Der
Luthersche Katechismus beriihrt zwar in machtvollster Weise
die Frage nach dem Wie der Vermittlung. Hinter seinen
Formulierungen steht eine geradezu genial zu heissende piida-
gogische Fiihigkeit, den Stoff neu zu sehen, eine eindringende
Uberlegung der Frage, wic den Unmiindigen der alte Stoff
zu vermitteln sei, wie er aufs Wirkliche bezogen werden
konne. Zum ersten Mal wird er hier nicht nur weitergegeben
wie eine Sache, sondern zugesprochen wie ein Aufruf. Aber,
wenn auch hier das Wie der Vermittlung durchaus lebendig
beachtet ist, wenn auch die reformatorischen Katechismen aufs
stiirkste die katholische katechetische Arbeit mit umgestaltet
haben — man denke nur an Canisius —, 8o ist doch auch
hier die Frage noch nicht radikal gestellt. Das Inhaltliche
beschiiftigte die Gemiiter noch immer so ausschliesslich, dass
die katechetische Grundfrage daneben gar nicht aufkommen
konnte.

Noch weniger war eine solche Fragestellung von der
nachfolgenden altprotestantischen Orthodoxie zu erwarten. Zwar
darf man ihre Haltung nicht bagatellisieren, wie das in der
neuern Zeit so oft geschah. Ihr Anliegen erfasst ein unver-
Yusserliches Moment christlicher Haltung, das im Prinzip auf



— 132 —

katholischer Seite nie preisgegeben wurde. Sie weiss nur nicht,
dass es mit der Weitergabe der Lehre an sich noch nicht getan
ist, sie verkennt, dass ein guter ,Lesemeister” noch kein guter
,Lebemeister ist, wie Meister Eckehart es auszudriicken pflegte.

Aufgeworfen wurde, wenn auch noch nicht in der radikalsten
Weise gestellt, die Frage durch die beiden Bewegungen, die
den Mangel der Orthodoxie zu heben versuchten, durch den
Pietismus und die Aufklirung. Sie fragten, wie das so vorher
nie geschehen war, mit entschlossener Dringlichkeit nicht bloss
nach dem Was, sondern noch mehr nach dem Wie des Lehrens.
Kam es dem Pietismus darauf an, nicht bloss im Kopf eine Lehre
anzubringen, sondern das Herz zu verindern, so der Aufklirung,
nicht bloss eine dusserliche Lehrform kiinstlich zu tibertragen, son-
dern die vermeintlich mit dem Wesen des Christentums identische
Vernunftwahrheit, aus den Kindern ,sokratisch“ herauszuholen,
zu erheben. Gewiss blieb der Pietismus dem Wahrheitsinhalt
der kirchlichen Uberlieferung unvergleichlich niher als die
Aufklirung, ohne Zweifel vertritt er ein gemeinchristliches
Anliegen, wenn er auf Bekehrung und Heiligung dringt, gewiss
befindet sich die ,Sokratik“ der Aufklirer in einem Grundirrtum,
wenn sie Evangelium und Vernunftwahrheit in eins setzt, —
was aber die beiden Bewegungen fiir unsere Frage dennoch
in eine gewisse Nihe riickt, das ist die Blickrichtung auf den
~ Menschen. Nicht nur wird hier statt auf das Was auf das Wie
geachtet, sondern zum ersten Mal wird entscheidend auch
gefragt, was mit dem Menschen, dem Lernenden geschieht,
wenn er katechetisch beeinflusst wird. Diese Fragestellung ist
nicht an sich verfehlt, wie es eine Theologie, die einseitig das
Objektive der gottlichen Wahrheit betont, behaupten mochte.
Sie ist die naturnotwendige Reaktion auf die einseitige Bevor-
zugung der objektiven Lehre. Sie ist die Form, in der sich die
Wirklichkeit des christlichen Lebens wehrt gegen den wirk-
lichkeitsfernen Intellektualismus der Orthodoxie. Wenn aber
der theologische Intellektualismus der Orthodoxie Gefahren in
sich schliesst, so noch viel mehr die Démonie des anthropo-
zentrischen Intellektualismus der Aufklirung. In der Orthodoxie
handelt es sich urspriinglich noch um ein intelligere, das um
die originale Gottverbundenheit der ratio weiss. In der Auf-
klirung siegt nur zu bald eine Verninftigkeit, die mehr und
mehr den Menschen auf sich stellt. Und ebenso ist, was der



— 133 —

Pietismus der Orthodoxie gegeniiber vertritt, nicht einfach das
,Richtige“. Der Uberbetonung des Denkens gegeniiber verlegt
er die religiosen Vorgiinge ins Fiithlen. Der Anthropologismus
des Gefiihls ist aber genau so einseitig wie der des Intellekts.
Beide miinden in dem Psychologismus desmodernen Christentums.
Nicht alle Aufklirung endet darin und nicht nach dem Willen
des Pietismus kommt es zu dieser fatalen Wendung. Aber nach
jenem unerbittlichen Gesetz der Folgerichtigkeit, das zwar
nicht iiber unser Heil, aber tiber unsere Theoreme entscheidet,
nach jenem Gesetz, das nie auf die Dauer zulisst, dass der
Teil fir das Ganze ausgegeben werde, wird offenbar, dass auch
Pietismus und Rationalismus keine Lésungen sind, sondern nur
Reaktionen. War der Intellektualismus der Orthodoxie eine
Hiresie, so ist es ebenso der Gefiihlsiiberschwang des Pietismus.
Aber auch hier gilt: Oportet et hereses esse!*) Eben der Anthropolo-
gismus unserer Zeit, diese abgriindigste Héiresie im theologischen
Denken, hat uns die Fragestellung gebracht, die uns heute hier
beschiiftigt. Sie findet etwa ihre klassische Formulierung in
dem grossen katechetischen Werke von Richard Kabisch, ,Wie
lehren wir Religion?“*¥), Es enthilt in seinem grundlegenden
Teil einen ausfiihrlichen Abschnitt tber ,die Moglichkeit des
Religionsunterrichts“, der umstindlich die Frage der Lehrbar-
keit der Religion bespricht. Wir miissen uns die Miihe nehmen,
dieses eindrucksvolle Beispiel moderner, noch immer sehr
moderner Katechetik zu besprechen. Der Verfasser erzihlt
zuerst kurz die Geschichte des Streites {iber dieses Thema, wie
er rund um 1900 herum in den Kreisen der Freunde der
»Christlichen Welt“ ausbrach. Namhafte Vertreter dieser Richtung
hatten damals auf einer Versammlung einhellig die strikte Losung
ausgegeben: Religion ist nicht lehrbar, oder priiziser ausgedriickt:
Kenntnisse vom Christentum, das Wissen von den historischen
Erscheinungen konne natiirlich schulmiéssig vermittelt werden,
nicht aber die Gesinnung. So im wesentlichen Bonus, Vollmer,
Schiele. Es wurde also bei dem noch verbleibenden Lehren —
nach der klaren Formulierung des gleichgesinnten Philosophen
Eduard von Hartmann — gerade das ausgeschlossen, was dem Pie-

*) 1. Kor. 11, 19.
*+) 1. Auflage 1910. Die neuen Auflagen sind von Hermann Togel

bearbeitet. Die letzte, giinzlich neu gestaltete Auflage erschien 1931.
Die Ziffern hinter den Zitaten beziehen sich auf die Seitenzahlen der

mir vorliegenden, noch relativ unveriinderten 6. Auflage von 1923.



— 134 —

tismus das Entscheidende am katechetischen Handeln gewesen
war, ,religios erwecklich zu wirken und Andacht zu pflegen®.
Dies wollte er ,der Kirche und der Familie tiberlassen“ (21).

Natiirlich ist diese Gewaltentrennung keine Losung. Kann
die Schule nicht im vollen Sinne Religion ,lehren“, so kann
es auch die Kirche nicht, ohne unwahr zu werden, und um-
gekehrt gilt fiir die Schule, wenn sie wirkliche christliche
Religion lehren sollund nicht bloss allgemeine Religionsgeschichte,
was fir die Kirche gilt. Entweder ist Religion lehrbar oder
Religionsunterricht ist nicht Religions-Unterricht.

Kabisch ist der Meinung, dass sich die Gegner der Lehr-
barikeit in unhaltbare Widerspriiche verlieren. Er lehnt ihre
Aufstellungen resolut ab. Ja, er geht noch einen Schritt weiter,
er begriindet die Lehrbarkeit der Religion. Er beweist sie nicht
bloss aus einem runden Erfahrungsurteil. Er urteilt prinzipiell
aus einer umfassenden Anschauung iiber das Religitse iiber-
haupt heraus. Diese Anschauung, in der Gefolgschaft William
James gewonnen, wird rein psychologisch begriindet. Religion
ist nach ihr ,unmittelbare Beziehung unseres beschrinkten Ich
auf ein grosseres Ich, das als Gottheit aus der obern Welt in
unser kleines Dasein hineinragend geftihlsmiissig erlebt wird" (5).
Diese Beziehung wird n#éher gekennzeichnet als ,unmittel-
barste Wirklichkeit des tiber sich selbst hinaus gesteigerten
Lebens“ (5). Von dieser Grundanschauung aus wird nun der
ganze Komplex auch biblischer Frommigkeit erkliirt, Jesus etwa
als ,Seligkeitsbringer, Lebenbringer, Friedebringer, Kraftbringer*
(9) dargestellt, der sich seinen Zeitgenossen so unausloschlich
einprigte, ,weil er auch tiber den Kreuzestod hinaus sich in
ungebrochener Kraft zu beweisen vermochte“ (9). Ja, der Glaube
kann als ,ein von keiner Wissenschaft hinwegzuleugnender
Zustand einer lustvollen Anregung und Spannung, die das Leben
durch eine aus dem Unterbewusstsein hereinflutende andere
Welt steigert und erhoht“ (10), definiert werden. Die Willens-
regungen, die diesem Erlebnis entspringen, und die Vorstel-
lungen, die es auslost, werden mehr als Ausdruck, als als
wesentliche Faktoren behandelt. Auch wird selbstverstindlich zu-
gestanden, dass die Intensitéit des religiosen Gefiihls, der bleiben-
den ,Stimmung* individuell sehr verschieden sei. , Da aber die
Gefiihlsfiahigkeit eine allgemein menschliche Funktion darstellt,
wird sie niemals vollig fehlen“ (19). Von hier aus wird es ver-



— 135 —

standlich, dass die Antwort auf unsere Frage auf dem Wege
des psychologischen Beweises gefiihrt werden muss. Es ist vor
allem zu erweisen, dass nicht nur Vorstellungen und Symbole,
sondern auch Gefiihle lehrbar seien. Es wird an grobsinnlichen
Gefithlen, wie dem fatalen Geschmack am Rauchen und an-
dern Lustgefiihlen, auch an tiefern Gefiihlen, wie Angst, Scham,
Ekel aufgezeigt, wie sie tibertragbar seien, wie sie ,anstecken
(23 f1.), es wird die Lehrbarkeit von Willensimpulsen an bestimm-
ten Beispielen aus der Schulpraxis aufgehellt (26 ff.) und nun ana-
log von hier aus das Postulat gewonnen: ,Religion ist lehrbar,
wenn es moglich ist, durch planmiissige Einwirkung ein Sub-
jekt dahinzubringen, dass es die eigne Unzulinglichkeit im
Gefiihl erlebe und die Wirksamkeit der oberen Welt, gleichviel,
wie diese vorgestellt werde, durch Steigerung der Lebenskraft
als eine wirkliche erfahre. Christliche Religion ist lehrbar,
wenn dabei die planmissige Einwirkung dahin fiihrt, dass die
Unzulinglichkeit im Sinne Jesu motiviert und im Sinne Jesu
aufgehoben ist, so dass auch die aus dem neuen Vorstellungs-
gefithl quellende Willensrichtung in der Richtung seines Wol-
lens verliauft“ (30).

,Da es sich also bei der Religion um die Anlage handelt,
der eignen Unzuldnglichkeit inne zu werden, so ist nach dieser
Seite hin die religiose Anlage die allerallgemeinste, die es
gibt. — Da es andrerseits darauf ankommt, die Wirklichkeit
der obern Welt aus dem Unterbewusstsein heraus als Kraft-
steigerung zu erfahren, so Kann auch hier die Allgemeinheit
der Anlage nicht bestritten werden. Denn in jedem Menschen
ruht das bewusste Leben auf der Tiefe des Unterbewusstseins auf,
das seine Kriifte bei gegebener Gelegenheit in das Bewusstsein
hiniiberzustrahlen vermag, und in jedem Menschen ist die Mog-
lichkeit der Einfithlung gegeben, die ihn befihigt, in dasjenige
Sein, an dem er seine eigne Unzulidnglichkeit erlebte, hiniiber-
zutreten und so durch das Erlebnis des obern Ich die eigne
zusammengepresste Lebenskraft wieder zu steigern® (30).

So weit Kabisch. Ich habe seinen Weg so weitgehend
nachgeschritten, weil mir seine Schritte so besonders Kenn-
zeichnend zu sein scheinen fiir jene Losung unseres Problems,
die fiir die moderne Katechetik eine gewisse Notwendigkeit in
sich schliesst. Fiir eine Entwicklung, die unsere Frage pddagogisch
stellt, und das heisst seit rund zweihundert Jahren: anthropolo-



— 136 —

gisch stellt, kann es konsequenterweise keinen andern Weg geben.
Fiir eine in diesem Sinne rein idealistische Betrachtungsweise
liegt sogar in dieser Fragestellung, die nach dem sogenannten
Ankniipfungspunkte frigt, eine gewisse Sauberkeit. Denn fiir
sie ist wirklich das Problem erst dann gelést, wenn es vom
Menschen her, und zwar vom Menschen ,Jedermann® aus, er-
hellt wurde*).

Wir miissen uns aber auch noch aus einem andern Grunde,
einem nicht bloss historischen oder zufilligen, mit dieser Kon-
sequenz sehr genau auseinandersetzen. Kabisch steht nicht allein.
Ja, er ist zwar mit seinen speziellen Formulierungen Vertreter
einer bestimmten Richtung der Religionspsychologie und Reli-
gionspidagogik. Aber, ich behaupte, dass er mit dem Prinzip, das
er vertritt, weithin die katechetische Methodik reprisentiert,
und zwar nicht bloss die katechetische Bemiihung liberal-pro-
testantischer Observanz, sondern ebenso die positiven Kateche-
ten seiner Kirche und nicht zuletzt auch die Uberlegungen
katholischer Methodiker. Man braucht nur etwa nachzulesen,
was in der Katechetik von Heinrich Mayer*¥) in dem Kapitel
tiber ,Religion und Seele“ an Psychologismus eingearbeitet ist,
um unser Urteil zu verstehen. In beiden Hauptkonfessionen
herrschen heute, kaum bestritten, die Methodiker der Lebens-
und der Arbeitsschule. Ihre Erfolge sind nicht zu {ibersehen.
Man muss wohl vieles irgendwie so machen. Gehen wir aber
ihren Begriindungen nach, untersuchen wir die Haltung, aus
der ihre Forderungen abgeleitet sind, so stossen wir immer
wieder auf ausgesprochen pidagogische, d.h. aber anthropo-
logische, d.h. zumeist psychologische Ausgangspunkte. Ihre Frage-
stellung ist im wesentlichen die von Kabisch. Sie lautet: Was im
Menschen ermutigt mich, ermdoglicht mir, Religionsunterricht zu
erteilen? Wie muss ich vorgehen, um die im Menschen vorlie-
gende Anlage zur Religion zu wecken und so lebendige Frommig-
keit zu erzeugen?

Wir diirfen uns auch kaum weigern, zuzugestehen, dass
auf diese Weise religioses Leben erzeugt werden kann. Gegen-
iber der iiberwundenen Lehrart, nach der, um die spottischen

*) Neuerdings hat das Problem der religiosen Anlage der Schwede
Tor Andrae in seiner deutsch geschriebenen Abhandlung: ,Die Frage der
religidsen Anlage, religionsgeschichtlich beleuchtet* neu erdrtert.

*#¥) Heinrich Mayer, Katechetik, Herder, ,Theologische Grundrisse*, 1928.



— 13T —

Worte Kabischs selbst zu verwenden, Unterricht ,die Bear-
beitung eines Gedankenkreises durch einen bebrillten Gedanken-
bearbeitungstechniker* war, bedeutet die psychologische Be-
grindung des Lehrens einen gewaltigen Fortschritt. Wird diese
Methode gehandhabt von einem genialen Erzieher, der, selbst
ergriffen, ergreifen kann, so ist gar nicht daran zu zweifeln,
dass da etwas geschieht, dass da etwas tibergeht, dass von die-
sem ansteckenden Unterricht nicht nur eine miieutische, sondern
geradezu eine zeugerische Kraftwirkung ausgehen kann. Bleibende
Eindriicke werden auf ein ganzes Leben hinaus die Empfin-
dung wacherhalten, dass es eine Frommigkeit gibt, die nicht
bloss in einer zweifelhaften Kenntnis lebensfremder Lehren
besteht, sondern in sinnvoller Durchdringung des ganzen Daseins.
Der ,trockene Schulmeister®, der den Katechismus eindrillt,
wie Rousseau einmal feststellt: das Urbild menschlicher Dumm-
heit, ist verschwunden. An seiner Stelle steht der lebendige
Erzithler, der freudige und befreiende Jugendfiihrer, der erfah-
rene und fromme Mitmensch, der einsichtige Individual-Pida-
goge, der mitfithlende und gegenwartsnahe Seelsorger. Hier gibt
es kein Zuriick. Wer mochte die Liden schliessen, wenn die
Sonne hereinscheint. Wer riefe nach dem Drillstock, wenn es
mit der Liebe geht.

Ja, wir stehen nicht an, zu bekennen, dass es auf diese
Weise geschehen kann, um was es im Religionsunterricht geht,
dass unter solch lebendigem Religionsunterricht jene Begegnung
geschehen kann, da ein Mensch dem lebendigen Herrn begeg-
net, in seinem Wort, im Wort der Kirche, von ihm ange-
sprochen wird, und nun seine Unzulinglichkeit erkennt und
das Wort der Hilfe ergreift.

Und dennoch, obschon wir so Grosses von dieser Methode
erwarten, wenigstens auch im Bereich moglichen Geschehens
sehen, konnen wir nicht sagen, dass so unsere Frage, so wie
wir sie in der Strenge der Verantwortung vor Gott und seiner
Kirche stellen miissen, beantwortet sei. Das, was Kabisch durch
seine psychologische Begriindung beantwortet hat, ist zwar die
Frage nach der Lehrbarkeit, wie er sie stellte, wie wir sie
nach ihm und andern selbst formuliert haben: Ist Religion
lehrbar? So gefragt, hat er mit seinem Ja den Bonus, Volimer,
Schiele und andern gegeniiber vollig recht. ,Religion®, religiose
Gefiihle, die ,Stimmung®, das psychische Erlebnis von Religion,



— 138 —

ja selbst Wollungen und Gesinnungen sind lehrbar. Wer nur
in der richtigen Weise auf diesem feinen, empfindlichen Instru-
ment der menschlichen Psyche zu spielen vermag, wer diese
musikalische Ubertragung bewiiltigt, kann religios sehr tief auf
andere wirken, ja, auf noch unverdorbene und unverfiihrte
Kinder wohl leichter als auf voreingenommene und gelang-
weilte Erwachsene. Religion, wo sie lebt, hat etwas Uberzeu-
gendes, etwas, was sich relativ leicht tiberpflanzen lisst von
Herz zu Herz.

Aber, wenn wir das alles auch keineswegs gering zu schitzen
geneigt sind, wenn wir auch durchaus den ,Fortschritt* der
Methode anerkennen, so konnen wir doch nicht verkennen,
dass damit die Grundfrage des christlichen Religionsunterrichts
weder gestellt, noch beantwortet ist. Die Frage nach der
Moglichkeit des christlichen Religionsunterrichts lautet nicht
so, wie sie die Freunde der ,Christlichen Welt“ stellen: Ist
Religion iiberhaupt lehrbar? Und sie ist noch nicht beantwortet,
wenn es sich erweist, dass religiose Gefiihle von grosserer
oder geringerer Lebendigkeit erreichbar werden. Diese Frage-
stellung und diese Antwort verkennt den unerbittlichen Ernst
und die Strenge des evangelischen Zeugnisses, der Lehre der
Kirche. Gewiss, die Unterweisung in blosser ,Lehre*, die blosse
Tradierung eines ,Katechismus der reinen Lehre“, die dusserliche
Einpragung eines noch so orthodoxen Traditionsgutes ist eben-
sowenig christlicher Religionsunterricht wie diese psychologische
Lehrweise. Gewiss ist an der neuen Methode ein unveriusserliches
Moment echter Darbietung christlicher Lehre erfasst: christliche
Lehre ist nicht bloss Wahrheit in einem lehrsatzmiissigen Sinne,
sondern Wirklichkeit, die es mit dem ganzen Menschen, also
auch mit den psychischen Anlagen des Menschen zu tun hat.

Dennoch gibt diese Methodik nur eine pars pro toto. Es ist
das Gefiihrliche an dieser Methode, dass sie sich im Gegensatz
zur Einseitigkeit des orthodoxen Intellektualismus nun mit der
Aufweckung der psychischen, anthropologischen Vorginge be-
gniigt. Das subjektive Moment wird gegen das objektive aus-
gespielt, die Wahrhaftigkeit gegen die Wahrheit. Es ist ferner
dusserst bedenklich an dieser Ableitung der Vorginge, dass das
entscheidende Ereignis durch die Verpsychologisierung als ein
Geschehen neben andern und verwandt mit andern erscheint.
Das religiose Erleben ist eine Provinz menschlicher Ergriffenheit,



— 139 —

so gut wie ein Kiinstlerisches oder ein naturhaftes Erlebnis sich
in einem Sonderbezirk der Seele abspielt. Aber nicht immer
begniigte sich das Christentum, in einem Sonderbezirk des
Menschen zu Hause zu sein, sagt ein moderner Schriftsteller
mit Recht*). Ja, es darf sich, wenn es sein will, was es ist,
nicht mit dieser provinzlerischen Stellung zufrieden geben. Es
geht im Christentum um mehr als um Religion und Religiositiit,
es geht um die Verkiindigung eines Evangeliums, das nicht
aus den psychischen Vorgiingen allgemeiner religioser Erlebnisse
zu erklaren ist und das auch nicht sein Ziel erreicht, wenn es
solche erweckt. Es handelt sich hier um Ereignisse radikal
anderer Ordnung, die sich den geschilderten Vorgingen, mogen
sie noch so geistiger Natur sein, wie musikalischen oder
gemiithaften Erlebnissen, nicht einfach nebenordnen lassen.
Es geht um die Kunde von dem,
,was kein Auge gesehen

und kein Ohr gehort hat,
was in keines Menschen Herz aufgestiegen,

um das, ,was der natirliche Mensch, der ywvywos évommog,
wie es so bezeichnend bei Paulus heisst, ,nicht erkennen kann¥,
weil es , geistlich, vevuarixag, beurteilt sein will. (1. Kor. 2, 9. 14).
Es handelt sich um die Wahrheit, die dem natiirlichen, dem
verniinftigen und seelischen Menschen nur als Torheit (uwoic)
erscheinen kann, fir die er kein Organ hat, die ihm zuwider
sein muss, dumm oder unertriglich. Es geht um eine Botschaft,
die angreift, die eingreift, die zerstért und verwandelt. Man
kann die elementarsten Dinge des christlichen Glaubens nicht
behandeln, ohne von dem allem zu reden. Man kann das neue
Leben nieht erkliren, ohne das Wunder der Auferstehung zu
verkiinden, und dieses nicht bezeugen, ohne vom Tode des
natiirlichen Lebens zu sprechen. Man kann nicht von Vergebung
reden, ohne den Abgrund der Siinde abzudecken, und nicht
vom Reiche Gottes, ohne die Herrschaft des Bosen in der Welt
gross zu sehen. Man kann diese Dinge natiirlich alle auch
harmloser sagen, man kann sie bagatellisieren, und viel Religions-
unterricht besteht in nichts anderem als in solcher Miniatur-
malerei, aber dann sind es eben nicht mehr diese Dinge, dann
ist es nicht mehr das Evangelium, die Wahrheit Gottes, ,den

*) Wolfram von den Steinen, Vom heiligen Geist des Mittelalters, 1926,
Seite 30.



— 140 —

Juden ein Skandal, den Griechen ein Unsinn“, dann ,ist das
Kreuz Christi eben entleert“, das heisst aber, um seine Kraft
gebracht (I. Kor. 1, 23. 17), und der Lernende ist betrogen.

Wenn wir aber dariiber einig sind, dass es sich in unserem
Religionsunterricht nur um das skandalose Unternehmen der
Evangeliumsverkiindigung selber handeln kann, wenn wir iiber-
zeugt sind, dass auch die Lehre der Kirche dem natiirlichen
Menschen trotz ihrer spiitern Formulierung nicht weniger an-
greifend und eingreifend vorkommt als das Evangelium der
Schrift, dann entsteht hier wirklich dem christlichen Religions-
unterricht ein Problem, und zwar entsteht es ihm an seinem
eigenen und eigentlichen Gegenstande, der ,Botschaft* selbst.
Wir formulieren das Problem, das hier vorliegt, am reinlichsten
durch die schon beriihrte apostolische Feststellung:

Yoyprog 0¢ &' rFommos 0V déystar td Tod nvsiuaros tod Jeod.
,Der natiirliche Mensch nimmt nicht auf, was vom Geiste
Gottes (stammt).“ (I. Kor. 2, 14.)

Das ist eine strikte Verurteilung der Betrachtungsweise
vom psychologischen Ankniipfungspunkt. woyxos ... ov déysrer
Deutlicher kann es nicht gesagt werden. Es gibt im Menschen
nichts, das dem Evangelium als solchem entgegenkiime. Es
gibt im Menschen keine ,Anlage“, die auf diese Botschaft hin
angelegt wire. Es gibt im besten Falle ein ihr Entsprechendes
am Menschen, in der Situation des Menschen: seine Verlorenheit,
seine abgriindige Hilflosigkeit, seine Siinde. Aber auch diese
ist ihm nicht so ,gegeben“, dass der Religionslehrer einfach
pdavon ausgehen“ konnte. Auch diese muss noch enthiillt,
gezeigt und offenbart werden. So tritt uns eben am Evangelium,
an der mit ihm zusammengehorigen Botschaft der Kirche, jene
fatale Verlegenheit entgegen, dass wir das Eigentliche der
Wahrheit nicht ankniipfen kénnen, dass es schon nicht mehr
diese Wahrheit ist, wenn wir glauben, dass dies doch selbst-
verstindlich ,gehe“. Und wenn wir so wissen, um wie viel es
geht, so werden wir jetzt auch nicht mehr die Frage der
Lehrbarkeit zu einer Methodenfrage herabwiirdigen. Methoden-
fragen sind immer Fragen zweiter Ordnung*). Die Frage, die
uns hier gestellt ist, ist gar keine methodische mehr. Sie ist
liberhaupt nicht mehr pidagogischer Natur, sondern — und

*) Theodor Heckel, Zur Methodik des evangelischen Religionsunterrichts,
Seite 16 ff.



— 141 —

dies ist, was es jetzt einzusehen gilt — theologischer Art. Es
geht auch im Religionsunterricht um die Frage: Wie ist es
moglich, dass der Mensch das Evangelium hort? Wie kann
der gefallene, der verlorene Mensch, der von seinem Schopfer
geflohene, der ihm entlaufene Mensch Gottes Stimme vernehmen?
Es geht letzterdings auch hier um die unerhérten Fragen von
Urstand, Fall und Rechtfertigung. Natiirlich nicht so, dass wir
nun etwa die theologischen Lehrsiitze, in denen sich die Be-
sinnung der Kirche dariiber niedergeschlagen hat, vor den Kindern
ausbreiten sollten. Sondern hier, jetzt, wenn wir uns tiber unser
Tun im Unterricht besinnen, wir als Lehrer, so diirfen wir,
wenn wir dieses Tun in seinem vollen Ernst erfassen wollen,
uns nicht verheimlichen, dass es um eben dieses, um alle diese
fundamentalsten Fragen geht: Wie kann das Evangelium von
der Erlosung Gottes verkiindigt werden, und wie kann ein
Mensch dies Evangelium erfassen?

Sind wir nicht angesichts der radikalen, vom Apostel durch
sein ov deyerar gekennzeichneten Unfihigkeit des Menschen,
diese Weisheit anzunehmen, geneigt, an unserer Aufgabe zu
verzweifeln? Ja, ist vielleicht unsere bittere Erfahrung, dass
die kirehliche Verkiindigung so schwer Eingang findet, nicht
bloss eine Folge eines feindlichen Zeitgeistes, sondern die
Offenbarung eines tiefern Widerstandes, der im Menschen selber
sitzt? Ist es vielleicht eine Tatsache, die nicht nur von unserer
Unzulanglichkeit oder von unsern Katechetischen Mingeln im
Sinne mangelnder péddagogischer Befihigung spricht, wenn es
so selten zu dem Wunder kommt, dass ein Mensch vor Gott
in Erkenntnis seiner selbst stirbt und in Erkenntnis Gottes zu
neuem Leben ersteht? Ist vielleicht unser Unternehmen so-
zusagen aussichtslos und unsere Besinnung, wenn wir sie im
Ernst durchfithren, eine Aussicht auf eine letzte Verzweiflung?

Es konnte so scheinen, wenn wir nur betrachten, wer der
Mensch ist, dem wir dies alles zu sagen haben, und wer wir
sind, die es dem andern sagen mochten.

Ist vielleicht doch Religion nicht lehrbar, wenigstens, wenn
wir die Frage in aller Strenge, kirchlich, unter dem Gesichts-
punkt der wirklichen Verkiindigung stellen? Ich glaube: Ja,
Es gibt wohl wirklich keine Methode, weder eine psychologische
noch eine unpsychologische, die das garantierte, was hier
geschehen soll, dass ein Mensch vom Tode errettet wird, das Leben



— 142 —

sieht und ergreift, oder biblisch-kirchlich ausgedriickt, dass ein
Mensch Gottes Wort vernimmt und ihm glaubt. Das ist allemal
ein Wunder. Das ist eine Machttat Gottes, die iiber unser
Verstehen geht, ein Ergreifen von seiten des Menschen, das
etwas Ergreifendes hat, weil es keiner verstehen kann. Hier
kommt es je und je zu jener Begegnung, die den. der die
Begegnung triagt, im Unsichtbaren belisst, so dass man sie
nicht historisch feststellen, sondern nur wieder selbst erglauben
kann, als ein Geschehnis, das nicht im Beschreibbaren aufgeht.
Hier bleibt das Geheimnis.

So ist es uns unzweideutig deutlich geworden, dass, wo
das Ziel der Verkiindigung und damit jeden Religionsunterrichts
erreicht wird, etwas geschieht, das sich unserem Machen, unserer
Pidagogik entzieht, etwas, was nicht in unseren Héinden liegt.

Diese Sachlage wird auch daran deutlich, dass das Ent-
scheidende nicht so sehr zwischen Katechet und Katechumen
geschieht, sondern zwischen Gott und dem Menschen, zwischen
dem unsichtbaren Katecheten, von dem unser Ireniius-Wort
sprach: ive «e pév 6 @soc didaoxy und dem Menschen, von dem
gilt, ivee die wavvoc pevddvy meoe @sov. Ja, von diesem Geschehen
gilt jene Ausschliesslichkeit des gottlichen Handelns, die Irenédus
an einer andern Stelle seines grossen Werkes gegen die Hiiresien
(IV, 6, 4) namhaft macht, wenn er sagt, uns habe der Herr
belehrt, 0wt $eov eldéver ovdels dvvara, uy ovyi Yeot diddEartog,
rovtdoTw avev Jsod ) ywaorsoder vov Jeov, dass Gott niemand
erkennen konne, es sei denn, es belehre ihn Gott selbst, das
~ heisst aber, ohne Gottes (eigene Hilfe) konne Gott (itberhaupt)
nicht erkannt werden#®).

In diesem geheimnisvollen Akte wird endlich aber auch
erst moglich, was wir die Freiheit des Menschen nennen diirfen.
Erst durch die gnadenvolle Heimsuchung des lebendigen Gottes
in seinem Wort, im lebendigen Zeugnis der Kirche, wird dem
Menschen die Freiheit geschenkt, die wir Glauben heissen,
kommt es zu jener wirklichen Begegnung von Schépfer und
Geschopf, die bei Paulus xaw) xviowe, Neuschopfung des Menschen,
geheissen wird. Bei schopferischen Akten ist aber der Dritte
ausgeschlossen. Gott wirkt allein.

#) Ich bin auf diese Ireniius-Stellen aufmerksam geworden durch die
Hinweise in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik I, 1, Seiten 203 und 254.



— 143 —

So kidmen wir also zu dem fatalen Schlusse, dass wir es
nicht kénnen, dass das Entscheidende ohne uns geschieht, dass
Religion gerade im strengen Sinn des Wortes, wie die Kirche
es versteht, nicht lehrbar sei, dass wir auf unsere eigentliche
Aufgabe verzichten miissen ?

Ja und Nein!

Ja, wenn es um die Frage geht, in wessen Hand die
schopferischen, umwandelnden, heilenden und verklirenden
Krifte sind. Da gibt es nur eine Antwort: Nicht in unserer,
sondern in Gottes Hand. Ja, wenn es um die Frage geht, wessen
Wort wirkt im Religionsunterricht, ob sein Wort oder unsere
Stimme. Ja, wenn es um die Frage geht, ob es eine Garantie
des Erfolges gebe, einen Erfolg, an dem wir ablesen kinnen,
ob das Ziel des Religionsunterrichts erreicht sei, ob die Kinder
jetzt haben, was wir geben wollten.

Nein aber, wenn wir die Frage richtig stellen, im Sinn
der vollen Klarheit iiber unsere Stellung, unsern Auftrag. Nein,
wenn wir wissen, wer Gott ist und wer wir sind und was
unsere Aufgabe an diesen Kindern ist, die er uns anvertraute.
Wenn wir wissen, dass es nicht um uns geht, sondern nur um
die beiden andern, um Gott und diese Kinder.

Ja, das Evangelium, das Wort Gottes, das Ereignis des
(Glaubens, ist nicht lehrbar. Denn dies zu lehren, sein Wort wirk-
sam zu sagen, fir seine Botschaft auch das Ohr zu schaffen,
ist nicht unsere, sondern Gottes Sache, oder, wie das Paradox
des Gilaubens vom Menschen aus gesehen zum Ausdruck kommt:
»lch glaube, dass ich nicht aus eigener Vernunft noch Kraft
an Jesum Christum, meinen Herrn, glauben oder zu ihm kommen
kann, sondern der heilige Geist hat mich durchs Evangelium
berufen*, wie Luther im kleinen Katechismus mit uniiberbietbarer
Klarheit die Frage der Aneignung lost.

Ist also unsere Arbeit vergeblich? Ist Unterricht nichts
niitze? Nein, und nochmals nein! Eben, weil dem so ist, ist
der Dienst des Religionslehrers unerhort ernst und notwendig.
Was ist aber der Religionslehrer, wenn er doch das Entscheidende
nicht selbst machen kann? Ich glaube, darauf gibt es eine ein-
deutige Antwort:

Er ist Zeuge. Zeuge der gottlichen Botschaft. Zeuge der
kirchlichen Lehre. Er vertritt die Wahrheit nicht so, dass er
sie erzeugte, in den Kindern schépferisch einzeugte, sondern



— 144 —

er steht selbst unter der Wahrheit, er hat seine Kraft selbst
nur darin, dass er ihr glaubt, dass er von ihr ergriffen, ver-
wandelt, erneuert ist. Er kann die Wahrheit wirklich und
lebendig nur soweit weitergeben, als er Gottes Wort aufgenommen
hat, als er nicht bloss natiirlicher, sondern glaubender Mensch
geworden ist. Er kann nur zeugen, soweit er gehorcht.

Es gibt darum allerdings keine objektiv vorhandenen Liehren,
die es einfach von einer Hand in die andere, von einem Mund
in den andern zu schieben gilte. Es kann sich niemals darum
handeln, den Betrieb der mittelalterlichen oder altprotestantischen
Orthodoxie zu erneuern, der glaubt, mit der kopfmissig-kopflosen
Ubermittlung eines Textes schon alles getan zu haben. Aber
es kann sich allerdings auch nicht um die blosse Erweckung
von ,Religion“, um eine psychologisch begriindete Erregung
von psychischen Zustiindlichkeiten handeln. Die Lebendigkeit,
um die es hier geht, hat méchtigen und zugleich unauffiilligeren
Tiefgang. Es ist die Lebendigkeit des Glaubensgehorsams. Darum
geht es allerdings nicht bloss um ,Religiositit“, sondern wirklich
um die Lehre, um die bestimmte und nicht zu verwiissernde
Wahrheit der Kirche, aber es geht um diese nicht bloss als um
eine Ansammlung von harten und herbariumsméssig aufbewahrten
Reliquien, sondern um die Wahrheit als gegenwiirtige, als im
Zeugen vergegenwirtigte, als im Lehrer neu, heute, redende,
ansprechende. Darum ist der Zeuge beides in einem, der objektive
Traditor, der nicht aus dem Eigenen schopft, und der subjektive
Zeuge, der nur bezeugen kann und will, was ihn getroffen
hat. Aber eben, weil er so von dem ausgeht, was ihn getroffen,
wirklich ins Herz getroffen haben muss, weil er bezeugt, was
an ihm geschehen, sich mit ihm ereignet hat, eben darum
verlegt er die Kraft seines Lehrens nicht in seine eigene Machen-
schaft, in sein Konnen, seine psychische Lebendigkeit, sein
Lehrtalent, seine Methode, sondern in die ihm geschenkte Kraft
der Wahrheit, die er vertritt, selber. Dass diese Wahrheit in ihm
lebendiges Wort werde, ist sein Anliegen. Dass der heilige Geist
nicht betriibt werde, ist seine geheime Angst und Sorge. Es liegt
iber dem Lehren des lebendigen Zeugen die gleiche Paradoxie,
wie sie iiber der christlichen Fiirbitte liegt. Zwar tut der Beter
etwas, und er will etwas, aber das, worum er betet, kann er
selber nicht tun, sondern nur der, den er anruft. Ein anderer
tut das Entscheidende, so hier, so dort.



— 145 —

Wir begriinden demnach, um die Moglichkeit christlichen
Unterrichts und die Lehrbarkeit christlicher Wahrheit aufzu-
zeigen, nicht anthropologisch, nicht pidagogisch, sondern theo-
logisch: Religion ist lehrbar, weil Jesus verheisst, dass ,der
Vater vom Himmel den heiligen Geist gibt denen, die ihn darum
bitten.“ (Luk. 11, 13.)

Es besteht deshalb eine direkte Verbindung zwischen den
beiden Angelpunkten unseres Verstindnisses wahren Religions-
unterrichts, zwischen der Tatsache, dass Gott das Entscheidende
tut, und der Tatsache, dass der Lehrer doch in den ganzen
Ernst der Verantwortung gestellt ist. Der Zeuge bringt nicht
sich, sondern das Bezeugte zur Auswirkung und der Zeuge ist
doch unentbehrlich, weil doch zugleich alles von der Reinheit
seines Zeugnisses abhiingt. Derjenige, der also aus unsern Leit-
gedanken erschliessen wollte, dass es auf den Lehrer und die
Weise des Unterrichtens gar nicht so sehr ankomme, weil ja
doch Gott alles tut, der wiirde gerade das in unserer Betrach-
tung Zentrale missdeuten. Es kann sich keineswegs darum han-
deln, dass etwa die Arbeit des Katecheten, dass Vorbereitung,
Lebendigkeit, Methodenfragen, das:eigentliche Lernen gleich-
giilltie wiirden. Dies alles wird nur geheiligt, vertieft durch
unsere Feststellungen. Dies alles gehért ja auchzum Gehorsamim
Dienst, zur Ehrfurcht vor dem Gegenstande, zur Willfihrigkeit
gegen den Auftraggeber. Einem bequemen und unpriiparierten
Katecheten konnte der heilige Geist nur ins Ohr sagen, was
Claus Harms zu horen bekam, als er einst auf den Rat falscher
Ratgeber hin ohne Vorbereitung, nur ,auf Inspiration hin“ seine
Sonntagspredigt hielt: Claus, du bist faul gewesen! So ist auch
die Langweiligkeit mancher Katecheten durchaus keine Sach-
lichkeit. Wer hier bei der Sache ist, wirklich dabei ist, bei
dieser Sache, der wird nicht ein oder Schulmeister bleiben
konnen. Aber diese Fragen entscheiden unsere Frage nicht.
Wir haben uns die zentrale, wenn Sie wollen, theoretische Frage
gestellt: Ist Religion iiberhaupt lehrbar? Wir haben sie in dem
unerbittlich bestimmten Sinn gestellt: ist auch die evangelische
Wahrheit lehrbar? Wir sind zu einem doppelten Resultat ge-
kommen: ,Religion, im Sinne eines psychologischen Phéino-
mens neben andern, ist lehrbar. Aber das hilft uns nichts. Evan-
gelium dagegen ist in diesem Sinn nicht lehrbar, weil seine

Lehrbarkeit einen schopferischen Akt Gottes voraussetzt. Den-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1935. 10



— 146 —

noch hat aber der Auftrag des Katecheten eine unveriiusserliche
Notwendigkeit: er ist Werkzeug, Zeuge des gottlichen Tuns.

Die Intention, die uns bei unserer Untersuchung leitete, ist
die, aufzuzeigen, dass es im kirchlichen Religionsunterricht um
die lebendige Lehre, um die gelebte Wahrheit des Evangeliums
geht. Wir sagen der Auffassung, nach der es im Religionsunter-
richt bloss um die Erweckung religioser Lebendigkeit geht,
unversthnlichen Kampf an. Wir halten sie fiir eine Knochen-
erweichung, die zur Auflosung fihrt. Wir fihren aber auch
Krieg mit der gedankenlosen Unterrichterei, die Lehre mit Zeug-
nis und Auswendiggelerntes mit Glauben und eine Begriffs-
tradition mit christlichem Leben verwechselt. Diese Karikatur
christlicher Unterweisung ist der Tod der Kirche. Die Leichen-
produkte solch unlebendigen Unterrichts sind fiir den Korper
der Kirche heute noch verhédngnisvoller als in frithern Zeiten.

Es ging uns gerade darum, zu zeigen, dass nur ein ernst-
gemeinter und lebendiger Lehrunterricht die Verheissung hat.
Verheissung ist aber nicht eine Kategorie der Pidagogik, son-
dern biblischer Lehre.

Wir verkennen dabei’ allerdings nicht, dass wir bei aller
Grosse dessen, was hier geschieht, das Pathos unseres Berufs
nicht tibersteigern diirfen. Karl Barth hat in der Neuausgabe
seiner Dogmatik seine eigenen Schiiler, soweit sie sich mit prak-
tischer Theologie beschiiftigten, in die Schranken gewiesen,
wenn er feststellte: ,Der kirchliche Jugendunterricht kann als
solcher nicht Verkiindigung sein wollen... Hier heisst Rede
von Gott, das Verstindnis der Verkiindigung vorbereitend, so-
zusagen technisch unterbauend, sehr schlicht Unterweisung,
Belehrung iber das, was die Kirche bis jetzt, bis zum Erschei-
nen dieser neuen Generation der zu ihr Berufenen, als den
rechten Glauben erkannt und bekannt hat, Bekanntmachung
mit den wichtigsten Elementen der Uberlieferung ... Jugend-
unterricht als solcher hat zu belehren, nicht zu bekehren, nicht
,in die Entscheidung zu stellen‘ und insofern nicht zu verkiin-
digen“#*). Wir lassen uns diese Bescheidung gesagt sein. Wir
werden nicht zuriick wollen zu jener pietistischen ,Ubertrei-
bung der Schafe“ (I. Mose 33, 13), die die Bekehrung zum kate-
chetischen Ziel erhebt, und doch werden wir nicht von unserm
Satz zuriicktreten konnen, dass es auch im Religionsunterricht

*) Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik, erster Halbband, 1932, Seite 51.



— 147 —

um dieses Evangelium geht, und dass dieses Evangelium nicht
anders gelehrt werden kann als durch Zeugnis. Es handelt sich
also doch auch im Religionsunterricht um eine , Verkiindigung¥,
nur eben um eine ,sehr schlichte®.

Von dem grossen wiirttembergischen Theologen Johann
Albrecht Bengel wird erziihlt, dass man von ihm den Eindruck
empfangen habe, dass ihm das Wort ,Ewigkeit“ an die Stirn
geschrieben sei. Wir konnen auch dies nicht nachmachen. Aber
irgendwie muss etwas von dieser Gegenwiirtigkeit des Gott-
lichen auch in unserm Unterricht durchzittern. Es muss etwas
von hinten her, von oben her durchdringen, damit die Kinder
es spiiren: Es geht um das Ganze, nicht bloss um ,etwas“, es
geht nicht um das Zufillige, es geht um die ,Ewigkeit“.

Dann ist wirklich, nach einem Worte des gleichen Mannes,
»die niedrigste Information die edelste®.

Bern ERNST GAUGLER




	Ist Religion lehrbar?

