
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 25 (1935)

Heft: 3

Artikel: Ist Religion lehrbar?

Autor: Gaugler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404103

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ist Religion lehrbar?
Referat, gehalten an der schweizerischen Pastoralkonferenz christkatholischer

Geistlicher in Zürich, am 23. Oktober 1933.

Der Bischof Irenäus von Lyon zeigt um die Wende des
zweiten zum dritten Jahrhundert in seinem Hauptwerk
„Entlarvung und Widerlegung der falschlich so genannten Gnosis"
im Gegensatz zu dieser das wahre katechetische Grundverhältnis
Gottes und des Menschen auf. Während die Gnostiker in zuchtloser

Zudringlichkeit alles und jedes erforschen wollen, weiss
der im Sinne der Kirche Glaubende um das bleibende Geheimnis
Gottes. Nicht nur in den Dingen der Schöpfung gibt es

Verborgenes und Enthülltes, sondern auch in dem Offenbarungswort
der Schrift gibt es „einiges, was wir mit Hilfe der Gnade Gottes
aufzulösen imstande sind und einiges, das Gott überlassen bleibt",

ira dti ftìr o Otùç ôiôdoxin uvilçaircoç ai âlà ttiÎvtoç [larl/dvr]
TTlïQà @tov,

„damit Gott immerdar lehre, der Mensch aber allezeit lerne
von Gott".

Ja, nicht nur für diesen Äon gilt dem grossen Kirchenvater
diese Einschränkung, sondern auch für den zukünftigen.*)

Ewig soll es also dabei bleiben: Gott ist Katechet, der
Mensch Katcchumen.

Ein erstes Aufleuchten unserer Frage blitzt in diesem
altkirchlichen Worte vor uns auf. Denn so streng, so aus der

Fragestellung, die der kirchliche Unterricht aufgibt, so von der

„Lehre" her möchten wir hier fragen: Ist Religion lehrbar?
Ist die kirchliche Lehre, ist Gottes Offenbarung, ist sein Wort
lehrbar? Ich bin auf das Thema geführt worden durch die,
wie ich glaube, in diesem Sinne gestellte Frage eines

Kursteilnehmers. Formuliert habe ich sie in der angekündigten
Form nur, weil sie heute in der katechetischen Wissenschaft

unter diesem Stichwort umgeht. Wir werden im Verlauf unserer
Untersuchung zu entscheiden haben, ob die Formulierung eine

glückliche sei oder nicht, ob sie die Sache trifft oder eben nicht
treffe.

Ist Religion lehrbar?

*) Irenäus, adv. haer. II, 28, 3.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1935



— 130 —

Die Problematik dieser Frage ist in jenem Wort des
altkirchlichen Lehrers und Bischofs, das wir zu Anfang wiederholten,
zwar gestreift, aber eigentlich kennt das kirchliche Altertum
sie nicht. Es lehrt naiv, im grossen Sinne dieses Wortes. Der
Katechumenenunterricht der alten Kirche trägt das Gepräge
der selbstverständlichen Durchschlagskraft an sich. Wohl steht
sofort die „Lehre" in der Mitte. Aber nicht die Botschaft der
Lehre allein wird vermittelt, sondern auch die Kraft, in der
sie steht. Man hat nicht den Eindruck, dass man wisse, was
die Neophyten wussten, wenn man weiss, was sie in ihrer
akroamatisch gehaltenen Unterweisung vernahmen. Es genügt
auch nicht, sich die Zeremonien zu vergegenwärtigen, die mit
ihnen vorgekehrt wurden. Es geht um das, was unter ihnen
geschah. Wenn der Neophyt die Stadien der Exorzismen, des
Erkennens und Bekennens hinter sich hatte, wenn er das Bad
der Wiedergeburt empfangen, dann war er ein neuer Mensch.

„Das Alte ist vergangen, siehe, es ist neu geworden"*), hätte er
dem Apostel nachsprechen können. Dieser sakramental fundierte
Unterricht hatte nichts zu tun mit clem Intellektualismus
epigonenhafter „Orthodoxie", die, hinter der Gründerzeit herhinkend,
die richtigen Worte ohne die Kraft zu bewahren pflegt. Hier
entstand die Frage nach der Lehrbarkeit der Religion nicht,
und zwar aus „Religion", aus jener Rückverbundenheit mit
Gott und seinen Gnadenkräften heraus, wie sie das Wort selber
zum Ausdruck bringt. Die Ausnahmen, die Lapsi, kannte
bekanntlich auch schon diese Zeit. Aber sie störten die Sicherheit
noch nicht. Die naive Gewissheit der Gegenwart der Kraft liess
das katechetische Tun noch ohne Reflexion geschehen.

Auch das Mittelalter kannte unsere Fragestellung nicht.
Zwar erleidet die katechetische Arbeit seit der allgemeinen
Durchführung der Kindertaufe mancherlei Störungen. Der klare
Gang und die unzweideutige Zielsetzung werden abgelöst durch
eine gewiss oft unzulängliche Stümperei der Taufpaten und ein

Ziel, das der Prägnanz entbehrt. Eine Veräusserlichung des

Traditionsprozesses ist unverkennbar. Dennoch wird man auch
der mittelalterlichen Kirche nicht gerecht, wenn man an ihr
nur beachtet, was in ihrem Handeln unserer heutigen
katechetischen Bemühung speziell vergleichbar ist. In einer Zeit,
in der die Kirche noch alles war, Lebenszentrum, Kultur-

*) II. Kor. 5, 17.



— 131 —

trägerin im grossen, war auch ihr Einfluss ein viel weitreichenderer

als es scheinen mag, wenn man nur beachtet, was durch
ausdrückliche Belehrung geschah. Was Kinder und Erwachsene
im Gottesdienst, am Bild, aus den Ausstrahlungen der grossen
Bewegungen des mönchischen, ritterlichen, wissenschaftlichen
und baulichen Lebens aufnahmen, ist nicht kontrollierbar, aber
auch nicht zu unterschätzen. In einem andern Sinne als in der
alten Kirche übernahm auch hier der Getaufte noch naiv die
Überlieferung. Er wuchs gleichsam noch in ihr auf. Er atmete
sie ins Leben ein. Darum darf auch hier noch unsere
Fragestellung fehlen. Die theoretische Erörterung des Unterrichts an
den Unmündigen erschöpft sich noch ganz in der Stoffîrage,
der Frage: was zu lehren sei. Daraus entstehen die
spätmittelalterlichen Katechismen, wie etwa der, der am stärksten
weitergewirkt hat, der sogenannte Weissenburger Katechismus.
Auch aus der Beichtpraxis erfährt die Katechetik allerlei
befruchtende Anregungen. Aber eine eigentliche Problematik, die
sich auf die tiefern Fragen bezöge, kennt man noch lange nicht.

Daran ändert auch das Reformationszeitalter nichts. Der
Luthersche Katechismus berührt zwar in machtvollster Weise
die Frage nach dem Wie der Vermittlung. Hinter seinen

Formulierungen steht eine geradezu genial zu heissende
pädagogische Fähigkeit, den Stoff neu zu sehen, eine eindringende
Überlegung der Frage, wie den Unmündigen der alte Stoff
zu vermitteln sei, wie er aufs Wirkliche bezogen werden
könne. Zum ersten Mal wird er hier nicht nur weitergegeben
wie eine Sache, sondern zugesprochen wie ein Aufruf. Aber,
wenn auch hier das Wie der Vermittlung durchaus lebendig
beachtet ist, wenn auch die reformatorischen Katechismen aufs
stärkste die katholische katechetische Arbeit mit umgestaltet
haben — man denke nur an Canisius —, so ist doch auch
hier die Frage noch nicht radikal gestellt. Das Inhaltliche
beschäftigte die Gemüter noch immer so ausschliesslich, dass

die katechetische Grundfrage daneben gar nicht aufkommen
konnte.

Noch weniger war eine solche Fragestellung von der
nachfolgenden altprotestantischen Orthodoxie zu erwarten. Zwar
darf man ihre Haltung nicht bagatellisieren, wie das in der
neuern Zeit so oft geschah. Ihr Anliegen erfasst ein
unveräusserliches Moment christlicher Haltung, das im Prinzip auf



— 132 —

katholischer Seite nie preisgegeben wurde. Sie weiss nur nicht,
dass es mit der Weitergabe der Lehre an sich noch nicht getan
ist, sie verkennt, dass ein guter „Lesemeister" noch kein guter
„Lebemeister" ist, wie Meister Eckehart es auszudrücken pflegte.

Aufgeworfen wurde, wenn auch noch nicht in der radikalsten
Weise gestellt, die Frage durch die beiden Bewegungen, die
den Mangel der Orthodoxie zu heben versuchten, durch den
Pietismus und die Aufklärung. Sie fragten, wie das so vorher
nie geschehen war, mit entschlossener Dringlichkeit nicht bloss
nach dem Was, sondern noch mehr nach dem Wie des Lehrcns.
Kam es dem Pietismus darauf an, nicht bloss im Kopf eine Lehre
anzubringen, sondern das Herz zu verändern, so der Aufklärung,
nicht bloss eine äusserliche Lehrform künstlich zu übertragen,
sondern die vermeintlich mit dem Wesen des Christentums identische
Vernunftwahrheit, aus den Kindern „sokratisch" herauszuholen,
zu erheben. Gewiss blieb der Pietismus dem Wahrheitsinhalt
der kirchlichen Überlieferung unvergleichlich näher als die

Aufklärung, ohne Zweifel vertritt er ein gemeinchristliches
Anliegen, wenn er auf Bekehrung und Heiligung dringt, gewiss
befindet sich die „Sokratik" der Aufklärer in einem Grundirrtum,
wenn sie Evangelium und Vernunftwahrheit in eins setzt, —
was aber die beiden Bewegungen für unsere Frage dennoch
in eine gewisse Nähe rückt, das ist die Blickrichtung auf den
Menschen. Nicht nur wird hier statt auf das Was auf das Wie
geachtet, sondern zum ersten Mal wird entscheidend auch
gefragt, was mit dem Menschen, dem Lernenden geschieht,
wenn er katechetisch beeinflusst wird. Diese Fragestellung ist
nicht an sich verfehlt, wie es eine Theologie, die einseitig das

Objektive der göttlichen Wahrheit betont, behaupten möchte.
Sie ist die naturnotwendige Reaktion auf die einseitige
Bevorzugung der objektiven Lehre. Sie ist die Form, in der sich die
Wirklichkeit des christlichen Lebens wehrt gegen den
wirklichkeitsfernen Intellektualismus der Orthodoxie. Wenn aber
der theologische Intellektualismus der Orthodoxie Gefahren in
sich schliesst, so noch viel mehr die Dämonie des
anthropozentrischen Intellektualismus der Aufklärung. In der Orthodoxie
handelt es sich ursprünglich noch um ein intelligere, das um
die originale Gottverbundenheit der ratio weiss. In der
Aufklärung siegt nur zu bald eine Vernünftigkeit, die mehr und
mehr den Menschen auf sich stellt. Und ebenso ist, was der



- 133 —

Pietismus der Orthodoxie gegenüber vertritt, nicht einfach das
„Richtige". Der Überbetonung des Denkens gegenüber verlegt
er die religiösen Vorgänge ins Fühlen. Der Anthropologismus
des Gefühls ist aber genau so einseitig wie der des Intellekts.
Beide münden in dem Psychologismus des modernen Christentums.
Nicht alle Aufklärung endet darin und nicht nach dem Willen
des Pietismus kommt es zu dieser fatalen Wendung. Aber nach
jenem unerbittlichen Gesetz der Folgerichtigkeit, das zwar
nicht über unser Heil, aber über unsere Theoreme entscheidet,
nach jenem Gesetz, das nie auf die Dauer zulässt, dass der
Teil für das Ganze ausgegeben werde, wird offenbar, dass auch
Pietismus und Rationalismus keine Lösungen sind, sondern nur
Reaktionen. War der Intellektualismus der Orthodoxie eine
Häresie, so ist es ebenso der Gefühlsüberschwang des Pietismus.
Aber auch hier gilt : Oportet et hereses esse *) Eben der Anthropologismus

unserer Zeit, diese abgründigste Häresie im theologischen
Denken, hat uns die Fragestellung gebracht, die uns heute hier
beschäftigt. Sie findet etwa ihre klassische Formulierung in
dem grossen katechetischen Werke von Richard Kabiscb, „Wie
lehren wir Religion?"**). Es enthält in seinem grundlegenden
Teil einen ausführlichen Abschnitt über „die Möglichkeit des

Religionsunterrichts", der umständlich die Frage der Lehrbar-
keit der Religion bespricht. Wir müssen uns die Mühe nehmen,
dieses eindrucksvolle Beispiel moderner, noch immer sehr
moderner Katechetik zu besprechen. Der Verfasser erzählt
zuerst kurz die Geschichte des Streites über dieses Thema, wie
er rund um 1900 herum in den Kreisen der Freunde der
„Christlichen Welt" ausbrach. Namhafte Vertreter dieser Richtung
hatten damals auf einer Versammlung einhellig die strikte Lösung
ausgegeben: Religion ist nicht lehrbar, oder präziser ausgedrückt:
Kenntnisse vom Christentum, das Wissen von den historischen
Erscheinungen könne natürlich schulmässig vermittelt werden,
nicht aber die Gesinnung. So im wesentlichen Bonus, Vollmer,
Schiele. Es wurde also bei dem noch verbleibenden Lehren —
nach der klaren Formulierung des gleichgesinnten Philosophen
Eduard von Hartmann — gerade das ausgeschlossen, was dem Pie-

*) I. Kor. 11, 19.

**) 1. Auflage 1910. Die neuen Auflagen sind von Hermann Tögel
bearbeitet. Die letzte, gänzlich neu gestaltete Auflage erschien 1931.

Die Ziffern hinter den Zitaten beziehen sich auf die Seitenzahlen der
mir vorliegenden, noch relativ unveränderten 6. Auflage von 1923.



— 134 —

tismus das Entscheidende am katechetischen Handeln gewesen
war, „religiös erwecklich zu wirken und Andacht zu pflegen"*.
Dies wollte er „der Kirche und der Familie überlassen" (21).

Natürlich ist diese Gewaltentrennung keine Lösung. Kann
die Schule nicht im vollen Sinne Religion „lehren", so kann
es auch die Kirche nicht, ohne unwrahr zu werden, und
umgekehrt gilt für die Schule, wenn sie wirkliche christliche
Religion lehren soll und nicht bloss allgemeine Religionsgeschichte,
was für die Kirche gilt. Entweder ist Religion lehrbar oder
Religionsunterricht ist nicht Religions-Unterricht.

Kabisch ist der Meinung, dass sich die Gegner der Lehr-
barkeit in unhaltbare Widersprüche verlieren. Er lehnt ihre
Aufstellungen resolut ab. Ja, er geht noch einen Schritt weiter,
er begründet die Lehrbarkeit der Religion. Er beweist sie nicht
bloss aus einem runden Erfahrungsurteil. Er urteilt prinzipiell
aus einer umfassenden Anschauung über das Religiöse
überhaupt heraus. Diese Anschauung, in der Gefolgschaft William
James gewonnen, wird rein psychologisch begründet. Religion
ist nach ihr „unmittelbare Beziehung unseres beschränkten Ich
auf ein grösseres Ich, das als Gottheit aus der obern Welt in
unser kleines Dasein hineinragend gefühlsmässig erlebt wird" (5).
Diese Beziehung wird näher gekennzeichnet als „unmittelbarste

Wirklichkeit des über sich selbst hinaus gesteigerten
Lebens" (5). Von dieser Grundanschauung aus wird nun der
ganze Komplex auch biblischer Frömmigkeit erklärt, Jesus etwa
als„Seligkeitsbringer,Lebenbringer,Friedebringer,Kraftbringer"
(9) dargestellt, der sich seinen Zeitgenossen so unauslöschlich
einprägte, „weil er auch über den Kreuzestod hinaus sich in
ungebrochener Kraft zu beweisen vermochte" (9). Ja, der Glaube
kann als „ein von keiner Wissenschaft hinwegzuleugnender
Zustand einer lustvollen Anregung und Spannung, die das Leben
durch eine aus dem Unterbewusstsein hereinflutende andere
Welt steigert und erhöht" (10), definiert werden. Die
Willensregungen, die diesem Erlebnis entspringen, und die Vorstellungen,

die es auslöst, werden mehr als Ausdruck, als als
wesentliche Faktoren behandelt. Auch wird selbstverständlich
zugestanden, dass die Intensität des religiösen Gefühls, der bleibenden

„Stimmung" individuell sehr verschieden sei. „Da aber die

Gefühlsfähigkeit eine allgemein menschliche Funktion darstellt,
wird sie niemals völlig fehlen" (19). Von hier aus wird es ver-



— 135 —

ständlich, dass die Antwort auf unsere Frage auf dem Wege
des psychologischen Beweises geführt werden muss. Es ist vor
allem zu erweisen, dass nicht nur Vorstellungen und Symbole,
sondern auch Gefühle lehrbar seien. Es wird an grobsinnlichen
Gefühlen, wie dem fatalen Geschmack am Rauchen und
andern Lustgefühlen, auch an tiefern Gefühlen, wie Angst, Scham,
Ekel aufgezeigt, wie sie übertragbar seien, wie sie „anstecken"
(23 ff.), es wird die Lehrbarkeit von Willensimpulsen an bestimmten

Beispielen aus der Schulpraxis aufgehellt (26 ff.) und nun analog

von hier aus das Postulat gewonnen : „Religion ist lehrbar,
wenn es möglich ist, durch planmässige Einwirkung ein Subjekt

dahinzubringen, dass es die eigne Unzulänglichkeit im
Gefühl erlebe und die Wirksamkeit der oberen Welt, gleichviel,
wie diese vorgestellt werde, durch Steigerung der Lebenskraft
als eine wirkliche erfahre. Christliche Religion ist lehrbar,
wenn dabei die planmässige Einwirkung dahin führt, dass die
Unzulänglichkeit im Sinne Jesu motiviert und im Sinne Jesu

aufgehoben ist, so dass auch die aus dem neuen Vorstellungsgefühl

quellende Willensrichtung in der Richtung seines Wollens

verläuft" (30).

„Da es sich also bei der Religion um die Anlage handelt,
der eignen Unzulänglichkeit inne zu werden, so ist nach dieser
Seite hin die religiöse Anlage die allerallgemeinste, die es

gibt. — Da es andrerseits darauf ankommt, die Wirklichkeit
der obern Welt aus dem Unterbewusstsein heraus als
Kraftsteigerung zu erfahren, so kann auch hier die Allgemeinheit
der Anlage nicht bestritten werden. Denn in jedem Menschen
ruht das bewusste Leben auf der Tiefe des Unterbewusstseins auf,
das seine Kräfte bei gegebener Gelegenheit in das Bewusstsein
hinüberzustrahlen vermag, und in jedem Menschen ist die
Möglichkeit der Einfühlung gegeben, die ihn befähigt, in dasjenige
Sein, an dem er seine eigne Unzulänglichkeit erlebte, hinüberzutreten

und so durch das Erlebnis des obern Ich die eigne
zusammengepresste Lebenskraft wieder zu steigern" (30).

So weit Kabisch. Ich habe seinen Weg so weitgehend
nachgeschritten, weil mir seine Schritte so besonders
kennzeichnend zu sein scheinen für jene Lösung unseres Problems,
die für die moderne Katechetik eine gewisse Notwendigkeit in
sich schliesst. Für eine Entwicklung, die unsere Frage pädagogisch

stellt, und das heisst seit rund zweihundert Jahren : anthropolo-



— 136 —

gisch stellt, kann es konsequenterweise keinen andern Weggeben.
Für eine in diesem Sinne rein idealistische Betrachtungsweise
liegt sogar in dieser Fragestellung, die nach dem sogenannten
Anknüpfungspunkte fragt, eine gewisse Sauberkeit. Denn für
sie ist wirklich das Problem erst dann gelöst, wenn es vom
Menschen her, und zwar vom Menschen „Jedermann" aus,
erhellt wurde*).

Wir müssen uns aber auch noch aus einem andern Grunde,
einem nicht bloss historischen oder zufälligen, mit dieser
Konsequenz sehr genau auseinandersetzen. Kabisch steht nicht allein.
Ja, er ist zwar mit seinen speziellen Formulierungen Vertreter
einer bestimmten Richtung* der Religionspsychologie und
Religionspädagogik. Aber, ich behaupte, dass er mit dem Prinzip, das

er vertritt, weithin die katechetische Methodik repräsentiert,
und zwar nicht bloss die katechetische Bemühung
liberal-protestantischer Observanz, sondern ebenso die positiven Katecheten

seiner Kirche und nicht zuletzt auch die Überlegungen
katholischer Methodiker. Man braucht nur etwa nachzulesen,
was in der Katechetik von Heinrich Mayer**) in dem Kapitel
über „Religion und Seele" an Psychologismus eingearbeitet ist,
um unser Urteil zu verstehen. In beiden Hauptkonfessionen
herrschen heute, kaum bestritten, die Methodiker der Lebensund

der Arbeitsschule. Ihre Erfolge sind nicht zu übersehen.
Man muss wohl vieles irgendwie so machen. Gehen wir aber
ihren Begründungen nach, untersuchen wir die Haltung, aus
der ihre Forderungen abgeleitet sind, so stossen wir immer
wieder auf ausgesprochen pädagogische, d. h. aber anthropologische,

d. h. zumeist psychologische Ausgangspunkte. Ihre
Fragestellung ist im wesentlichen die von Kabisch. Sie lautet: Was im
Menschen ermutigt mich, ermöglicht mir, Religionsunterricht zu
erteilen? Wie muss ich vorgehen, um die im Menschen vorliegende

Anlage zur Religion zu wecken und so lebendige Frömmigkeit

zu erzeugen?
Wir dürfen uns auch kaum weigern, zuzugestehen, dass

auf diese Weise religiöses Leben erzeugt werden kann. Gegenüber

der überwundenen Lehrart, nach der, um die spöttischen

*) Neuerdings hat das Problem der religiösen Anlage der Schwede
Tor Andrae in seiner deutsch geschriebenen Abhandlung: „Die Frage der
religiösen Anlage, religionsgeschichtlich beleuchtet" neu erörtert.

**) Heinrich Mayer, Katechetik, Herder, „Theologische Grundrisse", 1928.



- 137 —

Worte Kabischs selbst zu verwenden, Unterricht „die
Bearbeitung eines Gedankenkreises durch einen bebrillten
Gedankenbearbeitungstechniker" war, bedeutet die psychologische
Begründung des Lehrens einen gewaltigen Fortschritt. Wird diese
Methode gehandhabt von einem genialen Erzieher, der, selbst
ergriffen, ergreifen kann, so ist gar nicht daran zu zweifeln,
dass da etwas geschieht, dass da etwas übergeht, dass von
diesem ansteckenden Unterricht nicht nur eine mäeutische, sondern
geradezu eine zeugerische Kraftwirkung ausgehen kann. Bleibende
Eindrücke werden auf ein ganzes Leben hinaus die Empfindung

wacherhalten, dass es eine Frömmigkeit gibt, die nicht
bloss in einer zweifelhaften Kenntnis lebensfremder Lehren
besteht, sondern in sinnvoller Durchdringung des ganzen Daseins.
Der „trockene Schulmeister", der den Katechismus eindrillt,
wie Rousseau einmal feststellt: das Urbild menschlicher Dummheit,

ist verschwunden. An seiner Stelle steht der lebendige
Erzähler, der freudige und befreiende Jugendführer, der erfahrene

und fromme Mitmensch, der einsichtige Individual-Päda-
goge, der mitfühlende und gegenwartsnahe Seelsorger. Hier gibt
es kein Zurück. Wer möchte die Läden schliessen, wenn die
Sonne hereinscheint. Wer riefe nach dem Drillstock, wenn es

mit der Liebe geht.
Ja, wir stehen nicht an, zu bekennen, dass es auf diese

Weise geschehen kann, um was es im Religionsunterricht geht,
dass unter solch lebendigem Religionsunterricht jene Begegnung
geschehen kann, da ein Mensch dem lebendigen Herrn begegnet,

in seinem Wort, im Wort der Kirche, von ihm
angesprochen wird, und nun seine Unzulänglichkeit erkennt und

das Wort der Hilfe ergreift.
Und dennoch, obschon wir so Grosses von dieser Methode

erwarten, wenigstens auch im Bereich möglichen Geschehens

sehen, können wir nicht sagen, dass so unsere Frage, so wie

wir sie in der Strenge der Verantwortung vor Gott und seiner

Kirche stellen müssen, beantwortet sei. Das, was Kabisch durch
seine psychologische Begründung beantwortet hat, ist zwar die

Frage nach der Lehrbarkeit, wie er sie stellte, wie wir sie

nach ihm und andern selbst formuliert haben: Ist Religion
lehrbar? So gefragt, hat er mit seinem Ja den Bonus, Vollmer,
Schiele und andern gegenüber völlig recht. „Religion", religiöse
Gefühle, die „Stimmung", das psychische Erlebnis von Religion,



— 138 —

ja selbst Wollungen und Gesinnungen sind lehrbar. Wer nur
in der richtigen Weise auf diesem feinen, empfindlichen Instrument

der menschlichen Psyche zu spielen vermag, wer diese
musikalische Übertragung bewältigt, kann religiös sehr tief auf
andere wirken, ja, auf noch unverdorbene und unverführte
Kinder wohl leichter als auf voreingenommene und gelangweilte

Erwachsene. Religion, wo sie lebt, hat etwas Überzeugendes,

etwas, was sich relativ leicht überpflanzen lässt von
Herz zu Herz.

Aber, wenn wir das alles auch keineswegs gering zu schätzen
geneigt sind, wenn wir auch durchaus den „Fortschritt" der
Methode anerkennen, so können wir doch nicht verkennen,
dass damit die Grundfrage des christlichen Religionsunterrichts
weder gestellt, noch beantwortet ist. Die Frage nach der
Möglichkeit des christlichen Religionsunterrichts lautet nicht
so, wie sie die Freunde der „Christlichen Welt" stellen: Ist
Religion überhaupt lehrbar? Und sie ist noch nicht beantwortet,
wenn es sich erweist, dass religiöse Gefühle von grösserer
oder geringerer Lebendigkeit erreichbar werden. Diese
Fragestellung und diese Antwort verkennt den unerbittlichen Ernst
und die Strenge des evangelischen Zeugnisses, der Lehre der
Kirche. Gewiss, die Unterweisung in blosser „Lehre", die blosse

Tradierung eines „Katechismus der reinen Lehre", die äusserliche
Einprägung eines noch so orthodoxen Traditionsgutes ist
ebensowenig christlicher Religionsunterricht wie diese psychologische
Lehrweise. Gewiss ist an der neuen Methode ein unveräusserliches
Moment echter Darbietung christlicher Lehre erfasst: christliche
Lehre ist nicht bloss Wahrheit in einem lehrsatzmässigen Sinne,
sondern Wirklichkeit, die es mit dem ganzen Menschen, also
auch mit den psychischen Anlagen des Menschen zu tun hat.

Dennoch gibt diese Methodik nur eine pars pro toto. Es ist
das Gefährliche an dieser Methode, dass sie sich im Gegensatz
zur Einseitigkeit des orthodoxen Intellektualismus nun mit der
Aufweckung* der psychischen, anthropologischen Vorgänge
begnügt. Das subjektive Moment wird gegen das objektive
ausgespielt, die Wahrhaftigkeit gegen die Wahrheit. Es ist ferner
äusserst bedenklich an dieser Ableitung der Vorgänge, dass das
entscheidende Ereignis durch die Verpsychologisierung als ein
Geschehen neben andern und verwandt mit andern erscheint.
Das religiöse Erleben ist eine Provinz menschlicher Ergriffenheit,



— 139 —

so gut wie ein künstlerisches oder ein naturhaftes Erlebnis sich
in einem Sonderbezirk der Seele abspielt. Aber nicht immer
begnügte sich das Christentum, in einem Sonderbezirk des
Menschen zu Hause zu sein, sagt ein moderner Schriftsteller
mit Recht*). Ja, es darf sich, wenn es sein will, was es ist,
nicht mit dieser provinzlerischen Stellung zufrieden geben. Es
geht im Christentum um mehr als um Religion und Religiosität,
es geht um die Verkündigung eines Evangeliums, das nicht
aus den psychischen Vorgängen allgemeiner religiöser Erlebnisse
zu erklären ist und das auch nicht sein Ziel erreicht, wenn es
solche erweckt. Es handelt sich hier um Ereignisse radikal
anderer Ordnung, die sich den geschilderten Vorgängen, mögen
sie noch so geistiger Natur sein, wie musikalischen oder
gemüthaften Erlebnissen, nicht einfach nebenordnen lassen.
Es geht um die Kunde von dem,

„was kein Auge gesehen
und kein Ohr gehört hat,
was in keines Menschen Herz aufgestiegen",

um das, „was der natürliche Mensch, der ipvxtxàç arttgomoc",
wie es so bezeichnend bei Paulus heisst, „nicht erkennen kann",
weil es „geistlich, Ttvsvnarixwç, beurteilt sein will. (I. Kor. 2, 9.14).
Es handelt sich um die Wahrheit, die dem natürlichen, dem

vernünftigen und seelischen Menschen nur als Torheit (,uM(>/'a)

erscheinen kann, für die er kein Organ hat, die ihm zuwider
sein muss, dumm oder unerträglich. Es geht um eine Botschaft,
die angreift, die eingreift, die zerstört und verwandelt. Man
kann die elementarsten Dinge des christlichen Glaubens nicht
behandeln, ohne von dem allem zu reden. Man kann das neue
Leben nicht erklären, ohne das Wunder der Auferstehung zu

verkünden, und dieses nicht bezeugen, ohne vom Tode des

natürlichen Lebens zu sprechen. Man kann nicht von Vergebung
reden, ohne den Abgrund der Sünde abzudecken, und nicht
vom Reiche Gottes, ohne die Herrschaft des Bösen in der Welt
gross zu sehen. Man kann diese Dinge natürlich alle auch
harmloser sagen, man kann sie bagatellisieren, und viel
Religionsunterricht besteht in nichts anderem als in solcher Miniaturmalerei,

aber dann sind es eben nicht mehr diese Dinge, dann
ist es nicht mehr das Evangelium, die Wahrheit Gottes, „den

*) Wolfram von den Steinen, Vom heiligen Geist des Mittelalters, 1926,
Seite 30.



— 140 —

Juden ein Skandal, den Griechen ein Unsinn", dann „ist das
Kreuz Christi eben entleert", das heisst aber, um seine Kraft
gebracht (I. Kor. 1, 23. 17), und der Lernende ist betrogen.

Wenn wir aber darüber einig sind, dass es sich in unserem
Religionsunterricht nur um das skandalöse Unternehmen der
Evangeliumsverkündigung selber handeln kann, wenn wir
überzeugt sind, dass auch die Lehre der Kirche dem natürlichen
Menschen trotz ihrer spätem Formulierung nicht weniger
angreifend und eingreifend vorkommt als das Evangelium der
Schrift, dann entsteht hier wirklich dem christlichen
Religionsunterricht ein Problem, und zwar entsteht es ihm an seinem
eigenen und eigentlichen Gegenstande, der „Botschaft" selbst.
Wir formulieren das Problem, das hier vorliegt, am reinlichsten
durch die schon berührte apostolische Feststellung:

xjjv%ixdç ôè d'rlJ-Qwnoç ov âi%sTai xà tov nvsv/.iatoç tov ìisov.

„Der natürliche Mensch nimmt nicht auf, was vom Geiste
Gottes (stammt)." (I. Kor. 2, 14.)

Das ist eine strikte Verurteilung der Betrachtungsweise
vom psychologischen Anknüpfungspunkt. ipi>xi*oç ov dtxtTca.
Deutlicher kann es nicht gesagt werden. Es gibt im Menschen

nichts, das dem Evangelium als solchem entgegenkäme. Es

gibt im Menschen keine „Anlage", die auf diese Botschaft hin
angelegt wäre. Es gibt im besten Falle ein ihr Entsprechendes
am Menschen, in der Situation des Menschen: seine Verlorenheit,
seine abgründige Hilflosigkeit, seine Sünde. Aber auch diese
ist ihm nicht so „gegeben", dass der Religionslehrer einfach
„davon ausgehen" könnte. Auch diese muss noch enthüllt,
gezeigt und offenbart werden. So tritt uns eben am Evangelium,
an der mit ihm zusammengehörigen Botschaft der Kirche, jene
fatale Verlegenheit entgegen, dass wir das Eigentliche der
Wahrheit nicht anknüpfen können, dass es schon nicht mehr
diese Wahrheit ist, wenn wir glauben, dass dies doch
selbstverständlich „gehe". Und wenn wir so wissen, um wie viel es

geht, so werden wir jetzt auch nicht mehr die Frage der
Lehrbarkeit zu einer Methodenfrage herabwürdigen. Methodenfragen

sind immer Fragen zweiter Ordnung*). Die Frage, die

uns hier gestellt ist, ist gar keine methodische mehr. Sie ist
überhaupt nicht mehr pädagogischer Natur, sondern — und

*) Theodor Heckel, Zur Methodik des evangelischen Religionsunterrichts,
Seite 16 ff.



- 141 -
dies ist, was es jetzt einzusehen gilt — theologischer Art. Es
geht auch im Religionsunterricht um die Frage: Wie ist es

möglich, dass der Mensch das Evangelium hört? Wie kann
der gefallene, der verlorene Mensch, der von seinem Schöpfer
geflohene, der ihm entlaufene Mensch Gottes Stimme vernehmen?
Es geht letzterdings auch hier um die unerhörten Fragen von
Urständ, Fall und Rechtfertigung. Natürlich nicht so, dass wir
nun etwa die theologischen Lehrsätze, in denen sich die
Besinnung der Kirche darüber niedergeschlagen hat, vordenKindern
ausbreiten sollten. Sondern hier, jetzt, wenn wir uns über unser
Tun im Unterricht besinnen, wir als Lehrer, so dürfen wir,
wenn wir dieses Tun in seinem vollen Ernst erfassen wollen,
uns nicht verheimlichen, dass es um eben dieses, um alle diese
fundamentalsten Fragen geht: Wie kann das Evangelium von
der Erlösung Gottes verkündigt werden, und wie kann ein
Mensch dies Evangelium erfassen?

Sind wir nicht angesichts der radikalen, vom Apostel durch
sein ov attuai gekennzeichneten Unfähigkeit des Menschen,
diese Weisheit anzunehmen, geneigt, an unserer Aufgabe zu
verzweifeln? Ja, ist vielleicht unsere bittere Erfahrung, dass

die kirchliche Verkündigung so schwer Eingang findet, nicht
bloss eine Folge eines feindlichen Zeitgeistes, sondern die

Offenbarung eines tiefern Widerstandes, der im Menschen selber
sitzt? Ist es vielleicht eine Tatsache, die nicht nur von unserer
Unzulänglichkeit oder von unsern katechetischen Mängeln im
Sinne mangelnder pädagogischer Befähigung spricht, wenn es

so selten zu dem Wunder kommt, dass ein Mensch vor Gott
in Erkenntnis seiner selbst stirbt und in Erkenntnis Gottes zu

neuem Leben ersteht? Ist vielleicht unser Unternehmen

sozusagen aussichtslos und unsere Besinnung, wenn wir sie im
Ernst durchführen, eine Aussicht auf eine letzte Verzweiflung?

Es könnte so scheinen, wenn wir nur betrachten, wer der
Mensch ist, dem wir dies alles zu sagen haben, und wer wir
sind, die es dem andern sagen möchten.

Ist vielleicht doch Religion nicht lehrbar, wenigstens, wenn
wir die Frage in aller Strenge, kirchlich, unter dem Gesichts-

Punkt der wirklichen Verkündigung stellen? Ich glaube: Ja.
Es gibt wohl wirklich keine Methode, weder eine psychologische
noch eine unpsychologische, die das garantierte, was hier
geschehen soll, dass ein Mensch vom Tode errettet wird, das Leben



— 142 —

sieht und ergreift, oder biblisch-kirchlich ausgedrückt, dass ein
Mensch Gottes Wort vernimmt und ihm glaubt. Das ist allemal
ein Wunder. Das ist eine Machttat Gottes, die über unser
Verstehen geht, ein Ergreifen von seiten des Menschen, das

etwas Ergreifendes hat, weil es keiner verstehen kann. Hier
kommt es je und je zu jener Begegnung, die den. der die
Begegnung trägt, im Unsichtbaren belässt, so dass man sie
nicht historisch feststellen, sondern nur wieder selbst erglauben
kann, als ein Geschehnis, das nicht im Beschreibbaren aufgeht.
Hier bleibt das Geheimnis.

So ist es uns unzweideutig deutlich geworden, dass, wo
das Ziel der Verkündigung und damit jeden Religionsunterrichts
erreicht wird, etwas geschieht, das sich unserem Machen, unserer
Pädagogik entzieht, etwas, was nicht in unseren Händen liegt.

Diese Sachlage wird auch daran deutlich, dass das
Entscheidende nicht so sehr zwischen Katechet und Katechumen
geschieht, sondern zwischen Gott und dem Menschen, zwischen
dem unsichtbaren Katecheten, von dem unser Irenäus-Wort
sprach: iva dei /xìv ó &tòg éiâdoxj] und dem Menschen, von dem

gilt, Iva ôià nàvtoç fxavOdvg rragà &sov. Ja, von diesem Geschehen

gilt jene Ausschliesslichkeit des göttlichen Handelns, die Irenäus
an einer andern Stelle seines grossen Werkes gegen die Häresien
(IV, 6, 4) namhaft macht, wenn er sagt, uns habe der Herr
belehrt, du O-eòv detrai ovôsic âvvarai, /ir} ovyì Utov âiâàÇavioç,
Toinémiv àvsv xitov /.li) yivoÓGxeo&ai xòv 4Itór, dass Gott niemand
erkennen könne, es sei denn, es belehre ihn Gott selbst, das
heisst aber, ohne Gottes (eigene Hilfe) könne Gott (überhaupt)
nicht erkannt werden*).

In diesem geheimnisvollen Akte ward endlich aber auch
erst möglich, was wir die Freiheit des Menschen nennen dürfen.
Erst durch die gnadenvolle Heimsuchung des lebendigen Gottes
in seinem Wort, im lebendigen Zeugnis der Kirche, wird dem
Menschen die Freiheit geschenkt, die wir Glauben heissen,
kommt es zu jener wirklichen Begegnung von Schöpfer und
Geschöpf, die bei Paulus xaivi) xriotg, Neuschöpfung des Menschen,
geheissen wird. Bei schöpferischen Akten ist aber der Dritte
ausgeschlossen. Gott wirkt allein.

*) Ich bin auf diese Irenäus-Stellen aufmerksam geworden durch die
Hinweise in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik I, 1, Seiten 203 und 254.



— 143 —

So kämen wir also zu dem fatalen Schlüsse, dass wir es
nicht können, dass das Entscheidende ohne uns geschieht, dass
Religion gerade im strengen Sinn des Wortes, wie die Kirche
es versteht, nicht lehrbar sei, dass wir auf unsere eigentliche
Aufgabe verzichten müssen?

Ja und Nein!
Ja, wenn es um die Frage geht, in wessen Hand die

schöpferischen, umwandelnden, heilenden und verklärenden
Kräfte sind. Da gibt es nur eine Antwort: Nicht in unserer,
sondern in Gottes Hand. Ja, wenn es um die Frage geht, wessen
Wort wirkt im Religionsunterricht, ob sein Wort oder unsere
Stimme. Ja, wenn es um die Frage geht, ob es eine Garantie
des Erfolges gebe, einen Erfolg, an dem wir ablesen können,
ob das Ziel des Religionsunterrichts erreicht sei, ob die Kinder
jetzt haben, was wir geben wollten.

Nein aber, wenn wir die Frage richtig stellen, im Sinn
der vollen Klarheit über unsere Stellung, unsern Auftrag. Nein,
wenn wir wissen, wer Gott ist und wer wir sind und was
unsere Aufgabe an diesen Kindern ist, die er uns anvertraute.
Wenn wir wissen, dass es nicht um uns geht, sondern nur um
die beiden andern, um Gott und diese Kinder.

Ja, das Evangelium, das Wort Gottes, das Ereignis des

Glaubens, ist nicht lehrbar. Denn dies zu lehren, sein Wort wirksam

zu sagen, für seine Botschaft auch das Ohr zu schaffen,
ist nicht unsere, sondern Gottes Sache, oder, wie das Paradox
des Glaubens vom Menschen aus gesehen zum Ausdruck kommt:
„Ich glaube, dass ich nicht aus eigener Vernunft noch Kraft
an Jesum Christum, meinen Herrn, glauben oder zu ihm kommen
kann, sondern der heilige Geist hat mich durchs Evangelium
berufen", wie Luther im kleinen Katechismus mit unüberbietbarer
Klarheit die Frage der Aneignung löst.

Ist also unsere Arbeit vergeblich? Ist Unterricht nichts
nütze? Nein, und nochmals nein! Eben, weil dem so ist, ist
der Dienst des Religionslehrers unerhört ernst und notwendig.
Was ist aber der Religionslehrer, wenn er doch das Entscheidende
nicht selbst machen kann? Ich glaube, darauf gibt es eine

eindeutige Antwort:
Er ist Zeuge. Zeuge der göttlichen Botschaft. Zeuge der

kirchlichen Lehre. Er vertritt die Wahrheit nicht so, dass er
sie erzeugte, in den Kindern schöpferisch einzeugte, sondern



— 144 —

er steht selbst unter der Wahrheit, er hat seine Kraft selbst

nur darin, dass er ihr glaubt, dass er von ihr ergriffen,
verwandelt, erneuert ist. Er kann die Wahrheit wirklich und

lebendig nur soweit weitergeben, als er Gottes Wort aufgenommen
hat, als er nicht bloss natürlicher, sondern glaubender Mensch

geworden ist. Er kann nur zeugen, soweit er gehorcht.
Es gibt darum allerdings keine objektiv vorhandenen Lehren,

die es einfach von einer Hand in die andere, von einem Mund
in den andern zu schieben gälte. Es kann sich niemals darum
handeln, den Betrieb der mittelalterlichen oder altprotestantischen
Orthodoxie zu erneuern, der glaubt, mit der kopfmässig-kopflosen
Übermittlung eines Textes schon alles getan zu haben. Aber
es kann sich allerdings auch nicht um die blosse Erweckung*
von „Religion", um eine psychologisch begründete Erregung
von psychischen Zuständlichkeiten handeln. Die Lebendigkeit,
um die es hier geht, hat mächtigen und zugleich unauffälligeren
Tiefgang. Es ist die Lebendigkeit des Glaubensgehorsams. Darum
geht es allerdings nicht bloss um „Religiosität", sondern wirklich
um die Lehre, um die bestimmte und nicht zu verwässernde
Wahrheit der Kirche, aber es geht um diese nicht bloss als um
eine Ansammlung von harten und herbariumsmässig aufbewahrten
Reliquien, sondern um die Wahrheit als gegenwärtige, als im
Zeugen vergegenwärtigte, als im Lehrer neu, heute, redende,
ansprechende. Darum ist der Zeuge beides in einem, derobjektive
Traditor, der nicht aus dem Eigenen schöpft, und der subjektive
Zeuge, der nur bezeugen kann und will, was ihn getroffen
hat. Aber eben, weil er so von dem ausgeht, was ihn getroffen,
wirklich ins Herz getroffen haben muss, weil er bezeugt, was
an ihm geschehen, sich mit ihm ereignet hat, eben darum
verlegt er die Kraft seines Lehrens nicht in seine eigene Machenschaft,

in sein Können, seine psychische Lebendigkeit, sein

Lehrtalent, seine Methode, sondern in die ihm geschenkte Kraft
der Wahrheit, die er vertritt, selber. Dass diese Wahrheit in ihm
lebendiges Wort werde, ist sein Anliegen. Dass der heilige Geist
nicht betrübt werde, ist seine geheime Angst und Sorge. Es liegt
über dem Lehren des lebendigen Zeugen die gleiche Paradoxie,
wie sie über der christlichen Fürbitte liegt. Zwar tut der Beter
etwas, und er will etwas, aber das, worum er betet, kann er
selber nicht tun, sondern nur der, den er anruft. Ein anderer
tut das Entscheidende, so hier, so dort.



— 145 —

Wir begründen demnach, um die Möglichkeit christlichen
Unterrichts und die Lehrbarkeit christlicher Wahrheit
aufzuzeigen, nicht anthropologisch, nicht pädagogisch, sondern
theologisch: Religion ist lehrbar, weil Jesus verheisst, dass „der
Vater vom Himmel den heiligen Geist gibt denen, die ihn darum
bitten." (Luk. 11, 13.)

Es besteht deshalb eine direkte Verbindung zwischen den
beiden Angelpunkten unseres Verständnisses wahren
Religionsunterrichts, zwischen der Tatsache, dass Gott das Entscheidende
tut, und der Tatsache, dass der Lehrer doch in den ganzen
Ernst der Verantwortung gestellt ist. Der Zeuge bringt nicht
sich, sondern das Bezeugte zur Auswirkung und der Zeuge ist
doch unentbehrlich, weil doch zugleich alles von der Reinheit
seines Zeugnisses abhängt. Derjenige, der also aus unsern
Leitgedanken erschliessen wollte, dass es auf den Lehrer und die
Weise des Unterrichtens gar nicht so sehr ankomme, weil ja
doch Gott alles tut, der würde gerade das in unserer Betrachtung

Zentrale missdeuten. Es kann sich keineswegs darum
handeln, dass etwa die Arbeit des Katecheten, dass Vorbereitung,
Lebendigkeit, Methodenfragen, das* eigentliche Lernen gleichgültig

würden. Dies alles wird nur geheiligt, vertieft durch

unsere Feststellungen. Dies alles gehört ja auch zum Gehorsam im

Dienst, zur Ehrfurcht vor dem Gegenstande, zur Willfährigkeit
gegen den Auftraggeber. Einem bequemen und unpräparierten
Katecheten könnte der heilige Geist nur ins Ohr sagen, was
Claus Harms zu hören bekam, als er einst auf den Rat falscher

Ratgeber hin ohne Vorbereitung, nur „auf Inspiration hin" seine

Sonntagspredigt hielt: Claus, du bist faul gewesen! So ist auch

die Langweiligkeit mancher Katecheten durchaus keine
Sachlichkeit. Wer hier bei der Sache ist, wirklich dabei ist, bei

dieser Sache, der wird nicht ein öder Schulmeister bleiben

können. Aber diese Fragen entscheiden unsere Frage nicht.

Wir haben uns die zentrale, wenn Sie wollen, theoretische Frage

gestellt: Ist Religion überhaupt lehrbar? Wir haben sie in dem

unerbittlich bestimmten Sinn gestellt: ist auch die evangelische
Wahrheit lehrbar? Wir sind zu einem doppelten Resultat
gekommen: „Religion", im Sinne eines psychologischen Phänomens

neben andern, ist lehrbar. Aber das hilft uns nichts.

Evangelium dagegen ist in diesem Sinn nicht lehrbar, weil seine

Lehrbarkeit einen schöpferischen Akt Gottes voraussetzt. Den-

lnternat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1936. 10



— 146 —

noch hat aber der Auftrag des Katecheten eine unveräusserliche
Notwendigkeit: er ist Werkzeug, Zeuge des göttlichen Tuns.

Die Intention, die uns bei unserer Untersuchung leitete, ist
die, aufzuzeigen, dass es im kirchlichen Religionsunterricht um
die lebendige Lehre, um die gelebte Wahrheit des Evangeliums
geht. Wir sagen der Auffassung, nach der es im Religionsunterricht

bloss um die Erweckung religiöser Lebendigkeit geht,
unversöhnlichen Kampf an. Wir halten sie für eine
Knochenerweichung, die zur Auflösung führt. Wir führen aber auch
Krieg mit der gedankenlosen Unterrichterei, die Lehre mit Zeugnis

und Auswendiggclerntes mit Glauben und eine
Begriffstradition mit christlichem Leben verwechselt. Diese Karikatur
christlicher Unterweisung ist der Tod der Kirche. Die
Leichenprodukte solch unlebendigen Unterrichts sind für den Körper
der Kirche heute noch verhängnisvoller als in frühern Zeiten.

Es ging uns gerade darum, zu zeigen, dass nur ein
ernstgemeinter und lebendiger LehrUnterricht die Verheissung hat.
Verheissung ist aber nicht eine Kategorie der Pädagogik,
sondern biblischer Lehre.

Wir verkeimen dabei' allerdings nicht, dass wir bei aller
Grösse dessen, was hier geschieht, das Pathos unseres Berufs
nicht übersteigern dürfen. Karl Barth hat in der Neuausgabe
seiner Dogmatik seine eigenen Schüler, soweit sie sich mit
praktischer Theologie beschäftigten, in die Schranken gewiesen,
wenn er feststellte: „Der kirchliche Jugend Unterricht kann als
solcher nicht Verkündigung sein wollen... Hier heisst Rede

von Gott, das Verständnis der Verkündigung vorbereitend,
sozusagen technisch unterbauend, sehr schlicht Unterweisung,
Belehrung über das, was die Kirche bis jetzt, bis zum Erscheinen

dieser neuen Generation der zu ihr Berufenen, als den

rechten Glauben erkannt und bekannt hat, Bekanntmachung
mit den wichtigsten Elementen der Überlieferung
Jugendunterricht als solcher hat zu belehren, nicht zu bekehren, nicht
,in die Entscheidung zu stellen' und insofern nicht zu
verkündigen"*). Wir lassen uns diese Bescheidung gesagt sein. Wir
werden nicht zurück wollen zu jener pietistischen „Übertreibung

der Schafe" (I. Mose 33, 13), die die Bekehrung zum
katechetischen Ziel erhebt, und doch werden wir nicht von unserm
Satz zurücktreten können, dass es auch im Religionsunterricht

*) Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik, erster Halbband, 1932, Seite 51.



— 147 —

um dieses Evangelium geht, und dass dieses Evangelium nicht
anders gelehrt werden kann als durch Zeugnis. Es handelt sich
also doch auch im Religionsunterricht um eine „Verkündigung",
nur eben um eine „sehr schlichte".

Von dem grossen württembergischen Theologen Johann
Albrecht Bengel wird erzählt, dass man von ihm den Eindruck
empfangen habe, dass ihm das Wort „Ewigkeit" an die Stirn
geschrieben sei. Wir können auch dies nicht nachmachen. Aber
irgendwie muss etwas von dieser Gegenwärtigkeit des
Göttlichen auch in unserm Unterricht durchzittern. Es muss etwas
von hinten her, von oben her durchdringen, damit die Kinder
es spüren: Es geht um das Ganze, nicht bloss um „etwas", es

geht nicht um das Zufällige, es geht um die „Ewigkeit".
Dann ist wirklich, nach einem Worte des gleichen Mannes,

„die niedrigste Information die edelste".

Bern Ernst Gaugler


	Ist Religion lehrbar?

