
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 25 (1935)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 98 —

Kirchliche Chronik.
Die Interkommunion mit der Kirche von England.

Es sind weitere Zustimmungen zur abgeschlossenen Interkommunion

von anglikanischen Kirchen beim Präsidenten der altkatholischen

Bischofskonferenz eingetroffen. Sie haben folgenden Wortlaut:
The following Resolution was passed unanimously by the

Archbishops, Bishops, Priests and Lay Delegates constituting the
General Synod of the Church of England in Canada at its thirteenth
Session held in the City of Montreal in the Province of Quebec
Canada September I2lh to 2iBt inclusive:

„That the General Synod of the Church of England in Canada

approves of the following statements agreed upon between the
representatives of the Old Catholic Churches and the Churches of
the Anglican Communion at a Conference held at Bonn on July 2nd 1931.

a) Each Communion recognizes the Catholicity and independence

of the other and maintains its own.
b) Each Communion agrees to admit members of the other

Communion to participate in the Sacraments.

c) Intercommunion does not require from either Communion the

acceptance of all doctrinal opinion, sacramental devotion or liturgical
practice characteristic of the other, but implies that each believes
the other to hold all the essentials of the Christian faith.

And that this General Synod of the Church of England in
Canada agrees to the establishment of Intercommunion between the
Church of England in Canada and the Old Catholic Churches on
there terms."

Toronto, Ontario, Canada, November 7lh 1934.

F. PI. Hartly, Canon,
Pion. Clerical Secretary of the General Synod

of the Church of England in Canada.

Protestant Episcopal Church in the United States of America.
281 Fourth Avenue, New York, N. Y.

Office of the Presiding Bishop.
December 5, 1934.

Most Reverend and dear Brother:

It gives me pleasure to inform you that at the session of the
General Convention of the Protestant Episcopal Church in the United
States of America the proposed terms of intercommunion between



— 99 —

the Anglican and Old Catholic Churches were presented to the two
Houses of General Convention and by concurrent action were accepted

and ratified on behalf of this Church. In the Resolution adopted
the Convention agreed to the establishment of intercommunion
between the Protestant Episcopal Church and the Old Catholics of the
Utrecht Convention on the terms set forth by the Joint Commission
of Anglicans and Old Catholics.

Faithfully yours,
James De Wolf Perry.

Presiding Bishop.
The Most Reverend Francis Kenninck,
Archbishop of Utrecht, Utrecht, Holland.

Bisschops' Hof,
Claremont, 2de Maart, 1935.

Zyn Hoogheid, Den Aartsbisschop van Utrecht.

Uw Hoogheid,

Ik heb de eer U in kennis te stellen dat de Synode van
Bisschoppen van de Kerk van de Provincie van Zuid Africa, anders-
zins genaamd de Engeische Kerk hier ten lande, hunne kompli-
menten aan U overbrengen en wensen U te verzekeren dat zij
eenpariglyk samenstemmen met de voorwaarden van onderlinge
gemeenschap door de Vereeinigde Commissie aangesteld door de
Kerk van Engeland en de Oude Catholieke Kerk geregeld, en dat
sy die aannemen.

Ik ben,
Uw Hoogheid,

Broederlyk De Uwe,

w. g. Francis R. Phelps.
Aartsbisschop van Kaapstad.
(Archbishop of Cape Town.)

Unionsverhandlungen in der Kirche von England.

Über die Verhandlungen der vom Erzbischof von Canterbury
ernannten Kommission mit einer Kommission der lutherischen
Kirche von Finnland ist der Bericht publiziert. Die beiden Komruis-



— 100 —

sionen, die sich am 19. Juli 1934 zu Helsingfors trafen, besprachen
die theologische Position der beiden Kirchen hinsichtlich des christlichen

Glaubens und der Sakramente mit dem Ergebnis, dass sich
im wesentlichen Übereinstimmung ergeben hat. Besondere Schwierigkeiten

bot die Diskussion über das Amt. Im Jahre 1884 starben alle
Bischöfe der Kirche von Finnland, die apostolische Sukzession wurde
unterbrochen, und die Regierung liess aus politischen Gründen die
Konsekration der neu gewählten Bischöfe durch einen Ausländer nicht
zu. Die Konferenz beschloss, die so entstandene Irregularität bei
gegebener Gelegenheit aus der Welt zu schaffen. Tatsächlich hat an der
Konsekration des jetzigen Bischofs Lethonen von Tampere der
Erzbischof von Upsala teilgenommen. Eine weitere Schwierigkeit
liegt in dem Umstand, dass die Kirche von Finnland bei einer
Sedisvakanz die Priesterweihen dem Dekan der Diözese überlässt. Im
übrigen herrschte Übereinstimmung in der Anerkennung des Wertes
der apostolischen Sukzession als äusseres Zeichen der Kontinuität
und der Einheit der Kirche. Die finnländischen Delegierten erklärten
sich zur Unterdrückung der Ordination durch Presbyter bereit,
konnten für ihre Kirche aber keinen bindenden Entscheid geben.
Schliesslich einigte man sich auf ein Abkommen, das beiden Kirchen
zur Annahme empfohlen wurde. In der Einleitung wird die Ansicht
vertreten, dass beide Kirchen an den fundamentalen Lehren des

christlichen Glaubens festhalten. Deshalb wird empfohlen: 1. Der
Erzbischof von Turku möge den Erzbischof von Canterbury einladen,
einen Bischof zu bestimmen, der an der Konsekration eines Bischofs
der Kirche von Finnland teilnehmen soll, und ebenso soll der
Erzbischof von Canterbury den Erzbischof von Turku einladen, einen
Bischof zu bestimmen, der sich an einer Konsekration in der Kirche
von England beteiligen soll. 2. Die anglikanische Vertretung empfiehlt
die Zulassung von Kommunikanten der Kirche von Finnland zur
Kommunion in der Kirche von England und nimmt Kenntnis davon,
dass die Kirche von Finnland seit längerer Zeit Kommunikanten
nicht lutherischer Konfession zur Kommunion zulässt. 3. Zur
Lambethkonferenz oder zu andern Bischofskonferenzen sollen Bischöfe
der Kirche von Finnland und zu ähnlichen Konferenzen der Kirche
von Finnland sollen anglikanische Bischöfe eingeladen werden.

Der Bericht wurde im Januar den beiden Convocations der
Kirche von England vorgelegt. In der Diskussion wurde ausdrücklich

hervorgehoben, dass es sich bei dem Übereinkommen um keine
Interkommunion handle, wie eine solche mit der altkatholischen
Kirche abgeschlossen worden sei. Die Convocations von Canterbury
und York beschlossen, den Bericht einer Kommission zur weitern
Behandlung zu überweisen.



— 101 —

In Ausführung eines Beschlusses der Lambethkonferenz 1930
sind Unterhandlungen der Kirche von England mit der
presbyterianischen Kirche von Schottland begonnen worden. Ein Interim
Report der dafür bestellten Kommission wurde letztes Jahr den

beiden Kirchen zugestellt. Die Generalsynode der schottischen Kirche
hatte daraufhin entschieden eine Verständigung über das Amt und
die Sakramente zwischen den beiden Kirchen sei nur auf Grund
einer Anerkennung der Gleichstellung der Kommunikanten und der
Amtsträger möglich.

Im Anschluss an die Vorverhandlungen stellte die vereinigte
Kommission vier Leitsätze für die weitere Aussprache fest. 1. Sollte
festgesetzt werden, wie weit Übereinstimmung zwischen den beiden
Kirchen herrscht. 2. Es sollte untersucht werden, welche Zusammenarbeit

auf Grund dieser Übereinstimmung möglich und angemessen
sei. 3. Sollten die Differenzen vom Gesichtspunkt gegenseitiger
Verständigung aus geprüft werden und 4. sollte der Weg zu einer innern
Gemeinschaft erforscht werden.

Die Kommission hat zunächst die beiden ersten Punkte
behandelt und darüber Beschlüsse gefasst. Übereinstimmung wurde
festgestellt: in der Beurteilung des A. T. und des N. T.; in der
Anerkennung des apostolischen und nizäischen Glaubensbekenntnisses,

in der Bewertung späterer Formulierungen als historischer
Kundgebungen christlichen Glaubens (39 Artikel und Westminster
Konfession); in der Anerkennung der Resolution über das
Evangelium der Lausanner Weltkonferenz des Jahres 1927; in der
Anerkennung der Sakramente der Taufe und des Abendmahls als von
Christus eingesetzt; in der Anerkennung des Amtes als einer Gabe
des Herrn an die gesamte Kirche; im Glauben, dass Christus zum
Amt beruft, wen er will, und dass die Zulassung unter Gebet und
Handautlegung durch dazu Bevollmächtigte geschieht; im Glauben,
dass die Kirche auf dem ewigen Willen Gottes beruht, der die
Menschen in einer in Christus gewurzelten und durch die Kraft des

heiligen Geistes zusammengehaltenen Gemeinschaft sammelt; in der
Überzeugung, dass die innere Einheit der an Christus als das eine

Haupt der Kirche Gläubigen im gemeinsamen kirchlichen Leben
und Gemeinschaft sichtbar werden soll; in der Überzeugung, dass
die Kirche ihre Kontinuität von Geschlecht zu Geschlecht und in
der Welt als eine Gemeinschaft bekundet, deren Haupt Christus ist,
dass sie mit der Einheit ihres wesentlichen Glaubens verschiedene
Formen der Frömmigkeit, des Gottesdienstes und der Denkweise
umfasst; in der Anerkennung des uneingeschränkten Rechts des
Herrn Jesus Christus, das menschliche Leben zu beherrschen, und
in der Absicht, seinem Geist nicht nur die kirchliche Ordnung, sondern



— 102 —

das gesamte geordnete Leben, das häusliche, öffentliche, nationale
und internationale zu unterwerfen.

Als praktische Postulate werden aufgestellt: Predigeraustausch
auf Grund einer von den Autoritäten bestimmten Ordnung; Zulassung
zum Abendmahlstisch, falls die Gelegenheit zur Kommunion in der
zuständigen Kirche fehlt, was in der schottischen Kirche und zum
Teil auch in England schon praktiziert wird; periodischer
gegenseitiger Besuch bei Synoden zur Sympathiebezeugung und zur
Information ; gemeinsame Aussprache unter Mitwirkung anderer Kirchen
über öffentliche, nationale und internationale Fragen ; Bestellung
einer Kommission zur Vorberatung praktischer Aufgaben, die die
lokalen Beziehungen der Kirchen in der Heimat und in der Fremde
angehen ; Pflege des Geistes gegenseitiger Verständigung unter dem
Klerus, den Priesteramtskandidaten und der Laienwelt, um besser
miteinander kekannt zu werden, gegenseitig die Geschichte und
Eigenart zu studieren und um in der Öffentlichkeit miteinander zu
arbeiten.

Die beiden Convocations haben beschlossen, den Bericht und
dessen Anträge entgegenzunehmen, einen Entscheid aber zu
verschieben, bis die Ansicht der Kirche von Schottland klar geworden
sei. Von der anglikanischen Kirche in Schottland sind der Bericht
und die Anträge mit grossem Missfallen aufgenommen worden. Die
einzelnen Diözesansynoden der Kirche haben erklärt, dass die
Anträge durch die regionale Kirche, die es angeht, beraten und
angenommen werden mussten. Sie bestreiten, dass je eine Interkommunion

von den Bischöfen gebilligt worden sei. Komme sie vor,
geschehe es ohne Autorisation, rein individuell.

Den beiden Convocations lag endlich noch eine „Skizze einer
unierten Kirche" vor. Sie ist von einer Kommission entworfen, die
aus Angehörigen der Kirche von England und der englischen
Freikirchen in Ausführung einer Resolution der Lambethkonferenz 1930
bestellt worden war. Die Skizze, auf die wir noch zurückkommen,
wurde von den Convocations der sympathischen Aufmerksamkeit
und dem sorgfältigen Studium der Kirche empfohlen.

In Irland fanden seit 1931 ebenfalls Besprechungen über die
Vereinigung der presbyterianischen und anglikanischen Kirche statt.
Ausgangspunkt war die gegenseitige Anerkennung des Amtes und
der Sakramente. Die anglikanische Synode beschloss, den Gang
der Verhandlungen mit der Kirche von Schottland abzuwarten,
bevor weitere Schritte unternommen werden sollen.

Der Erzbischof von Canterbury hat anfangs Juli in der Diö-
zesankonferenz von Canterbury eine bemerkenswerte Rede über die



- 103 —

Grundlagen der Einigung der Kirchen gehalten. Er ging von dem
Aufruf der Lambethkonferenz des Jahres 1920 aus und entwickelte
folgende Gedanken.

Dieser Aufruf dürfe, so entgegenkommend er sei, nicht zum
Anlass genommen werden, die wirklich vorhandenen
Glaubensverschiedenheiten einfach zu ingnorieren oder herabzusetzen, um durch
die Methode, möglichst alle Differenzen künstlich zu verkleinern,
eine Einigung herbeizuführen. Die Kirche von England bringe zu
den Unionsbestrebungen der Kirchen ein ganz bestimmtes, besonderes

Erbe mit, das durch nichts verfälscht oder abgeschwächt
werden dürfe. Diesen besondern Charakter hat eine Kommission
der Lambethkonferenz von 1930 scharf hervorgehoben. Er ist
bedingt durch den Umstand, dass die anglikanische Kirche in der
Lage sei, den überlieferungsgemässen Glauben und die überliefe-
rungsgemässe Verfassung einer christlichen Kirche zu verbinden
mit der Unmittelbarkeit des Verkehrs des Christen mit Gott, wie
ihn die reformierten Kirchen fordern, und mit der Freiheit
vernünftiger Forschung. Es ist ein hohes und schwieriges Ideal, das
der anglikanischen Kirche ihren eigenartigen Charakter gibt, was
sie aber nun eben als Besonderes im Christentum zu vertreten hat.
Dieses besondere Erbe der Kirche von England muss von ihr nach
allen Seiten hochgehalten und bewahrt werden und darf nicht um
einer falschen Einigung willen missachtet werden.

Das Zentrum des nizäischen Glaubensbekenntnisses ist das
Bekenntnis zur Gottheit Christi. Der Erzbischof von Canterbury
begrüsst daher den Beschluss der Bischöfe der Provinz von York,
dass Prediger der Freikirchen, die nicht auf diesem Boden des
Bekenntnisses zur Gottheit Christi stehen, nicht zu Predigten in
anglikanischen Kirchen zugelassen werden sollen.

In ähnlicher Weise ist am Episkopat und an der bischöflichen
Ordination der Geistlichen festzuhalten. Auch hier sprechen Zeichen
dafür, dass die Gefahr der Missachtung nahe ist. Geschichtlich
betrachtet, hat das Episkopat für die Kirche eine analoge Bedeutung
wie die Bibel und die Glaubensbekenntnisse. Alle sind durch
allmähliches Wachstum zu feststehenden, allgemein angenommenen
Autoritäten in der Kirche geworden. Wenn er deshalb die Forderung
aufstelle, dass das Bischofs- und Priesteramt auch in einer vereinigten
Kirche, in der die Kirche von England einen Teil bilde, beibehalten
werden müsse, so geschieht das nicht, weil wir speziell auf diese
Form der Kirchenregierung ein besonderes Gewicht legen, sondern
aus dem Glauben, dass in dieser bischöflichen Verfassung eine

göttliche Ordnung sich geltend mache, der wir treu zu bleiben haben.



— 104 —

Die Kirche von England wird als eine Brückenkirche bezeichnet,

die dank ihrer Verwandtschaft mit den übrigen katholischen
Kirchen und mit den reformierten Kirchen als Mittlerin zwischen
diesen Gruppen wirken könne. Wenn aber die verschiedenen
Richtungen in der Kirche von England sich zu stark nach dieseit andern
Gruppen richten, so ist die Gefahr eines Risses in der Kirche von
England gross. Eine Brücke, die in der Mitte zerrissen ist, kann
aber ihren Dienst nicht erfüllen, wenn sie auch auf beiden Ufern
aufliegt. Sie muss in sich verbunden sein. Zum Schluss mahnte der
Erzbischof seine Hörer und weitere Kreise, mit Geduld und Hoffnnung
das Ziel der Einigung immer im Auge zu behalten — wer könnte
das Bild der Einheit der Kirche je aus den Augen verlieren? —,
und warnte, nicht durch stürmisches Drängen und gewaltsames
Zurechtbiegen mehr Schaden als Nutzen zu stiften.

Unionsverhandlungen in den Vereinigten Staaten.

Es wird uns berichtet, „dass eine beträchtliche Anzahl von Unierten

in Amerika ihre Verbindung mit Rom lösen und in die bischöfliche
Kirche eintreten will. Sie wünschen allerdings, die Privilegien
beizubehalten, die auch Rom ihnen gewährte, so vor allem die Beibehaltung

ihrer alten, altvertrauten Riten. Die Generalkonvention hat im
vergangenen Oktober darüber folgenden Kanon beschlossen:

i. Wenn eine Gemeinde von Christen, die den Glauben bekennt,
wie er in den katholischen Glaubensbekenntnissen enthalten ist, und
die heiligen Schriften als alles zum Heile Notwendige enthaltend
anerkennt, aber einen andern Ritus benutzt, als er in unserer Kirche
festgesetzt ist, Anschluss an unsere Kirche sucht und ihren eigenen
Ritus beizubehalten wünscht, so soll sie durch den Diözesanbischof,
in dessen Diözese sie besteht, ein Gesuch an den präsidierenden
Bischof zwecks Stellungnahme richten.

2. Bezieht sich auf Geistliche ohne bischöfliche Weihe.
3. Wenn der Geistliche einer solchen Gemeinde von einem

Bischof geweiht worden ist, der mit unserer Kirche nicht in
Gemeinschaft steht, dessen Weihe aber vom präsidierenden Bischof
gebilligt (approved) wird, so soll er zur Ausübung seiner Weihen
unter den Voraussetzungen von Kanon 12 zugelassen werden.

4. Bezieht sich auf die Betretung solcher Gemeinden auf den
Diözesankonventionen.

5. Bezieht sich auf die Aufsicht über solche Gemeinden."
In Ohio wurde am 27. Juni letzten Jahres eine Union zwischen

der reformierten Kirche und der evangelischen Synode grundsätzlich

beschlossen. An der Spitze der „Evangelischen und reformierten

Kirche", so lautet der Name, steht die Generalsynode. Ihre



— 105 —

erste Aufgabe ist, das Werk der Union auszubauen und eine
Verfassung auszuarbeiten.

Das Korrespondenzblatt des „Nationalen Lutherischen Rates"
berichtet von dem Plan eines föderativen Zusammenschlusses der
bedeutendsten lutherischen Kirchen in Amerika. Der Plan ist entworfen
von Ausschüssen, die eine Reihe von lutherischen Kirchen offiziell
vertreten. Darunter befinden sich: die Norwegische lutherische
Kirche, die Jowa-Synode, die Augustana-Synode, die Vereinigte
Synode von Ohio und andere. Der Plan ist hervorgewachsen aus
einer Konferenz, die 1925 in Minneapolis stattfand. Die beteiligten
Kirchen beschlossen zunächst unter anderem eine „Kanzel- und
Altargemeinschaft". Die Vereinigte Dänische Lutherische Kirche
und Vertreter der Augustana-Synode schlössen sich später an. Die
Lutherische Freikirche erwägt jetzt den Anschluss. Der Vereinigte
Ausschuss hat vorgeschlagen, dass die geplante „Amerikanisch-
Lutherische Konferenz" alle drei Jahre zusammentreten solle. Der
Zweck des Zusammenschlusses ist insbesondere die Zusammenarbeit
auf praktischen Gebieten.

Nach weiteren Angaben soll die geplante Konferenz eine

Vertretung von 7000 Gemeinden mit einer Mitgliederzahl von 1,350,000
darstellen.

Die Tagung des Fortsetzungsausschusses der Weltkonferenz für
Glauben und Verfassung in Hertenstein, 3.—6. September 1934.

Nach dreijähriger Unterbrechung trat der Ausschuss unter
Leitung ihres Präsidenten, des Erzbischofs von York, zur Beratung
zusammen. Im Mittelpunkt stand die Vorbereitung der Weltkonferenz,
die im Jahre 1937 einberufen werden soll. Zunächst legte der Sekretär
Canon Hodgson einen Bericht über die künftige Arbeit vor. Einige
Eingaben waren zur Behandlung eingelangt, eine von Prof. O. Piper,
die Konferenz zu verschieben und ein neues Programm für sie zu
entwerfen. „Lausanne muss die neue Haltung des Christentums
gegenüber der Welt, der Natur und der Gesellschaft ausarbeiten."
Solange in dieser Richtung kein nennenswerter Fortschritt gemacht
sei, seien wir nicht so weit, eine zweite Weltkonferenz einzuberufen.
Ein Brief der „Gesellschaft der Freunde" (Grossbritannien) betont,
dass die Kirche in „einem Zeitalter neuen und rücksichtslosen
Heidentums das klare Wort spreche", um die „Menschen davon zu

überzeugen, dass Gott höher steht als alle menschlichen Systeme".
Gegen solche Vorschläge nahm der Sekretär Stellung, da sie ausser
der Kompetenz der Konferenz liegen. Ihre Aufgabe sei, sich in den

Dienst der Kirchen zu stellen. „Unsere erste Aufgabe besteht darin,
ihren Vertretern es zu ermöglichen, sich im Geiste wechselseitiger



— 106 —

Sympathie und in dem Verlangen nach gegenseitigem Verstehen
zu begegnen. Daraus erwächst unsere zweite Aufgabe, nämlich die
Hindernisse, die sich der Wiedervereinigung entgegenstellen und die
bei solchen Zusammenkünften deutlich ans Licht treten, in der

Hoffnung zu studieren, dass wir in die Lage kommen werden, den
Kirchen darüber Vorschläge zu machen, wie man diese Hindernisse
überwindet. In dieser zweiten Aufgabe können wir nicht weiter
gehen, als den Kirchen Vorchläge zu unterbreiten, denen sie selbst
dann zustimmen müssen. Wir können nicht an Stelle der Kirchen
reden, sei es miteinander oder mit der Welt im ganzen." Eine
Denkschrift des amerikanischen Ausschusses wünscht, dass die
Konferenz ihre Aufmerksamkeit mehr dem praktischen Ziel zuwende,
das in den Versuchen der Wiedervereinigung steckt, als im
theologischen. Der Sekretär gibt zu, dass sich die Konferenz in den
letzten Jahren auf die mehr direkten theologischen Fragen konzentriert

habe, die in früheren Berichten aufgetaucht seien. Die
vorgeschlagene Erweiterung des Programms scheint keine Abweichung
von den eigentlichen Zielen der Bewegung zu sein, solange ihr
Werk nur ein Werk einer Konferenz zwischen Vertretern der Kirchen
ist und der Ertrag in Berichten niedergelegt wird, die an die Kirchen
zur Beschlussfassung gesandt werden.

Um das Programm nicht zu überlasten, vertritt der Sekretär
die Meinung, nach einem vorliegenden Vorschlag das Thema „Kirche
und Welt" der Stockholmer Bewegung zu überweisen.

Der Sekretär regte hierauf eine Revision im vierten Hauptthema

des 1930 angenommenen Programms für 1937 an (VS'-
I. K. Z. 1932, S. 115). Es heisst „Die Gemeinschaft der Kirche in
Leben und Kultus". Das Thema gehöre teils zur Theologie und
teils zur Untersuchung praktischer Fragen. Der Vorschlag ging
dahin, das ganze Programm in zwei Hauptteile zu zerlegen.

A. Untersuchung theologischer Probleme:

1. Die Kirche und das Wort.
2. Die Lehre von der Gnade.

3. Das geistliche Amt und die Sakramente.

B. Untersuchung praktischer Probleme des kirchlichen Lebens.

Die Aussprache über diese Vorschläge und weitere von
Konferenzmitgliedern begründete war sehr ergiebig. Bemerkenswert
waren die Voten von Bischof Palmer, Prof. Deissmann, Prof. Lang,
die zum Teil im Anschluss an die Vorträge gehalten worden sind.
Es wurden während der Tagung eine Reihe von Beschlüssen
gefasst. Wir nennen folgende:



— 107 —

1. Die nächste Weltkonferenz für Glauben und Verfassung soll
vom 3. bis 17. August 1937 abgehalten werden.

2. An der Absicht, die Konferenz in Lausanne abzuhalten wird
festgehalten, vorausgesetzt, dass die finanziellen und andere
Bedingungen erfüllt werden können.

3. Als Basis der Verhandlungen gilt das angekündigte
Programm, ausgenommen das Thema „Die Kirche und die Welt", das der
Konferenz für praktisches Christentum (Stockholm) überlassen wird.

4. Der Fortsetzungsausschuss dankt Bischof Palmer, Prof. Deissmann

und Prof. Lang für die Anregungen zum Programm der
Konferenz 1937 und überweist sie der nächsten Tagung des Ausschusses
zur weiteren Behandlung für die Revision des Programms.

5. An Stelle der Theologenkommission werden drei Kommissionen

gewählt zum Studium der Themen „Kirche und Wort", „Amt
und Sakramente" und „Erfahrungsmässige Annäherung zur Einigkeit".
Der Exekutivausschuss wird beauftragt, mit den Präsidenten dieser
Kommissionen die Revision des Programmes für 1937 zu beraten.

6. Die Frage der Methoden der nächsten Weltkonferenz soll
vom Exekutivausschuss im Licht der Resolution der protestantisch-
bischöllichen Kirche U. S. A. und des Memorandums von Dr. Garvie
behandelt und der nächsten Tagung darüber Bericht erstattet werden.

7. Vorbereitet soll die Herausgabe eines Buches mit Aufsätzen
über die Offenbarung werden unter den Auspizien der Bewegung für
Glauben und Verfassung in Verbindung mit der Leitung des
Internationalen Missionsrates und des Weltbundes christlicher Studenten.

8. Die nächste Tagung soll vom 6. bis 9. August 1935 in
Dänemark stattfinden.

9. Der Exekutivausschuss besteht künftig aus den Leitern der
Kommissionen und sieben Mitgliedern des Fortsetzungsausschusses
mit dem Recht, drei weitere Mitglieder zu kooptieren. Diesem Komitee
werden die Arbeiten der bisherigen Exekutiv- und Überweisungsausschüsse

übertragen.

In den Beschlüssen 10. bis 14. werden die Mitglieder des
Exekutivausschusses und die Präsidenten der drei Kommissionen
bestimmt und deren Befugnisse umschrieben.

Zwei Themata wurden in den Sitzungen behandelt. Das erste:
Die Kirche und das Wort — Referenten waren Prof. Lie. H. Sasse,

Bischof Irenäus von Novisad, die ersten Diskussionsredner Prof.
H. L. Goudge von Oxford und Dr. A. Garrett; das zweite: Die Kirche
und die Welt, mit den Referenten Prof. H. Ciavier in Montpellier,
Prof. W. Manson in Edinburg und den ersten Disskussionsrednern
Prof. F. Gavin in New York und Prof. Karl Pröhle in Sopron (Ungarn).
Auf das erste Thema kommen wir im nächsten Heft zurück.



- 108 —

Die Tagung des Ökumenischen Rates
für praktisches Christentum in Fanö vom 24.—30. August 1934.

Über die Tagung ist uns von Prof. van den Bergh in Utrecht
ein Bericht zugegangen. Wir entnehmen ihm einige persönliche
Eindrücke. Zu gleicher Zeit tagten in Fanö der Geschäftsausschuss des

Weltbundes für internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen und
die ökumenische Jugendkonferenz. Zu diesen Veranstaltungen waren
etwa 160 Delegierte erschienen. Unser Referent sagt u. a.:

„Was haben wir aber dort in Fanö getan? In Fanö haben wir
gebetet und gesprochen. Gebetet zuerst. Der Präsident Bischof Bell
hat stark akzentuiert, dass der Christ erst beten und dann sprechen
und handeln soll; vor allem soll er mit der „Service" die „Worship"
verbinden. In Nordby auf Fanö (wo Dr. Maas eine Predigt über
den Pharisäer und den Zöllner hielt), im herrlichen Dom in Ribe (wo
der Apostel des Nordens, der heilige Ansgar, im Jahre 852 auf
dänischen Boden die zweite christliche Kirche baute, woran Prof.
Runestam aus Upsala in seiner Predigt über Matth. 20, 20—28
erinnerte), jeden Morgen in der „Kapelle" (mit Kruzifix und sieben-

armigem Leuchter nach dänischer Gewohnheit) hatten wir herrliche
Weihestunden, die sehr stark internationalen und ökumenischen
Charakter trugen. Anglikanischerseits wurde zweimal die heilige
Eucharistie gefeiert.

Lesung des Wortes Gottes, Ansprache, Lieder aus dem
Gesangbuch „Communio", stilles Gebet, gemeinschaftliches „Vater
Unser" (von jedem in seiner eigenen Sprache) wechselten einander ab.

Neu war dabei ein kleines Büchlein: „Preces oecumemeae" mit
Gebeten verschiedener christlicher Kirchen und Autoren. Alt-
katholischerseits soll man diesem Büchlein seine Aufmerksamkeit
schenken: es enthält viele schöne Gebete, doch es soll auch
kritisch untersucht werden. Gegen die Absolution Calvins, die eine
sakramentale Form hat — gegen die Verschweigung der Quelle
beim Friedensgebete aus dem Missale Romanum —, gegen eine
gewisse Mariologie in einer Litanei der „orthodoxen" Kirche habe
ich persönlich, speziell als Gebetbuch für diese ökumenische
Konferenz, Bedenken, welche ich hier nicht weiter auseinandersetzen
kann. Dabei ist die Korrektur des Büchleins nicht sorgfältig
gewesen, wozu vielleicht der Umstand mitgewirkt hat, dass es in
verschiedenen Sprachen in einer englischen Anstalt gedruckt worden ist."

Die beiden Hauptthemata der Konferenz wurden in gemeinsamen
Sitzungen behandelt. Am 27. August das erste: Die Kirche und der
heutige Staat. Es hielten Referate Prof. Runestam, Dr. M. Boegner,
Prof. Vyscheslavzeff, Bischof Heckel und Dr. Oldham. Das Thema
war besonders durch die deutsche Frage aktuell geworden. Bischof



— 109

Pleckel vertrat seine nationalsozialistische Auffassung. Die deutsche

Frage stand bald im Mittelpunkt der Tagung.
Während im Weltbund die Kirchen nicht offiziell vertreten sind,

sind sie es im Ökumenischen Rat für praktisches Christentum. So
konnten die bisherigen deutschen Mitglieder im Weltbund bleiben.
Sie gaben zu Beginn der Verhandlungen bekannt, dass sie sich an
der Diskussion über die deutsche Frage nicht beteiligen werden.
In dem Ökumenischen Rat waren die bisherigen Vertreter durch neue
ersetzt, ihr Wortführer war Bischof Heckel. Der Rat hat als
Vertreter der Bekenntniskirche D. Koch hinzugewählt. An die deutsche
Delegation wurden in der Diskussion und im Privatgespräch allerlei

Fragen gestellt. Nennen wir einige der Delegierten, die mit Dr.
Heckel einig waren, dass auf der Konferenz theologische Probleme
behandelt werden, daneben aber auch konkrete Fragen, die
beantwortet werden sollen.

„Es gibt verschiedene theoretische Prinzipien, die von der ganzen
deutschen Delegation angenommen werden, woraus eben wichtige
konkrete Fragen für die heutige Praxis entstehen, zum Beispiel:

Die Kirche darf nicht gebunden werden an die Ideologie eines
Staates! — Wie ist es denn möglich, dass in Deutschland die
Pfarrer einen Eid leisten müssen, der ihr Gewissen dem Staate unterwirft?

Die Kirche braucht Gewisssensfreiheit! — Sind Methoden
der Gewalt damit zu vereinigen, die praktisch Gewissensunfreiheit
bedeuten Die Kirche ist gegründet auf Heilige Schrift, Evangelium,
Taufe! — Wie lässt sich dann erklären oder verteidigen, dass

Personen anderer Rassen oder anderen Blutes von der christlichen
Geistlichkeit ausgeschlossen werden? Die Kirche hat das grösste
Interesse bei der wissenschaftlichen Bildung seiner Diener! — Wie
ist damit zu vereinbaren, dass die grössten deutschen Theologen
jetzt vom Damoklesschwert der Absetzung und Verfolgung
bedroht werden?"

Im Geiste des „Audi et alteram partem" möchte der Referent
einiges aus der Apologie mitteilen.

„i. Die deutsche Reichskirche. Es gibt jetzt in Deutschland keine
Staaten (Bayern, Sachsen, Preussen usw.) mehr, sondern nur einen
Staat mit verschiedenen Provinzen. Darum sei auch eine bayerische,
sächsische usw. Landeskirche in der Zukunft unmöglich. Ganz
natürlich und als von selbst wurde aus den vielen Landeskirchen
die eine Deutsche Reichskirche. Dass dagegen in gewissen konservativen

Kreisen Opposition entstand, ist begreiflich; ebenso ist aber
die eine Reichskirche als die logische Folge der neuen Entwicklung
verständlich.



— 110 -
2. Die Bekenntnis-Christen. Neben den deutschen „Heiden", die

hier nicht in Betracht kommen, stehen in Deutschland zwei grosse
Gruppen: die „Deutsche Christen" und die „Bekenntnis-Christen",
zwischen welchen beiden Gruppen der Radikalen und Konservativen
die grosse Masse der evangelischen Christen steht, die vor allem
wünscht, dass die Deutsche Kirche — ebenso wie das deutsche Volk —
eine Einheit sei. Die grosse Masse des evangelischen Kirchenvolkes
will möglichst tvenig Differenzen — und keinenfalls Feindschaft —
zwischen den Kirchen der verschiedenen Staaten, Konfessionen und
Richtungen.

3. Die deutsche Revolution. In Deutschland ist jetzt ein Vulkan
zum Ausbruch gekommen. Das Ausland meint, mit einer
Dorffeuerwehr das Feuer löschen zu können. Um die heutigen Zustände
zu begreifen, soll man zu Zeiten wie die Reformationszeit zurückgehen.

Exzesse bleiben im Anfang solcher Revolutionszeiten —
gerade wie in der Reformationszeit — nie aus. Im deutschen Volke
offenbart sich jetzt aber die geistliche Wiedergeburt : das Volk kehrt
sich gegen den Marxismus und die bolschewistische
Gottlosenbewegung. Die Kirchen werden wieder so voll, als sie früher leer

gewesen sind: in Berlin gab es in 1932 etwa 3400 Beitritte in die

Kirche, in 1933 etwa 66000 Beitritte; dieselbe Entwicklung sieht
man auch bei den Ziffern der anderen kirchlichen Statistiken.

4. Der Amtseid'der Geistlichen. Bei diesem Eide wurde der frühere
deutsche Eid der Geistlichen, den preussischen Königen gegenüber,
zum Vorbild genommen, wobei der Text nur wenig geändert wurde.
Ein Österreicher sagte dem Referenten, dass er einen Ordinations-
eid und später zwei andere Eide in sehr verschiedener Formulierung

— dem österreichischen Staate gegenüber — habe ablegen
müssen.

5. Die Absetzung der Professoren der Theologie. In den deutschen
lutherischen Ländern hatte — vielleicht anders als beim Calvinismus

— immer der Staat das Recht der Ernennung und der
Absetzung der Theologieprofessoren. Vergeblich hat die Kirche früher
viele Male versucht, in diesen Sachen mehr Einfluss zu bekommen. Die
Theologieprofessoren sind keine kirchlichen, sondern Staatsbeamte,
die gerade so wie alle anderen unter den allgemeinen deutschen
Bestimmungen für die Staatsämter (Arier-Paragraph usw.) fallen.

6. Das „Hakenkreuz" in der Kirche. Das Piakenkreuz ist
deutsches Symbol, das zur offiziellen deutschen Flagge gehört,
welche Flagge überall vom Staate und nicht von der Kirche
festgesetzt worden ist. Vielleicht war es im Anfang der Revolution hier
und dort anders, aber jetzt findet man die Piakenkreuzflagge nicht
in der Kirche, sondern nur an der Aussenseite. Man findet in vielen



— Ill —

anderen Ländern die Staats- und nationalen Flaggen und Fahnen
auch in den Kirchen selbst (so zum Beispiel in Dänemark).

Eindruck hat auf den Referenten speziell auch die Rede — etwa
folgenden Inhaltes — eines alten deutschen Theologen gemacht:
„Gewiss gibt es in Deutschland jetzt Schwierigkeiten, aber die
Deutschen sind doch Germanen, sie gehören also zum besten Teil
der Menschheit: sie sind imstande, selbst über diese Schwierigkeiten —
ohne ausländische Hilfe — zu siegen. Wenn ich Leid in meiner
Familie habe und Fremde kommen zu mir, bereitwillig, mir zu helfen,
sage ich ihnen: Bitte, gehen Sie; ich will diese Sache in meiner
Familie selbst und nicht mit Fremden besprechen! Darum beschwöre
ich Euch: Habt keine Sorge für Deutschland! Hände weg von
Deutschland! Deutschland wird sich selbst helfen Wir wollen keine
Hilfe vom Auslände'" So weit der Berichterstatter.

Das Ergebnis der „Aussprache über die kirchliche Lage in
Deutschland waren Resolutionen, die der Ökumenische Rat
angenommen hat. Sie lauten:

„i. Der Ökumenische Rat für praktisches Christentum hat in
seiner Sitzung von Fanö, 24.—30. August, nach gemeinsamem Gebet
und Erörterung von Problemen, vor die die Kirche in der gesamten
Welt gestellt ist, beschlossen, die Kirchen aufzufordern, während
der nächsten Jahre in ökumenischer Zusammenarbeit und Gemeinschaft

eine Neubesinnung über die Probleme der Beziehungen
zwischen Kirche, Staat und Volk im Lichte der Grundanschauungen
des christlichen Glaubens zu unternehmen.

2. Die Vertreter der Kirchen in vielen Ländern haben ihrer
schweren Besorgnis Ausdruck gegeben, dass entscheidende Grundsätze

der christlichen Freiheit im Leben der Deutschen Evangelischen
Kirche gegenwärtig gefährdet oder in Frage gestellt seien.

Der Ökumenische Rat ist der Überzeugung, dass es die besondere
Aufgabe der ökumenischen Bewegung ist, das Bewusstsein
gegenseitiger Verantwortung in allen Teilen der Kirche Christi zum
Ausdruck zu bringen und zu vertiefen.

Erfüllt von aufrichtig-herzlicher Gesinnung gegenüber dem
deutschen Volke,

in tiefer Dankbarkeit für den unschätzbaren Beitrag der Deutschen
Evangelischen Kirche zum Leben und theologischen Denken der
Christenheit,

unter Ausschluss aller politischen Beweggründe,
unter Würdigung der besonderen Schwierigkeiten inmitten einer

Revolution
und in Anerkennung der Sünden und Versäumnisse der Kirchen,

die die Mitglieder des Ökumenischen Rates weithin vertreten,



— 112 —

gibt der Ökumenische Rat seiner Überzeugung Ausdruck, dass

ein autokratisches Kirchenregiment, besonders wenn es durch
feierlichen Eid dem Gewissen auferlegt wird, die Anwendung von
Gewaltmethoden und die Unterdrückung freier Aussprache mit dem
wahren Wesen der Kirche Christi unvereinbar sind,

und erbittet im Namen des Evangeliums für seine christlichen
Brüder in der Deutschen Evangelischen Kirche

Freiheit, das Evangelium unseres Herrn Jesu Christi zu
verkündigen und Seinem Wort gemäss zu leben,

Freiheit des gedruckten Wortes und der Versammlung im Dienste
der christlichen Gemeinde,

Freiheit für die Kirche, die Jugend nach den Grundsätzen des

christlichen Glaubens zu erziehen und sie vor Aufzwingung einer
mit dem christlichen Glauben im Widerstreit stehenden
Weltanschauung zu schützen.

3. Der Ökumenische Rat billigt die Schritte, die sein Präsident

Lord Bischof von Chichester in seinem Namen unternommen hat.

4. Der Ökumenische Rat wünscht seiner Verbundenheit mit
allen christlichen Brüdern in Deutschland inmitten der Schwierigkeiten

und Wirren der gegenwärtigen Zeit Ausdruck zu geben und
mit allen Gruppen in der Deutschen Evangelischen Kirche in freundlicher

Beziehung zu bleiben.

5. Der Ökumenische Rat wünscht, seine Brüder in der
Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen Kirche des Gebetes und
der herzlichen Verbundenheit in ihrem Zeugnis für die Grundsätze
des Evangeliums zu versichern sowie seines Entschlusses, enge
Gemeinschaft mit ihnen aufrechtzuerhalten.

6. Der Ökumenische Rat beauftragt den Verwaltungsausschuss,
solche Schritte zu unternehmen, die als am besten geeignet und
wünschenswert erscheinen, um die in dieser Erklärung zum
Ausdruck gebrachten Besorgnisse den Behörden und Mitgliedern der
Deutschen Evangelischen Kirche mitzuteilen und den hier
aufgestellten Grundsätzen Folge zu leisten."

Dazu gab die Deutsche Delegation die Erklärung ab:

„I. Die deutsche Delegation ist dankbar für den Geist der
Brüderlichkeit, der während der diesjährigen Tagung des Ökumenischen

Rates in Fanö weithin bewiesen wurde. Sie erkennt auch
dankbar an, dass in der vorliegenden Resolution der ernsthafte Versuch

gemacht ist, Verständnis- und verantwortungsvoll zu reden und
die Deutsche Kirche in ihrem Kampf der ökumenischen Verbundenheit

des Glaubens zu versichern.



— 113 —

Trotzdem sieht sich die deutsche Delegation nicht in der Lage,
der vorliegenden Resolution zuzustimmen. Sie gibt vielmehr noch
einmal ihrer schon wiederholt ausgesprochenen Meinung Ausdruck,
dass öffentliche Resolutionen der inneren kirchlichen Entwicklung
in Deutschland nicht förderlich sind. Wir sind der Überzeugung,
dass der Ökumenische Rat sich um der Zukunft der ökumenischen
Bewegung willen mit besonderer Verantwortung der Grenzen seiner
ökumenischen Aufgabe im Verhältnis zu den inneren Angelegenheiten

einer Mitgliedskirche bewusst sein muss. Die deutsche
Delegation lebt der Zuversicht, dass die neue Epoche des völkischen
und kirchlichen Lebens, in der wir in Deutschland stehen, nicht
nur eine Fülle von wertvollen positiven Problemen für die Kirchen
der Welt aufgeworfen hat, sondern dass auch die Kirche der deutschen
Reformation nach Gottes gnädigem Willen selber der gegenwärtigen
Schwierigkeiten Herr werden wird. Die deutsche Delegation glaubt,
dass wir als Christen nicht nach der Hilfe von Menschen zu fragen
haben, sondern mit letztem Ernst nach der rettenden Hilfe und
Kraft Gottes.

II. Insbesondere legt die deutsche Delegation auf Grund ihrer
eingehenden, dem Rat gegebenen Darlegungen Verwahrung gegen
folgende Punkte ein:

i. Sie weist die Anschauung zurück, als gebe es in der Deutschen
Evangelischen Kirche ein „autokratisches Kirchenregiment". Es
handelt sich hier vielmehr um eine Zusammenfassung in der
kirchlichen Leitung und um Massnahmen der kirchlichen Ordnung.

2. Sie widerspricht der Meinung, als sei im Deutschen Reich
die freie Verkündigung des Evangeliums in Wort und Schrift
gefährdet und die christliche Erziehung der Jugend nicht gewährleistet.
Sie bekennt vielmehr, dass die allgemeinen Verhältnisse im heutigen
Deutschland der Verkündigung des Evangeliums viel mehr Möglichkeiten

geben als zuvor.
3. Die deutsche Delegation lehnt die einseitige Heraushebung

«iner besonderen deutschen kirchlichen Gruppe und die Festlegung
des Rates auf deren theologische Sondermeinung ab. Sie erblickt
darin eine Stellungnahme zu innerdeutschen kirchlichen Verhältnissen,
welche die Grenzen der Aufgabe des Ökumenischen Rates bedenklich

überschreitet."
Der orthodoxe und der altkatholische Vertreter hatten sich der

Stimmabgabe enthalten. Der altkatholische Vertreter motivierte seine

Zurückhaltung. Er habe keinen Auftrag von den Bischöfen, die
Besprechung mit der deutschen Delegation habe ihm Einsicht in
die Verwickelung der deutschen Probleme gegeben, die altkatholischen

Kirchen seien eine internationale Gemeinschaft, die über

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1935. 8



— 114 —

deutsche Fragen nicht vom holländischen oder schweizerischen zum
Teil politischen Standpunkt aus urteilen könne.

In der zweiten Plenarsitzung wurde das Thema behandelt: Die
Kirche und die Welt der Nationen. Referate hielten Pfarrer Bouvier
aus Zürich, Prof. Zankow, Dr. Bonhoeffer und Archidiakon Marten.

Für die Disskussion waren die folgenden Leitfragen aufgestellt:
a) Von welchen Grundlagen her und mit welchem Recht hat

die Kirche die Verantwortung, zu den internationalen Problemen zu
sprechen? Welche Bedeutung hat in diesem Zusammenhang das

rechte Verständnis des Verhältnisses von Ökumenizität und Inter-
nationalität für die Stellungnahme zu den konkreten internatiotialen
Probleme?i

b) Welches sind die Mittel und die Grenzen der Mitarbeit der
Kirche an der Lösung internationaler Probleme?

Einen wesentlichen Bestandteil der Verhandlungen bildet jeweilen
die Entgegennahme der zahlreichen Berichte der bestehenden
Kommissionen. Besonders bemerkenswert sind die Studien, die das

Institut in Genf periodisch zu wichtigen Tagesfragen herausgibt,
die Konferenzen, die regelmässig abgehalten werden und über die
in dieser Zeitschrift zum Teil an anderer Stelle berichtet worden
ist, das ökumenische Seminar, das letztes Jahr durchgeführt worden
ist, die Zusammenarbeit mit andern Organisationen der ökumenischen
Bewegung, der Bericht über den internationalen christlichen Presse-
und Informationsdienst. Bekanntlich ist geplant, auf das Jahr 1937
eine Weltkonferenz für praktisches Christentum einzuberufen. Die
Vorbereitung ist soweit gediehen, dass wichtige Beschlüsse gefasst
werden konnten. Wir lassen sie im Wortlaut folgen und schliessen
die Begründung der Vorschläge für die Konferenz an.

„Entschliessung zur Weltkonferenz von ipjy. 1. Bei Abhaltung
einer Weltkonferenz im Jahre 1937 so^ die Vorarbeit dafür und in
jedem Fall die Arbeit der Forschungsabteilung in den nächsten zwei
bis drei Jahren in erster Linie auf das Thema „Kirche, Staat und
Volk" gerichtet sein. Darunter wird das Verhältnis des Christentums
zum Politischen im weitesten Sinne des Wortes verstanden. Das
Thema schliesst naturgemäss die Frage der internationalen
Beziehungen ein und ebenso auch die Probleme der Wirtschaft, die mit
dem Politischen in einem untrennbaren Zusammenhang stehen. Auch
die Beziehungen des Staates zu Familie und Kultur sind darin
inbegriffen. Da indessen die Mittel und Arbeitsmöglichkeiten des
Ökumenischen Rates begrenzt sind, erscheint es aus praktischen Gründen
am besten, die Arbeit an der einen Teilfrage des Gesamtproblems,
das in Wirklichkeit eine unteilbare Einheit bildet, in den Vordergrund
zu rücken. Die Bedeutung anderer Faktoren neben den politischen



— 115 —

wird in den Vorarbeiten der Forschungsarbeiten nicht übersehen
werden. Jedoch sollen sie jeweils im Zusammenhang mit dem gegenwärtig

entscheidenden Konflikt zwischen Politik und Religion
behandelt werden.

2. Im Rahmen der Forschungsarbeit über das Thema Kirche,
Staat und Volk sowie die internationalen Beziehungen sollen Studien
der Forschungsabteilung über die hier zugrunde liegenden
grundsätzlichen theologischen Probleme vorgesehen werden, die mit den
ökumenischen Forschungsgruppen i. über die christliche
Menschenauffassung (unter besonderer Berücksichtigung der Beziehungen
zwischen Kollektivum, Einzelpersönlichkeit und Ekklesia), 2. über
Schöpfungsordnung und Erlösungsordnung und 3. über Gottesreich
und Geschichtswelt durchzuführen sind. Damit ist nicht gesagt,
dass diese theologischen Fragen einen grösseren Raum im Programm
der Konferenz selbst einnehmen sollen. Jedoch sollen Veröffentlichungen

vor der Konferenz herausgegeben werden, die die Ergebnisse

der von sachkundigen Autoritäten durchgeführten ökumenischen
Forschungsarbeit enthalten, um die nötigen Grundlagen für die
Behandlung der praktischen, konkreten Probleme der Weltkonferenz
zu schaffen.

3. Das Hauptthema der Konferenz soll sein „Kirche, Staat und
Volk" (unter Einschluss des Problems der internationalen Beziehungen).

Die Forschungsabteilung soll die vorbereitende ökumenische
Forschungsarbeit an diesen Fragen in die Hand nehmen. Alle
weiteren Entscheidungen über die Einzelheiten des Programms der
Konferenz sind dem Exekutivkomitee des Ökumenischen Rates für
die Tagung von 1935 zu überlassen.

4. Der Verwaltungsausschuss wird beauftragt zu versuchen, die
weitest mögliche Zusammenarbeit zwischen den verschiedenen
ökumenischen Bewegungen bei den Vorarbeiten für die Konferenz
zustande zu bringen. Da das Thema „Kirche und Welt" — eines der
vier Themen im Programm der Weltkonferenz für Glaube und
Kirchenverfassung — in enger Verbindung mit dem Thema „Kirche,
Staat und Volk" steht, wird der Verwaltungsausschuss gebeten, mit
dem Fortsetzungsausschuss der Weltkonferenz die Möglichkeiten
eines Zusammengehens bei der Forschungsarbeit an diesen Fragen
zu besprechen.

5. Ferner soll eine Erklärung über die Gründe für die
Abhaltung der Konferenz von 1937 und für die Gesamtrichtung der
Vorarbeiten an die Kirchen weitergegeben werden in einer Form
etwa, wie sie in der Anlage vorgesehen ist, und gleichzeitig sollen
die Kirchen gebeten werden, der Behandlung dieser Fragen die

grösste Aufmerksamkeit zu schenken.



— 116 —

6. Bei der Vorbereitung für die Konferenz soll ein Überblick
über die Fortschritte und Schwierigkeiten geschaffen werden, die
seit der Stockholmer Konferenz bei der Durchführung ihres
Programms eingetreten sind, und ebenso eine Übersicht über die
Möglichkeiten der zukünftigen Arbeit; mit Form und Aufbau eines solchen
Überblicks soll sich der Verwaltungsausschuss befassen.

Begründung der Vorschläge für die Konferenz von içjj. Durch
die ausserordentliche Ausdehnung der Funktionen des Staates, die
sich in jüngster Zeit auf allen Gebieten durchsetzt, und durch die
Entstehung von autoritären oder totalitären Staaten in einigen Ländern

ist die jahrhundertealte Frage des Verhältnisses zwischen der
Kirche und dem Staat in einer neuen und oft sehr zugespitzten
Form in den Mittelpunkt des geistigen Ringens getreten. Die
gegenwärtige Fragestellung bekommt dadurch ihren besonderen Ernst,
dass die dauernd wachsende Organisierung des gesamten
Volkslebens, wie sie durch die moderne Wissenschaft und Technik möglich

gemacht wird und für die Kontrolle und Dirigierung der
wirtschaftlichen Kräfte erforderlich geworden ist, zusammenfällt mit
einer dauernd wachsenden Säkularisierung alles menschlichen Denkens

und Handelns. Darum können die Weltanschauungen und die
Lebensweise, die durch die Autorität des Staates oder durch den

mächtigen Druck der öffentlichen Meinung dem einzelnen
aufgezwungen werden, mit dem christlichen Verständnis von Sinn und
Zweck des menschlichen Lebens unvereinbar werden. Das Ausmass,
in dem die die öffentliche Meinung beherrschenden Kräfte in der
Lage sind, durch Erziehung, Literatur, Presse, Rundfunk und Kino
die geistigen Anschauungen und die gefühlsmässig bedingte Haltung
des einzelnen zu bestimmen, machen den Konflikt zwischen dem
Christentum und dem säkularisierten Denken unserer Tage —
abgesehen von formalen Unterschieden — zu einem ebenso brennenden
Problem in den demokratisch wie in den autokratisch regierten
Staaten. Keine Frage verlangt daher dringender die ernsthafte und
verantwortungsvolle Aufmerksamkeit und Überlegung in christlichen
Kreisen als die Beziehungen zwischen Kirche, Staat und Volk, denn
um diese konkreten grossen Fragen geht es in der grossen kritischen
Auseinandersetzung zwischen dem christlichen Glauben und den
säkularisierten Kräften und Entwicklungen unserer Zeit. In diesem

Ringen geht es um die Existenz der christlichen Kirche selbst.
Der Ökumenische Rat für praktisches Christentum schlägt vor, dass

eine Konferenz von Vertretern der christlichen Kirchen im Jahre 1937
abgehalten wird, um diese entscheidenden Fragen zu behandeln.
Solch eine Konferenz kann ihren Zweck nur erreichen, wenn sie
durch eine wirklich ernsthafte Vorarbeit über längere Zeit hin



— 117 —

vorbereitet wird. Solche tiefreichende und umfassende Probleme
verlangen die ernsthafteste Denkarbeit, die hier nur immer geleistet
werden kann. Um sich damit zu befassen, muss die Kirche die Hilfe
der besten führenden Geister, Theologen wie Laien, einsetzen, die
ihr zur Verfügung stehen.

Der Ökumenische Rat richtet die dringende Aufforderung an
die Kirchen, dass sie jede Gelegenheit ausnutzen sollten, durch
denominationeile oder nationale Konferenzen, durch Literatur und
durch die Presse in den christlichen Kreisen Verständnis für die
gegenwärtige Krise im Leben der Kirche und für die Bedeutung
des Konfliktes zwischen dem Christentum und dem säkularisierten
Leben und Denken der Gegenwart zu wecken.

Der Ökumenische Rat gibt ferner der dringlichen Bitte
Ausdruck, dass die Kirchen für ein tiefdringendes Studium der Fragen
Sorge tragen, die durch die herrschenden Tendenzen des heutigen
säkularisierten Lebens für den christlichen Glauben geschaffen
wurden. Um diese Studien zu fördern und zu unterstützen, hat der
Ökumenische Rat seine Forschungskommission erweitert und
verstärkt, und die Forschungsabteilung wird ihre Hauptkraft während
der nächsten drei Jahre den vorbereitenden Studien in der
ökumenischen Zusammenarbeit an den Hauptfragen widmen, die die
Konferenz von 1937 beschäftigen werden. Es wird eine in Kürze
verfügbare Flugschrift vorbereitet, die einige der Probleme
kennzeichnet, denen nach der Ansicht des Ökumenischen Rates eine
zentrale Bedeutung zukommt, und die Hauptlinien angibt, denen ihr
Studium folgen soll. Diese Flugschrift kann in deutscher, englischer
oder französischer Sprache von der Forschungsabteilung in Genf
bezogen werden. Als Ausgangspunkt für das Studium dieser Fragen
ist schon in deutscher Ausgabe der Bericht der ökumenischen
Studienkonferenz über „Die Kirche und das Staatsproblem in der
Gegenwart" verfügbar, die im April 1934 in Paris abgehalten wurde.
In Kürze wird ferner in englischer Sprache ein Studienbuch
veröffentlicht werden, das einen den Hauptergebnissen der Pariser
Konferenz folgenden Überblick enthält zusammen mit einer kurzen
Übersicht einiger Hauplinien der geistigen Auseinandersetzung über
den Staat und das Verhältnis der Kirche zum Staat auf dem
europäischen Kontinent.

Über Umfang, Platz, Charakter und Aufbau der Weltkonferenz
wird das Exekutivkomitee des Ökumenischen Rates in seiner Tagung
von 1935 Beschluss fassen. Das Hauptthema ist, wie bereits
festgestellt, „Kirche, Staat und Volk", und wird natürlich die Frage
der Beziehungen zwischen den Staaten und Völkern einschliessen
und ebenso die Frage, welche Bedeutung der ökumenische oder



— 118 —

universale Charakter der christlichen Gemeinschaft und Bruderschaft
für dieses Problem hat. Das Hauptziel der Konferenz besteht darin,
das Denken und Gewissen der Kirchen auf die entscheidend wichtige
Frage zu richten: Haben die christlichen Kirchen in der
gegenwärtigen schweren Lebenskrise der Menschheit von ihrem Glauben
her ein Verständnis von Sinn und Zweck des menschlichen Lebens
und ein Verständnis der Beziehungen des Menschen zu seinem
Nächsten in den natürlichen Gemeinschaften, im Staat und in der
Kirche, das verschieden ist von andern Lebensanschauungen und
in gewisser Hinsicht in scharfem Gegensatz zu solchen Anschauungen
steht, die heute den Beifall und die Hingabe der Massen fordern?

Es ist die ernstliche Ploffnung des Ökumenischen Rates, durch
den entschlossenen Einsatz der Kirchen, in Gehorsam und Beugung
vor Gott ein tieferes Verständnis dieser entscheidenden Fragen zu
gewinnen und stärkere gemeinsame Einsichten über Aufgabe und
Mission der Kirche in unserer Zeit zu finden, die Grundlagen für
ein immer wirksameres christliches Zeugnis und Plandeln in der
heutigen Welt schaffen."

Die Tagung des Geschäftsausschusses des Weltbundes für
internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen.

Im Anschluss an die Sitzungen des Ökumenischen Rates
behandelte der Geschäftsausschuss die laufenden Geschäfte, die sich
auf die Entgegennahme der verschiedenen Berichte und auf eine
Reihe von Beschlüssen bezogen. So wurde der evangelischen Kirche
Österreichs die Sympathie ausgesprochen und der Erwartung
Ausdruck gegeben, dass die Glaubens- und Gewissensfreiheit in Österreich

gewahrt und die durch Gesetz gewährleistete Gleichberechtigung
aller gesetzlich anerkannten Bekenntnisse nach allen Richtungen
bürgerlichen Lebens erhalten bleibe. Zugunsten der assyrischen
Christen wurde ein Beschluss gefasst, um das tiefe Bedauern über
das tragische Geschick dieses Volkes auszusprechen in der Erwartung,
dass die Kommission des Völkerbundes es vor weiterem Unrecht
schütze und seine Rettung für die Zukunft garantiere.

Der Präsident des Bundes Lord Dickinson of Painswick erliess
eine bemerkenswerte Botschaft an die Versammlung. Sie lautet:

„Zwanzig Jahre sind vergangen, seit wir den Weltbund für
internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen gegründet haben. Und
wir müssen uns heute fragen, wie weit wir während dieser zwanzig
Jahre unser Ziel erreicht haben. Sind die Völker heute freundlicher
zueinander, als sie es damals waren? Und können die Kirchen, die
dem Weltbund angeschlossen sind, behaupten, dass sie alles getan
haben, was in ihrer Macht stand, um jenes Ziel zu erreichen?



— 119 —

Ich muss zugeben, dass auf beide Fragen die Antwort „Nein"
lautet. Und ich kann die Mitglieder des Weltbundes nur dringend
bitten, dass sie in den fünfunddreissig Ländern, in denen
Abteilungen des Weltbundes existieren, auf die gegenwärtige Lage in der
Völkerwelt blicken und in bezug darauf auch ihre eigene
Verantwortung prüfen.

Als der Weltbund zuerst sein Werk begann, wurde seine Tätigkeit

gehemmt durch die schrecklichen Geschehnisse des grossen
Krieges. Im Lärm der Schlachten verhallte fünf Jahre lang alles
Rufen nach dem Frieden und ging unter? Als aber der Krieg
aufhörte, gab es gute Gelegenheit für Versöhnung und für die
Herstellung guter Beziehungen. Nur hat man zum Unglück diese
Gelegenheit nicht wahrgenommen, und heute ist die Welt von neuem
bedroht von der Gefahr des kriegerischen Kampfes! Freilich hat
man einen Völkerbund durch die Verträge des Jahres 1919
geschaffen: aber trotz der Bemühungen des Völberbundes sind die
Völker unversöhnt geblieben, und es gibt noch immer keinen
wirklichen Schutz gegen den Ausbruch eines Krieges.

Ich glaube, das hat seinen Grund darin, dass das Problem der
Beziehungen der Völker bisher ausschliesslich von der politischen
Seite und mit politischen Methoden in Angriff genommen worden
ist. Ich glaube jedoch, dass die Menschheit den Krieg nur aus
Gründen der politischen Zweckmässigkeit niemals aufgeben wird.
Ganz anders muss die Kraft fundiert sein, die das fertigbringt. Nur
durch den Geist Gottes können die Menschen dazu geführt werden,
dass sie wirklich jene Botschaft annehmen, dass Gott unser Vater
ist und dass die Menschen Brüder sind. Solange diese Botschaft
nicht gehört und befolgt wird, werden Kriege zu den Ereignissen
der Völkerwelt gehören, die immer wiederkehren.

Man hat während des Weltkrieges gesagt, dass jener Krieg
alle weiteren Kriege unmöglich machen würde. Das hat aber der

Weltkrieg nicht getan. Sondern das, was jener Krieg gelehrt hat,
haben die Menschen bereits vergessen. Es gibt immer noch Kampf
mit den Waffen! Es hat sich gezeigt, dass die in den

Friedensverträgen vorgesehene Politik der Abrüstung noch nicht durchführbar

ist. Die Länder Europas sind untereinander uneinig in vielen

Fragen von hoher Bedeutung. In jedem einzelnen Land hat die

Regierung versucht, die Wirtschaft des eigenen Landes zu stärken,
ohne jeweils die Wirkung auf andere Länder zu berücksichtigen.
Das Ergebnis solcher Massnahmen aber ist, dass die gesamte
Weltwirtschaft um ein Drittel zurückgegangen ist. So zerstört die Politik
der Isolierung und der Autarkie allen Wirtschaftsverkehr der Völker.
Und immer noch vergiften die Kriegsschulden die politische Atmo-



— 120 —

Sphäre. Das Problem der Währung ist völlig ungelöst, und die
Überweisung von Gelddevisen über die Landesgrenzen, die für einen
ruhigen Fortschritt der Wirtschaft unentbehrlich ist, hat fast ganz
aufgehört. Alles das ist so gekommen, weil jeder Staat Misstrauen
hat gegen die Absichten des Nachbarstaates. Der Schatten des

Krieges aber kommt währenddessen schon immer näher, und unsere
Bemühungen um die Wiederherstellung von Vertrauen und Freundschaft

haben keinen Erfolg.
Wenn man all dies bedenkt, ist es eigentlich gar nicht zu

verwundern, dass die Menschen wieder ihre Zuflucht nehmen zu dem
Glauben, dass die Gewalt das einzige Mittel zur Rettung bleibt.
Darum behaupten die Menschen heute schon wieder, dass ein Volk
jederzeit bereit sein muss, zu den Waffen zu greifen. Ohne Protest
akzeptieren die Menschen heute Grausamkeiten und Blutvergiessen,
wenn es heisst, dass die Sicherheit des Staates Grausamkeiten und
Blutvergiessen notwendig macht. Es gilt nun nicht mehr der Grundsatz,

dass unter den Kulturvölkern Gerechtigkeit allein herrschen
soll. Millionen von Menschen setzen heute Macht vor Recht oder
vielmehr Macht für Recht.

Dieser gesamte Zustand ist ausgesprochen nichtchristlich! Der
Christ sieht die Menschheit als eine grosse Familie, die durch Bande
der Freundschaft und der Liebe verknüpft ist. Der Nichtchrist aber
sieht in der Menschheit nur ein Gemisch von Gruppen, die
miteinander in Konkurrenz stehen und von denen eine über die Schultern

der anderen klettern will, um Sicherheit zu erzielen. Wenn
wir nun nicht den christlichen Blickpunkt wieder zur Geltung
bringen, wird ein Barbarentum an die Stelle der Kultur treten.

Was können die Kirchen tun, um die Welt vor solchem
Unglück zu bewahren? Sie müssen mutig angehen gegen den zügellosen

Gebrauch von Gewalt, sei es nun Krieg der Völker, Kampf
der Klassen oder Streit unter den einzelnen innerhalb ein und
desselben Landes. Wenn wirklich Anwendung von Gewalt nötig wird,
dann muss sie erfolgen im Einklang mit den Grundgesetzen und
Methoden aller Kulturvölker. Vor allem aber müssen die Kirchen
darauf dringen, dass bei allen christlichen Völkern der Angriffskrieg
verboten wird und dass Streitigkeiten auf friedliche Weise aus dem
Wege geräumt werden.

Aber die Kirchen müssen meiner Meinung nach noch mehr
tun. Sie müssen sich darum bemühen, dass der masslose Nationalismus

eingeschränkt wird, der die Urteilskraft fast aller Völker schon
beseitigt hat. Freilich kann es keinen Widerspruch geben gegen den
Stolz eines Volkes auf seine eigenen Taten, sofern dieser Stolz sich
in vernünftigen Grenzen hält. Aber wenn solch ein Bewusstsein



— 121 —

anderen Völkern direkt schädlich wird, wird es zu einem Angriff
auf die Kultur und zur Leugnung christlicher Grundsätze.

Ich möchte in diesem Zusammenhang einige Worte zitieren,
die der Erzbischof von Canterbury kürzlich ausgesprochen hat:
«Für unseren Glauben und für die Ausbreitung des Glaubens
bedeutet der Nationalismus oft eine subtilere Gefahr als der Kommunismus.

Die Mission, deren Ziel es ist, eine Kirche aus allen Völkern
aufzubauen, ist übernational und muss es unverbrüchlich bleiben.»

Der Weltbund kann diese Worte auch als seine eigenen
bezeichnen. Wir sind international, und wir müssen es unverbrüchlich
bleiben. Auf keine andere Weise können wir unserem Herrn gehorsam

sein. Das Gebot Jesu Christi lautete: Gehet hin und lehret
alle Völker! Jesus Christus würde keinen Unterschied gemacht haben
zwischen Arier und Nicht-Arier, zwischen Jude und Heide, zwischen
schwarzer, weisser oder gelber Hautfarbe. Er ist für alle gestorben,
und die Kirchen können nicht engere Grenzen ziehen für ihre Arbeit.

Solange nicht auch die Handlungen der Staaten von diesen
Grundsätzen bestimmt und geleitet sind, wird kein Friede garantiert
werden können. Die Kirchen müssen deshalb mutig und laut in
diesem Sinne sprechen! Eine Kirche, die es zulässt, dass der Staat
das Sittengesetz verletzt, und die dabei keinen Protest erhebt, ist
ihrem Glauben untreu und leistet ihrem eigenen Volk einen schlechten

Dienst.
Wenn aber die Kirchen ihre Verantwortung hierin erkennen,

werden sie unterstützt werden von Millionen von Männern und
Frauen, die mit grosser Angst am Horizont die Wolken nahen sehen,
die die Welt mit einem neuen Kriege bedrohen."

Im Anschluss an die Botschaft wurde von der Versammlung
die Entschliessung gefasst:

i. Die Mitglieder des Weltbundes für internationale
Freundschaftsarbeit der Kirchen, im August 1934 zu Fanö versammelt,
geben ihrer schweren Besorgnis über den augenblicklichen Zustand
im Völkerleben Ausdruck.

2. Sie bedauern die Tatsache, dass die allgemeine Abrüstung
keinen Fortschritt gemacht hat und dass die Völker sich nun wie
früher gegeneinander bewaffnen.

3. Sie stellen mit Bedauern fest, dass von einer planmässigen
freundschaftlichen Zusammenarbeit, wie sie durch den Völkerbund
vermittelt werden sollte, kein voller Gebrauch gemacht worden ist
und so manche Nationen sich davon fernhalten.

4. Sie beobachten, dass überall Menschen sich mehr und mehr
wieder dem Glauben an Zwang als dem einzigen Heilmittel für
untragbare Zustände zuwenden und ohne Rücksicht auf die Grund-



— 122 —

sätze der geltenden Rechtsordnungen, die bisher der Stolz der
Kulturvölker waren, zu Gewaltmassnahmen ihre Zuflucht nehmen.

5. Sie fühlen sich gedrungen zuzugeben, dass die Gesinnung
christlicher Billigkeit und Gerechtigkeit, verstehender Güte und
hilfreicher Nächstenliebe nur einen geringen Einfluss auf die Gestaltung
des Völkerlebens hat, und sie sehen sich mit Erschrecken der
Tatsache gegenüber, dass wieder einmal Menschen mit dem Gedanken
der Unvermeidbarkeit eines neuen Krieges spielen.

6. Darum fordern sie die Weltbundvereinigungen in den
verschiedenen Ländern und zugleich alle Christen auf, sich darüber
ins klare zu setzen, dass auf allen Kirchen wie auf allen einzelnen,
die sich zur Nachfolge Jesu Christi bekennen, eine schwere Last
der Verantwortung in allen diesen Dingen ruht, und mit aller Macht
darauf hinzuarbeiten, dass ihre Völker auf den Weg des Friedens
geführt werden. A. K.

Neue Kunde von den Episcopi vagantes in den

Vereinigten Staaten von Amerika.
Seit dem letzten Bericht in dieser Zeitschrift (IKZ Jahrgang

1933, Heft 1) hat sich folgendes in den pseudo-altkatho-
lischen Gemeinschaften Nordamerikas ereignet.

1. Innerhalb der „amerikanisch-katholischen Kirche", der
Gründung* Vilattes: Der schon seit längerer Zeit emeritierte
Erzbischof Lloyd ist gestorben. Sein Nachfolger als Erzbischof
wurde ein gewisser Bischof Hinton. Der verstorbene Erzbischof
Lloyd wird als ein ziemlich absolutistischer „Kirchenfürst"
geschildert, der sich um das „kanonische" Recht seiner Kirche
überhaupt nicht kümmerte. Er weihte, auch per saltum, zu
Bischöfen, wen er wollte, gleichgültig, ob eine kanonische Wahl
vorlag oder nicht, und stiess alle übrigen pseudo-altkatholischen
Bischöfe durch Hochmut und Rechthaberei vor den Kopf. Sein

Nachfolger dagegen soll gute Nachbarschaft halten.
2. Von der Dynastie Vilatte existiert noch Erzbischof Fryxell

von der schwedisch-orthodoxen Kirche, ein Mann, der sehr
kritiklos in der Auswahl seines Episkopats und Klerus gewesen
sein soll — ein Missstand, der nicht so arg ins Gewicht fallen
kann, da diese Kirche eigentlich nur aus ihrem Erzbischof
bestand. Früher soll er einmal eine Kapelle in Chicago besessen
haben. Dieser Fryxell hat sich und sein Werk einer Neugründung*

verschrieben, die eine Reform an den Häuptern des
Pseudo-Altkatholizismus erstrebt und von der Dynastie Mathew
ausgeht. Damit kommen wir zu



— 123 —

3. der „American National Catholic Church" und der „Universal

Episcopal Communion" oder kurz UEO Carfora, Erzbischof
der «nordamerikanischen altrömisch-katholischen Kirche", die
durch die Wirtschaftskrise stark mitgenommen wurde, so dass
ihr Priesterseminar, ihre Häuser, Zeitschriften und anscheinend
auch ihre Anhänger dahinschwanden, weihte die Herren James
Christian Crummey und M. Sherwood zu Bischöfen seiner Kirche.
Gleichzeitig erhielten sie von ihm die Aufgabe, eine Zusammenfassung

aller pseudo-altkatholischen Gruppen herbeizuführen
und diese von unwürdigen oder unfähigen Hirten zu säubern.
Diese Aufgabe wird durch die Wirtschaftskrise wesentlich
erleichtert, da die Geschäftsaussichten der nur auf die
Mildtätigkeit der Vielen-Allzuvielen ausgehenden episcopi vagantes
oder, wie sie auch genannt werden, „easy money maker" sich
sehr verschlechtert haben und sogar der Alkoholschmuggel,
wie ihn einige von ihnen durch Beschaffung von Abendmahlswein

betrieben haben, seit Aufhebung der Prohibition sinnlos
geworden ist. Right Reverend James Christian Crummey,
ehemals Laienmitglied, heute grimmiger Gegner der liberalkatholischen

Kirche, gründete nun die UEC und berief ein Konzil,
das er selbst das grossartigste und bedeutendste der
Kirchengeschichte nennt. Es kamen anscheinend sowohl Bischof Hinton
als auch der Negerbischof Valentine von der „Afrikanischorthodoxen

Kirche" in Chicago. Auch diese konnten sich nicht
entschliessen, der UEC beizutreten, so dass sich Crummey ent-
schloss, um wenigstens ein Mitglied in seiner UEC zu haben,
eine neue Kirche, die „American National Catholic Church"
zu gründen, die bisher aus zwei Bischöfen, drei Priestern, zwei
Kandidaten und ca. hundert Mitgliedern besteht, die über ganz
Amerika verteilt sind. Dabei behielt Crummey seine Ämter als

Regionarbischof und Metropolitankanzler in der Kirche Carforas
bei, die überhaupt nur noch aus drei Bischöfen besteht, nämlich
Carfora und Crummey in Chicago, Edwin Wallace Hunter in
New Orleans, während die anderen Bischöfe teils abgesetzt
sind, teils noch dazugehören, aber nichts mehr von sich hören
lassen. Inzwischen bearbeitet unter Mitwirkung eines Laiens
namens Ernest Margrander, eines grossen Feindes der
europäischen Altkatholiken, Crummey ein Kirchenrecht für seine UEC,
um erst nach dessen Fertigstellung die Pforten der UEC dem
Andrang aller katholischen und orthodoxen romfreien Kirchen der



— 124 —

Welt zu öffnen. Seiner „American National Catholic Church",
clie übrigens tadelloses Briefpapier und markante Briefköpfe
besitzt, haben sich bisher Erzbischof Fryxell und ein aus seiner
Kirche ausgeschiedener orthodoxer Bischof angeschlossen. Die
Wahl Fryxells soll nicht für die Menschenkenntnis des
„Reformators" Crummey sprechen. Crummey selbst berichtet, dass

es nicht interessant wäre, was die „American National Catholic
Church" heute ist, sondern was sie später sein wird. Sicherlich
sind Crummey, der einen Beruf im Wirtschaftsleben ausfüllt,
ebenso wie sein Berater Margrander wohlmeinende Männer,
die nur das Beste beabsichtigen. Es ist nur fraglich, ob sie
dazu auch die nötigen Fähigkeiten mitbringen. Crummey gibt
eine Zeitschrift „The Augustinian" hektographiert in seiner eigens
zu diesem Zweck gegründeten St. Willibrord-Druckerei und
Verlagshaus, die sehr dürftigen Inhalts ist, heraus. In ihr
greift er den Erzbischof der „Altkatholischen Kirche in Amerika"
W. H. Francis Brothers, stark an, bezweifelt seine Bischofsweihe
und versucht ihn als Betrüger zu entlarven. Immerhin sollen
sich Brothers die Spalten anglikanischer und orthodoxer
kirchlicher Blätter geöffnet haben.

Damit sind natürlich nicht alle pseudo-altkatholischen
Gemeinschaften, Bischöfe und Priester vollständig aufgeführt. Das
ist selbst dem ansässigen Beobachter unmöglich. Zahlreiche
ehemals romkatholische Priester, zum Teil slawischer Herkunft,
sammeln romfreie Gemeinden um sich, ernennen sich selbst zu
Bischöfen, auch ohne Konsekration. Und die Erteilung der
Priesterweihe als Erwerbszweig blühte ja lange unter den

episcopi vagantes. Um das auszumerzen, bestimmt u. a. das

„kanonische" Recht der UEC, dass freiwillige Honorare für
Erteilung der Ordination nicht vor Ablauf eines Jahres nach
Erteilung derselben fällig werden.

Von Interesse dürfte sein, class der Patriarch der anlässlich
der Calles-Revolution gegründeten „national-mexikanischen
Kirche" die Bischofsweihe von Carfora erhalten hat. Zuletzt
noch ein trauriger Fall: In Baltimore versucht ein nicht einmal
der englischen Grammatik und Orthographie kundiger E. Elvam
Johnson eine „Ploly Family Home Mission"* zu inszenieren. Er
behauptet, „altkatholischer Bischof" zu sein und von Carfora
die Konsekration empfangen zu haben, erkundigt sieh aber
vorsichtshalber hinterher in Europa, was der Altkatholizismus,



— 125 —

den er für die einzige wahre Kirche hält, überhaupt ist, und
bittet um Nachweis der einschlägigen Literatur zwecks
Orientierung. Über diesen „Bischof" ist nur in Erfahrung zu bringen,
dass es einen Priester im Klerus des Erzbischofs Carfora namens
Reverend Johnson gab. Ferner ist einmal in New York ein
Reverend Johnson wegen Alkoholschmuggels verhaftet worden.
Ob beide identisch sind, war nicht zu ermitteln.

Versuche des Erzbischofs Francis Brothers, zur Pastoration
einiger polnischer Gemeinden mariavitischen Klerus nach Amerika

zu ziehen, soll nicht von Erfolg gewesen sein, da die Polen
sich nicht an weibliche Priester gewöhnen wollten.

Das alles spricht für sich selbst. Es ist ein trübes Bild,
das die Gemeinschaften der episcopi vagantes in Amerika
darbieten. Es ist kaum anzunehmen, dass durch die Reformversuche
eines Crummey eine wesentliche Besserung erzielt werden wird.

H. Neufeld.

Bibliographie.
Schuster, Ildefons: Liber Sacramento-

rnm. Geschichtliche und liturgische
Studien über das römische Messbuch.
Übersetzt von P. Richard Bauersfeld,
O. S. B. Verlag Friedrich Pustet,
Regensburg. 10 Bände.

Es ist im Rahmen einer
Buchbesprechung natürlich nicht möglich,
einem Werk von solchem Umfang und
solcher Bedeutung auch nur
annähernd gerecht zu werden. Wir müssen
"uns darauf beschränken, den Aufbau
und allgemeinen Charakter dieses
liturgischen Standard work's kurz
darzustellen.

Das zehn Bände umfassende Werk
gibt zunächst im ersten Band eine
Reihe von Studien über bestimmte
Gegenstände aus der allgemeinen wie
aus der speziellen Liturgik. Allerdings
wird nicht eine systematische
Darstellung des gesamten liturgischen
Wissensgebietes angestrebt, sondern
in Form von in sich abgeschlossenen
kleinen Monographien das Wesentliche

aus dem Liber Sacramentorum, d. h.

aus dem römischen Missale, Pontificale
und Rituale in seiner geschichtlichen
und liturgischen Bedeutung deutlich
gemacht. Besonders gut und eingehend
sind die Kapitel: „Die christliche
Einweihung, Das gemeinsame Gebet in
der Urkirche, Gregor der Grosse und
sein Werk, Der Einfluss der päpstlichen
Sängerschule auf die Gestaltung der
römischen Liturgie, Die Kirchweihe
im christlichen Altertum" usw. Bei den
behandelten Fragen wird naturgemäss
die stadtrömische Tradition sehr stark
berücksichtigt. Alle diese Studien, in
denen sich, bedingt durch die Anlage
des Werkes, zwar manche Wiederholungen

finden, die aber eine Überfülle
von belangreichen liturgischen und
dogmatischen Erklärungen enthalten,
sind gedacht als Erläuterungen zu dem
eigentlich grundlegenden Teil des
Werkes, der Auslegung des römischen
Messbuches. Nach Art von Guérangers
„Kirchenjahr" oder P. Parschs „Jahr


	Kirchliche Chronik

