Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 25 (1935)
Heft: 2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 98 —

Kirchliche Chronik.

Die Interkommunion mit der Kirche von England.

Es sind weitere Zustimmungen zur abgeschlossenen Interkom-
munion von anglikanischen Kirchen beim Prisidenten der altkatho-
lischen Bischofskonferenz eingetroffen. Sie haben folgenden Wortlaut:

The following Resolution was passed unanimously by the
Archbishops, Bishops, Priests and Lay Delegates constituting the
General Synod of the Church of England in Canada at its thirteenth
Session held in the City of Montreal in the Province of Quebec
Canada September 12' to 21* inclusive:

,, That the General Synod of the Church of England in Canada
approves of the following statements agreed upon between the
representatives of the Old Catholic Churches and the Churches of
the Anglican Communion ata Conference held at Bonn on July 2741931,

a) Each Communion recognizes the Catholicity and indepen-
dence of the other and maintains its own.

b) Each Communion agrees to admit members of the other
Communion to participate in the Sacraments.

¢) Intercommunion does not require from either Communion the
acceptance of all doctrinal opinion, sacramental devotion or liturgical
practice characteristic of the other, but implies that each believes
the other to hold all the essentials of the Christian faith.

And that this General Synod of the Church of England in
Canada agrees to the establishment of Intercommunion between the

Church of England in Canada and the Old Catholic Churches on
there terms.*

Toronto, Ontario, Canada, November 7' 1934.
F. H. Hartly, Canon,

Hon. Clerical Secretary of the General Synod
of the Church of England in Canada.

Protestant Episcopal Church in the United States of America.
281 Fourth Avenue, New York, N. Y.
Office of the Presiding Bishop.
December 5, 1934.

Most Reverend and dear Brother:
It gives me pleasure to inform you that at the session of the
General Convention of the Protestant Episcopal Church in the United
States of America the proposed terms of intercommunion between



— 99 —

the Anglican and Old Catholic Churches were presented to the two
Houses of General Convention and by concurrent action were accep-
ted and ratified on behalf of this Church. In the Resolution adopted
the Convention agreed to the establishment of intercommunion be-
tween the Protestant Episcopal Church and the Old Catholics of the
Utrecht Convention on the terms set forth by the Joint Commission

of Anglicans and Old Catholics.

Faithfully yours,
James De Wolf Perry.
Presiding Bishop.
The Most Reverend Francis Kenninck,
Archbishop of Utrecht, Utrecht, Holland.

Bisschops’ Hof,
Claremont, 29 Maart, 1935.

Zyn Hoogheid, Den Aartsbisschop van Utrecht.

Uw Hoogheid,

Ik heb de eer U in kennis te stellen dat de Synode van
Bisschoppen van de Kerk van de Provincie van Zuid Africa, anders-
zins genaamd de Engelsche Kerk hier ten lande, hunne kompli-
menten aan U overbrengen en wensen U te verzekeren dat zij
eenpariglyk samenstemmen met de voorwaarden van onderlinge
gemeenschap door de Vereeinigde Commissie aangesteld door de
Kerk van Engeland en de Oude Catholiecke Kerk geregeld, en dat
sy die aannemen.

Ik ben,
Uw Hoogheid,
Broederlyk De Uwe,

w. g. FRANCIS R. PHELPS,

Aartsbisschop van Kaapstad.
(Archbishop of Cape Town.)

Unionsverhandlungen in der Kirche von England.

Uber die Verhandlungen der vom Erzbischof von Canterbury
ernannten Kommission mit einer Kommission der lutherischen
Kirche von Finnland ist der Bericht publiziert. Die beiden Kommis-



— 100 —

sionen, die sich am 19. Juli 1934 zu Helsingfors trafen, besprachen
die theologische Position der beiden Kirchen hinsichtlich des christ-
lichen Glaubens und der Sakramente mit dem Ergebnis, dass sich
im wesentlichen Ubereinstimmung ergeben hat. Besondere Schwierig-
keiten bot die Diskussion iiber das Amt. Im Jahre 1884 starben alle
Bischofe der Kirche von Finnland, die apostolische Sukzession wurde
unterbrochen, und die Regierung liess aus politischen Griinden die
Konsekration der neu gewiahlten Bischofe durch einen Auslidnder nicht
zu, Die Konferenz beschloss, die so entstandene Irregularitit bei gege-
bener Gelegenheit aus der Welt zu schaffen. Tatsachlich hat an der
Konsekration des jetzigen Bischofs Lethonen von Tampere der
Erzbischof von Upsala teilgenommen. Eine weitere Schwierigkeit
liegt in dem Umstand, dass die Kirche von Finnland bei einer Sedis-
vakanz die Priesterweihen dem Dekan der Dibzese iiberldsst. Im
iibrigen herrschte Ubereinstimmung in der Anerkennung des Wertes
der apostolischen Sukzession als dusseres Zeichen der Kontinuitit
und der Einheit der Kirche. Die finnlindischen Delegierten erklirten
sich zur Unterdriickung der Ordination durch Presbyter bereit,
konnten fiir ihre Kirche aber keinen bindenden Entscheid geben.
Schliesslich einigte man sich auf ein Abkommen, das beiden Kirchen
zur Annahme empfohlen wurde. In der Einleitung wird die Ansicht
vertreten, dass beide Kirchen an den fundamentalen Lehren des
christlichen Glaubens festhalten. Deshalb wird empfohlen: 1. Der
Erzbischof von Turku moége den Erzbischof von Canterbury einladen,
einen Bischof zu bestimmen, der an der Konsekration eines Bischofs
der Kirche von Finnland teilnehmen soll, und ebenso soll der Erz-
bischof von Canterbury den Erzbischof von Turku einladen, einen
Bischof zu bestimmen, der sich an einer Konsekration in der Kirche
von England beteiligen soll. 2. Die anglikanische Vertretung empfiehlt
die Zulassung von Kommunikanten der Kirche von Finnland zur
Kommunion in der Kirche von England und nimmt Kenntnis davon,
dass die Kirche von Finnland seit lingerer Zeit Kommunikanten
nicht lutherischer Konfession zur Kommunion zulidsst. 3. Zur Lam-
bethkonferenz oder zu andern Bischofskonferenzen sollen Bischofe
der Kirche von Finnland und zu dhnlichen Konferenzen der Kirche
von Finnland sollen anglikanische Bischofe eingeladen werden.

Der Bericht wurde im Januar den beiden Convocations der
Kirche von England vorgelegt. In der Diskussion wurde ausdriick-
lich hervorgehoben, dass es sich bei dem Ubereinkommen um keine
Interkommunion handle, wie eine solche mit der altkatholischen
Kirche abgeschlossen worden sei. Die Convocations von Canterbury
und York beschlossen, den Bericht einer Kommission zur weitern
Behandlung zu iiberweisen.



— 101 —-

In Ausfilhrung eines Beschlusses der l.ambethkonferenz 1930
sind Unterhandlungen der Kirche von England mit der presbyte-
rianischen Kirche von Schottland begonnen worden. Ein Interim
Report der dafir bestellten Kommission wurde letztes Jahr den
beiden Kirchen zugestellt. Die Generalsynode der schottischen Kirche
hatte daraufhin entschieden eine Verstindigung iiber das Amt und
die Sakramente zwischen den beiden Kirchen sei nur auf Grund
einer Anerkennung der Gleichstellung der Kommunikanten und der
Amtstrager moglich.

Im Anschluss an die Vorverhandlungen stellte die vereinigte
Kommission vier Leitsitze fiir die weitere Aussprache fest. 1. Sollte
festgesetzt werden, wie weit Ubereinstimmung zwischen den beiden
Kirchen herrscht. 2. Es sollte untersucht werden, welche Zusammen-
arbeit auf Grund dieser Ubereinstimmung moglich und angemessen
sei. 3. Sollten die Differenzen vom Gesichtspunkt gegenseitiger Ver-
stindigung aus gepriift werden und 4. sollte der Weg zu einer innern
Gemeinschaft erforscht werden.

Die Kommission hat zundchst die beiden ersten Punkte be-
handelt und dariiber Beschliisse gefasst. Ubereinstimmung wurde
festgestellt: in der Beurteilung des A. T. und des N.T.; in der
Anerkennung des apostolischen und nizaischen Glaubensbekennt-
nisses, in der Bewertung spiterer Formulierungen als historischer
Kundgebungen christlichen Glaubens (39 Artikel und \Westminster
Konfession); in der Anerkennung der Resolution iiber das Evan-
gelium der Lausanner Weltkonferenz des Jahres 1927; in der An-
erkennung der Sakramente der Taufe und des Abendmahls als von
Christus eingesetzt: in der Anerkennung des Amtes als einer Gabe
des Herrn an die gesamte Kirche; im Glauben, dass Christus zum
Amt beruft, wen er will, und dass die Zulassung unter Gebet und
Handautlegung durch dazu Bevollméachtigte geschieht; im Glauben,
dass die Kirche auf dem ewigen Willen Gottes beruht, der die
Menschen in einer in Christus gewurzelten und durch die Kraft des
heiligen GGeistes zusammengehaltenen Gemeinschaft sammelt: in der
Uberzeugung, dass die innere Einheit der an Christus als das eine
Haupt der Kirche Gldaubigen im gemeinsamen kirchlichen Leben
und Gemeinschaft sichtbar werden soll; in der Uberzeugung, dass
die Kirche ihre Kontinuitat von Geschlecht zu Geschlecht und in
der Welt als eine Gemeinschaft bekundet, deren Haupt Christus ist,
dass sie mit der Einheit ihres wesentlichen Glaubens verschiedene
Formen der Frommigkeit, des Gottesdienstes und der Denkweise
umfasst: in der Anerkennung des uneingeschriankten Rechts des
Herrn Jesus Christus, das menschliche Leben zu beherrschen, und
in der Absicht, seinem Geist nicht nur die kirchliche Ordnung, sondern



— 102 —

das gesamte geordnete Leben, das hiusliche, offentliche, nationale
und internationale zu unterwerfen.

Als praktische Postulate werden aufgestellt: Predigeraustausch
auf Grund einer von den Autorititen bestimmten Ordnung; Zulassung
zum Abendmahlstisch, falls die Gelegenheit zur Kommunion in der
zustandigen Kirche fehlt, was in der schottischen Kirche und zum
Teil auch in England schon praktiziert wird; periodischer gegen-
seitiger Besuch bei Synoden zur Sympathiebezeugung und zur In-
formation ; gemeinsame Aussprache unter Mitwirkung anderer Kirchen
iiber oOffentliche, nationale und internationale Fragen; Bestellung
einer Kommission zur Vorberatung praktischer Aufgaben, die die
lokalen Beziehungen der Kirchen in der Heimat und in der Fremde
angehen; Pflege des Geistes gegenseitiger Verstindigung unter dem
Klerus, den Priesteramtskandidaten und der Laienwelt, um besser
miteinander kekannt zu werden, gegenseitig die Geschichte und
Eigenart zu studieren und um in der Offentlichkeit miteinander zu
arbeiten. '

Die beiden Convocations haben beschlossen, den Bericht und
dessen Antrige entgegenzunehmen, einen Entscheid aber zu ver-
schieben, bis die Ansicht der Kirche von Schottland klar geworden
sei. Von der anglikanischen Kirche in Schottland sind der Bericht
und die Antrige mit grossem Missfallen aufgenommen worden. Die
einzelnen Diozesansynoden der Kirche haben erklirt, dass die An-
trige durch die regionale Kirche, die es angeht, beraten und an-
genommen werden miissten. Sie bestreiten, dass je eine Interkom-
munion von den Bischofen gebilligt worden sei. Komme sie vor,
geschehe es ohne Autorisation, rein individuell.

Den beiden Convocations lag endlich noch eine ,,Skizze einer
unierten Kirche* vor. Sie ist von einer Kommission entworfen, die
aus Angehorigen der Kirche von England und der englischen Frei-
kirchen in Ausfithrung einer Resolution der Lambethkonferenz 1930
bestellt worden war. Die Skizze, auf die wir noch zuriickkommen,
wurde von den Convocations der sympathischen Aufmerksamkeit
und dem sorgfiltigen Studium der Kirche empfohlen.

In Irland fanden seit 1931 ebenfalls Besprechungen iiber die
Vereinigung der presbyterianischen und anglikanischen Kirche statt,
Ausgangspunkt war die gegenseitige Anerkennung des Amtes und
der Sakramente, Die anglikanische Synode beschloss, den Gang
der Verhandlungen mit der Kirche von Schottland abzuwarten, be-
vor weitere Schritte unternommen werden sollen.

Der Erzbischof von Canterbury hat anfangs Juli in der Dio-
zesankonferenz von Canterbury eine bemerkenswerte Rede iiber die



Grundlagen der Einigung der Kirchen gehalten. Er ging von dem
Aufruf der Lambethkonferenz des Jahres 1920 aus und entwickelte
folgende (Gedanken.

Dieser Aufruf diirfe, so entgegenkommend er sei, nicht zum
Anlass genommen werden, die wirklich vorhandenen Glaubensver-
schiedenheiten einfach zu ingnorieren oder herabzusetzen, um durch
die Methode, moglichst alle Differenzen kiinstlich zu verkleinern,
eine Einigung herbeizufiihren. Die Kirche von England bringe zu
den Unionsbestrebungen der Kirchen ein ganz bestimmtes, beson-
deres Erbe mit, das durch nichts verfalscht oder abgeschwicht
werden diirfe. Diesen besondern Charakter hat eine Kommission
der Lambethkonferenz von 1930 scharf hervorgehoben. Er ist be-
dingt durch den Umstand, dass die anglikanische Kirche in der
Lage sei, den iiberlieferungsgemissen Glauben und die iiberliefe-
rungsgemadsse Verfassung einer christlichen Kirche zu verbinden
mit der Unmittelbarkeit des Verkehrs des Christen mit Gott, wie
ihn die reformierten Kirchen fordern, und mit der Freiheit ver-
niinftiger Forschung. Es ist ein hohes und schwieriges Ideal, das
der anglikanischen Kirche ihren eigenartigen Charakter gibt, was
sie aber nun eben als Besonderes im Christentum zu vertreten hat.
Dieses besondere Erbe der Kirche von England muss von ihr nach
allen Seiten hochgehalten und bewahrt werden und darf nicht um
einer falschen Einigung willen missachtet werden.

Das Zentrum des nizdischen Glaubensbekenntnisses ist das
Bekenntnis zur Gottheit Christi. Der Erzbischof von Canterbury
begriisst daher den Beschluss der Bischofe der Provinz von York,
dass Prediger der Freikirchen, die nicht auf diesem Boden des
Bekenntnisses zur Gottheit Christi stehen, nicht zu Predigten in
anglikanischen Kirchen zugelassen werden sollen.

In dhnlicher Weise ist am Episkopat und an der bischoflichen
Ordination der Geistlichen festzuhalten. Auch hier sprechen Zeichen
dafiir, dass die Gefahr der Missachtung nahe ist. Geschichtlich be-
trachtet, hat das Episkopat fiir die Kirche eine analoge Bedeutung
wie die Bibel und die Glaubensbekenntnisse. Alle sind durch all-
mahliches Wachstum zu feststehenden, allgemein angenommenen
Autorititen in der Kirche geworden. Wenn er deshalb die Forderung
aufstelle, dass das Bischofs- und Priesteramt auch in einer vereinigten
Kirche, in der die Kirche von England einen Teil bilde, beibehalten
werden miisse, so geschieht das nicht, weil wir speziell auf diese
Form der Kirchenregierung ein besonderes Gewicht legen, sondern
aus dem Glauben, dass in dieser bischoflichen Verfassung eine
gottliche Ordnung sich geltend mache, der wir treu zu bleiben haben.



— 104 —

Die Kirche von England wird als eine Briickenkirche bezeich-
net, die dank ihrer Verwandtschaft mit den tbrigen katholischen
Kirchen und mit den reformierten Kirchen als Mittlerin zwischen
diesen Gruppen wirken konne. Wenn aber die verschiedenen Rich-
tungen in der Kirche von England sich zu stark nach diesert andern
Gruppen richten, so ist die (Gefahr eines Risses in der Kirche von
England gross. Eine Briicke, die in der Mitte zerrissen ist, kann
aber ihren Dienst nicht erfiillen, wenn sie auch auf beiden Ufern
aufliegt. Sie muss in sich verbunden sein. Zum Schluss mahnte der
Erzbischof seine Horer und weitere Kreise, mit Geduld und Hoffnnung
das Ziel der Einigung immer im Auge zu behalten — wer konnte
das Bild der Einheit der Kirche je aus den Augen verlieren? —,
und warnte, nicht durch stiirmisches Dringen und gewaltsames
Zurechtbiegen mehr Schaden als Nutzen zu stiften.

Unionsverhandlungen in den Vereinigten Staaten.

Es wird uns berichtet, ,,dass eine betrachtliche Anzahl von Unier-
ten in Amerika ihre Verbindung mit Rom l6sen und in die bischofliche
Kirche eintreten will. Sie wiinschen allerdings, die Privilegien beizu-
behalten, die auch Rom ihnen gewdihrte, so vor allem die Beibehal-
tung ihrer alten, altvertrauten Riten. Die Generalkonvention hat im
vergangenen Oktober dariiber folgenden Kanon beschlossen:

1. Wenn eine Gemeinde von Christen, die den Glauben bekennt,
wie er in den katholischen Glaubensbekenntnissen enthalten ist, und
die heiligen Schriften als alles zum Heile Notwendige enthaltend an-
erkennt, aber einen andern Ritus benutzt, als er in unserer Kirche
festgesetzt ist, Anschluss an unsere Kirche sucht und ihren eigenen
Ritus beizubehalten wiinscht, so soll sie durch den Diczesanbischof,
in dessen Dibzese sie besteht, ein Gesuch an den prisidierenden
Bischof zwecks Stellungnahme richten.

2. Bezieht sich auf Geistliche ohne bischofliche Weihe.

3. Wenn der Geistliche einer solchen Gemeinde von einem
Bischof geweiht worden ist, der mit unserer Kirche nicht in Ge-
meinschaft steht, dessen Weihe aber vom prisidierenden Bischof
gebilligt (approved) wird, so soll er zur Ausiibung seiner Weihen
unter den Voraussetzungen von Kanon 12 zugelassen werden.

4. Bezieht sich auf die Betretung solcher Gemeinden auf den
Diozesankonventionen. '

5. Bezieht sich auf die Aufsicht iiber solche Gemeinden.

In Ohio wurde am 27. Juni letzten Jahres eine Union zwischen
der reformierten Kirche und der evangelischen Synode grundsitz-
lich beschlossen. An der Spitze der ,,Evangelischen und reformier-
ten Kirche, so lautet der Name, steht die Generalsynode. Ihre



— 100 —

erste Aufgabe ist, das Werk der Union auszubauen und eine Ver-
fassung auszuarbeiten.

Das Korrespondenzblatt des ,,Nationalen Lutherischen Rates*
berichtet von dem Plan eines foderativen Zusammenschlusses der
bedeutendsten lutherischen Kirchen in Amerika. Der Plan ist entworfen
von Ausschiissen, die eine Reihe von lutherischen Kirchen offiziell
vertreten. Darunter befinden sich: die Norwegische lutherische
Kirche, die Jowa-Synode, die Augustana-Synode, die Vereinigte
Synode von Ohio und andere. Der Plan ist hervorgewachsen aus
einer Konferenz, die 1925 in Minneapolis stattfand. Die beteiligten
Kirchen beschlossen zunachst unter anderem eine ,,Kanzel- und
Altargemeinschaft“. Die Vereinigte Danische Lutherische Kirche
und Vertreter der Augustana-Synode schlossen sich spater an. Die
Lutherische Freikirche erwdgt jetzt den Anschluss. Der Vereinigte
Ausschuss hat vorgeschlagen, dass die geplante ,,Amerikanisch-
Lutherische Konferenz* alle drei Jahre zusammentreten solle. Der
Zweck des Zusammenschlusses ist insbesondere die Zusammenarbeit
auf praktischen Gebieten.

Nach weiteren Angaben soll die geplante Konferenz eine Ver-
tretung von 7000 Gemeinden mit einer Mitgliederzahl von 1,350,000
darstellen.

Die Tagung des Fortsetzungsausschusses der Weltkonferenz fir
Glauben und Verfassung in Hertenstein, 3.—6. September 1934.

Nach dreijahriger Unterbrechung trat der Ausschuss unter Lei-
tung ihres Prisidenten, des Erzbischofs von York, zur Beratung zu-
sammen. Im Mittelpunkt stand die Vorbereitung der Weltkonferenz,
die im Jahre 1937 einberufen werden soll. Zunachst legte der Sekretar
Canon Hodgson einen Bericht iiber die kiinftige Arbeit vor. Einige
Eingaben waren zur Behandlung eingelangt, eine von Prof. O. Piper,
die Konferenz zu verschieben und ein neues Programm fiir sie zu
entwerfen. ,,L.ausanne muss die neue Haltung des Christentums
gegeniiber der Welt, der Natur und der Gesellschaft ausarbeiten.*
Solange in dieser Richtung kein nennenswerter Fortschritt gemacht
sei, seien wir nicht so weit, eine zweite Weltkonferenz einzuberufen.
Ein Brief der ,,Gesellschaft der Freunde‘ (Grossbritannien) betont,
dass die Kirche in ,einem Zeitalter neuen und riicksichtslosen
Heidentums das klare Wort spreche”, um die ,,Menschen davon zu
iiberzeugen, dass Gott hiher steht als alle menschlichen Systeme*.
Gegen solche Vorschlige nahm der Sekretdr Stellung, da sie ausser
der Kompetenz der Konferenz liegen. Ihre Aufgabe sei, sich in den
Dienst der Kirchen zu stellen. ,,Unsere erste Aufgabe besteht darin,
ihren Vertretern es zu ermoglichen, sich im Geiste wechselseitiger



— 106 —

Sympathie und in dem Verlangen nach gegenseitigem Verstehen
zu begegnen. Daraus erwichst unsere zweite Aufgabe, nimlich die
Hindernisse, die sich der Wiedervereinigung entgegenstellen und die
bei solchen Zusammenkiinften deutlich ans Licht treten, in der
Hoffnung zu studieren, dass wir in die LLage kommen werden, den
Kirchen dariiber Vorschlage zu machen, wie man diese Hindernisse
tiberwindet. In dieser zweiten Aufgabe konnen wir nicht weiter
gehen, als den Kirchen Vorchlige zu unterbreiten, denen sie selbst
dann zustimmen miissen. Wir konnen nicht an Stelle der Kirchen
reden, sei es miteinander oder mit der Welt im ganzen.“ FEine
Denkschrift des amerikanischen Ausschusses wiinscht, dass die Kon-
ferenz ihre Aufmerksamkeit mehr dem praktischen Ziel zuwende,
das in den Versuchen der Wiedervereinigung steckt, als im theolo-
gischen. Der Sekretdr gibt zu, dass sich die Konferenz in den
letzten Jahren auf die mehr direkten theologischen Fragen konzen-
triert habe, die in fritheren Berichten aufgetaucht seien. Die vor-
geschlagene Erweiterung des Programms scheint keine Abweichung
von den eigentlichen Zielen der Bewegung zu sein, solange ihr
Werk nur ein Werk einer Konferenz zwischen Vertretern der Kirchen
ist und der Ertrag in Berichten niedergelegt wird, die an die Kirchen
zur Beschlussfassung gesandt werden.

Um das Programm nicht zu iiberlasten, vertritt der Sekretir
die Meinung, nach einem vorliegenden Vorschlag das Thema ,,Kirche
und Welt*“ der Stockholmer Bewegung zu iiberweisen.

Der Sekretir regte hierauf eine Revision im vierten Haupt-
thema des 1930 angenommenen Programms fiir 1937 an (vgl
I.K.Z. 1932, S. 115). Es heisst ,,Die Gemeinschaft der Kirche in
Leben und Kultus®“. Das Thema gehore teils zur Theologie und
teils zur Untersuchung praktischer Fragen. Der Vorschlag ging da-
hin, das ganze Programm in zwei Hauptteile zu zerlegen.

A. Untersuchung theologischer Probleme:

1. Die Kirche und das Wort.
2. Die Lehre von der Gnade.
3. Das geistliche Amt und die Sakramente.

B. Untersuchung praktischer Probleme des kirchlichen Lebens.

Die Aussprache iiber diese Vorschlige und weitere von Kon-
ferenzmitgliedern begriindete war sehr ergiebig. Bemerkenswert
waren die Voten von Bischof Palmer, Prof. Deissmann, Prof. Lang,
die zum Teil im Anschluss an die Vortrige gehalten worden sind.
Es wurden wihrend der Tagung eine Reihe von Beschliissen ge-
fasst. Wir nennen folgende:



— 4 —

1. Die niachste Weltkonferenz fiir Glauben und Verfassung soll
vom 3. bis 17. August 1937 abgehalten werden.

2. An der Absicht, die Konferenz in Lausanne abzuhalten wird
festgehalten, vorausgesetzt, dass die finanziellen und andere Bedin-
gungen erflillt werden konnen.

3. Als Basis der Verhandlungen gilt das angekiindigte Pro-
gramm, ausgenommen das Thema ,,Die Kirche und die Welt*, das der
Konferenz fiir praktisches Christentum (Stockholm) iiberlassen wird.

4. Der Fortsetzungsausschuss dankt Bischof Palmer, Prof. Deiss-
mann und Prof. Lang fiir die Anregungen zum Programm der Kon-
ferenz 1937 und iiberweist sie der nachsten Tagung des Ausschusses
zur weiteren Behandlung fiir die Revision des Programms.

5. An Stelle der Theologenkommission werden drei Kommis-
sionen gewahlt zum Studium der Themen ,,Kirche und Wort*, ,,Amt
und Sakramente*‘ und ,,Erfahrungsmissige Annaherung zur Einigkeit,
Der Exekutivausschuss wird beauftragt, mit den Prasidenten dieser
Kommissionen die Revision des Programmes fiir 1937 zu beraten,

6. Die Frage der Methoden der nichsten Weltkonferenz soll
vom Exekutivausschuss im Licht der Resolution der protestantisch-
bischotlichen Kirche U. S. A. und des Memorandums von Dr. Garvie
behandelt und der nachsten Tagung dariiber Bericht erstattet werden.

7. Vorbereitet soll die Herausgabe eines Buches mit Aufsitzen
iiber die Offenbarung werden unter den Auspizien der Bewegung fiir
Glauben und Verfassung in Verbindung mit der Leitung des Inter-
nationalen Missionsrates und des Weltbundes christlicher Studenten.

8. Die nachste Tagung soll vom 6. bis 9. August 1935 in
Danemark stattfinden.

9. Der Exekutivausschuss besteht kunftig aus den Leitern der
Kommissionen und sieben Mitgliedern des Fortsetzungsausschusses
mit dem Recht, drei weitere Mitglieder zu kooptieren. Diesem Komitee
werden die Arbeiten der bisherigen Exekutiv- und Uberweisungsaus-
schiisse ubertragen.

In den Beschliissen 10. bis 14. werden die Mitglieder des Exe-
kutivausschusses und die Prisidenten der drei Kommissionen be-
stimmt und deren Befugnisse umschrieben.

Zwei Themata wurden in den Sitzungen behandelt. Das erste:
Die Kirche und das Wort — Referenten waren Prof. Lic. H. Sasse,
Bischof Irenius von Novisad, die ersten Diskussionsredner Prof.
H. L. Goudge von Oxford und Dr. A. Garrett; das zweite: Die Kirche
und die Welt, mit den Referenten Prof. H. Clavier in Montpellier,
Prof. W. Manson in Edinburg und den ersten Disskussionsrednern
Prof. F. Gavin in New York und Prof.Karl Prohle in Sopron (Ungarn).
Auf das erste Thema kommen wir im ndchsten Heft zuriick.



— 108 —

Die Tagung des Okumenischen Rates
fiir praktisches Christentum in Fand vom 24.—30. August 1934.

Uber die Tagung ist uns von Prof. van den Bergh in Utrecht
ein Bericht zugegangen. Wir entnehmen ihm einige personliche Ein-
driicke. Zu gleicher Zeit tagten in Fano der Geschiftsausschuss des
Weltbundes fiir internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen und
die okumenische Jugendkonferenz. Zu diesen Veranstaltungen waren
etwa 160 Delegierte erschienen. Unser Referent sagt u. a.:

,Was haben wir aber dort in Fant getan? In Fané haben wir
gebelet und gesprochen. (Gebetet zuerst. Der Prasident Bischof Bell
hat stark akzentuiert, dass der Christ erst beten und dann sprechen
und handeln soll; vor allem soll er mit der ,,Service* die ,,Worship*
verbinden. In Nordby auf Fand (wo Dr. Maas eine Predigt iiber
den Pharisder und den Zollner hielt), im herrlichen Dom in Ribe (wo
der Apostel des Nordens, der heilige Ansgar, im Jahre 852 auf
danischen Boden die zweite christliche Kirche baute, woran Prof.
Runestam aus Upsala in seiner Predigt iiber Matth. 20, 20—28
erinnerte), jeden Morgen in der ,Kapelle® (mit Kruzifix und sieben-
armigem Leuchter nach ddnischer Gewohnheit) hatten wir herrliche
Weihestunden, die sehr stark internationalen und o6kumenischen
Charakter trugen. Anglikanischerseits wurde zweimal die heilige
Eucharistie gefeiert.

Lesung des Wortes Gottes, Ansprache, Lieder aus dem Ge-
sangbuch ,,Communio®, stilles Gebet, gemeinschaftliches ,,Vater
Unser* (von jedem in seiner eigenen Sprache) wechselten einander ab.

Neu war dabei ein kleines Biichlein: ,, Preces oecumenicac mit
Gebeten verschiedener christlicher Kirchen und Autoren. Alt-
katholischerseits soll man diesem Biichlein seine Aufmerksamkeit
schenken: es enthilt viele schone Gebete, doch es soll auch kri-
tisch untersucht werden. Gegen die Absolution Calvins, die eine
sakramentale Form hat — gegen die Verschweigung der Quelle
beim Friedensgebete aus dem Missale Romanum —, gegen eine
gewisse Mariologie in einer Litanei der ,,orthodoxen‘ Kirche habe
ich personlich, speziell als Gebetbuch fiir diese ékumenische Kon-
ferenz, Bedenken, welche ich hier nicht weiter auseinandersetzen
kann. Dabei ist die Korrektur des Biichleins nicht sorgfaltig ge-
wesen, wozu vielleicht der Umstand mitgewirkt hat, dass es in ver-
schiedenen Sprachen in einer englischen Anstalt gedruckt worden ist.*

Die beiden Hauptthemata der Konferenz wurden in gemeinsamen
Sitzungen behandelt. Am 27. August das erste: Die Kirche und der
heutige Staat. Es hielten Referate Prof. Runestam, Dr. M. Boegner,
Prof. Vyscheslavzeff, Bischof Heckel und Dr. Oldham. Das Thema
war besonders durch die deutsche Frage aktuell geworden. Bischof



— 109

Heckel vertrat seine nationalsozialistische Auffassung. Die deutsche
Frage stand bald im Mittelpunkt der Tagung.

Wiahrend im Weltbund die Kirchen nicht offiziell vertreten sind,
sind sie es im Okumenischen Rat fiir praktisches Christentum. So
konnten die bisherigen deutschen Mitglieder im Weltbund bleiben.
Sie gaben zu Beginn der Verhandlungen bekannt, dass sie sich an
der Diskussion iiber die deutsche Frage nicht beteiligen werden.
In dem Okumenischen Rat waren die bisherigen Vertreter durch neue
ersetzt, ihr Wortfiihrer war Bischof Heckel. Der Rat hat als Ver-
treter der Bekenntniskirche D. Koch hinzugewahlt. An die deutsche
Delegation wurden in der Diskussion und im Privatgesprach aller-
lei Fragen gestellt. Nennen wir einige der Delegierten, die mit Dr.
Heckel einig waren, dass auf der Konferenz theologische Probleme
behandelt werden, daneben aber auch konkrete Fragen, die be-
antwortet werden sollen.

,,Es gibt verschiedene theoretische Prinzipien, die von der ganzen
deutschen Delegation angenommen werden, woraus eben wichtige
konkrete Fragen fiir die /eutige Praxis entstehen, zum Beispiel:

Die Kirche darf nicht gebunden werden an die Ideologie eines
Staates! — Wie ist es denn moglich, dass in Deutschland die
Pfarrer einen Eid leisten miissen, der ihr Gewissen dem Staate unter-
wirft? Die Kirche braucht Gewisssensfreiheit! — Sind Methoden
der Gewalt damit zu vereinigen, die praktisch Gewissensunfreiheit
bedeuten? Die Kirche ist gegriindet auf Heilige Schrift, Evangelium,
Taufe! — Wie ldsst sich dann erklaren oder verteidigen, dass Per-
sonen anderer Rassen oder anderen Blutes von der christlichen
Geistlichkeit ausgeschlossen werden? Die Kirche hat das grosste
Interesse bei der wissenschaftlichen Bildung seiner Diener! — Wie
ist damit zu vereinbaren, dass die grossten deutschen Theologen
jetzt vom Damoklesschwert der Absetzung und Verfolgung be-
droht werden

Im Geiste des ,,Audi et alteram partem‘ mochte der Referent
einiges aus der Apologie mitteilen.

,,1. Die deutsche Reichskirche. Es gibt jetzt in Deutschland keine
Staaten (Bayern, Sachsen, Preussen usw.) mehr, sondern nur cznen
Staat mit verschiedenen Provinzen. Darum sei auch eine bayerische,
sichsische usw. ZLandeskirche in der Zukunft unmoglich. Ganz
natiirlich und als von selbst wurde aus den vielen Landeskirchen
die eine Deutsche Rezchskirche. Dass dagegen in gewissen konser-
vativen Kreisen Opposition entstand, ist begreiflich; ebenso ist aber
die eine Reichskirche als die logische Folge der neuen Entwicklung
verstandlich.



— 110 —

2. Die Bekenntnis-Chvisten, Neben den deutschen ,,Hezden®, die
hier nicht in Betracht kommen, stehen in Deutschland zwei grosse
Gruppen: die ,,Deutsche Christen und die ,,Bekenntnis-Christen®,
zwischen welchen beiden Gruppen der Radikalen und Konservativen
die grosse Masse der evangelischen Christen steht, die vor allem
wiinscht, dass die Deutsche Kirche — ebenso wie das deutsche Volk —
eine Fznkezt sei. Die grosse Masse des evangelischen Kirchenvolkes

will maglichst wenig Differenzen — und keinenfalls Feindschaft —
zwischen den Kirchen der verschiedenen Staaten, Konfessionen und
Richtungen.

3. Die deutsche Revolution. In Deutschland ist jetzt ein Vulkan
zum Ausbruch gekommen. Das Ausland meint, mit einer Dorf-
feuerwehr das Feuer loschen zu konnen. Um die heutigen Zustinde
zu begreifen, soll man zu Zeiten wie die Reformationszeit zuriick-
gehen. Exzesse bleiben im Anfang solcher Revolutionszeiten — ge-
rade wie in der Reformationszeit — nie aus. Im deutschen Volke
offenbart sich jetzt aber die geistliche Wiedergeburt: das Volk kehrt
sich gegen den Marxismus und die bolschewistische Gottlosen-
bewegung. Die Kirchen werden wieder so voll, als sie friither leer
gewesen sind: in Berlin gab es in 1932 etwa 3400 Beitritte in die
Kirche, in 1933 etwa 66000 Beitritte; dieselbe Entwicklung sieht
man auch bei den Ziffern der anderen kirchlichen Statistiken.

4. Der Amtseid der Geistlichen. Bei diesem Eide wurde der frithere
deutsche Eid der Geistlichen, den preussischen Konigen gegeniiber,
zum Vorbild genommen, wobei der Text nur wenig gedndert wurde.
Ein Osterreicher sagte dem Referenten, dass er einen Ordinations-
eid und spiter zwei andere Eide in sehr verschiedener Formu-
lierung — dem Osterreichischen Staate gegeniiber — habe ablegen
mussen.

5. Die Absetzung der Professoren der Theologze. In den deutschen
lutherischen Léandern hatte — vielleicht anders als beim Calvinis-
mus — immer der Steat das Recht der Ernennung und der Ab-
setzung der Theologieprofessoren. Vergeblich hat die Kirche friiher
viele Male versucht, in diesen Sachen mehr Einfluss zu bekommen. Die
Theologieprofessoren sind keine kirchlichen, sondern Stzatsbeamte,
die gerade so wie alle anderen unter den allgemeinen deutschen
Bestimmungen fiir die Staatsimter (Arier-Paragraph usw.) fallen.

6. Das ,,Hakenkreuz in der Kirche. Das Hakenkreuz ist
deutsches Symbol, das zur offiziellen deutschen Flagge gehort,
welche Flagge iiberall vom Staate und nicht von der Kirche fest-
gesetzt worden ist. Vielleicht war es im Anfang der Revolution hier
und dort anders, aber jetzt findet man die Hakenkreuzflagge nicht
zn der Kirche, sondern nur an der Aussenseite. Man findet in vielen



— 111 —

anderen Landern die Staats- und nationalen Flaggen und Fahnen
auch in den Kirchen selbst (so zum Beispiel in Danemark).

Eindruck hat auf den Referenten speziell auch die Rede — etwa
folgenden Inhaltes — eines alten deutschen Theologen gemacht:
,,Gewiss gibt es in Deutschland jetzt Schwierigkeiten, aber die
Deutschen sind doch Germanen, sie gehoren also zum besten Teil
der Menschheit; sie sind imstande, selbst iiber diese Schwierigkeiten —
ohne auslindische Hilfe — zu siegen. Wenn ich Leid in meiner
Familie habe und Fremde kommen zu mir, bereitwillig, mir zu helfen,
sage ich ihnen: Bitte, gehen Sie; ich will diese Sache in meiner
Famalie selbst und nicht mit Fremden besprechen! Darum beschwore
ich Euch: Habt keine Sorge fiir Deutschland! Hinde weg von
Deutschland! Deutschland wird sich selbst helfen! Wir wollen keine
Hzlfe vomn Auslande!* So weit der Berichterstatter.

Das Ergebnis der ,,Aussprache iiber die kirchliche Lage in
Deutschland waren Resolutionen, die der Okumenische Rat ange-
nommen hat. Sie lauten:

,,1. Der Okumenische Rat fiir praktisches Christentum hat in
seiner Sitzung von Fand, 24.—30. August, nach gemeinsamem Gebet
und Erorterung von Problemen, vor die die Kirche in der gesamten
Welt gestellt ist, beschlossen, die Kirchen aufzufordern, wahrend
der nichsten Jahre in 6kumenischer Zusammenarbeit und Gemein-
schaft eine Neubesinnung iiber die Probleme der Beziehungen
zwischen Kirche, Staat und Volk im Lichte der Grundanschauungen
des christlichen Glaubens zu unternehmen.

2. Die Vertreter der Kirchen in vielen Landern haben ihrer
schweren Besorgnis Ausdruck gegeben, dass entscheidende Grund-
sitze der christlichen Freiheit im Leben der Deutschen Evangelischen
Kirche gegenwartig gefihrdet oder in Frage gestellt seien.

Der Okumenische Rat ist der Uberzeugung, dass es die besondere
Aufgabe der okumenischen Bewegung ist, das Bewusstsein gegen-
seitiger Verantwortung in allen Teilen der Kirche Christi zum Aus-
druck zu bringen und zu vertiefen.

Erfiillt von aufrichtig-herzlicher Gesinnung gegeniiber dem
deutschen Volke,

in tiefer Dankbarkeit fiir den unschitzbaren Beitrag der Deutschen
Evangelischen Kirche zum Leben und theologischen Denken der
Christenheit,

unter Ausschluss aller politischen Beweggriinde,

unter Wiirdigung der besonderen Schwierigkeiten inmitten einer
Revolution

und in Anerkennung der Siinden und Versaumnisse der Kirchen,
die die Mitglieder des Okumenischen Rates weithin vertreten,



gibt der Okumenische Rat seiner Uberzeugung Ausdruck, dass
ein autokratisches Kirchenregiment, besonders wenn es durch feier-
lichen Eid dem Gewissen auferlegt wird, die Anwendung von Ge-
waltmethoden und die Unterdriickung freier Aussprache mit dem
wahren Wesen der Kirche Christi unvereinbar sind,

und erbittet im Namen des Evangeliums fiir seine christlichen
Briider in der Deutschen Evangelischen Kirche

Freiheit, das Evangelium unseres Herrn Jesu Christi zu ver-
kiindigen und Seinem Wort gemaiss zu leben,

Freiheit des gedruckten Wortes und der Versammlung im Dienste
der christlichen Gemeinde,

Freiheit fiir die Kirche, die Jugend nach den Grundsitzen des
christlichen Glaubens zu erziehen und sie vor Aufzwingung einer
mit dem christlichen Glauben im Widerstreit stehenden Weltan-
schauung zu schiitzen.

3. Der Okumenische Rat billigt die Schritte, die sein Prisi-
dent Lord Bischof von Chichester in seinem Namen unternommen hat.

4. Der Okumenische Rat wiinscht seiner Verbundenheit mit
allen christlichen Briidern in Deutschland inmitten der Schwierig-
keiten und Wirren der gegenwirtigen Zeit Ausdruck zu geben und
mit allen Gruppen in der Deutschen Evangelischen Kirche in freund-
licher Beziehung zu bleiben.

5. Der Okumenische Rat wiinscht, seine Briider in der Bekennt-
nissynode der Deutschen Evangelischen Kirche des Gebetes und
der herzlichen Verbundenheit in ihrem Zeugnis fiir die Grundsitze
des Evangeliums zu versichern sowie seines Entschlusses, enge
Gemeinschaft mit ihnen aufrechtzuerhalten.

6. Der Okumenische Rat beauftragt den Verwaltungsausschuss,
solche Schritte zu unternehmen, die als am besten geeignet und
wiinschenswert erscheinen, um die in dieser Erklirung zum Aus-
druck gebrachten Besorgnisse den Behorden und Mitgliedern der
Deutschen Evangelischen Kirche mitzuteilen und den hier aufge-
stellten Grundsitzen Folge zu leisten.*

Dazu gab die Deutsche Delegation die Erklarung ab:

»1. Die deutsche Delegation ist dankbar fiir den Geist der
Briiderlichkeit, der wihrend der diesjihrigen Tagung des Okume-
nischen Rates in Fano weithin bewiesen wurde. Sie erkennt auch
dankbar an, dass in der vorliegenden Resolution der ernsthafte Ver-
such gemacht ist, verstindnis- und verantwortungsvoll zu reden und
die Deutsche Kirche in ihrem Kampf der kumenischen Verbunden-
heit des Glaubens zu versichern.



— 113 —

Trotzdem sieht sich die deutsche Delegation nicht in der Lage,
der vorliegenden Resolution zuzustimmen. Sie gibt vielmehr noch
einmal ihrer schon wiederholt ausgesprochenen Meinung Ausdruck,
dass oOffentliche Resolutionen der inneren kirchlichen Entwicklung
in Deutschland nicht forderlich sind. Wir sind der Uberzeugung,
dass der Okumenische Rat sich um der Zukunft der Skumenischen
Bewegung willen mit besonderer Verantwortung der Grenzen seiner
okumenischen Aufgabe im Verhiltnis zu den inneren Angelegen-
heiten einer Mitgliedskirche bewusst sein muss. Die deutsche Dele-
gation lebt der Zuversicht, dass die neue Epoche des volkischen
und kirchlichen IL.ebens, in der wir in Deutschland stehen, nicht
nur eine Fiille von wertvollen positiven Problemen fiir die Kirchen
der Welt aufgeworfen hat, sondern dass auch die Kirche der deutschen
Reformation nach Gottes gnadigem Willen selber der gegenwiirtigen
Schwierigkeiten Herr werden wird. Die deutsche Delegation glaubt,
dass wir als Christen nicht nach der Hilfe von Menschen zu fragen
haben, sondern mit letztem Ernst nach der rettenden Hilfe und
Kraft Gottes.

II. Insbesondere legt die deutsche Delegation auf Grund ihrer
eingehenden, dem Rat gegebenen Darlegungen Verwahrung gegen
folgende Punkte ein:

1. Sie weist die Anschauung zuriick, als gebe es in der Deutschen
Evangelischen Kirche ein ,autokratisches Kirchenregiment. Es
handelt sich hier vielmehr um eine Zusammenfassung in der kirch-
lichen Leitung und um Massnahmen der kirchlichen Ordnung.

2. Sie widerspricht der Meinung, als sei im Deutschen Reich
die freie Verkiindigung des Evangeliums in Wort und Schrift ge-
fahrdet und die christliche Erziehung der Jugend nicht gewihrleistet.
Sie bekennt vielmehr, dass die allgemeinen Verhiltnisse im heutigen
Deutschland der Verkiindigung des Evangeliums viel mehr Moglich-
keiten geben als zuvor.

3. Die deutsche Delegation lehnt die einseitige Heraushebung
einer besonderen deutschen kirchlichen Gruppe und die Festlegung
des Rates auf deren theologische Sondermeinung ab. Sie erblickt
darin eine Stellungnahme zu innerdeutschen kirchlichen Verhaltnissen,
welche die Grenzen der Aufgabe des Okumenischen Rates bedenk-
lich iiberschreitet.*

Der orthodoxe und der altkatholische Vertreter hatten sich der
Stimmabgabe enthalten. Der altkatholische Vertreter motivierte seine
Zuriickhaltung. Er habe keinen Auftrag von den Bischofen, die
Besprechung mit der deutschen Delegation habe ihm Einsicht in
die Verwickelung der deutschen Probleme gegeben, die altkatho-
lischen Kirchen seien eine internationale Gemeinschaft, die iiber

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1935. 8



— 114 —

deutsche Fragen nicht vom hollindischen oder schweizerischen zum
Teil politischen Standpunkt aus urteilen konne.

In der zweiten Plenarsitzung wurde das Thema behandelt: Die
Kirche und die Welt der Nationen. Referate hielten Pfarrer Bouvier
aus Ziirich, Prof. Zankow, Dr. Bonhoeffer und Archidiakon Marten.

Fiir die Disskussion waren die folgenden Leitfragen aufgestellt:

@) Von welchen Grundlagen her und mit welchem Recht hat
die Kirche die Verantwortung, zu den internationalen Problemen zu
sprechen? Welche Bedeutung hat in diesem Zusammenhang das
rechte Verstindnis des Verhiltnisses von Okumenizitit und Inter-
nationalitdt fiir die Stellungnahme zu den konkreten znternationalen
Problemen? :

6) Welches sind die Mittel und die Grenzen der Mitarbeit der
Kirche an der Lésung internationaler Probleme?

Einen wesentlichen Bestandteil der Verhandlungen bildet jeweilen
die Entgegennahme der zahlreichen Berichte der bestehenden
Kommissionen. Besonders bemerkenswert sind die Studien, die das
Institut in Genf periodisch zu wichtigen Tagesfragen herausgibt,
die Konferenzen, die regelmissig abgehalten werden und {iiber die
in dieser Zeitschrift zum Teil an anderer Stelle berichtet worden
ist, das okumenische Seminar, das letztes Jahr durchgefiihrt worden
ist, die Zusammenarbeit mit andern Organisationen der 6kumenischen
Bewegung, der Bericht iiber den internationalen christlichen Presse-
und Informationsdienst. Bekanntlich ist geplant, auf das Jahr 1937
eine Weltkonferenz fiir praktisches Christentum einzuberufen. Die
Vorbereitung ist soweit gediehen, dass wichtige Beschliisse gefasst
werden konnten. Wir lassen sie im Wortlaut folgen und schliessen
die Begriindung der Vorschlige fiir die Konferenz an.

swEntschizessung zur Weltkonferenz von 1937, 1. Bei Abhaltung
einer Weltkonferenz im Jahre 1937 soll die Vorarbeit dafiir und in
jedem Fall die Arbeit der Forschungsabteilung in den nichsten zwei
bis drei Jahren in erster Linie auf das Thema ,,Kirche, Staat und
Volk* gerichtet sein. Darunter wird das Verhiltnis des Christentums
zum Politischen im weitesten Sinne des Wortes verstanden. Das
Thema schliesst naturgemidss die Frage der internationalen Bezie-
hungen ein und ebenso auch die Probleme der Wirtschaft, die mit
dem Politischen in einem untrennbaren Zusammenhang stehen. Auch
die Beziehungen des Staates zu Familie und Kultur sind darin in-
begriffen. Da indessen die Mittel und Arbeitsmoglichkeiten des Oku-
menischen Rates begrenzt sind, erscheint es aus praktischen Griinden
am besten, die Arbeit an der einen Teilfrage des Gesamtproblems,
das in Wirklichkeit eine unteilbare Einheit bildet, in den Vordergrund
zu riicken. Die Bedeutung anderer FFaktoren neben den politischen



— 115 —

wird in den Vorarbeiten der Forschungsarbeiten nicht iibersehen
werden. Jedoch sollen sie jeweils im Zusammenhang mit dem gegen-
wartig entscheidenden Konflikt zwischen Politik und Religion be-
handelt werden.

2. Im Rahmen der Forschungsarbeit iiber das Thema Kirche,
Staat und Volk sowie die internationalen Beziehungen sollen Studien
der Forschungsabteilung iiber die hier zugrunde liegenden grund-
satzlichen theologischen Probleme vorgesehen werden, die mit den
okumenischen Forschungsgruppen 1. iiber die christliche Menschen-
auffassung (unter besonderer Beriicksichtigung der Beziehungen
zwischen Kollektivum, Einzelpersonlichkeit und Ekklesia), 2. iiber
Schopfungsordnung und Erlosungsordnung und 3. iiber Gottesreich
und Geschichtswelt durchzufiihren sind. Damit ist nicht gesagt,
dass diese theologischen Fragen einen grosseren Raum im Programm
der Konferenz selbst einnehmen sollen. Jedoch sollen Veroffent-
lichungen vor der Konferenz herausgegeben werden, die die Ergeb-
nisse der von sachkundigen Autoritdten durchgefiihrten 6kumenischen
Forschungsarbeit enthalten, um die notigen Grundlagen fiir die
Behandlung der praktischen, konkreten Probleme der Weltkonferenz
zu schaffen.

3. Das Hauptthema der Konferenz soll sein ,,Kirche, Staat und
Volk* (unter Einschluss des Problems der internationalen Beziehun-
gen). Die Forschungsabteilung soll die vorbereitende 6kumenische
Forschungsarbeit an diesen Fragen in die Hand nehmen. Alle
weiteren Entscheidungen iiber die Einzelheiten des Programms der
Konferenz sind dem Exekutivkomitee des Okumenischen Rates fiir
die Tagung von 19335 zu iiberlassen.

4. Der Verwaltungsausschuss wird beauftragt zu versuchen, die
weitest mogliche Zusammenarbeit zwischen den verschiedenen oku-
menischen Bewegungen bei den Vorarbeiten fiir die Konferenz zu-
stande zu bringen. Da das Thema ,,Kirche und Welt* — eines der
vier Themen im Programm der Weltkonferenz fiir Glaube und
Kirchenverfassung — in enger Verbindung mit dem Thema ,,Kirche,
Staat und Volk* steht, wird der Verwaltungsausschuss gebeten, mit
dem Fortsetzungsausschuss der Weltkonferenz die Moglichkeiten
eines Zusammengehens bei der Forschungsarbeit an diesen Fragen
zu besprechen.

5. Ferner soll eine Erklirung iiber die Griinde fir die Ab-
haltung der Konferenz von 1937 und fiir die Gesamtrichtung der
Vorarbeiten an die Kirchen weitergegeben werden in einer Form
etwa, wie sie in der Anlage vorgesehen ist, und gleichzeitig sollen
die Kirchen gebeten werden, der Behandlung dieser Fragen die
grosste Aufmerksamkeit zu schenken.



— 116 —

6. Bei der Vorbereitung fiir die Konferenz soll ein Uberblick
iiber die Fortschritte und Schwierigkeiten geschaffen werden, die
seit der Stockholmer Konferenz bei der Durchfiilhrung ihres Pro-
gramms eingetreten sind, und ebenso eine Ubersicht iiber die Mog-
lichkeiten der zukiinftigen Arbeit; mit Form und Aufbau eines solchen
Uberblicks soll sich der Verwaltungsausschuss befassen.

Begriindung der Vorschlige fiir die Konferenz von 1937. Durch
die ausserordentliche Ausdehnung der Funktionen des Staates, die
sich in jlingster Zeit auf allen (Gebieten durchsetzt, und durch die
Entstehung von autoritiren oder totalitiren Staaten in einigen Lin-
dern ist die jahrhundertealte Frage des Verhiltnisses zwischen der
Kirche und dem Staat in einer neuen und oft sehr zugespitzten
Form in den Mittelpunkt des geistigen Ringens getreten. Die gegen-
wirtige Fragestellung bekommt dadurch ihren besonderen Ernst,
dass die dauernd wachsende Organisierung des gesamten Volks-
lebens, wie sie durch die moderne Wissenschaft und Technik mog-
lich gemacht wird und fiir die Kontrolle und Dirigierung der wirt-
schaftlichen Krifte erforderlich geworden ist, zusammenfillt mit
einer dauernd wachsenden Siakularisierung alles menschlichen Den-
kens und Handelns. Darum konnen die Weltanschauungen und die
Lebensweise, die durch die Autoritit des Staates oder durch den
machtigen Druck der offentlichen Meinung dem einzelnen aufge-
zwungen werden, mit dem christlichen Verstindnis von Sinn und
Zweck des menschlichen Lebens unvereinbar werden. Das Ausmass,
in dem die die Offentliche Meinung beherrschenden Krifte in der
Lage sind, durch Erziehung, Literatur, Presse, Rundfunk und Kino
die geistigen Anschauungen und die gefiihlsmaissig bedingte Haltung
des einzelnen zu bestimmen, machen den Konflikt zwischen dem
Christentum und dem sdkularisierten Denken unserer Tage — ab-
gesehen von formalen Unterschieden — zu einem ebenso brennenden
Problem in den demokratisch wie in den autokratisch regierten
Staaten. Keine Frage verlangt daher dringender die ernsthafte und
verantwortungsvolle Aufmerksamkeit und Uberlegung in christlichen
Kreisen als die Beziehungen zwischen Kirche, Staat und Volk, denn
um diese konkreten grossen Fragen geht es in der grossen kritischen
Auseinandersetzung zwischen dem christlichen Glauben und den
sakularisierten Kriften und Entwicklungen unserer Zeit. In diesem
Ringen geht es um die Existenz der christlichen Kirche selbst.
Der Okumenische Rat fiir praktisches Christentum schligt vor, dass
eine Konferenz von Vertretern der christlichen Kirchen im Jahre 1937
abgehalten wird, um diese entscheidenden Fragen zu behandeln.
Solch eine Konferenz kann ihren Zweck nur erreichen, wenn sie
durch eine wirklich ernsthafte Vorarbeit iiber lingere Zeit hin



— 117 —

vorbereitet wird. Solche tiefreichende und umfassende Probleme
verlangen die ernsthafteste Denkarbeit, die hier nur immer geleistet
werden kann. Um sich damit zu befassen, muss die Kirche die Hilfe
der besten fithrenden Geister, Theologen wie Laien, einsetzen, die
ihr zur Verfiigung stehen,

Der Okumenische Rat richtet die dringende Aufforderung an
die Kirchen, dass sie jede Gelegenheit ausnutzen sollten, durch
denominationelle oder nationale Konferenzen, durch Literatur und
durch die Presse in den christlichen Kreisen Verstindnis fiir die
gegenwartige Krise im Leben der Kirche und fiir die Bedeutung
des Konfliktes zwischen dem Christentum und dem sikularisierten
Leben und Denken der Gegenwart zu wecken.

Der Okumenische Rat gibt ferner der dringlichen Bitte Aus-
druck, dass die Kirchen fiir ein tiefdringendes Studium der Fragen
Sorge tragen, die durch die herrschenden Tendenzen des heutigen
sdkularisierten Lebens fiir den christlichen Glauben geschaffen
wurden. Um diese Studien zu fordern und zu unterstiitzen, hat der
Okumenische Rat seine Forschungskommission erweitert und ver-
starkt, und die Forschungsabteilung wird ihre Hauptkraft wahrend
der nichsten drei Jahre den vorbereitenden Studien in der oku-
menischen Zusammenarbeit an den Hauptfragen widmen, die die
Konferenz von 1937 beschiftigen werden. Es wird eine in Kiirze
verfiigbare Flugschrift vorbereitet, die einige der Probleme kenn-
zeichnet, denen nach der Ansicht des Okumenischen Rates eine
zentrale Bedeutung zukommt, und die Hauptlinien angibt, denen ihr
Studium folgen soll. Diese Flugschrift kann in deutscher, englischer
oder franzosischer Sprache von der Forschungsabteilung in Genf
bezogen werden. Als Ausgangspunkt fiir das Studium dieser Fragen
ist schon in deutscher Ausgabe der Bericht der 6kumenischen
Studienkonferenz iiber ,Die Kirche und das Staatsproblem in der
Gegenwart* verfiigbar, die im April 1934 in Paris abgehalten wurde.
In Kiirze wird ferner in englischer Sprache ein Studienbuch ver-
offentlicht werden, das einen den Hauptergebnissen der Pariser Kon-
ferenz folgenden Uberblick enthilt zusammen mit einer kurzen
Ubersicht einiger Hauplinien der geistigen Auseinandersetzung iiber
den Staat und das Verhiltnis der Kirche zum Staat auf dem euro-
paischen Kontinent.

Uber Umfang, Platz, Charakter und Aufbau der Weltkonferenz
wird das Exekutivkomitee des Okumenischen Rates in seiner Tagung
von 1935 Beschluss fassen. Das Hauptthema ist, wie bereits fest-
gestellt, ,Kirche, Staat und Volk“, und wird natiirlich die Frage
der Beziehungen zwischen den Staaten und Volkern einschliessen
und ebenso die Frage, welche Bedeutung der Okumenische oder



— 118 —

universale Charakter der christlichen Gemeinschaft und Bruderschaft
fiir dieses Problem hat. Das Hauptziel der Konferenz besteht darin,
das Denken und Gewissen der Kirchen auf die entscheidend wichtige
Frage zu richten: Haben die christlichen Kirchen in der gegen-
wartigen schweren Lebenskrise der Menschheit von ihrem Glauben
her ein Verstindnis von Sinn und Zweck des menschlichen Lebens
und ein Verstindnis der Beziehungen des Menschen zu seinem
Nachsten in den natiirlichen Gemeinschaften, im Staat und in der
Kirche, das verschieden ist von andern Lebensanschauungen und
in gewisser Hinsicht in scharfem Gegensatz zu solchen Anschauungen
steht, die heute den Beifall und die Hingabe der Massen fordern?

Es ist die ernstliche Hoffnung des Okumenischen Rates, durch
den entschlossenen Einsatz der Kirchen, in Gehorsam und Beugung
vor Gott ein tieferes Verstindnis dieser entscheidenden Fragen zu
gewinnen und stirkere gemeinsame Einsichten {iber Aufgabe und
Mission der Kirche in unserer Zeit zu finden, die Grundlagen fiir
ein immer wirksameres christliches Zeugnis und Handeln in der
heutigen Welt schaffen.*

Die Tagung des Geschédftsausschusses des Weltbundes fiir
internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen.

Im Anschluss an die Sitzungen des Okumenischen Rates be-
handelte der Geschiftsausschuss die laufenden Geschafte, die sich
auf die Entgegennahme der verschiedenen Berichte und auf eine
Reihe von Beschliissen bezogen. So wurde der evangelischen Kirche
Osterreichs die Sympathie ausgesprochen und der Erwartung Aus-
druck gegeben, dass die Glaubens- und Gewissensfreiheit in Oster-
reich gewahrt und die durch Gesetz gewihrleistete Gleichberechtigung
aller gesetzlich anerkannten Bekenntnisse nach allen Richtungen
biirgerlichen Lebens erhalten bleibe. Zugunsten der assyrischen
Christen wurde ein Beschluss gefasst, um das tiefe Bedauern iiber
das tragische Geschick dieses Volkes auszusprechen in der Erwartung,
dass die Kommission des Volkerbundes es vor weiterem Unrecht
schiitze und seine Rettung fiir die Zukunft garantiere.

Der Prasident des Bundes Lord Dickinson of Painswick erliess
eine bemerkenswerte Botschaft an die Versammlung. Sie lautet:

pnZwanzig Jahre sind vergangen, seit wir den Weltbund fiir
internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen gegriindet haben. Und
wir miissen uns heute fragen, wie weit wir wahrend dieser zwanzig
Jahre unser Ziel erreicht haben. Sind die Vélker heute freundlicher
zueinander, als sie es damals waren? Und konnen die Kirchen, die
dem Weltbund angeschlossen sind, behaupten, dass sie alles getan
haben, was in ihrer Macht stand, um jenes Ziel zu erreichen?



— 119 —

Ich muss zugeben, dass auf beide Fragen die Antwort ;Nein®
lautet. Und ich kann die Mitglieder des Weltbundes nur dringend
bitten, dass sie in den fiinfunddreissig Landern, in denen Abtei-
lungen des Weltbundes existieren, auf die gegenwirtige Lage in der
Volkerwelt blicken und in bezug darauf auch ihre eigene Ver-
antwortung priifen.

Als der Weltbund zuerst sein Werk begann, wurde seine Tatig-
keit gehemmt durch die schrecklichen Geschehnisse des grossen
Krieges. Im Larm der Schlachten verhallte fiinf Jahre lang alles
Rufen nach dem Frieden und ging unter? Als aber der Krieg auf-
horte, gab es gute Gelegenheit fiir Versohnung und fiir die Her-
stellung guter Beziehungen. Nur hat man zum Ungliick diese Ge-
legenheit nicht wahrgenommen, und heute ist die Welt von neuem
bedroht von der Gefahr des kriegerischen Kampfes! Freilich hat
man einen Volkerbund durch die Vertrige des Jahres 1919 ge-
schaffen: aber trotz der Bemiihungen des Volberbundes sind die
Volker unversohnt geblieben, und es gibt noch immer keinen
wirklichen Schutz gegen den Ausbruch eines Krieges.

Ich glaube, das hat seinen Grund darin, dass das Problem der
Beziehungen der Vélker bisher ausschliesslich von der politischen
Seite und mit politischen Methoden in Angriff genommen worden
ist. Ich glaube jedoch, dass die Menschheit den Krieg nur aus
Griinden der politischen Zweckmassigkeit niemals aufgeben wird.
Ganz anders muss die Kraft fundiert sein, die das fertigbringt. Nur
durch den Geist Gottes konnen die Menschen dazu gefiihrt werden,
dass sie wirklich jene Botschaft annehmen, dass Gott unser Vater
ist und dass die Menschen Briider sind. Solange diese Botschaft
nicht gehort und befolgt wird, werden Kriege zu den Ereignissen
der Volkerwelt gehoren, die immer wiederkehren.

Man hat wihrend des Weltkrieges gesagt, dass jener Krieg
alle weiteren Kriege unmoglich machen wiirde. Das hat aber der
Weltkrieg nicht getan. Sondern das, was jener Krieg gelehrt hat,
haben die Menschen bereits vergessen. Es gibt immer noch Kampf.
mit den Waffen! Es hat sich gezeigt, dass die in den Friedens-
vertrigen vorgesehene Politik der Abriistung noch nicht durchfiihr-
bar ist. Die Linder Europas sind untereinander uneinig in vielen
Fragen von hoher Bedeutung. In jedem einzelnen Land hat die
Regierung versucht, die Wirtschaft des eigenen Landes zu stirken,
ohne jeweils die Wirkung auf andere Lidnder zu beriicksichtigen.
Das Ergebnis solcher Massnahmen aber ist, dass die gesamte Welt-
wirtschaft um ein Drittel zuriickgegangen ist. So zerstort die Politik
der Isolierung und der Autarkie allen Wirtschaftsverkehr der Valker.
Und immer noch vergiften die Kriegsschulden die politische Atmo-



— 120 —

sphire., Das Problem der Wahrung ist vollig ungeldst, und die
Uberweisung von Gelddevisen iiber die Landesgrenzen, die fiir einen
ruhigen Fortschritt der Wirtschaft unentbehrlich ist, hat fast ganz
aufgehort. Alles das ist so gekommen, weil jeder Staat Misstrauen
hat gegen die Absichten des Nachbarstaates. Der Schatten des
Krieges aber kommt wihrenddessen schon immer nidher, und unsere
Bemiihungen um die Wiederherstellung von Vertrauen und Freund-
schaft haben keinen Erfolg.

Wenn man all dies bedenkt, ist es eigentlich gar nicht zu
verwundern, dass die Menschen wieder ihre Zuflucht nehmen zu dem
Glauben, dass die Gewalt das einzige Mittel zur Rettung bleibt.
Darum behaupten die Menschen heute schon wieder, dass ein Volk
jederzeit bereit sein muss, zu den Waffen zu greifen. Ohne Protest
akzeptieren die Menschen heute Grausamkeiten und Blutvergiessen,
wenn es heisst, dass die Sicherheit des Staates Grausamkeiten und
Blutvergiessen notwendig macht. Es gilt nun nicht mehr der Grund-
satz, dass unter den Kulturvilkern Gerechtigkeit allein herrschen
soll. Millionen von Menschen setzen heute Macht vor Recht oder
vielmehr Macht fiir Recht.

Dieser gesamte Zustand ist ausgesprochen nichtchristlich! Der
Christ sieht die Menschheit als eine grosse Familie, die durch Bande
der Freundschaft und der Liebe verkniipft ist. Der Nichtchrist aber
siecht in der Menschheit nur ein Gemisch von Gruppen, die mit-
einander in Konkurrenz stehen und von denen eine iiber die Schul-
tern der anderen klettern will, um Sicherheit zu erzielen. Wenn
wir nun nicht den christlichen Blickpunkt wieder zur Geltung
bringen, wird ein Barbarentum an die Stelle der Kultur treten.

Was konnen die Kirchen tun, um die Welt vor solchem Un-
gliick zu bewahren? Sie miissen mutig angehen gegen den ziigel-
losen Gebrauch von Gewalt, sei es nun Krieg der Volker, Kampf
der Klassen oder Streit unter den einzelnen innerhalb ein und des-
selben Landes. Wenn wirklich Anwendung von Gewalt notig wird,
dann muss sie erfolgen im Einklang mit den Grundgesetzen und
Methoden aller Kulturvolker. Vor allem aber miissen die Kirchen
darauf dringen, dass bei allen christlichen Volkern der Angriffskrieg
verboten wird und dass Streitigkeiten auf friedliche Weise aus dem
Wege gerdumt werden.

Aber die Kirchen miissen meiner Meinung nach noch mehr
tun, Sie miissen sich darum bemiihen, dass der masslose Nationalis-
mus eingeschrinkt wird, der die Urteilskraft fast aller Vlker schon
beseitigt hat. Freilich kann es keinen Widerspruch geben gegen den
Stolz eines Volkes auf seine eigenen Taten, sofern dieser Stolz sich
in verniinftigen Grenzen hilt. Aber wenn solch ein Bewusstsein



— 121 —

anderen Volkern direkt schddlich wird, wird es zu einem Angriff
auf die Kultur und zur Leugnung christlicher Grundsitze.

Ich mochte in diesem Zusammenhang einige Worte zitieren,
die der Erzbischof von Canterbury kiirzlich ausgesprochen hat:
«Fiir unseren Glauben und fir die Ausbreitung des Glaubens be-
deutet der Nationalismus oft eine subtilere Gefahr als der Kommu-
nismus. Die Mission, deren Ziel es ist, eine Kirche aus allen Volkern
aufzubauen, ist tibernational und muss es unverbriichlich bleiben.»

Der Weltbund kann diese Worte auch als seine eigenen be-
zeichnen, Wir sind international, und wir miissen es unverbriichlich
bleiben. Auf keine andere Weise konnen wir unserem Herrn gehor-
sam sein. Das Gebot Jesu Christi lautete: Gehet hin und lehret
alle Volker! Jesus Christus wiirde keinen Unterschied gemacht haben
'zwischen Arier und Nicht-Arier, zwischen Jude und Heide, zwischen
schwarzer, weisser oder gelber Hautfarbe. Er ist fiir alle gestorben,
und die Kirchen konnen nicht engere Grenzen ziehen fiir ihre Arbeit.

Solange nicht auch die Handlungen der Staaten von diesen
Grundsitzen bestimmt und geleitet sind, wird kein Friede garantiert
werden konnen. Die Kirchen miissen deshalb mutig und laut in
diesem Sinne sprechen! Eine Kirche, die es zulidsst, dass der Staat
das Sittengesetz verletzt, und die dabei keinen Protest erhebt, ist
ihrem Glauben untreu und leistet ihrem eigenen Volk einen schlech-
ten Dienst.

Wenn aber die Kirchen ihre Verantwortung hierin erkennen,
werden sie unterstiitzt werden von Millionen von Minnern und
Frauen, die mit grosser Angst am Horizont die Wolken nahen sehen,
die die Welt mit einem neuen Kriege bedrohen.“

Im Anschluss an die Botschaft wurde von der Versammlung
die Entschliessung gefasst:

1. Die Mitglieder des Weltbundes fiir internationale Freund-
schaftsarbeit der Kirchen, im August 1934 zu Fané versammelt,
geben ihrer schweren Besorgnis iiber den augenblicklichen Zustand
im Volkerleben Ausdruck.

2. Sie bedauern die Tatsache, dass die allgemeine Abriistung
keinen Fortschritt gemacht hat und dass die Voélker sich nun wie
frither gegeneinander bewaffnen.

3. Sie stellen mit Bedauern fest, dass von einer planmassigen
freundschaftlichen Zusammenarbeit, wie sie durch den Volkerbund
vermittelt werden sollte, kein voller Gebrauch gemacht worden ist
und so manche Nationen sich davon fernhalten.

4. Sie beobachten, dass iiberall Menschen sich mehr und mehr
wieder dem Glauben an Zwang als dem einzigen Heilmittel fiir
untragbare Zustinde zuwenden und ohne Riicksicht auf die Grund-



— 122 —

satze der geltenden Rechtsordnungen, die bisher der Stolz der
Kulturvolker waren, zu Gewaltmassnahmen ihre Zuflucht nehmen.

5. Sie fiihlen sich gedrungen zuzugeben, dass die Gesinnung
christlicher Billigkeit und Gerechtigkeit, verstehender Giite und hilf-
reicher Nichstenliebe nur einen geringen Einfluss auf die Gestaltung
des Volkerlebens hat, und sie sehen sich mit Erschrecken der Tat-
sache gegeniiber, dass wieder einmal Menschen mit dem Gedanken
der Unvermeidbarkeit eines neuen Krieges spielen.

6. Darum fordern sie die Weltbundvereinigungen in den ver-
schiedenen Lindern und zugleich alle Christen auf, sich dariiber
ins klare zu setzen, dass auf allen Kirchen wie auf allen einzelnen,
die sich zur Nachfolge Jesu Christi bekennen, eine schwere Last
der Verantwortung in allen diesen Dingen ruht, und mit aller Macht
darauf hinzuarbeiten, dass ihre Volker auf den Weg des Friedens
gefiihrt werden. A K

Neue Kunde von den Episcopi vagantes in den
Vereinigten Staaten von Amerika.

Seit dem letzten Bericht in dieser Zeitschritt (IKZ Jahr-
gang 1933, Heft 1) hat sich folgendes in den pseudo-altkatho-
lischen Gemeinschaften Nordamerikas ereignet.

1. Innerhalb der ,amerikanisch-katholischen Kirche*, der
Griindung Vilattes: Der schon seit lingerer Zeit emeritierte
Erzbischof Lloyd ist gestorben. Sein Nachfolger als Erzbischof
wurde ein gewisser Bischof Hinton. Der verstorbene Erzbischof
Llovd wird als ein ziemlich absolutistischer ,Kirchenfiirst“
geschildert, der sich um das ,kanonische“ Recht seiner Kirche
tiberhaupt nicht kiimmerte. Er weihte, auch per saltum, zu
Bischofen, wen er wollte, gleichgtiltig, ob eine kanonische Wahl
vorlag oder nicht, und stiess alle tibrigen pseudo-altkatholischen
Bischofe durch Hochmut und Rechthaberei vor den Kopf. Sein
Nachfolger dagegen soll gute Nachbarschaft halten.

2. Von der Dynastie Vilatte existiert noch Irzbischof Fryxell
von der schwedisch-orthodoxen Kirche, ein Mann, der sehr
kritiklos in der Auswahl seines Episkopats und Klerus gewesen
sein soll — ein Missstand, der nicht so arg ins Gewicht fallen
kann, da diese Kirche eigentlich nur aus ihrem Erzbischof be-
stand. Frither soll er einmal eine Kapelle in Chicago besessen
haben. Dieser Fryxell hat sich und sein Werk einer Neugriin-
dung verschrieben, die eine Reform an den Héuptern des
Pseudo-Altkatholizismus erstrebt und von der Dynastie Mathew
ausgeht. Damit kommen wir zu



== 198 —

3. der ,American National Catholic Church* und der ,Univer-
sal Episcopal Communion“ oder kurz UEC. Carfora, Erzbischof
der «nordamerikanischen altromisch-katholischen Kirche“, die
durch die Wirtschaftskrise stark mitgenommen wurde, so dass
ihr Priesterseminar, ihre Hiuser, Zeitschriften und anscheinend
auch ihre Anhénger dahinschwanden, weihte die Herren James
Christian Crummey und M. Sherwood zu Bischoéfen seiner Kirche.
Gleichzeitig erhielten sie von ihm die Aufgabe, eine Zusammen-
fassung aller pseudo-altkatholischen Gruppen herbeizufithren
und diese von unwiirdigen oder unfihigen Hirten zu siubern.
Diese Aufgabe wird durch die Wirtschaftskrise wesentlich er-
leichtert, da die Geschiftsaussichten der nur auf die Mild-
tiatigkeit der Vielen-Allzuvielen ausgehenden episcopi vagantes
oder, wie sie auch genannt werden, ,easy money maker* sich
sehr verschlechtert haben und sogar der Alkoholschmuggel,
wie ihn einige von ihnen durch Beschaffung von Abendmahls-
wein betrieben haben, seit Aufhebung der Prohibition sinnlos
geworden ist. Right Reverend James Christian Crummey, ehe-
mals Laienmitglied, heute grimmiger Gegner der liberalkatho-
lischen Kirche, grindete nun die UEC und berief ein Konzil,
das er selbst das grossartigste und bedeutendste der Kirchen-
geschichte nennt. Es kamen anscheinend sowohl Bischof Hinton
als auch der Negerbischof Valentine von der ,Afrikanisch-
orthodoxen Kirche“ in Chicago. Auch diese konnten sich nicht
entschliessen, der UEC beizutreten, so dass sich Crummey ent-
schloss, um wenigstens ein Mitglied in seiner UEC zu haben,
eine neue Kirche, die ,American National Catholic Church*
zu griinden, die bisher aus zwei Bischofen, drei Priestern, zwei
Kandidaten und ca. hundert Mitgliedern besteht, die iiber ganz
Amerika verteilt sind. Dabei behielt Crummey seine Amter als
Regionarbischof und Metropolitankanzler in der Kirche Carforas
bei, die iiberhaupt nur noch aus drei Bischofen besteht, ndmlich
Carfora und Crummey in Chicago, Edwin Wallace Hunter in
New Orleans, wiihrend die anderen Bischofe teils abgesetzt
sind, teils noch dazugehdren, aber nichts mehr von sich horen
lassen. Inzwischen bearbeitet unter Mitwirkung eines Laiens
namens Ernest Margrander, eines grossen Feindes der euro-
piiischen Altkatholiken, Crummey ein Kirchenrecht fiir seine UEC,
um erst nach dessen Fertigstellung die Pforten der UEC dem An-
drang aller katholischen und orthodoxen romfreien Kirchen der



— 124 — -

Welt zu offnen. Seiner ,American National Catholic Church®,
die tibrigens tadelloses Briefpapier und markante Brietkopfe
besitzt, haben sich bisher Erzbischof Fryxell und ein aus seiner
Kirche ausgeschiedener orthodoxer Bischof angeschlossen. Die
Wahl Fryxells soll nicht fiir die Menschenkenntnis des ,Re-
formators“ Crummey sprechen. Crummey selbst berichtet, dass
es nicht interessant wiire, was die ,American National Catholic
Church“ heute ist, sondern was sie spéter sein wird. Sicherlich
sind Crummey, der einen Beruf im Wirtschaftsleben ausfiillt,
ebenso wie sein Berater Margrander wohlmeinende Méanner,
die nur das Beste beabsichtigen. Es ist nur fraglich, ob sie
dazu auch die notigen Fiihigkeiten mitbringen. Crummey gibt
eine Zeitschrift , The Augustinian® hektographiert in seiner eigens
zu diesem Zweck gegriindeten St. Willibrord-Druckerei und
Verlagshaus, die sehr diirftigen Inhalts ist, heraus. In ihr
greift er den Erzbischof der , Altkatholischen Kirche in Amerika*“
W. H. Francis Brothers, stark an, bezweifelt seine Bischofsweihe
und versucht ihn als Betriiger zu entlarven. Immerhin sollen
sich Brothers die Spalten anglikanischer und orthodoxer kirch-
licher Blitter gedffnet haben.

Damit sind natiirlich nicht alle pseudo-altkatholischen Ge-
meinschaften, Bischofe und Priester vollstéiindig aufgefiihrt. Das
ist selbst dem ansissigen Beobachter unmdéglich. Zahlreiche
ehemals romkatholische Priester, zum Teil slawischer Herkunft,
sammeln romfreie Gemeinden um sich, ernennen sich selbst zu
Bischofen, auch ohne Konsekration. Und die Erteilung der
Priesterweihe als Erwerbszweig bliithte ja lange unter den
episcopi vagantes. Um das auszumerzen, bestimmt u. a. das
»kanonische“ Recht der UEC, dass freiwillige Honorare fiir
Erteilung der Ordination nicht vor Ablauf eines Jahres nach
Erteilung derselben fillig werden.

Von Interesse diirfte sein, dass der Patriarch der anlésslich
der Calles-Revolution gegriindeten ,national-mexikanischen
Kirche“ die Bischofsweihe von Carfora erhalten hat. Zuletzt
noch ein trauriger Fall: In Baltimore versucht ein nicht einmal
der englischen Grammatik und Orthographie kundiger E. Elvam
Johnson eine ,Holy Family Home Mission“ zu inszenieren. Er
behauptet, ,altkatholischer Bischof“ zu sein und von Carfora
die Konsekration empfangen zu haben, erkundigt sich aber
vorsichtshalber hinterher in Europa, was der Altkatholizismus,



— 125 —

den er fir die einzige wahre Kirche hilt, iiberhaupt ist, und
bittet um Nachweis der einschligigen Literatur zwecks Orien-
tierung. Uber diesen ,Bischof* ist nur in Erfahrung zu bringen,
dass es einen Priester im Klerus des Erzbischofs Carfora namens
Reverend Johnson gab. Ferner ist einmal in New York ein
Reverend Johnson wegen Alkoholschmuggels verhaftet worden.
Ob beide identisch sind, war nicht zu ermitteln.

Versuche des Erzbischofs Francis Brothers, zur Pastoration
einiger polnischer Gemeinden mariavitischen Klerus nach Ame-
rika zu ziehen, soll nicht von Erfolg gewesen sein, da die Polen
sich nicht an weibliche Priester gewéhnen wollten.

Das alles spricht fir sich selbst. Es ist ein triibes Bild,
das die Gemeinschaften der episcopi vagantes in Amerika dar-
bieten. Es ist kaum anzunehmen, dass durch die Reformversuche
eines Crummey eine wesentliche Besserung erzielt werden wird.

H. NEUFELD.

Bibliographie.

Schuster, Ildefons: Liber Sacramento-
rum. Geschichtliche und liturgische
Studien iiber das romische Messbuch.
Ubersetzt von P. Richard Bauersfeld,
0. 8. B. Verlag Friedrich Pustet,
Regensburg. 10 Biinde.

Es ist im Rahmen einer Buchbe-
sprechung mnatiirlich nicht moglich,
einem Werk von solchem Umfang und
solcher Bedeutung auch nur anni-
hernd gerecht zu werden. Wir miissen
uns darauf beschrinken, den Aufbau
und allgemeinen Charakter dieses litur-
gischen standard work’s kurz darzu-
stellen.

Das zehn Biinde umfassende Werk
gibt zunichst im ersten Band eine
Reihe von Studien iiber bestimmte
Gegenstiinde aus der allgemeinen wie
aus der speziellen Liturgik. Allerdings
wird nicht eine systematische Dar-
stellung des gesamten liturgischen
Wissensgebietes angestrebt, sondern
in Form von in sich abgeschlossenen
kleinen Monographien das Wesentliche

aus dem Liber Sacramentorum, d. h.
aus dem romischen Missale, Pontificale
und Rituale in seiner geschichtlichen
und liturgischen Bedeutung deutlich
gemacht. Besonders gutund eingehend
sind die Kapitel: ,Die christliche Ein-
weihung, Das gemeinsame Gebet in
der Urkirche, Gregor der Grosse und
sein Werk, Der Einfluss der pépstlichen
Sidngerschule auf die Gestaltung der
romischen Liturgie, Die Kirchweihe
im christlichen Altertum“ usw. Bei den
behandelten Fragen wird naturgemiss
die stadtromische Tradition sehr stark
beriicksichtigt. Alle diese Studien, in
denen sich, bedingt durch die Anlage
des Werkes, zwar manche Wiederho-
lungen finden, die aber eine Uberfiille
von belangreichen liturgischen und
dogmatischen Erklidrungen enthalten,
sind gedacht als Erliiuterungen zu dem
eigentlich grundlegenden Teil des
Werkes, der Auslegung des rémischen
Messbuches. Nach Art von Guérangers
,Kirchenjahr“ oder P. Parschs ,Jahr



	Kirchliche Chronik

