
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 25 (1935)

Heft: 2

Artikel: Das moderne Staatsdenken und die Kirche

Autor: Keussen, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404101

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


82

Das moderne Staatsdenken und die Kirche.
Betrachtungen zu der Aussprache aus der Pariser Studienkonferenz

vom 8.—U.April 1934 (Schluss)1)-

Staat und Kirche.
Die vorausgehenden Erörterungen, die sich mit der Möglichkeit

einer religiösen Sinndeutung des Volkstums und seiner
Geschichte befassten, mochten bereits als Übergang zu den
Verhandlungen gelten, in denen das Verhältnis von Staat und Kirche
besprochen wurde. Hier waren es vor allem die verschiedenen
Ausprägungen des reformiert kirchlichen Denkens sowie der
russischen Orthodoxie, die das schwierige Problem aus dem

Gesichtspunkt ihrer theologischen Eigenart heraus beleuchteten.
Eine positive Würdigung des Staates boten zunächst zwei
reformierte französische Theologen, der Vorsitzende der Konferenz
Marc Boegner und Prof. A. Lecerf. — Ich skizziere die von ihnen
vertretenen Grundgedanken: Die von Gott in der Schöpfung
angelegte menschliche Gemeinschaft soll sich in Christus und
seinem Reich vollenden. Zwar ist der Staat ein Mittel der
göttlichen Erhaltungsordnung „um der Sünde willen", deren
alle Gemeinschaft zerstörende Wirkung er aufhält. Zugleich
aber offenbart auch der Staat den göttlichen Liebeswillen. Denn
auch ihm ist ein sittliches Ziel zu eigen, wenn er es auch mit
dem Mittel der Gewalt durchzusetzen trachtet. Mit ihr bekämpft
er den Egoismus der einzelnen und hilft ihnen, sich davon
freizumachen. In diesem Sinne arbeitet er im Bereiche des
natürlich-menschlichen Lebens der Kirche vor, die darüber hinaus
die Einigung der Seelen in der Gemeinschaft mit Christus als
übernatürliches geistiges Endziel erstrebt.

So tritt dem natürlichen Gemeinschaftswillen des Staates der
übernatürliche Gemeinschaftswille der Kirche zur Seite. Die
Frage ist nun die, wie sich beide miteinander vertragen. Drei
Möglichkeiten scheinen sich hier zu ergeben: entweder die
Herrschaft der Kirche über den Staat (Theokratie) oder die des
Staates über die Kirche (Cäsaropapismus oder Staatskirchentum)
oder endlich Trennung von Staat und Kirche. Die hier
angedeuteten Möglichkeiten lassen in ihrer abstrakten Exklusivität,

•) Vgl. 1934, S. 169 ff.



— 83 —

die entweder die Überwältigung der einen Macht durch die
andere oder aber ihre völlige Trennung fordern, die Möglichkeit

einer innern Verbindung beider ausser Betracht, die nach
Calvins Auffassung, so wurde behauptet, das gesunde Verhältnis
von Staat und Kirche bezeichne. Die Kirche dürfe sich nicht
als selbständige Macht ausserhalb des Staates betrachten. Sie
dürfe ihm nicht gegenübertreten, sie solle vielmehr in ihn
eintreten. Man müsse sie als die Seele des Staates betrachten.
Indem sie die Seelen der Menschen in der Gemeinschaft mit
Christus wandele, wandele sie auch den Staat. — Somit sei die
Forderung eines christlichen Staates begründet. Sie werde um
so mehr erfüllt, je mehr die Christen sich bemühten, im Staat
den Begriff'der christlichen Gerechtigkeit zur Geltung zu bringen.
Die Kirche leiste hier dem Staate Hilfe, indem sie die Seelen
ihrer Angehörigen durch Wort und Sakrament zur Gerechtigkeit

führe. Umgekehrt solle der Staat die Kirche bei der christlichen

Erziehung des Volkes unterstützen, wobei iedoch die
Freiheit der Nichtchristen unberührt zu bleiben habe. Das liege
auch im Wesen der Kirche, da ia auch die göttliche Gnade
nicht Zwang, sondern freie Gabe sei. Endlich müsse der Kirche
das Recht der Kritik an solchen Massnahmen des Staates
vorbehalten bleiben, die der göttlichen Gerechtigkeit widerstreiten.

Im ganzen trat also in den Ausführungen der französischen
Theologen sehr stark die Neigung* hervor, die zeitgeschichtliche

Einstellung Calvins und seiner christlichen Staatsgedanken
als vorbildlich zu betrachten. Um so schärfer hob sich von dieser
Auffassung die Distanzierung ab, die der schweizerische
reformierte Theologe Emil Brunner gegenüber dem Staat der Gegenwart

vollzog. Die ganz veränderte Zeitlage erlaube dem Theologen
nicht mehr, den Staat mit den Augen Calvins anzusehen. Die
Theologie müsse sich jeweils mit den Gegnern in ihrer eigenen
Zeit auseinandersetzen, und im Augenblick zähle zu diesen der
„dämonisierte Staat". Somit müsse sie heute ihre Aufgabe ganz
anders anfassen wie zur Zeit der Reformatoren. Damals galt
es, den Staat aus der Umklammerung der theokratischen Kirche
herauszubringen, heute umgekehrt die Kirche aus der
Umklammerung des Staates. Darum bedeutet heute die
Unterscheidung der Kirche vom Staat zugleich ihre Distanzierung
und diese „beinahe Trennung". Der „christliche Staat", so wie
ihn Calvin gedacht hat, ist heute nur noch ein akademischer



— 84 —

Begriff. Wenn man ihn praktisch nimmt und dann noch gelten
lässt, „wird man zum Don Quijote oder zum Verräter"*. — Die
Glieder der Kirche sind als solche nicht auch Glieder des

Staates, weil dieser gegenwärtig völlig säkularisiert und
vermöge der ihm eigenen Tendenz, sich als das Absolute zu setzen,
in seinem Wesen heidnisch ist. In ihm bilden die Christen nur
eine kleine Minorität. Der christliche Staat ist zur Utopie
geworden. Dem säkularisierten und in seinen Bestrebungen vielfach

antichristlich gerichteten Staat gegenüber müssen wir heute
wie die Urgemeinde apokalyptisch empfinden. Denn wir leben
nicht mehr in der ruhigen Zeit, die einen Ausgleich von Staat
und Kirche ermöglicht. — Wir erleben insbesondere in Deutschland

heute die Krise des lutherischen Kirchenbegriffs. — Luther
hat die Kirche dem Staate überantwortet. Daher ist bei vielen
lutherischen Theologen das Bewusstsein der Selbständigkeit
der Kirche geschwunden. Man hat ihre Organisation völlig dem
Staate überlassen. Aber auch die Kirchenordnung sollte die
Kirche in die eigene Hand nehmen. Denn auch die sichtbare
Kirche ist „ein geistlich Ding". — Die Wurzel des Übels ist
nach der Meinung Brunners, dass die Reformatoren die Kirche
nicht genug aus dem neuen Testament heraus verstanden haben.
Sie haben ihre äussere Ordnung als etwas Belangloses, das
ihren göttlichen Auftrag nicht berühre, angesehen. Daher ist
die protestantische Kirche bis heute viel zu staatsförmig und
zu institutionalistisch im Sinn des katholischen Kirchenrechts
geblieben.

Es scheint geboten, zu dieser eschatologisch und apokalyptisch

gestimmten Kritik Brunners einige Worte zu sagen. Sie
ist selbstverständlich berechtigt, wenn man den säkularisierten
Staat und die in weitem Umfang auch verweltlichte Kirche an
dem Ideal bemisst, das wir vom christlichen Glauben aus fordern.
Aber die Frage ist die: Hat es jemals einen christlichen Staat
in der Geschichte gegeben oder eine „Kirche der Heiligen"
ausser in der Idee? Hat nicht beides immer nur programmatische

oder bekenntnismässige Gültigkeit gehabt, wobei der
geschichtliche Befund zeigt, wie sehr auch in christlichen Zeiten
die Wirklichkeit hinter dem Programm oder dem Bekenntnis
nachhinkte. — Schliesslich ist der Staat doch nichts anderes als
die rechtlich und politisch organisierte Volksgemeinschaft. Sein
Heidentum oder seine Christlichkeit ist also wesentlich abhängig



— 85 —

von der Glaubenseinstellung der Menschen, die den Staat führen
und ihm angehören. Sich gegenüber dem Staat zu distanzieren
oder gar sich innerlich von ihm zu trennen, bedeutet darum
für den Christen eine schwere Verantwortung. Er lehnt damit
eine Aufgabe ab, die Gott ihm aufgetragen. Wenn er sich in

quietistischer Weltflucht aus dem Staat zurückzieht, so wird
dieser, wie mit Recht von Prof. Dibelius in der Diskussion
geltend gemacht wurde, erst recht dämonisiert. Vielmehr ist
zu wünschen, dass möglichst viele bewusste Christen sich in die
Arbeit am Staat hineinstellen. Nur so ist zu hoffen, dass sich
christliches Verantwortungsgefühl auch im modernen säkularisierten

Staate auswirken kann. Allerdings muss man sich
gegenwärtig halten, dass diese Auswirkung immer eine begrenzte
sein wird.

Aus diesen Gesichtspunkten war die von anglikanischer Seite

vorgetragene Auffassung des Verhältnisses von Staat und Kirche
gestaltet. Beide sind Formen eines Gemeinschaftslebens, dessen

sichtbarer Träger das Volk ist. Sofern dieses vom christlichen Geist
erfüllt ist, wird sich in allen wesentlichen Lebensbezügen eine

Gleichrichtung des Zieles für das kirchliche wie das staatliche
Leben ergeben. Das Verhältnis muss aber in dem Augenblick
problematisch werden, in dem die breite Masse des Volkes in
seiner Gesinnung verweltlicht ist und christliche Prinzipien nicht
mehr anerkennt. Auch dann darf die Kirche weder das Volk
noch den Staat sich selbst überlassen, sondern muss ihrem
göttlichen Auftrag entsprechen, der für alle Formen menschlichen
Gemeinschaftslebens (im politischen, wirtschaftlichen und
kulturellen Leben) die religiöse Bindung und Verantwortung
verkündet. In dieser Verantwortung begrenzt sich alles menschliche
Gemeinschaftsleben, womit gesagt ist, dass es dem Gerichte
Gottes untersteht. Hieran zu erinnern, ist Pflicht der Kirche,
insbesondere dort, wo sich irgendein menschliches Lebensgebiet
zum Selbstzweck macht und einen absoluten Geltungsanspruch
erhebt. Wo das geschieht von seiten der Wissenschaft, der Kultur,
der Wirtschaft oder gegenwärtig besonders von seiten des

Staates, da hat die Kirche das Recht, daran zu erinnern, dass
kein menschliches Gebilde auf sich selbst den absoluten
Autoritätsanspruch Gottes übertragen darf. Eben darum darf auch
der Staat die religiöse Gewissensbindung an die göttlichen
Gebote, wie sie das Evangelium verkündigt, nicht antasten. Wo



— 86 —

der Staat einen solchen Totalitätsanspruch erhebt, kann die

religiöse Bewertung darin nur einAutoritätssurrogat erblicken1). —
Allerdings ist diese Überspannung des staatlichen
Autoritätsgedankens aus der allgemeinen Zerrüttung des sozialen,
kulturellen, wirtschaftlichen und politischen Lebens leicht zu
begreifen. Dieser Zerrüttung kann nur der stärkste autoritative
Wille begegnen. Denn wo die Wirkung der Sünde eine unendliche

ist, da muss auch die Gegenwirkung des Staates eine
unendliche sein. Somit erscheint nicht der Staat, wohl aber
der Absolutismus des Staates als eine Folge der Sünde. — Die
Gegenwirkung des Staates gegen die Sünde ist also gewiss
unerlässlich. Sie verkennt aber ihre Aufgabe, wenn sie jedem
einzelnen die letzte Lebensbestimmung weisen will. Das
vermag nur die Religion und die Kirche als Träger des religiösen
Glaubens. Eben weil die Kirche für sich selbst keine politischen
Ziele kennt und also mit dem Staat nicht in einen politischen
Rangstreit geraten kann, hat sie „von oben her" das Recht,
den im Staat lebenden Menschen, ob sie nun Christen sind oder
nicht, die entscheidenden Weisungen in allen Fragen zu geben,
die unsere Verantwortung vor Gott betreffen.

Wird nicht in dieser Auffassung der Kirche eine gewaltlose
Theokratie zugesprochen, die sich von der mittelalterlichen
allerdings grundsätzlich dadurch unterscheidet, dass sie auf
jeden durch Gewalt gestützten Anspruch auf Herrschaft in
dieser Welt verzichtet2)? Am eindruckvollsten wurde dieser
Gedanke einer „freien Theokratie" von orthodoxer Seite
(besonders durch Prof. J. Fedotoff) dargelegt. Die Kirche sei das

geistige und sittliche Lebensprinzip in einem allumfassenden
Sinne, dazu berufen, das corpus christianum zu organisieren.
Ihr Ziel ist also die Verkirchlichung der Welt auf Grund eines

ihr zustehenden geistigen Primates. Die Mittel, diesen Primat
geltend zu machen, sind Wort und Sakrament, in keiner Form
aber die Gewalt. Wohl umfasst die Kirche mit dem von ihr
verkündeten Wort auch das kulturelle und politische Leben, doch
nur durch Vermittlung des Gewissens der Gläubigen. Daraus

') A. Kunestam, „Das Christentum und der Staat", S. 110; vgl. S. 102

in „Die Kirche und das Staatsproblem der Gegenwart". Im folgenden Text
sind Gedanken aus den Referaten von Demand und Oldham sowie von
Runestam, soweit sie sich innerlich nahe berühren, ineinandergearbeitet.

2) Die Kirche und das Staatsproblem der Gegenwart, S. 37.



ergibt sich eine geistige Überlegenheit der Kirche über den

Staat, was die Tatsache nicht aufhebt, dass der Staat materiell
mächtiger ist als die Kirche. Die mittelalterliche Kirche hat
indessen zeitweise auch eine materielle Machtüberlegenheit
gegenüber dem Staat besessen. Ein Ausgleich der Machtansprüche
beider sei nach der Erklärung Fedotoffs in der „byzantinischen
Symphonie" erreicht worden Docli diese Formen kirchlicher
Weltbeherrschung gehören der Vergangenheit an und sind heute
unmöglich geworden. — Die Lage der Gegenwart in bezug
auf das Verhältnis der Kirche zum Staat glaubt Prof. Fedotoff
durch folgende Sätze umschreiben zukönnen. 1. Der säkularisierte
Staat stelle sich der Kirche entweder indifferent oder feindlich
gegenüber, oder er suche sie politisch auszunutzen. Die Kirche
könne nur durch Trennung vom Staat oder durch ein rechtliches
Konkordat ihre Unabhängigkeit bewahren. —- 2. Der Idee nach
sind alle Lebensgebiete, also auch Staat, Wirtschaft und Kultur,
der Kirche einzuordnen, wobei aber Wirtschaft und Kultur
anders zu organisieren sind wie der Staat. Dieser versucht in
seiner modernen Ausprägung, sich zum Zentrum alles Lebens
zu machen und absolutistisch auch das soziale und ökonomische
Leben in seinen Bereich zu ziehen. Da die Gefahr einer
Verabsolutierung des ökonomischen Lebens und der ökonomischen
Interessen für das soziale Leben sehr viel grösser erscheint,
kann die Kirche gegen diese begrenzten Suprematsansprüche
des Staates nichts einwenden, zumal nur mit seiner Hilfe das
ökonomische Problem zu lösen ist. — 3. Anders ist es, wenn
der totale oder ideokratische Staat seinen Suprematsanspruch
auch auf das religiöse und sittliche Gebiet ausdehnt, sich an die
Stelle der Kirche zu setzen versucht und darum auch auf die
Gewissen Beschlag legt. In Verfolgung der ihm eigenen Ideologie
wird er dann die Kirche zu vernichten oder häretisch umzugestalten

versuchen2). Die von ihm in Anspruch genommene Macht
wird dann zu einem Dämon, in dem er sich selbst vergottet und
allgemeine Anbetung und Unterwerfung fordert. „Absolutismus
im Herrschen und Verletzung der göttlichen Werthierarchie"
— das sind die zwei Versuchungen, denen er alsdann anheimfällt.

Die Antwort, die Christus einst dem Teufel der irdischen

') Die Kirche und das Staatsproblem der Gegenwart, S. 37.

*) A. a. O. S. 40.



— 88 —

Macht gab, stellt diese göttliche Hierarchie wieder her: „Du
sollst Gott, deinen Herrn, anbeten und ihm allein dienen1)."

Im Anschluss an diese Ausführungen wurde von verschiedenen
Teilnehmern der Konferenz die Frage aufgeworfen, ob die
Kirche unter Umständen ein aktives Revolutionsrecht besitze.
— Durchgängig wurde diese Frage von den Vertretern der
verschiedenen Kirchen verneint, allerdings diese Verneinung
nicht immer unbedingt ausgesprochen. So wurde insbesondere
von russisch-orthodoxer Seite erklärt2), dass in der russischen
Kirche keine Einigkeit darüber bestehe, ob man clem
bolschewistischen Staat, nachdem er zum Antichrist geworden sei,
nicht in revolutionärer Auflehnung begegnen dürfe. So glaubten
bestimmte Kreise, gegen ihn den Kreuzzug predigen zu dürfen,
während andere (der Metropolit Sergius) trotz allem noch mit
dem Staat irgendeine Form des Ausgleichs und ein Abkommen
erstrebten. Die Mehrheit der kirchlich gesinnten Kreise (darunter
der Berichterstatter Fedotoff) wünschte dagegen die unbedingte
Trennung der Kirche vom Staat, zumal sich die Kirche unter
dem alten kaiserlichen Regime durch die enge Verbindung mit
dem Staat diskreditiert habe. Die Kirche müsse gegenwärtig
in die Wüste, in die Katakomben gehen und dort neue Kräfte
sammeln, um sie, wenn ihre Stunde gekommen sei, auch im
politischen Leben zu verwenden. — Stärker wurde die politische
Aktivität der Kirche von französisch-reformierter Seite (Lecerf)
gefordert. Gegen einen tyrannischen Staat, der das göttliche
Recht unterdrücke, dürfe die Kirche zu den Waffen rufen,
falls die unteren Magistratsinstanzen (magistrats inférieurs) dazu
aufforderten3). Allerdings bleibe es auch dann dem Gewissen
des einzelnen Christen überlassen, ob er diesem Rufe Folge
leisten wolle oder nicht. An dieser Erklärung scheint mir nur
die Meinung bedenklich, dass das Gewissen das Recht zur
Revolution durch irgendwelche politische Organe für sich
legalisieren lassen müsse. Schliesslich bleibt dann doch die
Frage nach der Erlaubtheit der revolutionären Auflehnung

') Vgl. hierzu neben dem Referat Fedotoffs den Aufsatz von B. Wy-
scheslawzeff: „Der religiöse Sinn der Macht." Kirche und Staatsproblem
der Gegenwart. 2. Aufl. S. 106.

2) Protokoll über die Gesamtdiskusion, S. 35.

3) Die Kirche und das Staatsproblem der Gegenwart, S. 167.



— 89 —

bei irgend jemandem hängen, der sich nur aus dem eigenen
Gewissen entscheiden kann und diese Entscheidung als persönliches

Wagnis verantworten muss. Man wird also letzten Endes
diese Frage ohne irgendwelche Klauseln und Vorbehalte für das

christliche Gewissen lösen müssen, und hier wurde von deutscher
Seite besonders betont, dass die Kirche als Künderin des christlichen

Gewissens niemals zum aktiven Widerstand, also zur
Revolution, auffordern dürfe. Als verfolgte Kirche müsse sie

vielmehr den Weg des Leidens gehen. Sie solle nicht willkürlich
zur Katakombenkirche werden, sondern sich vielmehr von
Gott führen lassen — auch in die Katakomben, wenn es sein

muss. — Schliesslich wurde aber auch hier die Möglichkeit
offen gelassen, dass der einzelne Christ es als Pflicht empfinden
könne, bei einer Revolution mitzumachen, obwohl er wisse, dass

er sich damit in Sünde verstrickeJ). — Ich weiss nicht, ob die
hier besprochene Kollision der Pflichten — denn eine solche
liegt doch zweifellos vor, wenn ich ein bestimmtes Handeln als
Pflicht und doch zugleich als Sünde beurteilen muss — sich
christlich halten lässt. Dass sie im Bereich menschlichen Handelns
eine tragische Möglichkeit sein kann, ist nicht zu bestreiten.
Aber für das christliche Gewissen gibt es nur eine Pflicht, dem
Gebote Gottes nachzuleben und damit eine eindeutige
Entscheidung. — Ob wir ihr gemäss uns entscheiden und handeln
können, ist eine Frage, die nicht mehr durch das christlich
erleuchtete Gewissen entschieden wird, sondern durch die
Fragwürdigkeit unseres sittlichen Wesens, das unter Umständen
Beweggründe des Handelns als pflichtgemäss vorschiebt, die
es im christlichen Sinne nicht sind. — Es ist deutlich, dass
hier grundsätzlich Fragen der christlichen Ethik im Hintergründe
stehen, deren Erörterung im Rahmen der Konferenz nicht zu
Ende geführt werden konnte.

Betrachten wir das Ergebnis der gepflogenen Erörterungen
über das Verhältnis von Staat und Kirche noch einmal im ganzen,
so scheint mir die Gefahr einer Verkehrung dieses Verhältnisses

einmal dann gegeben, wenn die Kirche sich in ihrem
Wesen politisiert, d. h. wenn sie die idealen Rechtsforderungen
einer freien Theokratie in Angleichung an die tatsächlichen
Rechtszustände des politischen Lebens, die eine Verwirklichung

') Dibelius, Protokoll S. 37.



— 90 —

des Rechts immer nur durch Zwangsmittel des Machtstaates
kennen, nun auch ihrerseits auf dem gleichen Wege verwirklichen

will und damit das eigentliche Wesen der Kirche zerstört,
die jegliche Ordnung nur aus der Erfüllung des göttlichen
Liebesgebotes ableitet. — Aber ebenso liegt eine Verkehrung dieses
Verhältnisses dann vor, wenn der Staat sich verkirchlicht, d. h.
die in ihm gegebene und von ihm geforderte geschichtliche
Rechtsordnung mit einer absoluten Souveränität umkleidet und
damit sich selbst für eine unmittelbare Offenbarung des Göttlichen
ausgibt. Die Gefahr liegt dann nur zu nahe, dass er seine menschlichen

Grenzen vergisst und sein Wesen dämonisiert und in
der Folge einen unbedingten Anspruch auf die Gewissen seiner
Untertanen erhebt. Wohl hat der Staat das Recht, von diesen
Gehorsam zu verlangen „um des Gewissens willen" (Röm. 13, 5),
doch diese Verpflichtung ruht zuletzt darauf, dass er im Dienste
Gottes steht. Sofern der Staat sich von dieser Dienstbarkeit löst
und ersichtlich Forderungen stellt, die den Geboten Gottes
zuwiderlaufen, gilt zu j'eder Zeit das Wort: „Man muss Gott mehr
gehorchen als den Menschen." (Apostelg. 5. 29.)

Doch nicht nur von dieser Möglichkeit einer notgedrungenen
Abwehr solcher Staatsforderungen wurde gesprochen, die dem
christlichen Gewissen und somit auch der Kirche untragbar
erscheinen. Daneben kam in den abschliessenden Erörterungen
der Konferenz doch auch die Frage noch zur Erörterung, welche
Möglichkeiten zu positiver und fruchtbarer Zusammenarbeit für
Staat und Kirche auf dem Gebiete internationaler Gemeinschafts-
ordnung bestünden.

In diesem Zusammenhang wurde, wie mir scheint mit Recht,
von Lie. Menn eine Klärung des Sprachgebrauchs empfohlen.
Als „international" seien die Beziehungen rechtlicher und
politischer Art zwischen den Staaten und Völkern, als „ökumenisch"
clic Beziehungen zwischen den Kirchen und den ihnen zugehörigen
Gruppen zu bezeichnen. „Der Begriff des Internationalen schliesst
.eine Anerkennung der Differenzierung der Menschheit in
verschiedene Nationen als des vorgegebenen Tatbestandes ein
und betont diesen Sachverhalt. Der Begriff des Ökumenischen
(Ökumene als die mit dem Evangelium begnadete Menschenwelt
verstanden) bringt als solcher die Einheit zu betontem Ausdruck,
ohne die Aufzeigung der Verschiedenheiten in der Einheit zu



— 91 -
vermehren1)." — Die internationalen Beziehungen der Völker
und Staaten zielen vor allem auf die Schaffung einer überstaatlichen

Rechtsordnung, um die Selbstzerstörung der Menschheit
zu hindern und so das gottgeschaffene Leben der Völker und
Staaten zu erhalten2). Im einzelnen schliesst die Forderung
dieser Rechtsordnung eine Reihe von Sicherungen in sich ein,
die sowohl das Gemeinschaftsleben der Staaten und Völker, den
Austausch wirtschaftlicher und kultureller Güter gewährleisten,
wie auch Störungen dieses Lebens von .jedem einzelnen nach
Möglichkeit fernhalten sollen. (Gemeinsame Bekämpfung von
Verbrechen, Epidemien usw.) Die Rechts- und Lebenssicherheit,
die durch den Bestand einer internationalen Rechtsordnung
gewonnen wird, kommt auch der ökumenischen Arbeit der
Kirchen zugute. Doch ist diese nicht durchaus an sie gebunden,
wie besonders an der Arbeit der christlichen Mission deutlich
wird, die sich auch ohne staatlichen Rechtsschutz verwirklichen
muss. — Der ökumenische Dienst der Kirchen wird sich im
internationalen Leben der Staaten und Völker darin auswirken,
dass sie „das Wissen um die Tatsache und den Ursprung ihrer
menschheitlichen Verbundenheit in dem Willen des einen
Schöpfers und das Bewusstsein ihrer Verantwortung füreinander
vor Gott lebendig erhält3)". — Als Ziel der ökumenischen
Zusammenarbeit und Verbundenheit der Kirchen darf der Gedanke
einer „über alle natürlichen und geschichtlichen Unterschiede und
Gegensätze hinweggreifenden Bruderschaft" gelten. Allerdings
kann dieser Gedanke nur als Gesinnung, als „Nomos" von den
Kirchen gepflegt werden. Der Versuch einer realpolitischen
Verwirklichung musste als Utopie betrachtet werden *). Denn
die Herstellung der vollkommenen Einheit und Bruderschaft
ist „für die Kirche Gegenstand der über die Geschichte hinaus
weisenden Hoffnung5)". Eben darum wird die Kirche sich nicht
an den Gedanken eines Universalstaates verlieren, als ob dieser
das christliche Endziel bezeichnete, wie es mittelalterlicher Denk-

*) Internationalität und Ökumenizität, von Wilh. Menn. Die Kirche
und das Staatsproblem in der Gegenwart. 2. Aufl. 1935. S. 92. — Hiernach
würde zu erwägen sein, ob man nicht vorliegender Zeitschrift den Titel
„Ökumenisch-kirchliche Zeitschrift" statt der Bezeichnung „Internationale
kirchliche Zeitschrift" geben sollte. Bemerkung des Verfassers.

2) W. Menn, a. a. O. S. 94.

*) A. a. 0. S. 98.
4j A. a. 0. S. 100.
6) A. a. 0. S. 101.



— 92 —

weise entsprach, sondern sie wird innerhalb einer begrenzten
Staats- und Volksgemeinschaft ihren göttlichen Auftrag zunächst
erfüllen müssen. Insofern wird sie Volkskirche bleiben. Aber in
dieser volkskirchlichen Begrenzung soll und darf sie das
allgemein Menschliche nicht vergessen: die Verflochtenheit in die
menschliche Sünde, den Glauben an den einen Mittler und
Erlöser, die Berufung zum Reiche Gottes, das Gebot der Bruderliebe.

Die hier gebotenen Ausführungen können nur einen Überblick
über die Fälle der Gesichtspunkte, Gedanken und Fragen bieten,
die auf der Pariser Konferenz zur Verhandlung und Aussprache
gelangten. Im übrigen blieb auf ihr der Charakter einer
Studienkonferenz gewahrt. Man wollte lernen, indem man miteinander
den christlichen Sinngehalt der verhandelten Begriffe zu ergründen

versuchte. Man blieb sich dabei bewusst, dass ein Abschluss
nicht erreicht werden konnte. Das trat insbesondere darin in die

Erscheinung, dass man am Ende der Konferenz in zwei
Unterausschüssen noch einmal die Fragen zusammenstellte, deren
weitere Behandlung durch anschliessende Studienkonferenzen
erwünscht erscheine. Gerade der Versuch, diese Fragen genau
zu formulieren, liess erkennen, wie sehr die erörterten Problemkreise

— sowohl die Frage nach dem christlichen Staatsverständnis

wie auch die Frage nach dem Verhältnis von Staat
und Kirche und ihrer gegenseitigen Begrenzung — in der
Gegenwart einer erneuten und vertieften Behandlung bedürfen.

Karlsruhe. Rudolf Keussen.


	Das moderne Staatsdenken und die Kirche

