Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 25 (1935)

Heft: 2

Artikel: Das moderne Staatsdenken und die Kirche
Autor: Keussen, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404101

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 82

Das moderne Staatsdenken und die Kirche.

Betrachtungen zu der Aussprache aus der Pariser Studienkonferenz
vom 8.—14. April 1934 (Schluss)?).

Staat und Kirche.

Die vorausgehenden Erorterungen, die sich mit der Moglich-
keit einer religiosen Sinndeutung des Volkstums und seiner Ge-
schichte befassten, mochten bereits als Ubergang zu den Ver-
handlungen gelten, in denen das Verhiltnis von Staat und Kirche
besprochen wurde. Hier waren es vor allem die verschiedenen
Ausprigungen des reformiert kirchlichen Denkens sowie der
russischen Orthodoxie, die das schwierige Problem aus dem
Gesichtspunkt ihrer theologischen Eigenart heraus beleuchteten.
Eine positive Wiirdigung des Staates boten zuniichst zwei re-
formierte franzosische Theologen, der Vorsitzende der Konferenz
Mare Boegner und Prof. A. Lecerf. — Ich skizziere die von ihnen
vertretenen Grundgedanken: Die von Gott in der Schopfung
angelegte menschliche Gemeinschaft soll sich in Christus und
seinem Reich vollenden. Zwar ist der Staat ein Mittel der
gottlichen Erhaltungsordnung ,um der Siinde willen“, deren
alle Gemeinschaft zerstérende Wirkung er aufhiilt. Zugleich
aber offenbart auch der Staat den gottlichen Liebeswillen. Denn
auch ihm ist ein sittliches Ziel zu eigen, wenn er es auch mit
dem Mittel der Gewalt durchzusetzen trachtet. Mit ihr bekiampft
er den Egoismus der einzelnen und hilft ihnen, sich davon frei-
zumachen. In diesem Sinne arbeitet er im Bereiche des natiir-
lich-menschlichen Lebens der Kirche vor, die dariiber hinaus
die Einigung der Seelen in der Gemeinschaft mit Christus als
tibernatiirliches geistiges Endziel erstrebt.

So tritt dem natiirlichen Gemeinschaftswillen des Staates der
tibernatiirliche Gemeinschaftswille der Kirche zur Seite. Die
Frage ist nun die, wie sich beide miteinander vertragen. Drei
Moglichkeiten scheinen sich hier zu ergeben: entweder die
Herrschaft der Kirche tiber den Staat (Theokratie) oder die des
Staates tiber die Kirche (Céasaropapismus oder Staatskirchentum)
oder endlich Trennung von Staat und Kirche. Die hier an-
gedeuteten Moglichkeiten lassen in ihrer abstrakten Exklusivitiit,

" Vgl 1934, S. 169 ff.



— 83 —

die entweder die Uberwilticung der einen Macht durch die
andere oder aber ihre voéllige Trennung fordern, die Moglich-
keit einer innern Verbindung beider ausser Betracht, die nach
Calvins Auffassung, so wurde behauptet, das gesunde Verhiiltnis
von Staat und Kirche bezeichne. Die Kirche diirfe sich nicht
als selbstiindige Macht ausserhalb des Staates betrachten. Sie
dirfe ihm nicht gegeniibertreten, sie solle vielmehr in ihn ein-
treten. Man misse sie als die Seele des Staates betrachten.
Indem sie die Seelen der Menschen in der Gemeinschaft mit
Christus wandele, wandele sie auch den Staat. — Somit sei die
Forderung eines christlichen Staates begriindet. Sie werde um
so mehr erfiillt, je mehr die Christen sich bemiihten, im Staat
den Begrift der christlichen Gerechtigkeit zur Geltung zu bringen.
Die Kirche leiste hier dem Staate Hilfe, indem sie die Seelen
ihrer Angehérigen durch Wort und Sakrament zur Gerechtig-
keit fithre. Umgekehrt solle der Staat die Kirche bei der christ-
lichen Erziehung des Volkes unterstiitzen, wobei jedoch die
Freiheit der Nichtchristen unberiihrt zu bleiben habe. Das liege
auch im Wesen der Kirche, da ja auch die gottliche Gnade
nicht Zwang, sondern freie Gabe sei. Endlich miisse der Kirche
das Recht der Kritik an solchen Massnahmen des Staates vor-
behalten bleiben, die der gittlichen Gerechtigkeit widerstreiten.

Im ganzen trat also in den Ausfiihrungen der franzosischen
Theologen sehr stark die Neigung hervor, die zeitgeschicht-
liche Einstellung Calvins und seiner christlichen Staatsgedanken
als vorbildlich zu betrachten. Um so schérfer hob sich von dieser
Auffassung die Distanzierung ab, die der schweizerische refor-
mierte Theologe Emil Brunner gegeniiber dem Staat der Gegen-
wart vollzog. Die ganz veriinderte Zeitlage erlaube dem Theologen
nicht mehr, den Staat mit den Augen Calvins anzusehen. Die
Theologie miisse sich jeweils mit den Gegnern in ihrer eigenen
Zeit auseinandersetzen, und im Augenblick ziihle zu diesen der
»didmonisierte Staat“. Somit misse sie heute ihre Aufgabe ganz
anders anfassen wie zur Zeit der Reformatoren. Damals galt
es, den Staat aus der Umklammerung der theokratischen Kirche
herauszubringen, heute umgekehrt die Kirche aus der Um-
Klammerung des Staates. Darum bedeutet heute die Unter-
scheidung der Kirche vom Staat zugleich ihre Distanzierung
und diese ,beinahe Trennung“. Der ,christliche Staat“, so wie
ihn Calvin gedacht hat, ist heute nur noch ein akademischer



— 84 —

Begrift. Wenn man ihn praktisch nimmt und dann noch gelten
lésst, ,wird man zum Don Quijote oder zum Verriter“. — Die
Glieder der Kirche sind als solche nicht auch Glieder des
Staates, weil dieser gegenwiirtig vollig sidkularisiert und ver-
moge der ihm eigenen Tendenz, sich als das Absolute zu setzen,
in seinem Wesen heidnisch ist. In ihm bilden die Christen nur
eine kleine Minoritit. Der christliche Staat ist zur Utopie ge-
worden. Dem siikularisierten und in seinen Bestrebungen viel-
fach antichristlich gerichteten Staat gegeniiber miissen wir heute
wie die Urgemeinde apokalyptisch empfinden. Denn wir leben
nicht mehr in der ruhigen Zeit, die einen Ausgleich von Staat
und Kirche ermoglicht. — Wir erleben insbesondere in Deutsch-
land heute die Kwrise des lutherischen Kirchenbegriffs. — Luther
hat die Kirche dem Staate {iberantwortet. Daher ist bei vielen
lutherischen Theologen das Bewusstsein der Selbstindigkeit
der Kirche geschwunden. Man hat ihre Organisation vollig dem
Staate tliberlassen. Aber auch die Kirchenordnung sollte die
Kirche in die eigene Hand nehmen. Denn auch die sichtbare
Kirche ist ,ein geistlich Ding“. — Die Wurzel des Ubels ist
nach der Meinung Brunners, dass die Reformatoren die Kirche
nicht genug aus dem neuen Testament heraus verstanden haben.
Sie haben ihre iussere Ordnung als etwas Belangloses, das
ihren gottlichen Auftrag nicht beriihre, angesehen. Daher ist
die protestantische Kirche bis heute viel zu staatsformig und
zu institutionalistisch im Sinn des katholischen Kirchenrechts
geblieben.

Es scheint geboten, zu dieser eschatologisch und apokalyp-
tisch gestimmten Kritik Brunners einige Worte zu sagen. Sie
ist selbstverstindlich berechtigt, wenn man den sikularisierten
Staat und die in weitem Umfang auch verweltlichte Kirche an
dem Ideal bemisst, das wir vom christlichen Glauben aus fordern.
Aber die Frage ist die: Hat es jemals einen christlichen Staat
in der Geschichte gegeben oder eine ,Kirche der Heiligen“
ausser in der Idee? Hat nicht beides immer nur programma-
tische oder bekenntnisméssige Giiltigkeit gehabt, wobei der ge-
schichtliche Befund zeigt, wie sehr auch in christlichen Zeiten
die Wirklichkeit hinter dem Programm oder dem Bekenntnis
nachhinkte. — Schliesslich ist der Staat doch nichts anderes als
die rechtlich und politisch organisierte Volksgemeinschaft. Sein
Heidentum oder seine Christlichkeit ist also wesentlich abhéngig



— 8 —

von der Glaubenseinstellung der Menschen, die den Staat fithren
und ihm angehoren. Sich gegeniiber dem Staat zu distanzieren
oder gar sich innerlich von ihm zu trennen, bedeutet darum
fir den Christen eine schwere Verantwortung. Er lehnt damit
eine Aufgabe ab, die Gott ihm aufgetragen. Wenn er sich in
quietistischer Weltflucht aus dem Staat zuriickzieht, so wird
dieser, wie mit Recht von Prof. Dibelius in der Diskussion
geltend gemacht wurde, erst recht ddmonisiert. Vielmehr ist
zu wiinschen, dass moglichst viele bewusste Christen sich in die
Arbeit am Staat hineinstellen. Nur so ist zu hoffen, dass sich
christliches Verantwortungsgefiihl auch im modernen sikulari-
sierten Staate auswirken kann. Allerdings muss man sich gegen-
wirtig halten, dass diese Auswirkung immer eine begrenzte
sein wird.

Aus diesen Gesichtspunkten war die von anglikanischer Seite
vorgetragene Auffassung des Verhiiltnisses von Staat und Kirche
gestaltet. Beide sind Formen eines Gemeinschaftslebens, dessen
sichtbarer Triiger das Volk ist. Sofern dieses vom christlichen Geist
erfilllt ist, wird sich in allen wesentlichen Lebensbeziigen eine
aleichrichtung des Zieles fiir das kirchliche wie das staatliche
Leben ergeben. Das Verhiiltnis muss aber in dem Augenblick
problematisch werden, in dem die breite Masse des Volkes in
seiner Gesinnung verweltlicht ist und christliche Prinzipien nicht
mehr anerkennt. Auch dann darf die Kirche weder das Volk
noch den Staat sich selbst {iberlassen, sondern muss ihrem
gottlichen Auftrag entsprechen, der fiir alle Formen menschlichen
Gemeinschaftslebens (im politischen, wirtschaftlichen und kul-
turellen Leben) die religiose Bindung und Verantwortung ver-
kiindet. In dieser Verantwortung begrenzt sich alles menschliche
Gemeinschaftsleben, womit gesagt ist, dass es dem Gerichte
Jjottes untersteht. Hieran zu erinnern, ist Pflicht der Kirche,
insbesondere dort, wo sich irgendein menschliches Lebensgebiet
zum Selbstzweck macht und einen absoluten Geltungsanspruch
erhebt. Wo das geschieht von seiten der Wissenschaft, der Kultur,
der Wirtschaft oder gegenwiirtig besonders von seiten des
Staates, da hat die Kirche das Recht, daran zu erinnern, dass
kein menschliches Gebilde auf sich selbst den absoluten Auto-
rititsanspruch Gottes iibertragen darf. Eben darum darf auch
der Staat die religitse Gewissensbindung an die gottlichen Ge-
bote, wie sie das Evangelium verkiindigt, nicht antasten. Wo



U |

der Staat einen solchen Totalititsanspruch erhebt, kann die
religiose Bewertung darin nur ein Autoritétssurrogat erblicken?). —
Allerdings ist diese Uberspannung des staatlichen Autoritits-
gedankens aus der allgemeinen Zerriittung des sozialen, kultu-
rellen, wirtschaftlichen und politischen Lebens leicht zu be-
greifen. Dieser Zerriittung kann nur der stirkste autoritative
Wille begegnen. Denn wo die Wirkung der Siinde eine unend-
liche ist, da muss auch die Gegenwirkung des Staates eine
unendliche sein. Somit erscheint nicht der Staat, wohl aber
der Absolutismus des Staates als eine Folge der Siinde. — Die
Gegenwirkung des Staates gegen die Siinde ist also gewiss un-
erlisslich. Sie verkennt aber ihre Aufgabe, wenn sie jedem
einzelnen die letzte Lebensbestimmung weisen will. Das ver-
mag nur die Religion und die Kirche als Triger des religitsen
Glaubens. Eben weil die Kirche fiir sich selbst keine politischen
Ziele kennt und also mit dem Staat nicht in einen politischen
Rangstreit geraten kann, hat sie ,von oben her* das Recht,
den im Staat lebenden Menschen, ob sie nun Christen sind oder
nicht, die entscheidenden Weisungen in allen Fragen zu geben,
die unsere Verantwortung vor Gott betreffen.

Wird nicht in dieser Auffassung der Kirche eine gewaltlose
Theokratie zugesprochen, die sich von der mittelalterlichen
allerdings grundsitzlich dadurch unterscheidet, dass sie auf
jeden durch Gewalt gestiitzten Anspruch auf Herrschaft in
dieser Welt verzichtet?)? Am eindruckvollsten wurde dieser
Gedanke einer ,freien Theokratie® von orthodoxer Seite (be-
sonders durch Prof. J. Fedotoff) dargelegt. Die Kirche sei das
geistige und sittliche Lebensprinzip in einem allumfassenden
Sinne, dazu berufen, das corpus christianum zu organisieren.
Ihr Ziel ist also die Verkirchlichung der Welt auf Grund eines
ihr zustehenden geistigen Primates. Die Mittel, diesen Primat
geltend zu machen, sind Wort und Sakrament, in keiner Form
aber die Gewalt. Wohl umfasst die Kirche mit dem von ihr
verkiindeten Wort auch das kulturelle und politische Leben, doch
nur durch Vermittlung des Gewissens der (ldubigen. Daraus

) A. Runestam, ,,Das Christentum und der Staat®, S.110; vgl. S. 102
in ,,Die Kirche und das Staatsproblem der Gegenwart. Im folgenden Text
sind Gedanken aus den Referaten von Demand und Oldham sowie von
Runestam, soweit sie sich innerlich nahe beriihren, ineinandergearbeitet.

) Die Kirche und das Staatsproblem der Gegenwart, S. 37.



ergibt sich eine geistice Uberlegenheit der Kirche iiber den
Staat, was die Tatsache nicht aufhebt, dass der Staat materiell
miichtiger ist als die Kirche. Die mittelalterliche Kirche hat
indessen zeitweise auch eine materielle Machtiiberlegenheit
gegeniiber dem Staat besessen. Ein Ausgleich der Machtanspriiche
beider sei nach der Erklirung Fedotoffs in der ,byzantinischen
Symphonie“ erreicht worden'). Doch diese Formen kirchlicher
Weltbeherrschung gehoren der Vergangenheit an und sind heute
unmoglich geworden. — Die Lage der Gegenwart in bezug
auf das Verhiltnis der Kirche zum Staat glaubt Prof. Fedotoft
durch folgende Siitze umschreiben zukonnen. 1. Der siikularisierte
Staat stelle sich der Kirche entweder indifferent oder feindlich
gegeniiber, oder er suche sie politisch auszunutzen. Die Kirche
kénne nur durch Trennung vom Staat oder durch ein rechtliches
Konkordat ihre Unabhiingigkeit bewahren. — 2. Der Idee nach
sind alle Lebensgebiete, also auch Staat, Wirtschaft und Kultur,
der Kirche einzuordnen, wobei aber Wirtschaft und Kultur
anders zu organisieren sind wie der Staat. Dieser versucht in
seiner modernen Ausprigung, sich zum Zentrum alles Lebens
zu machen und absolutistisch auch das soziale und ékonomische
[.eben in seinen Bereich zu ziehen. Da die Gefahr einer Ver-
absolutierung des okonomischen Lebens und der 6konomischen
Interessen fiir das soziale Leben sehr viel grosser erscheint,
kann die Kirche gegen diese begrenzten Suprematsanspriiche
des Staates nichts einwenden, zumal nur mit seiner Hilfe das
0konomische Problem zu lésen ist. 3. Anders ist es, wenn
der totale oder ideokratische Staat seinen Suprematsanspruch
auch auf das religiose und sittliche Gebiet ausdehnt, sich an die
Stelle der Kirche zu setzen versucht und darum auch auf die
(Gewissen Beschlag legt. In Verfolgung der ihm eigenen Ideologie
wird er dann die Kirche zu vernichten oder hiiretisch umzuge-
stalten versuchen?). Die von ihm in Anspruch genommene Macht
wird dann zu einem Dimon, in dem er sich selbst vergottet und
allgemeine Anbetung und Unterwerfung fordert. ,Absolutismus
im Herrschen und Verletzung der gottlichen Werthierarchie*
— das sind die zwei Versuchungen, denen er alsdann anheim-
fillt. Die Antwort, die Christus einst dem Teufel der irdischen

) Die Kirche und das Staatsproblem der Gegenwart, S. 37,
) A.a. 0. S. 40.



W —

Macht gab, stellt diese gottliche Hierarchie wieder her: ,Du
sollst Gott, deinen Herrn, anbeten und ihm allein dienen!).“

Im Anschluss an diese Ausfiihrungen wurde von verschiedenen
Teilnehmern der Konferenz die Frage aufgeworfen, ob die
Kirche unter Umstéinden ein aktives Revolutionsrecht besitze.
— Durchgéingig wurde diese Frage von den Vertretern der
verschiedenen Kirchen verneint, allerdings diese Verneinung
nicht immer unbedingt ausgesprochen. So wurde insbesondere
von russisch-orthodoxer Seite erklirt?), dass in der russischen
Kirche keine Einigkeit dariiber bestehe, ob man dem bolsche-
wistischen Staat, nachdem er zum Antichrist geworden sei,
nicht in revolutiondrer Auflehnung begegnen diirfe. So glaubten
bestimmte Kreise, gegen ihn den Kreuzzug predigen zu diirfen,
withrend andere (der Metropolit Sergius) trotz allem noch mit
dem Staat irgendeine Form des Ausgleichs und ein Abkommen
erstrebten. Die Mehrheit der kirchlich gesinnten Kreise (darunter
der Berichterstatter Fedotoff) wiinschte dagegen die unbedingte
Trennung der Kirche vom Staat, zumal sich die Kirche unter
dem alten kaiserlichen Regime durch die enge Verbindung mit
dem Staat diskreditiert habe. Die Kirche miisse gegenwiirtig
in die Wiiste, in die Katakomben gehen und dort neue Kriifte
sammeln, um sie, wenn ihre Stunde gekommen sei, auch im
politischen Leben zu verwenden. — Stéirker wurde die politische
Aktivitat der Kirche von franzosisch-reformierter Seite (Lecerf)
‘gefordert. Gegen einen tyrannischen Staat, der das gottliche
Recht unterdriicke, diirfe die Kirche zu den Waffen rufen,
talls die unteren Magistratsinstanzen (magistrats inférieurs) dazu
aufforderten®). Allerdings bleibe es auch dann dem Gewissen
des einzelnen Christen iiberlassen, ob er diesem Rufe Folge
leisten wolle oder nicht. An dieser Erklirung scheint mir nur
die Meinung bedenklich, dass das Gewissen das Recht zur
Revolution durch irgendwelche politische Organe fiir sich
legalisieren lassen miisse. Schliesslich bleibt dann doch die
Frage nach der Erlaubtheit der revolutioniren Auflehnung

") Vgl hierzu neben dem Referat Fedotoffs den Aufsatz von B. Wy-
scheslawzeff: ,Der religiose Sinn der Macht. Kirche und Staatsproblem
der Gegenwart. 2. Aufl. S. 106.

) Protokoll iiber die Gesamtdiskusion, S. 35.
%) Die Kirche und das Staatsproblem der Gegenwart, S. 167.



— 89 —

bei irgend jemandem hingen, der sich nur aus dem eigenen
(ewissen entscheiden kann und diese Entscheidung als person-
liches Wagnis verantworten muss. Man wird also letzten Endes
diese Frage ohne irgendwelche Klauseln und Vorbehalte fir das
christliche Gewissen lgsen miissen, und hier wurde von deutscher
Seite besonders betont, dass die Kirche als Kiinderin des christ-
lichen Gewissens niemals zum aktiven Widerstand, also zur
Revolution, auffordern diurfe. Als verfolgte Kirche miisse sie
vielmehr den Weg des Leidens gehen. Sie solle nicht willkiirlich
zur Katakombenkirche werden, sondern sich vielmehr von
Gott flihren lassen — auch in die Katakomben, wenn es sein
muss. — Schliesslich wurde aber auch hier die Moglichkeit
offen gelassen, dass der einzelne Christ es als Pflicht empfinden
konne, bei einer Revolution mitzumachen, obwohl er wisse, dass
er sich damit in Siinde verstricke!). — Ich weiss nicht, ob die
hier besprochene Kollision der Pflichten — denn eine solche
liegt doch zweifellos vor, wenn ich ein bestimmtes Handeln als
Pflicht und doch zugleich als Siinde beurteilen muss — sich
christlich halten lésst. Dass sie im Bereich menschlichen Handelns
eine tragische Moglichkeit sein kann, ist nicht zu bestreiten.
Aber fiir das christliche Gewissen gibt es nur eine Pflicht, dem
Gebote Gottes nachzuleben und damit eine eindeutige Ent-
scheidung. — Ob wir ihr geméss uns entscheiden und handeln
kdnnen, ist eine Frage, die nicht mehr durch das christlich
erleuchtete (Gewissen entschieden wird, sondern durch die
Fragwiirdigkeit unseres sittlichen Wesens, das unter Umstiinden
Beweggriinde des Handelns als pflichtgemiiss vorschiebt, die
es im christlichen Sinne nicht sind. — Es ist deutlich, dass
hier grundsitzlich Fragen der christlichen Ethik im Hintergrunde
stehen, deren Erorterung im Rahmen der Konferenz nicht zu
Ende gefiihrt werden konnte.

Betrachten wir das Ergebnis der gepflogenen Erdrterungen
iber das Verhiiltnis von Staat und Kirche noch einmal im ganzen,
so scheint mir die Gefahr einer Verkehrung dieses Verhiilt-
nisses einmal dann gegeben, wenn die Kirche sich in ihrem
Wesen politisiert, d. h. wenn sie die idealen Rechtsforderungen
einer freien Theokratie in Angleichung an dic tatsichlichen
Rechtszustinde des politischen Lebens, die eine Verwirklichung

") Dibelius, Protokoll S. 37.



e Ol ==

des Rechts immer nur durch Zwangsmittel des Machtstaates
kennen, nun auch ihrerseits auf dem gleichen Wege verwirk-
lichen will und damit das eigentliche Wesen der Kirche zerstort,
die jegliche Ordnung nur aus der Erfiilllung des gottlichen Liebes-
gebotes ableitet. — Aber ebenso liegt eine Verkehrung dieses
Verhiiltnisses dann vor, wenn der Staat sich verkirchlicht, d. h.
die in ihm gegebene und von ihm geforderte geschichtliche
Rechtsordnung mit einer absoluten Souverénitit umkleidet und
damit sich selbst fiir eine unmittelbare Offenbarung des Gottlichen
ausgibt. Die Gefahr liegt dann nur zu nahe, dass er seine mensch-
lichen Grenzen vergisst und sein Wesen dimonisiert und in
der Folge einen unbedingten Anspruch auf die Gewissen seiner
Untertanen erhebt. Wohl hat der Staat das Recht, von diesen
Gehorsam zu verlangen ,um des Gewissens willen“ (Rom. 13, 5),
doch diese Verpflichtung ruht zuletzt darauf, dass er im Dienste
Gottes steht. Sofern der Staat sich von dieser Dienstbarkeit 16st
und ersichtlich Forderungen stellt, die den Geboten Gottes zu-
widerlaufen, gilt zu jeder Zeit das Wort: ,Man muss Gott mehr
gehorchen als den Menschen.“ (Apostelg. 5. 29.)

Doch nicht nur von dieser Moglichkeit einer notgedrungenen
Abwehr solcher Staatsforderungen wurde gesprochen, die dem
christlichen Gewissen und somit auch der Kirche untragbar
erscheinen. Daneben kam in den abschliessenden Erirterungen
der Konferenz doch auch die Frage noch zur Erorterung, welche
Moglichkeiten zu positiver und fruchtbarer Zusammenarbeit fiir
Staat und Kirche auf dem Gebiete internationaler Gemeinschafts-
ordnung bestlinden.

In diesem Zusammenhang wurde, wie mir scheint mit Recht,
von Lic. Menn eine Klirung des Sprachgebrauchs empfohlen.
Als ,international* seien die Beziehungen rechtlicher und po-
litischer Art zwischen den Staaten und Voélkern, als ,,6kumenisch*®
die Beziehungen zwischen den Kirchen und den ihnen zugehorigen
Gruppen zu bezeichnen, ,Der Begrift des Internationalen schliesst
.eine Anerkennung der Differenzierung der Menschheit in ver-
schiedene Nationen als des vorgegebenen Tatbestandes ein
und betont diesen Sachverhalt. Der Begriff des Okumenischen
(Okumene als die mit dem Evangelium begnadete Menschenwelt
verstanden) bringt als solcher die Einheit zu betontem Ausdruck,
ohne die Aufzeigung der Verschiedenheiten in der Einheif zu



— 91 —

vermehren ). — Die internationalen Beziehungen der Volker
und Staaten zielen vor allem auf die Schaffung einer tiberstaat-
lichen Rechtsordnung, um die Selbstzerstorung der Menschheit
zu hindern und so das gottgeschaftene Leben der Viélker und
Staaten zu erhalten?®). Im einzelnen schliesst die Forderung
diescr Rechtsordnung eine Reihe von Sicherungen in sich ein,
die sowohl das Gemeinschaftsleben der Staaten und Volker, den
Austausch wirtschaftlicher und kultureller Giiter gewiihrleisten,
wie auch Storungen dieses Lebens von jedem einzelnen nach
Miglichkeit fernhalten sollen. (Gemeinsame Bekimpfung von
Verbrechen, Epidemien usw.) Die Rechts- und Lebenssicherheit,
die durch den Bestand einer internationalen Rechtsordnung
gewonnen wird, kommt auch der oOkumenischen Arbeit der
Kirchen zugute. Doch ist diese nicht durchaus an sie gebunden,
wie besonders an der Arbeit der christlichen Mission deutlich
wird, die sich auch ohne staatlichen Rechtsschutz verwirklichen
muss. — Der okumenische Dienst der Kirchen wird sich im
internationalen Leben der Staaten und Voélker darin auswirken,
dass sie ,das Wissen um die Tatsache und den Ursprung ihrer
menschheitlichen Verbundenheit in dem Willen des einen
Schopfers und das Bewusstsein ihrer Verantwortung fiireinander
vor Gott lebendig erhilt®)“. — Als Ziel der ékumenischen Zu-
sammenarbeit und Verbundenheit der Kirchen darf der Gedanke
einer ,iiber alle natiirlichen und geschichtlichen Unterschiede und
Gegensitze hinweggreifenden Bruderschaft“ gelten. Allerdings
kann dieser Gedanke nur als Gesinnung, als ,Nomos“ von den
Kirchen gepflegt werden. Der Versuch einer realpolitischen
Verwirklichung miisste als Utopie betrachtet werden?). Denn
die Herstellung der vollkommenen Einheit und Bruderschaft
ist . fir die Kirche Gegenstand der iiber die Geschichte hinaus
weisenden Hoffnung %)%, Eben darum wird die Kirche sich nicht
an den Gedanken eines Universalstaates verlieren, als ob dieser
das christliche Endziel bezeichnete, wie es mittelalterlicher Denk-

1) Internationalitit und Okumenizitiit, von Wilh. Menn. Die Kirche
und das Staatsproblem in der Gegenwart. 2. Aufl. 1935. S. 92. — Hiernach
wiirde zu erwiigen sein, ob man nicht vorliegender Zeitschrift den Titel
»Okumenisch-kirchliche Zeitschrift® statt der Bezeichnung ,Internationale
kirchliche Zeitschrift“ geben sollte. Bemerkung des Verfassers.

%) W. Menn, a. a. O. S. 94.

A a. 0. 8. 98.

') A. a. 0. S. 100.

® A.a. 0.8, 101.



weise entsprach, sondern sie wird innerhalb einer begrenzten
Staats- und Volksgemeinschaft ihren gottlichen Auftrag zunéichst
erfillen miissen. Insofern wird sie Volkskirche bleiben. Aber in
dieser volkskirchlichen Begrenzung soll und darf sie das all-
gemein Menschliche nicht vergessen: die Verflochtenheit in die
menschliche Siinde, den Glauben an den einen Mittler und
Erléser, die Berufung zum Reiche (fottes, das Gebot der Bruder-
liebe.

Die hier gebotenen Ausfithrungen kénnen nur einen Uberblick
iiber die Fille der Gesichtspunkte, Gedanken und Fragen bieten,
die auf der Pariser Konferenz zur Verhandlung und Aussprache
gelangten. Im {ibrigen blieb auf ihr der Charakter einer Studien-
konferenz gewahrt. Man wollte lernen, indem man miteinander
den christlichen Sinngehalt der verhandelten Begrifte zu ergriin-
den versuchte. Man blieb sich dabei bewusst, dass ein Abschluss
nicht erreicht werden konnte. Das trat insbesondere darin in die
Erscheinung, dass man am Ende der Konferenz in zwei Unter-
ausschiissen noch einmal die Fragen zusammenstellte, deren
weitere Behandlung durch anschliessende Studienkonferenzen
erwiinscht erscheine. Gerade der Versuch, diese Fragen genau
zu formulieren, liess erkennen, wie sehr die erérterten Problem-
kreise — sowohl die Frage nach dem christlichen Staatsver-
stiindnis wie auch die Frage nach dem Verhiltnis von Staat
und Kirche und ihrer gegenseitigen Begrenzung — in der
Gegenwart einer erneuten und vertieften Behandlung bediirfen.

Karlsruhe. RupoLr KEUSSEN.




	Das moderne Staatsdenken und die Kirche

