Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 25 (1935)

Heft: 1

Artikel: Die Willensfreiheit als religiéses und philosophisches Grundproblem
Autor: Keussen, R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404099

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404099
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Willensireiheit als religioses und

philosophisches Grundproblem.
VIII.

Nachwort und abschliessende Ergebnisse.

Eine in sich abgeschlossene Arbeit noch mit einem Nachwort
zu versehen, scheint eine missliche Sache. Die Vermutung liegt
nahe, der Verfasser habe es an systematischer Griindlichkeit
fehlen lassen und wolle nun noch nachtriglich bemerkte Liicken
ausfiillen. Es liegt mir nichts daran, mich gegen diesen Vor-
wurf, falls er zutreffen sollte, zu wehren. Ich sehe nur zu deut-
lich, dass die Vielseitigkeit der Erwiigungen und Betrachtungs-
weisen, die gerade das Problem der Willensfreiheit zulisst,
kaum erschopft werden kann. Auch wer hier einen Abschluss
erreicht zu haben glaubt, wird sich dessen bewusst sein, dass
er damit eine Form gepriigt hat, die lebend sich weiter ent-
wickelt. Eben diese Fortentwicklung lisst uns Kkritisch werden
gegen uns selbst. Auch wenn wir an der grundsiitzlichen Ein-
stellung zu unserem Problem festhalten, so sehen wir doch
deutlich die Liicken unserer Darstellung, Miingel der Formu-
lierung, denen man abhelfen mochte, ungeloste Fragen, die
man unbeachtet liess, obwohl sie mit dem Problem zusammen-
hiingen. Das alles mag, durch die Unvollkommenheit mensch-
licher Leistung bedingt, ertragen werden miissen. In der Er-
fassung des Lebens und der geistigen Welt wird jeder iiber
sich selbst hinauswachsen. Denn dieses Leben und diese Welt
ruhen nicht und lassen uns keine Ruhe. Sie stellen immer wieder
von neuem Fragen, die erwogen sein wollen und Antwort ver-
langen. Es kann sein, dass solche Fragen unsere geistige Ein-
stellung nicht dndern, dass wir die Antwort auf sie schon zur
Hand haben. Es kann aber auch sein, dass solche Fragen die
eigene Fragwiirdigkeit aufdecken, dass sie uns noétigen, die
Fundamente unserer Gedanken tiefer zu legen, morsche Steine
zu entfernen und durch haltbare und bessere zu ersetzen. Es
kann sein, dass solche Fragen uns zu grosserer Deutlichkeit
Uber uns selbst verhelfen, weil sie uns zwingen, fiir andere
deutlicher zu werden.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1935, 3



84 —

In die Lage, die ich hier beschreibe, sah ich mich versetzt,
da ich durch die Kenntnisnahme neuerer Literatur zu weiterer
Auseinandersetzung mit unserem Problem veranlasst wurde.
Vor allem ist es das Buch von Karl Heim iiber Glauben und
Denken gewesen, das mir die Notwendigkeit klarlegte, den
religionsphilosophischen und metaphysischen Hintergrund mei-
ner Aufstellungen deutlicher herauszuarbeiten. Auf dieses Buch
blicken denn auch die anschliessenden Ausfithrungen haupt-
sichlich zurick. Mogen sie dazu dienlich sein, dem Wesent-
lichen meiner Anschauungen in einem Kkritischen Riickblick zu
grosserer Deutlichkeit zu verhelfen.

Die Grundlage, auf der meine Erorterungen iiber die Willens-
freiheit ruhen, ist die nur im Glauben zu erfassende Bindung
des Menschen an Gott. Sie stellt ein durch die Schopfung ge-
gebenes Verhiéiltnis zum Schopfer dar, das sowohl das ganze
Geschlecht wie jeden einzelnen in ihm umgreift. Bindung an
Gott bedeutet aber keinen naturgesetzlichen Zwang, der sich
unwillkiirlich verwirklicht. Eine solche Bindung wiirde die
Personlichkeit, die nur als Verwirklichung eines Eigenlebens
gedacht werden kann, vernichten. Auf der anderen Seite aber
ergibt sich, dass der Mensch nur in dem religiésen Grundver-
héltnis, in dem er durch die Schopfung steht, sein Eigenleben
gestalten kann. ,Keiner lebt fiir sich selbst.* Daher ist eine
Eigengesetzlichkeit (Autonomie) fiir den im religiosen Glauben
lebenden Menschen unmoglich, wenigstens nicht in dem Sinne,
dass er ausser der Verantwortung gegen Gott lebt. (S. Kapitel ILL.)
Man konnte ihr hochstens den Sinn unterlegen, dass der Mensch
die Souverinitit Gottes anerkennt und in freiem Gehorsam und
aus eigenem Willen sich Gottes Gesetz zu eigen macht. Das
wiirde dann eine Selbstbestimmung sein, die ihre Gebundenheit
nicht mehr als Fremdgesetzlichkeit empfindet, weil sie aus inner-
ster Gemeinschaft, aus Liebe erwachsen wire. — Das wiire
zugleich die hochste Stufe der Freiheit, zu der Gott uns den
Freibrief gibe.

Indessen umschreiben diese Gedanken fiir uns Menschen
eine Moglichkeit, die vermoge der existentiellen Gebundenheiten,
denen wir unterworfen sind, nur an der Grenze des Moglichen
gelegen und jedenfalls unserem eigenen Vermogen unerreich-
bar ist. Das christliche Verstindnis der Freiheitslehre fordert



= 3 =

daher notwendig ihre Ergiinzung durch die Gnadenlehre. Das
besagt: nur der in der Gnaden- und Liebesgemeinschaft mit
Gott lebende Mensch wird Herr seines Lebens, erst diese tiefste,
durch den heiligen Geist verwirklichte Gebundenheit gibt ihm
die sittliche Autonomie.

Fiir diese nur im Glauben zu gewirtigende Moglichkeit,
die Unterlagen aufzuweisen, war das Ziel, das meiner Unter-
suchung iiber die Willensfreiheit als philosophisches und reli-
gioses Grundproblem gestellt war. Ihre philosophiegeschicht-
liche und theologische Erliuterung liess uns erkennen, wie sehr
bei Philosophen und Theologen die Neigung zu einer determi-
nistischen Losung des Problems vorwaltete.

Unsere Abwehr gegen den philosophischen Determinismus
richtete sich wesentlich gegen den rationalistischen Gedanken,
dass zur Durchfithrung eines wissenschaftlich begreiflichen Welt-
bildes die Forderung uunerliisslich sei, alles Geschehen, die
menschlichen Handlungen einbegriffen, in die Systematik einer
kausalen Welterklirung einzufiigen. Wir betrachteten diese
Forderung als eine logische Uberspannung. Wir suchten deut-
lich zu machen, dass eine solche Systematik, die uns fir alles
Geschehen eine Regel an die Hand geben wolle, notwendiger-
weise dort auf ihre Grenzen stosse, wo der Charakter des Welt-
geschehens und noch viel mehr der Charakter des Lebens sich
der behaupteten Gleichformigkeit entziehe. Gerade die Moglich-
keit schopferischer Neubildung, wie sie dem Leben, insbeson-
dere dem geschichtlichen Leben eigen sei, lasse sich rational
aus ihren Primissen nicht verstiindlich machen, miisse einfach
als eine Tatsache anerkannt werden.

Schwieriger mochte es erscheinen, den Anspriichen des
religiosen Determinismus die Moglichkeit freier Willensentschei-
dungen entgegenzustellen. Denn dem philosophischen Determi-
nismus gegeniiber war die Berufung auf die Grenzen der
menschlichen Vernunft in der Erfassung des Wirklichen wohl
berechtigt, wenn sich dieses Wirkliche eben als der Wille im
Prozess der Entscheidung auswies, dessen Kntscheidung ver-
schiedene Moglichkeiten zuliess, von denen aber noch keine
gegeben und zu bestimmen war. Dagegen war es unmdoglich,
dem Totalitiitsanspruch des religiosen Determinismus mit einer
solchen Grenzziehung zu begegnen. Denn seine Primisse —



zugleich die Pramisse des religiosen Glaubens — ist der pau-
linische Satz: ,Von ihm und durch ihn und in ihm sind alle
Dinge.* — Wie ist es moglich, der Souverinitit und Allwirk-
samkeit Gottes Grenzen zu setzen, wenn seine Allmacht und
Allwissenheit alles umgreift, wenn er der Schopfer der Welt
und des Lebens ist? — Diese Frage scheint jede Moglichkeit
eigener Betitigung fir das kreatiirliche Wesen zu unterbinden.
Gott wird zum Schicksal der Menschen, das durch ewige Vor-
herbestimmung ihre Lebensgestaltung und ihren Lebensausgang
ohne ihr Zutun festlegt. Wo das religiose Interesse die Antwort
auf unsere Frage diktiert, ist sie zumeist im Sinne. dieser jede
menschliche Selbsttitigkeit ausschliessenden Formel gehalten.
Sofern aber von einzelnen Denkern wie Augustinus oder Tho-
mas von Aquin der Versuch gemacht wird, innerhalb der all-
umfassenden religiosen Lebenssphiire fiir den Menschen noch
einen Raum fiir seine freie Willensbetitigung zu gewinnen, werden
von ihnen Erwigungen eingeschoben, die psychologischer oder
erkenntnistheoretischer Natur sind, jedenfalls aber in ihrem Gel-
tungsbereich von der religiosen Metaphysik absehen. Dass das
eine kiinstliche und im Rahmen ihres religiosen Systems illusio-
nire Losung ist, liegt auf der Hand. Fiir menschliche Willensfrei-
heit ist in einer religiosen Metaphysik nur Raum, wenn das reli-
giose Grundverhiltnis, in das der Mensch durch die Schopfung zu
Gott gestellt ist, so verstanden wird, dass es nur im freien Menschen
zu der seinem Sinn entsprechenden Ausgestaltung gelangt.
Wir werden jedoch diesen abschliessenden Gedanken nur
verstehen, wenn wir die Wesensbestimmung des Menschen er-
fassen, die in allen seinen Gebundenheiten immer wieder her-
vorleuchtet. Diese Wesensbestimmung tritt zunichst vor dem
Bewusstsein der Gebundenheiten zuriick, in denen lebend er
sein Dasein entfaltet. Dieses aber ist verbunden mit dem mensch-
lichen Weltbewusstsein. Der Inhalt dieses Bewusstseins ist uns
gegeben, und er erhilt oder wandelt sich in einem stets fort-
lanfenden Strom. Die Bilder und Eindriicke, die durch diesen
Bewusstseinsstrom uns nacheinander zugefithrt werden, sind
Momentbilder. Sie versinken von Augenblick zu Augenblick in
die Vergangenheit, doch nicht so, dass sie in ihr spurlos unter-
gehen, sondern als ,Vorstellungen® wirken sie aus dem Er-
innerungsraum fort und beleuchten und deuten die gegenwiir-



tigen Eindricke unseres Bewusstseins. — Eine doppelte Ge-
bundenheit begegnet uns in diesen psychischen Grunderleb-
nissen: einmal unsere Verbundenheit mit der uns gegebenen
Welt, wobei zu dieser auch unser Korper und die ihm eigene
Konstitution gerechnet werden muss. Diese Gebundenheit er-
weitert sich zu der sozialen und geschichtlichen Welt, in die
wir uns hineingestellt sehen. Beides schliesst tausendfiiltige Ab-
hiingigkeit von FErlebniseindriicken und geschichtlichen Be-
fangenheiten in sich ein, die unser Dasein formen und gestalten,
ohne dass wir zuniichst davon wissen. — Eine weitere mit der
geschilderten vielfach verflochtene Gebundenheit ist die Ge-
bundenheit unseres personlichen Lebens, die bedingt ist durch
die Besonderheit unserer geistizen Anlagen, die Eigenart unseres
individuellen Erlebens, des Erinnerungs- und Vorstellungskreises,
der uns eigen ist. Daraus ergeben sich unter Umstinden ganz
bestimmte, personliche Auffassungsweisen, Gewohnheiten, Er-
innerungen, von welchen wir uns nicht lésen kénnen und welche
wir also wie ein Schicksal mit uns herumtragen.

In dem Augenblick jedoch, wo wir uns dieser Befangen-
heit bewusst werden, wo wir unsere GGebundenheit als qual-
volle Einschriinkung unseres Eigenlebens empfinden, wird fir
uns die Frage dringlich: ist es moglich, sich dieser Fesseln zu
entledigen? Ist uns die Fihigkeit verliehen, die Welt in ihrer
scheinbar zwingenden Gegebenheit zu édndern? Ist der Mensch
also zum Herrn der Welt berufen, so wie das die biblische Ver-
heissung ausspricht? — Und weiter in Hinsicht auf die per-
sonliche Befangenheit unseres Wesens: sind wir hier so sehr
unserem gewordenen Selbst verhaftet, dass eine Willensinde-
rung unmoglich, dass die Forderung, sich selbst zu gebieten
und durch Selbstzucht sich zu einem anderen Menschen zu
machen, als Illusion erscheint ? — Kein Zweifel, dass diese Fragen
fir den Menschen sehr weitreichende und ernsthafte Moglich-
Keiten bezeichnen, und dass die Ausnutzung dieser Maoglich-
keiten unser Weltbild und unsere Lebenshaltung theoretisch
und praktisch in weitem Umfang geiindert hat, kein Zweifel
aber auch, dass diese Moglichkeiten, gemessen an unseren
Wiinschen, in sehr enge Grenzen gebannt sind und dass fiir
unendlich viele die ,Weltgebundenheit“ ein unabinderliches
Schicksal darstellt.



— 38 —

Um jedoch diese Gebundenheit in ihrer ganzen Tiefe zu
verstehen, scheint es geboten, unser Verhiiltnis zur Welt sowie
unseren Weltbegriff einer kritischen Analyse zu unterziehen.
— Wie verhiilt sich unser Ich, unser wahrnehmendes Bewusst-
sein zu unserem Weltbegriff? Es liegt nahe, auf die Immanenz
der unseren Weltbegriff begriindenden Welterfahrung in unserem
Jewusstsein hinzuweisen und daraus die Folgerung abzuleiten,
die in Schopenhauers bekanntem Satz formuliert ist: ,Die Welt
ist meine Vorstellung. Neuerdings ist diese Grundthese idea-
listischer Philosophie von einzelnen Theologen, insbesondere
Karl Heim, wieder aufgenommen worden. Kr behauptet, dass
Seele und Welt korrelative Begriffe seien. Mit dem Fortfall der
Seele falle auch die Wirklichkeit dahin. — Das ,Ich-Es-Verhilt-
nis¢, d. h. das Verhdltnis von Seele und Welt, sei durch die
engste Bezogenheit unseres Bewusstseins auf die Welt charakte-
risiert, wobei diese Bezogenheit stets als eine relative und durch
die eigene Perspektive des Ich bedingt anzusehen sei. Aller-
dings erweitert sich dann nach Heims Ausfithrungen diese
relativ gebundene Welterfahrung durch das ,Ich-Du-Verhiltnis®,
das uns zu der Erkenntnis verhilft, dass neben der eigenen
Weltansicht auch noch andere Bewusstseinszentren mit anderer
Erfahrungsmoglichkeit bestehen. ,Erst aus dem Zusammensein
und Aufeinanderbezogensein der beiden Beziehungen Ich-Es
(Welt) und Ich-Du ... sollen die Begriffe Tun und Leiden, auf
das Weltganze angewandt, der Begriff der wirkenden Kraft,
ferner der Begriff der Wirklichkeit, in der die vielen Ich-Es-
Welten trotz des Widerstreits, der dabei entsteht, in eine Ein-
heit zusammengefasst und zur Deckung gebracht sind“, sich
bilden. Diese Ausfithrungen erinnern sehr stark an Leibniz’
monadische Seelenlehre, die mit ihrer Selbstbeschriinkung des
Weltbewusstseins auf das Bewusstsein der diese Welt in der
Abgeschlossenheit ihres monadischen Seelenkreises erlebenden
psychischen Substanzen bereits vor die Schwierigkeit gestellt
war, die Ubereinstimmung im Vorstellungsleben der doch be-
ziehungslos nebeneinander bestehenden Substanzen zu erkliren
und die zu diesem Behuf zur priistabilierten Harmonie aller
durch die Wirksamkeit der gottlichen Zentralmonade ihre Zu-
flucht nahm. Es besteht kein Zweifel, dass diese Hypothese
moglich, aber ebenso auch, dass sie ungemein kiinstlich ist. —



Der Einwand, den man gegen Leibniz erhoben hat, dass seine
Monaden, sofern sie als Spiegel des Universums gedeutet wiirden,
in ihrer Gesamtheit lauter Spiegel seien, in denen sich aber
nichts spiegele!), trifft im Grunde auch die Lehre Heims. Er
kennt, genau betrachtet, eine Welt und eine Wirklichkeit nur in
Beziehung zum individuellen und personlichen Bewusstsein. Ihre
Vergangenheit, ihre Geschichte, ruhen nur in diesem, ja in ge-
nauerer Umgrenzung nur in dem erinnernden Bewusstsein des
wahrnehmenden Subjekts. Die Erinnerung vermittelt nicht nur
die Erkenntnis der objektiven Welt, sondern diese besteht aus-
schliesslich in ihr?). Man fragt sich, wie unter diesen Voraus-
setzungen Erinnerungstiiuschungen von wirklich gegenstind-
lichen Erinnerungen unterschieden werden kénnen. Man fragt
sich, wie sich Veriinderungen an dem Bilde der objektiven
Welt ohne unser Zutun, d. h. ohne dass wir die ihnen ent-
sprechenden Vorginge unmittelbar erlebt und in unsere Lr-
innerung aufgenommen haben, vollzichen kionnen. Die Tatsache
solcher Veriinderungsmoglichkeiten, die uns gelegentlich vollig
iiberraschend entgegentreten, ist nicht zu bestreiten. Aber sie
ist unerkliirlich, wenn das Bild der Wirklichkeit nur der Ver-
gangenheit, d. h. unserer Erinnerung zu entnehmen ist und diese
abgeschlossen und unabénderlich in sich selber ruht. — Noch
eine weitere Folgerung, die sich aus der erkenntnistheoretischen
Einstellung Heims ergibt, moége hier erwihnt werden. Seiner
Auffassung nach wird die Welt fir jedes personliche Bewusst-
sein neu geschaffen und mit der Welt auch das zeitliche Kon-
tinuum, in dem sich unser Weltbewusstsein entfaltet®). Die
Gegenwart, d. h, der Augenblick, in welchem die Welt im
eigentlichen und urspriinglichen Sinne wird, bedeutet den Uber-
gang der Wirklichkeit aus der Form des Ungewordenen in die

) R. Falckenberg, Geschichte der neueren Philosophie, 6. August
1908. S.247. Anmerkung.

) K. Heim, Glaube und Denken. 1931. S. 151 f., 279, 376, vgl. 142 ff,,
sowie Gedanken eines Theologen zu Einsteins Relativititslehre, Z. f. Th.
u. K. 1921. S. 344 f.

3) K. Heim, Glaube und Denken, S. 151 f., ,Die Erfahrungsform ist
nicht ein ruhend vorhandenes Kontinuum. Sie geht vielmehr in die Aktion,
die das Wesen der Wirklichkeit ist, als im primiiren Werden jeden Augen-
blick aus dem Nichts hervor. Das Ich ist die Stelle, wo diese fortwiihrende
Neuentstehung stattfindet*. L. c. S. 376.



40 —

Form des Gewordenen. Mit ihr vollzieht sich jeweils ein Sprung
in den Erinnerungsraum des vorhandenen Zeitkontinuums hin-
ein, der mit uns in diesem Sprung immer neu entsteht'). Das
Ich ist die Stelle, wo diese Neuentstehung der Wirklichkeit fort-
wiahrend stattfindet?), und zwar nicht so, dass diese sich uns
aufdringt, so dass wir die passiven Empfinger der von ihr er-
haltenen Eindriicke wiiren, sondern ,wir sind am Werden dieser
Wirklichkeit unmittelbar beteiligt“. ,Ein reiner Erkenntnisakt
ist keine existenzielle Wirklichkeit, sondern ein Abstraktum, in
welchem eine Seite der Existenz kiinstlich isoliert wird. Es
gibt keine reine Zuschauerhaltung ... Die Erfahrungswelt, die
der Gegenstand der Wissenschaft bildet, ist in Wirklichkeit nur
vorhanden als Umwelt einer Tat oder eines Leidens, als Um-
gebung eines ganz konkreten Geschehens, von dem aus Umschau
gehalten wird ... Die Weltmitte ist eine bestimmte Aktion, in
der ich in diesem Augenblick begriffen bin?%).“ Damit ist, wieder
mit Heims eigenen Worten, ,die wollende und wertende Per-
sonlichkeit, also die Seele, in ihre weltkonstituierende Stellung
eingesetzt“4).

Aus diesen Darlegungen erhellt, dass unsere Verbunden-
heit mit der Welt nicht als ein unserem Bewusstsein aufgendotigtes
Schicksal betrachtet werden darf, sondern dass die Formung
unseres Weltbewusstseins durch unsere Aktivitit mitbedingt ist.
Diese Form ist eine getriibte. Wir geben dem reinen Inhalt das
unreine Gefiss. An dieser Stelle setzt bei Heim eine mytho-
logische Betrachtungsweise ein. Die Schopfung ist bei ihm aufs
engste mit dem Urfall verbunden®). Ich bin an ihrem Werden
in jedem Augenblick mitbeteiligt. Eben darum ist dieses
Werden nicht nur als Schicksal, sondern in gleicher Weise
als Schuld zu bezeichnen, allerdings als Schuld in einem
Sinne, ,der noch diesseits der personlichen Schuld liegt“. —
Heim mochte darum dieses Hineintreten in eine unreine
Daseinsform, in der Schuld und Schicksal noch eine ungeschie--

) A.a. 0. S.151 f.
a. 0. S. 376, cf. S. 142 f.
%) A.a. 0. S.100.
*) K. Heim, Gedanken etc. Z. f. Th. u. K. 845, zitiert bei W. Schmidt,
Zeit und Ewigkeit. 1927. S. 246 f.
%) K. Heim, Glaube und Denken, S. 376 u. 379.

1

2

A
A.
A.



— 41 —

dene Einheit bilden, mit einem Wort bezeichnen, das die Ver-
bundenheit beider zum Ausdruck bringt, und verwendet dazu
das Wort ,Urfall®.

Das ist Mythologie, und zwar eine Mythologie, die den
christlichen Schopfungsgedanken in Hinsicht auf den Menschen
verkennt. Denn sie stellt den Menschen in einen kosmogonischen
Prozess hinein, der ihn ohne sein Zutun zum unreinen Gefiiss
macht und also schuldig werden lisst, wobei die Versicherung,
dass diese Schuld noch diesseits der personlichen Schuld liege,
die vorliegende Unklarheit in keiner Weise beseitigt. s gibt
hier nur zwei Moglichkeiten: Der Mensch tritt schuldig ins
Dasein, wobei aber unter Schuld nur ein ihm von Natur an-
haftender Mangel verstanden werden kann, oder aber — das
ist der Sinn des alttestamentlichen, von Paulus und der christ-
lichen Theologie anerkannten Mythos!) — der Mensch ist ur-
spriinglich mit der Bestimmung geschaffen, sich auf Grund der
ihm von Gott geschenkten Freiheit religios und sittlich fiir Gott
zu entscheiden oder gegen ihn. Diese Bestimmung macht den
Menschen zur Personlichkeit, deren ,Werden und Entwerden
nur unter innerster willentlicher Beteiligung“ ihrer selbst er-
folgen kann. (Althaus)®). Sie behauptet sich als Personlichkeit
in der freien Bindung an Gott, sie verliert sich als solche,
wenn sie sich an sich selbst und an die Welt verliert. Hieraus
ergibt sich, dass von Siinde und Schuld nur gesprochen werden
kann, wenn ihr eine freie Intscheidung des Menschen voraus-
gegangen ist. Insofern hat H. W. Schmidt Recht, wenn er auf
diesen personlichen Charakter der Siinde und ihre Verwurze-
lung in der menschlichen Freiheit nachdriicklich hinweist®).
Nur darf dabei nicht vergessen werden, dass die Siinde die Ent-
personlichung des Menschen einleitet, seine Abkehrung von der
Personlichkeit Gottes und vom Reiche Gottes, in dem alle Per-
sonlichkeitswerte begriindet sind.

Allein, wie wir in unseren Erorterungen schon ausgefiihrt
haben, ist dic wirklich freie Entscheidung in dem hier be-
Sprochenen Sinne nur dem vorgeschichtlichen Menschen mog-

) Uber den Sinn dieses Mythos s. diese Arbeit S. 166 .
?) Zitiert bei Schmidt a. a. O. S. 345.
%) A. a. 0. S. 27 u. 309.



— 49

lich, als dessen Repriisentanten der religiose Mythos!) Adam
hinstellt. Der geschichtliche Mensch, den allein wir aus der
Erfahrung kennen, steht immer unter der Wirkung der Siinde.
Fiir ihn ist die Stinde in ihrem Ursprung ein vorgeschichtliches
Faktum, mit dem er immer zu rechnen hat. Er tritt eine siin-
dige Welt als Erbe an. Daraus ergibt sich, dass die- Gebunden-
heit seines Daseins an eine vorgefundene Welt nicht nur eine
naturhafte oder soziale Tatsache, sondern zugleich eine sitt-
liche Belastung bedeutet. Bis zu welchen Tiefen seines Wesens
diese Belastung reicht, ist mit einer dogmatischen Formel nicht
auszumachen. Fille, in welchen sie jede sittliche Entfaltung
der Personlichkeit unmoglich macht, sind unzweifelhaft zu be-
obachten. Ihnen stehen ebenso gewiss Fille gegeniiber, in
welchen die gebietende Kraft des Willens fast alle diese Ge-
bundenheiten abzuschiitteln vermag. — Allein diese Beobach-
tungen ergreifen moglicherweise nur die Oberfliiche des in Frage
stehenden Geschehens: sie orientieren sich gleichsam nur an
handgreiflichen Tatsachen. Sie tibersehen aber, dass diese Tat-
sachen nur Symptome sind, auf deren richtige und kritische
Auslegung es ankommt.

Diese Auslegung wird von der Frage auszugehen haben:
Woher weiss der Mensch von seiner (Giebundenheit? — Zu-
niichst aus der Erfahrung, dass sein Wille hier und dort auf
Hemmungen und Widerstiinde stosst, die fir ihn uniiberwind-
lich erscheinen. Zu dieser Gebundenheit seiner nach aussen
gerichteten Lebensbewegung gesellt sich das Gefiihl innerer
Gebundenheit dort, wo uns das Triebhafte und Gewohnheits-
miissige, in besonderen Fiillen auch das Versagen und die
Schwiiche unseres Willens bewusst werden. Aus solchen Er-
fahrungen ergibt sich die dem psychologischen Determinismus
zugeneigte Auffassung unseres Willenslebens. Sie wird dann
gestiitzt durch logische Reflexionen iiber die allgemeine kausale
Bestimmtheit des Weltgeschehens, dem unsere personliche
Lebensbetiitigung einzugliedern ist. — Endlich kommt zu diesen

') Der Begriff Mythos ist hier im Sinne von Eberh. Grisebach, Gegen-
wart eine kritische Ethik, 1927, S. 103, verwandt: ,Jeder Mythos ist eine
eigenartig begriindete Erkenntnisweise, die irgendein wunderbares KEr-
lebnis oder Geschehen in Natur und Geschichte auf Grund der Voraussetzung

eigenen personalen Ursprungslebens deutet”, vgl. auch die vorausgehen-
den Ausfithrungen.’



Motiven noch eine weitere fiir die Gesamtbeurteilung unserer
Lebenslage entscheidende Tatsache hinzu, auf die ich besonders
durch Karl Heim aufmerksam wurde, die Beobachtung nimlich,
dass alles Geschehen, das wir alsgebunden und dementsprechend
als ein von kausaler Notwendigkeit beherrschtes Geschehen be-
trachten, sich als ein Komplex abgeschlossener und unter sich
verbundener Tatsachen darstellt. Als solcher aber ruht er in
der Vergangenheit so wie diese im Erinnerungsraum unseres
Erlebens. In diesem allein soll nach den Ausfiihrungen von
Heim die gegenstindliche Welt mit ihren abgeschlossenen Tat-
bestinden und unabénderlichen Bildern Bestand haben!). An
diesen Gedanken, gegen die sich erkenntniskritisch erhebliche
Bedenken erheben, ist wenigstens die Beobachtung zutreffend,
dass das Welt- und Lebensbild, das wir uns aus der Erinne-
rung an Geschehenes konstruieren, den Charakter des Ab-
geschlossenen, Fertigen und Entschiedenen an sich trigt. ,Ge-
schehenes lisst sich nicht mehr édndern.“ — Das ist die fata-
listisch gefiarbte Stimmung, die uns gegeniiber der Vergangen-
heit beherrscht. Sie diirfte sich wohl als einer der stiirksten
Antriebe erweisen, aus denen das Gefithl unserer Gebundenheit
in der Welt erwiichst. Sie kann sich in verwandter Art gegen-
tiber der nahenden Zukunft entwickeln. Wir spiiren die Symp-
tome des Alters, wir wissen, dass unser Dasein ein ,Dasein zum
Tode“ ist (Heidegger). In all dem wird die Zeit fiir uns zum
Schicksal, zum unentrinnbaren Verhiingnis. Wir konnen die Ver-
gangenheit nicht zuriickrufen, die Gegenwart nicht beschwaéren
und die Zukunft nicht aufhalten. Weisen diese Tatsachen nicht
auf letzte Gebundenheiten unseres Daseins hin, iiber die wir
keine Verfiigungsgewalt haben? Wird hier nicht deutlich, dass
die Zeit, so sehr sie subjektive Erlebnisform unseres Daseins
ist, doch nicht nur in ihm Bestand hat, dass sie also nicht nur
tm Ich, sondern auch #ber dem Ich schwebt?)? Diesen Fragen
soll spiiter im Zusammenhang mit Erorterungen iiber die Be-
deutung des Zeiterlebens noch nachgegangen werden. — Zu-
niachst aber mochten wir den Sinn unserer Gebundenheit an
das Welterlebnis noch weiter zu kliren versuchen. Seinen Aus-
gangspunkt findet dieses Erlebnis in den sinnlichen Wahr-

) K. Heim, Glauben und Denken. 8. 150 ff., 157.
) H. W. Schmidt, Zeit und Ewigkeit. S. 241.



nehmungen unseres Bewusstseins. Indem diese sich in unserer
Erinnerung zu Vorstellungen verdichten und durch unser
Denken zu Ding- oder Eigenschaftsbegriffen umgestalten, ent-
steht das Bild der gegenstindlichen Welt. Dieses Bild wurzelt,
soweit wir seinen Werdeprozess libersehen konnen, durchaus
im Erinnerungsraum unseres Bewusstseins. — Bleibt nun dieses
Bild wirklich unverénderlich? — Sofern es eine getreue Wieder-
holung dessen ist, was einst anschauliche Wirklichkeit war und
sofern auch in der Folge die Erinnerungstreue, mit der wir das
Bild festhalten, zuverlissig bestehen bleibt, gewiss! Und eben-
so gewiss ist, dass diese Erinnerungstreue?) versagen kann,
dass in der Erinnerung das urspriingliche Bild gefiirbt oder gar
verfilscht wird, oft gegen unseren Willen und ohne dass wir
davon ‘wissen. Wie aber ist es dann moglich, sich {iber diese
Erinnerungstreue und somit tiber die Objektivitit des von ihr:
festgehaltenen Bildes Gewissheit zu verschaffen? — Durch die
Berufung auf die Zeugenschaft anderer, die {iber das gleiche
Geschehnis berichtet haben, talls es sich um ein unwiederhol-
bares geschichtliches Ereignis handelt. Die Zuverlissigkeit mag
wiederum durch andere Kriterien, so das Ausmass ihrer Uber-
einstimmung, am sichersten aber durch gegenstiindliche Beweis-
mittel, die in unmittelbarer Beziehung zu dem fraglichen Ge-
schehnis stehen, erhirtet werden. — Auf solche gegenstind-
liche Beweismittel, die in Form sinnlicher Wahrnehmung un-
serer Erkenntnis immer wieder zugénglich gemacht werden
konnen, greift insbesondere die Naturwissenschaft zuriick. Nicht
die Erinnerung an einen einmal oder auch mehrmals beobach-
teten Vorgang, sondern die Moglichkeit, diesen Vorgang unter
den gleichen Bedingungen zu wiederholen und damit seine
Gesetzmiissigkeit zu sichern, bietet die Gewiihr fiir die Gewiss-
heit und Giiltigkeit ihrer Erkenntnisse. Diese Gewissheit aber
rechnet mit der Voraussetzung, dass nicht im UmkKreis unseres
Bewusstseins und unserer Erinnerung, sondern in einer bewusst-
seinstranszendenten Wirklichkeit die Griinde fiir die Wiederhol-
barkeit und Gesetzmiissigkeit unserer Wahrnehmungen liegen.
Und nicht nur diese, sondern auch die Griinde fiir die Moglich-

) Uber die Bedeutung der Erinnerungstreue fiir unsere wissenschaft-
liche Erkenntnis s. E. Becher, Geisteswissenschaften und Naturwissenschaften.
1921. S.224 1.



o Al e

keit, diese Wahrnehmungen unter wechselnden Umstinden zu
verindern !).

Was mir demgemiiss im wahrnehmenden Bewusstsein und
in der Erinnerung geboten wird, ist dieses, dass ich in beiden
einer Wirklichkeit ,inne“ werde, die mir gegenwiirtig oder
vorzeitig daseiend begegnet. Die Erinnerung insbesondere weist
mich auf dieses daseiend Wirkliche als ein solches, das auch
Jetzt wieder fiir mich gegenstéindlich, d. h. Gegenstand meiner
Sorge und meines Besorgens werden kann ?). — Dieses Gegen-
stiindliche ist nun keineswegs an die Form der Wahrnehmung
gebunden, in der ich es urspringlich nach dem Ausweis der
Erinnerung erlebte, ich bin vielmehr in der Lage, die perspek-
tivische Wahrnehmungsform, in der ich es erfasse, und damit
das Bild des Gegenstiindlichen selbst zu iindern. Ich bin ferner
imstande, iber die blosse ,Zuschauerhaltung“ hinausgehend,
den Bestand des Wirklichen selbst zu dndern und somit auch,
worauf oben schon hingewiesen wurde, die Eindriicke, die ich
wahrnehmend von ihm erhalte.

Nach all dem wird die Vergangenheit keineswegs nur als
Symbol einer abgeschlossenen Welt gelten diirfen, die mir
Fatalismus predigt, sondern in ihr ruhen die Antriebe, die meiner
Aktivitit fortlaufend die Ziele kiinftiger Gestaltung, die Mog-
lichkeiten einer erst zu erschliessenden Zukunft darbieten. Aus
der Vorstellungswelt, die mir in der Erinnerung gegenstindlich
entgegentritt, erwiichst mir durchaus nicht das einseitig auf
die Vergangenheit gerichtete Bild des Gewesenen, sondern eben-
sosehr die dringliche Forderung des kiinftig Besorgbaren, der
tiglichen Pflichten.

Aus diesen Darlegungen erhellt, dass die Vergangenheit,
wie sie in der Erinnerung gestaltet ist, nicht, wie Heim be-
hauptet, mit dem gegenstéindlich Seienden, der objektiven Welt,
identisch sein kann; sie ist vielmehr Erinnerung an dieses

" Auch fiir dieses Wirkliche gilt der Satz bei H. W. Schmidt: ,Der
Wechsel und die Beharrung sind Eloentumhchl\elten einer in der Zeit
stehenden Wirklichkeit und o'ehbren nicht in die Struktur der — erlebten
(von mir ergiinzt) — Zeit selbst hinein. Zeit und Ewigkeit. S. 229.

?) Dass ich mich hier und im folgenden mehrfach der ausdrucks-
vollen Terminologie von Heidegger bedlene, wird dem Leser seines Buches
iiber Sein und Zeit ohne weiteres deutlich sein.



46 —

Seiende, Hinweis darauf, genau so wie die urspriingliche Wahr-
nehmung auf das wirklich Seiende bezogen war. Darum kann
auch die Erinnerung sich von der in ihr vorgestellten Welt
losen in der Weise, dass sie diese nicht als unabiinderlich be-
trachtet. Daraus ergibt sich die Moglichkeit einer formalen
Freiheit gegeniiber der Welt, in der wir geworden sind und in
der wir stehen. Die Welt kann uns nicht das Schicksal einer
einseitigen Gebundenheit bereiten. Wir sind nicht ihre Sklaven.
— Denn, mag auch die Vergangenheit uns bedriicken, insofern
das, was in ihr geschah, nicht mehr ungeschehen zu machen
ist, wir sind in der Lage, ihren Druck von uns abzuschiitteln,
sobald wir uns der Moglichkeit bewusst werden, das Gesche-
hene durch kiinftiges Handeln zu #ndern. Somit fiihrt aus den
(Gebundenheiten der Vergangenheit ein Weg in die Freiheit
hinaus. Wiire dem nicht so, so wiire das Bewusstsein von uns
selbst durchaus nur eine Spiegelung eines fertigen und ab-
geschlossenen Menschen, die Spiegelung eines erstarrten Petre-
fakten, an dem nichts mehr zu iindern wire. Wir aber wissen
vom werdenden und gestaltenden Menschen, dessen Dasein ein
dauerndes Werden ist, indem er zugleich sich und die Welt
gestaltet. Und dieser Werde- und Gestaltungsprozess ist nicht
ein gleichgiiltiges (Gteschehen, das in sich selbst bedeutungslos
ist, sondern er ist bezogen auf ein Wertbewusstsein, das die
Fithrung dieses Prozesses tibernimmt, d. h. also unsere Lebens-
fihrung unter Verantwortung stellt.

Dieses Wertbewusstsein durchdringt nun die unser Werden,
Handeln und Gestalten regierende Gesinnung, die ,als material-
apriorischer Spielraum fiir die Bildung moglicher Absichten,
Vorsiitze und Handlungen bis in die Bewegungsintention hinein“
zu betrachten ist!). Das die Gesinnung erfiillende Wertbewusst-
sein kann jedoch auf sehr verschiedenartige Wertgehalte be-
zogen sein, auf Werte, in welchen wir uns selbst, unsere Zu-
stiindlichkeit, unsere Vitalitit erfassen, weiterhin auf materiale
Gegenstandswerte, die durch ihre Brauchbarkeit fiir mensch-
liche Zwecke gekennzeichnet sind (technische und ékonomische
Werte), ferner auf Werte, die sich als Ordnungswerte fir die
menschliche Gemeinschaft erweisen (politische und sittliche

1) Siehe M. Scheler, Der Formalismus in der Ithik und die materiale
Wertethik. 1913, S. 517.



— 47 —

Werte), und endlich, alle diese Werterfassungen menschlich-
geschichtlicher Art hinter sich lassend, auf die Werterfassung
des religiosen Bewusstseins, das sich der Gebundenheit alles
Lebens und aller Lebenswerte an den gottlichen Willen be-
wusst wird.

Die Werte kinnen von unserm Gefiihl mit- und nachemp-
funden werden, ohne die Aktivitit unseres Strebens und Wollens
in Bewegung zu setzen ). Sie ruhen dann gleichsam in sich selbst.
Das gilt insbesondere von ésthetischen Werten. In der Regel
jedoch werden die vom Gefithl angezeigten Werte zu sinn-
lichen Anreizen, sie wecken Strebungen, Willensantriebe, sie
bringen sittliche Forderungen und in ihrer letzten Tiefe unsere
religiose Verpflichtung zum Ausdruck. Da aber die Werte nicht
gleichwertig, sondern verschiedenen Ranges sind, unterliegen
sie selbst wieder einer Bewertung, die ihre Rangordnung fest-
zustellen trachtet. Mit deren Feststellung verbindet sich die
praktische Forderung, dass wir uns dieser Rangordnung gemiiss
in unserer Lebenshaltung entscheiden. So fiihrt uns denn auch
diese Betrachtung zu der Erkenntnis, dass unser Leben unter
Verantwortung steht und sich immer wieder entscheiden muss.

Hier liegt die Wurzel jeder Philosophie der Freiheit. Die
ihr gestellte Aufgabe ist der Nachweis fiir die Moglichkeit
dieser Freiheit, d. h. sie muss zeigen, dass fiir die Freiheit ein
Boden vorhanden ist, in dem sie wurzeln kann. Vielleicht kénnte
man in Hinsicht auf die formale oder technische Freiheit, mit-
tels deren wir unsere Umwelt und auch unser Eigenleben um-
gestalten und neugestalten, sich auf die Tatsache berufen, dass
die Technik uns durch neue Erfindungen zu einer vorher nicht
gekannten Erweiterung unserer Macht iiber die unbelebte wie
iiber die belebte Welt gefiihrt habe, dass weiter das geistige
und kulturelle Leben durch immer neue schopferische Ge-
danken bewegt und vertieft werde. Schon hieraus erhelle, dass
von einer Gebundenheit an die Vergangenheit in dem Sinne
nicht gesprochen werden konne, dass in ihr die gleichformigen

') Dass Wertgegebenheit nicht an ein Streben gebunden sei, hat
M. Scheler, a. a. 0. S. 436, nachgewiesen. — Vgl. dagegen Chr. v. Ehrenfels,
System der Werttheorie, Bd. I, S.2, 51, 53f. Spinoza, Ethik, III, prop. 39,
Scholion. — Uber das Verhiiltnis von Wertgeltung und Werterlebnis siehe
meine Ausfithrungen in der Antrittsvorlesung iiber ,Sittliche und religidse
Werturteile®. Internationale Kirchliche Zeitschrift, 1922. S. 103 ff.



Gesetze alles kiinftigen Geschehens enthalten seien. Zum min-
desten sei dieser Ausbruch neuer Gedanken, Erfindungen, Ge-
staltungsformen aus dem Boden des geschichtlichen Lebens als
ein Symptom fiir die schopferische Freiheit des Menschenlebens
zu bewerten. Wir geben diese Moglichkeit zu, glauben aber,
dass die Deutung dieses Symptoms noch vertieft werden muss.

Der Mensch ist frei, so kénnen wir vorliufig sagen, in-
sofern er iiber eine gegebene Welt zu einer noch ungegebenen
fortschreiten kann. Dieser Ubergang vollzieht sich in der Zeit,
in der das Gewordene versinkt, um dem Werdenden Raum zu
geben und umgekehrt das Werdende sich wieder in ein Ge-
wordenes verwandelt. — Die Frage ist nun die, ob bei diesem
Ubergang das Werdende und noch Unentschiedene sich im
Gewordenen in ein Unabénderliches und Entschiedenes ver-
wandelt, wie es der Auffassung von Karl Heim entspricht?!).
Fiir ihn sind darum die erkannte Welt und, in sie eingeschlossen,
auch die Geschichte Gebilde, die durchaus der kausalen Not-
wendigkeit unterworfen sind. Dagegen entfillt diese kausale
Erklarung fir den Grundakt des Werdens, der im nicht gegen-
standlichen Ich verwurzelt ist. Dieser Grundakt allein reprii-
sentiert die Gegenwart, in der das Werdende wird, aber noch
nicht ist. Insofern ist es auch gegenstindlich noch nicht zu er-
fassen, und es liegt somit diesseits der objektiven Erkennbar-
keit?). Damit aber steht es auch diesseits der kausalen For-
schungsmethode, denn diese findet ja erst auf die gewordene
Welt Anwendung. ,Nur geschehene Ereignisse stehen in einer
unabénderlichen’ Ordnung des Nacheinander. Nur was abge-
schlossen ist, kann gemessen, gewogen und analysiert werden. . .
Das ganze kausale Deutungsverfahren der Naturwissenschaft
kann also aun die Gegenwart iiberhaupt nicht herankommen.
Sobald es das versucht, hat es seine Kompetenz tiberschritten %).“
— Nach diesen Ausfithrungen entzieht sich das urspriingliche
Werden der Welt, ihr sprunghaftes Auftauchen in unserem
Bewusstsein, jeder Erklarung. Das ist allerdings nur eine
negative Feststellung, durch die iiber die Freiheit des in Frage
kommenden Aktes noch nichts entschieden wird. Lésst nun die
phinomenologische Beschreibung, die Heim von diesem Grund-

1) Heim, Glaube und Denken. S. 150 f., 157 f.
) A. a. 0. S. 137, 183 und 246.
%) K. Heim, Glaube und Denken. §S. 153,



49 —

akt gibt, sich als ein positives Zeugnis fiir unsere freie Daseins-
entfaltung verwenden? — Um diese Auffassung zu stiitzen, gibt
Heim der urspriinglichen (primiiren) Daseinsentfaltung die
Deutung, dass es sich bei ihr um den Ubergang ,aus dem nunc
aeternum in das zeitliche Jetzt, das den Mittelpunkt einer Zeit-
reihe bildet“, handelt, d. h. also um den Schritt aus der Frei-
heit in die Notwendigkeit. ,Der Lebensakt geht aus dem feuer-
flissigen Zustand, in dem er sich befindet, solange er der nicht
gegenstéiindlichen Region angehort, in den Erstarrungszustand
der Tat iber, die nicht mehr rickgiingig gemacht werden
kann!).“ Das ,nunc aeternum“ bedeutet aber fiir Heim den
schopferischen Lebensgrund, der, ausser Raum und Zeit stehend,
sich in unserem Bewustsein entfaltet und dort im Erinnerungs-
raum in gleicher Weise die Zeit wie die Raumform annimmt.
Grenauer wird dieser Vorgang von ihm in dem Satz umschrieben:
»Das, was wird, springt gleichsam in den Erinnerungsraum des
vorhandenen Zeitkontinuums erst hinein, der mit und in diesem
Sprung immer neu entsteht, und nimmt eine bestimmte Stelle
in diesem Raum ein ?).“ — Ist aber dieser Sprung von uns gewollt
oder beabsichtigt? In der Regel gewiss nicht — ohne unser
Zutun schliesst sich vielmehr ein Wahrnehmungsbild an das
andere und verliert sich im Erinnerungsraum in eine immer
fernere Vergangenheit. Im ganzen also (ausser in den Féllen,
wo wir ein Wahrnehmungsbild aufsuchen und daher die Be-
dingungen fiir sein Auftreten absichtlich herbeifiihren) entzieht
sich der im gegenwirtigen Augenblick sich vollziehende Werde-
prozess unseres Weltbewusstseins unserer Bestimmung. Er wird
uns aufgenotigt. Jedenfalls fehlt in unserem Bewusstsein jede
Andeutung dafiir, dass dieser Werdeprozess durch unseren
- schopferischen Willen bedingt wiire. — Daraus scheint sich mir
die Folgerung zu ergeben, dass die Welt uns nicht nur gegeben
ist in der Form, in der wir sie fiir unsere Erkenntnis gegen-
stiindlich und in der kausalen Verbundenheit ihrer Geschehnisse
erfassen, sondern dass sie uns zugleich vorgegeben ist, was be-
sagt, dass sie ein von unserem wahrnehmenden Bewusstsein
unabhiingiges Dasein besitzt. Mag darum auch das Wahr-
nehmungsbild der Welt zunichst scheinbar unvermittelt vor

—_—

) K. Heim, Glaubensgewissheit. S. 187. Zitiert bei H. W. Schmidt,
Zeit und Ewigkeit, S. 258.
) K. Heim, Glauben und Denken. S. 151 f,

Internat. kirehl. Zeitschrift. Heft 1. 1935. 4



s Bl ==

meinem Bewusstsein aufsteigen, so muss doch die Tatsache, dass
ich dieses Bild nicht aus dem UmkKkreis meines Bewusstseins ver-
driingen kann, dass es sich mir vielmehr oft genug gegen meinen
Willen aufdriingt, als ein Hinweis darauf gedeutet werden, dass
dieses Bild durch eine Wirklichkeit vermittelt ist, die unabhéngig
von meinem Bewusstsein Bestand hat. Wenn somit auch das
Bewusstsein von der Welt in jedem individuellen Bewusstsein
neu ersteht und sich in der Folge seiner Wahrnehmungs- und
Erinnerungsakte entfaltet, so ist die Weltwirklichkeit als solche
vom menschlichen Bewusstsein unabhiingig in ihrem Bestand
wie in ihrer Dauer.

In diese Auffassung sind wichtige Folgerungen eingeschlossen.
Die Welt besteht, beharrt und dauert ohne unser Zutun. Sie
kann sich verindern und wandeln, ohne dass ein wahrnehmen-
des Bewusstsein von diesem Wandel etwas zu wissen braucht.
Das bedeutet aber, dass sich an der Welt und in ihr zeitliche
Prozesse vollziehen, die nicht in unserem Zeitbewusstsein be-
griindet sind. Es gibt eine Weltzeit, die in der Stetigkeit und
Unaufhaltsamkeit der kosmischen Prozesse ihren Ausdruck
findet. — So wenig wie die Welt selbst, so wenig ist auch diese
Weltzeit vom menschlichen Geiste geschaffen. Vielmehr sind
beide, Welt und Zeit, im Sinne des christlichen Schépfungs-
glaubens von Gott geschaffen!). Denn da die Welt eine ver-
anderliche ist, Verinderungen aber nur in der Zeit vor sich
gehen konnen, so muss mit der Welt zugleich die Zeit ge-
schaffen worden sein?. Doch wie unser Dasein und das Be-
wusstsein unseres Daseins in ein enges und wéihrend der Dauer
unseres Daseins unlosbares Verhiiltnis zur Weltgegebenheit ge-
stellt sind, so besteht eine gleiche Verbundenheit zwischen un-
serem Zeiterleben und dem kosmischen Zeitgeschehen. Aller-
dings hebt sich unser Zeiterleben in relativer Abgrenzung und
Besonderung von dem kosmischen Zeitgeschehen ab. Zugleich
driickt sich seine Abhéngigkeit von ihm in dem durch den
Wechsel von Tag und Nacht bedingten Wechsel des Wachlebens
und des Schlummers aus, weiter in dem durch die Linge der
Lebenszeit, also durch unser Alter bewirkten Rhythmus des Zeit-

) Augustinus, de civ. D. XI. 6 procul dubio non est mundus factus

in tempore, sed cum tempore.
%) L. c. XII, 16 Ubi enim nulla creatura est, cuius mutabilibus motibus
tempora peragantur, tempora omnino esse non possunt, c¢f. XII. 18, Confess.

XII. 15 de genes. ad. litt. V. 5. 12.



— 51 —

erlebens. Trotzdem haben die modernen Philosophen und Karl
Heim durchaus recht, wenn sie die Grundlage unseres Zeit-
bewusstseins durchaus nur in unserem Zeiterleben suchen und
finden. Dasein ist Zeitsein?), d. h. wir erleben unser Dasein
als ein solches, das in sich die Zeit zeitigt?). Hierbei ist die
Zeit stets ,in den kommenden, verweilenden, verschwindenden
Inhalten des Bewusstseins mitgesetzt, ihnen gleichsam ein-
geschmolzen“ (Volkelt)?). Was wir also von der Zeit wissen,
wurzelt zuniichst und urspriinglich in dem unserem Erleben
immanenten Zeitbewusstsein. Dieses charakterisiert eine be-
stimmte Erlebnisform als Gegenwart, als Erlebnis des Augen-
blicks, des Jetzt, ein Erlebnis, das dann allerdings jederzeit
sich als Ubergang zum Erlebnis der nur vorgestellten Ver-
gangenheit erweist und zugleich einen Hinweis auf gleichfalls
nur vorgestelltes kiinftiges Erleben in sich fasst. Schon hieraus
erhellt, dass von der Gegenwart eigentlich nicht gesagt werden
kann, dass sie ist, da sie durchaus nur als im Ubergang be-
griffenes Geschehen erlebt wird. ,Nichts ist so wenig als der
gegenwiirtige Augenblick, wenn man darunter jene unteilbare
Grenze versteht, welche die Vergangenheit von der Zukunft
trennt. Wenn wir uns diese Gegenwart als sein sollend denken,
ist sie noch nicht; und wenn wir sie als existierend denken, ist
sie schon voriiber.* — Die wirklich erlebte Gegenwart ,besteht
zum grossen Teil in der unmittelbaren Vergangenheit® oder
besser noch gesagt in einer Verschmelzung mit ihr, wenigstens
sofern wir der Gegenwart irgendwie ,Dauer“ zusprechen
mochten ¢). Allerdings haftet diese Dauer im eigentlichen Sinne
nicht an dem Gegenwartserlebnis, das ja immer nur Augen-
blickserlebnis sein kann, sondern an dem Inhalt, der, die Reihe
der fortwithrend entschwindenden Gegenwartserlebnisse {iber-
dauernd, im Augenblick nicht nur sich selbst, sondern auch
die gleichartigen vergangenen Erlebnisse repriisentiert. Insofern
unser denkendes Bewusstsein uns diese Beziehung zwischen
unseren Gegenwartserlebnissen und den nur vorgestellten Er-
lebnissen der Vergangenheit ermoglicht, iiberleben wir uns

) K. Heim, Glaube und Denken. S. 281.

) So Heidegger, Sein und Zeit. S, 436.

%) Vgl. J. W. Schmidt, Zeit und Ewigkeit. S. 241.
. %) H. Bergson, Materie und Gediichtnis (Matiére et Mémoire), deutsche
Ubersetzung. 1907, S. 153.



— B e

selbst, d. h. unser Dasein bleibt nicht nur an den jeweils ent-
scheidenden Augenblick gebunden, sondern wir leben zugleich
auch in der Vergangenheit. Und nicht nur das: unser Gegen-
wartsleben umspielen die vorausschauenden Gedanken, die als
Erwartungen, Hoffnungen, Sorgen, kiinftige Erlebnismoglich-
keiten vorausnehmen. In diesem Sinne hat Leibniz unsere
geistige Zustindlichkeit daher vollig richtig beschrieben, wenn
er die Gegenwart als zukunftstrichtig (gros de l’avenir) be-
zeichnet!). Wir leben also unser Leben voraus, wobei wir uns
auf die Vergangenheit und die in ihr beschlossenen Moglichkeiten
stiittzen. Unser Dasein gleicht also nicht dem mechanischen
Ablauf eines Geschehens, wobei sich ohne unser Zutun ein Glied
unseres Erlebens an das andere fiigt, sondern ihm ist eine
innere Beweglichkeit eigen, die riickblickend auf die Erlebnisse
der Vergangenheit vorausschauend die Moglichkeiten der Zu-
kunft tiberdenkt. Diese Kombinationsmoglichkeit, die sich dem
sich selbst iiberschauenden Dasein und der denkenden Uber-
legung eroffnet, ist der eigentliche Wurzelboden der Freiheit.
In diesem Punkte ist die scholastische Theorie des liberum ar-
bitrium im Recht. Denn unter verschiedenen Mdoglichkeiten
withlen und sich durch seine Wahl fiir eine entscheiden, d. h.
frei sein. Allerdings bedarf die Moglichkeit, die in der Wahl
liegt, noch einer weiteren Aufhellung. Um diese werden wir
uns sogleich noch zu bemiihen haben.

Zuvor aber sei noch folgendes bemerkt: Erst der Augen-
blick, in dem wir uns iiberlegend tiber unser vorgelebtes Leben
erheben und uns die Frage vorlegen: soll unser kiinftiges Leben
an dieses vergangene gebunden bleiben oder sollen und kénnen
wir diese Gebundenheit losen und anderen Lebensmoglichkeiten
nachgehen, erst dieser Augenblick und diese Frage geben un-
serem Leben den Charakter einer personlichen Entscheidung.
— Wir kénnen dieser Entscheidung ausweichen und in die In-
differenz eines unpersonlichen Lebens zuriickfallen, das nicht
auf der Grundlage einer personlichen Entscheidung und Ver-
antwortung geftihrt wird, sondern den bedenkenlosen, oft auch
den mit einem schlechten Gewissen vollzogenen Anschluss an
unpersonliche Lebensmiichte bedeutet. In diesem Falle haben
wir uns durch unsere Unentschiedenheit entschieden und ganz

') Leibniz, Monadologie § 22.



in der Zeit lebend ,unsere Zeit* verloren. — Die Zeit wird
dann unser Schicksal werden, weil wir die Zeitiiberlegenheit
unseres Lebens aus der Hand geben. Die Welt wird dann unser
Schicksal werden, weil wir die Moglichkeit zu ihrer Uberwin-
dung uns entgleiten liessen. Denn der Entscheidungscharakter
unseres Lebens beruht darauf, dass wir, um in Heideggers
Sprache zu reden, uns ,mit vorlaufender Entschlossenheit fiir
unser Selbst, d. h. fiir die Bestimmung unseres Selbst entscheiden.
Vor diesen Entscheidungspunkt ist unser Wille gestellt und
damit vor die Aufgabe, unserem Dasein Sinnerfiillung zu geben.
Sinn aber gewinnt es nur in der Werterfiillung.

Jede Art von Werterfilllung, sofern sie den Charakter, die
Personlichkeit des Menschen bestimmen soll, muss von ihm
selbst aufgenommen, geglaubt und gewollt werden. Denn die
Werte miissen zu blossen Wunschtriiumen oder Ideologien ent-
arten, wenn sie nicht als Lebenswerte unmittelbar unser Da-
sein bestimmen. Die erfiilllbaren Lebenswerte aber sind nicht
gleichen Ranges. Sie sind auch nicht allen in gleicher Weise
zuginglich. (Genusswerte, Werte, die zu ihrer Verwirklichung
eine bestimmte Begabung erfordern.) Als unbedingte Werte
werden wir daher nur solche betrachten konnen, die jeden
verpflichten. Das sind innerhalb der menschlichen Gemeinschaft
die sittlichen Pflichten, in unserem Verhiiltnis zu Gott die Pflicht
des Gehorsams gegen seine Gebote. Diese Pflichten, als per-
sonliche Lebenswerte erfasst, werden in dem einen wie in dem
anderen Falle zum Gebot und zur Pflicht der Liebe. Denn Liebe
schliesst in ihrem tieferen Sinne die Anerkennung der Person-
lichkeit des Geliebten, der in ihr befassten Lebenswerte in sich
ein. Der hochste und zugleich allumfassende Lebenswert (denn
alle anderen sind durch ihn bedingt) ist fiir den Menschen seine
Berufung durch Gott. Daher findet er seinen letzten Lebens-
sinn und seinen hochsten Lebenswert in dieser Berufung. In
ihr begegnet ihm zugleich eine unbedingte Verpflichtung. Sie
ist unbedingt, weil sie allein dem hochsten und unbedingten
Wertwillen entstammt. Gott beruft uns in seine Gemeinschaft,
in das Reich Gottes. Gewiss ist beides eine eschatologische Tat-
sache: die Gottesgemeinschaft wie das Reich Gottes. Nicht im
irdischen Aon, nicht in diesem Leben gelangt es zur Erfiillung.
Das schliesst aber nicht aus, dass diese Berufung durch Chri-
Stus schon in diese Welt, in unsere menschliche Geschichte



— B4 —

hineinwirkt. Daraus ergibt sich die Spannung des an diese
Welt und an alle geschichtlichen Begrenzungen in ihr gebun-
denen Menschen. Als Gebundener ist er zur Freiheit berufen,
zu einer Freiheit, die allerdings nur in der GGemeinschaft mit
Gott und in seinem Reiche zu gewinnen ist.

Damit wiederholt sich noch einmal auf hoherer Stufe fiir
den Menschen die Frage nach der Moglichkeit der Freiheit.
Denn zuniichst war diese Frage im Bereich des innerweltlichen
Erlebens gestellt worden. Hier wurde der Frage der Sinn unter-
legt, ob ich meiner Vergangenheit, den Gebundenheiten der
Welt entgehen und zu mir selbst im Sinne urspriinglicher Selbst-
entscheidung zuriickkehren kénne. — Jetzt aber wird die Frage
im Bereich des iiberweltlichen Erlebens gestellt, und nun lautet
sie: Kann ich in der Welt lebend die Welt iiberwinden und
mich dem Unbedingten verpflichten, d. h. dem gottlichen Willen?
Kann ich, von diesem Willen zur Gemeinschaft mit dem gott-
lichen Geist und der gottlichen Liebe berufen, in dieser Gemein-
schaft auch die Freiheit dieses Geistes und dieser Liebe ge-
winnen? — Auf die letzte Sinn- und Wertentscheidung unseres
Lebens weisen diese Fragen hin, zugleich auf unsere tiefste
Verantwortung. Denn sie lassen uns erkennen, dass wir den
Vollsinn der Freiheit — die gottliche Freiheit — nur in der
Gemeinschaft mit Gott gewinnen koénnen. Eben darum ruft uns
Gott, der uns zu dieser Freiheit berufen, auch zur Verantwor-
tung, wenn wir uns seinem Ruf entziehen und uns an die Welt
verlieren. Denn nur von ihm stammt dieser Ruf und nur ihm
sind wir verantwortlich, wenn wir seinem Ruf nicht folgen ).

In diesen Ausfithrungen sind zwei nur durch den Glauben
erfahrbare und erkennbare Tatsachen vorausgesetzt: zunichst
Gott der Ewige, mit seiner ewigen Wahrheit und seiner ewigen
Liebe offenbart sich in unserer Zeit, in der menschlichen Ge-
schichte. Der geschichtliche Relativismus wird diesen Glauben
mit der Begrindung ablehnen, dass alle geschichtlichen Er-
scheinungen im Bereich des endlich Bestimmbaren verbleiben
und dass darum der Satz gelte ,Finitum non capax infiniti“.
— Gegen diese Auffassung kann sich der Glaube nur wehren,
indem er einmal die Behauptung bestreitet, die (Geschichte

B ‘vigl. hierzu die Ausfithrungen bei K, Heim, Glaube und Denken,
S. 343 f.,_uber den Sinn der an Gott gebundenen Verantwortung, dazu auch
die Kritik an Heideggers Gewissenserklirung, S. 354 ff,



konne sich nur mit dem endlich Bestimmbaren befassen. So-
dann aber wird der Glaube sich rechtfertigen durch den Hin-
weis, dass dem gliubigen Menschen inmitten dieser endlichen
Welt Zeichen und Erlebnisse begegnen, die iiber sich selbst
hinausweisen und zu Sinnbildern der Ewigkeit werden. Das
Ewige wird an ihnen transparent. Wer ihnen begegnet, der
empfindet an ihnen nicht nur den Charakter des ,Unirdischen®,
,Ganz anderen“, sondern zugleich eine IL.ebenstiefe, die sich
jeder Beschreibung entzieht, weil sie eben unendlich ist und
dem ewigen Leben entstammt. — Damit ist nun die zweite,
gleich wunderbare Tatsache beriihrt: der Mensch kann trotz
der Welt- und Zeitgebundenheit seines Daseins am gottlichen
und ewigen Leben, an der ewigen Wahrheit und Liebe Anteil
gewinnen und so durch gottliche Gnade frei werden in einem
Sinne, der ausser Vergleich steht zu der durch zeitiiberlegene
Reflexion gewonnenen Freiheit gegentiber den irdischen Dingen.
Denn in diesem Falle bleibt die Freiheit im Bereich der mensch-
lichen Mdoglichkeiten, im anderen Falle aber wird der Mensch
Teilhaber an der Souverinitit des gottlichen Geistes. Das zu
behaupten wiirde als menschliche Uberheblichkeit erscheinen,
wenn sich nicht dem gliubigen Bewusstsein diese Souverinitiit
durchaus als gottliches Gnadengeschenk kund giibe, dessen Ver-
waltung von dem tiefsten Ernst religioser und sittlicher Ver-
antwortung getragen ist. Wer in Gottes Auftrag und in seiner
Berufung handelt, dessen Freiheit kann nie zur Willkir ent-
arten,

Im tibrigen ist diese Erhebung des Menschen auf die Lebens-
stufen gottlicher Freiheit nur ein Zeugnis fir seine Ewigkeits-
berufung, die der tragende Gedanke alles Offenbarungsglaubens
ist. In diesem Glaubensgedanken, der Gott an den Menschen
und seine, menschlich betrachtet, so fragwiirdige und vergéng-
liche Existenz bindet und damit fiir die Menschenseele das
religiose Grundverhiltnis als ihr fundamentales Lebensverhilt-
nis behauptet, liegt an sich ein ungeheures Wagnis. — Be-
griinden léisst sich dieses Wagnis nur durch die Selbstbezeu-
gung Gottes an uns. Von dieser Selbstbezeugung Gottes, d. h.
von seiner Offenbarung, lebt der echte Glaube — von nichts
anderem. Diese Selbstbezeugung setzt sich nicht automatisch
durch: sie ist immer Berufung und wendet sich darum an den
freien Menschen. Doch bedeutet die Freiheit in diesem Falle



keineswegs, dass er der Berufung mit den gleichen Moglich-
keiten, sich zu entscheiden, gegeniibersteht. Den einen ftrifft die
Berufung voéllig unvorbereitet, bei dem anderen bringt sie eine
lange vorbereitende Entwicklung zum Abschluss. Bei dem einen
wird das berufende Wort wohl gehort, aber in seinem for-
dernden Sinne nicht verstanden, so dass es wirkungslos bleibt.
Bei dem andern gleicht dieses Wort einem Saatkorn, das auf
guten Boden fillt und reiche Frucht bringt. — Somit kann die
Beziehung auf die seelische und geistige Zustiindlichkeit des
Berufenen, auf seine Vergangenheit, die Entscheidung, die er
trifft, nur bedingt erkliren. Sie scheint uns erklirlich, wenn
sie sich als das Ergebnis dieser Vergangenheit darstellt. Aber
moglicherweise ist der Mensch dann ganz bei sich selbst ge-
blieben, d.h. er hat den Gottesruf in der Berufung gar nicht
vernommen. Dann kann aber von eigentlichen Entscheidungen
nicht gesprochen werden. — Zu einer Intscheidung kommt es
erst dann, wenn dem Berufenen deutlich ist, dass er mit seiner
Entscheidung Verantwortung itibernimmt, wenn er weiss, dass
er eine Wertentscheidung vollzieht, wobei er sich selbst, seine
Personlichkeit fiir diesen Wert einzusetzen hat. — So schon
bei sittlichen Forderungen, die fiir unsere Beurteilung zuniichst
nur im Rahmen des Menschlichen zu ruhen scheinen. Die tiefere
Besinnung wird allerdings auch hier den Unbedingtheitscha-
rakter der religiosen Verpflichtung spiiren. Mit aufwiihlender
und erschiitternder Deutlichkeit aber wird dem Menschen der
Entscheidungscharakter seines Tuns bewusst, wenn er in der
ihm entgegentretenden Berufung, Zumutung oder Forderung
nun wirklich den goéttlichen Willen erkennt, wenn auf dem Er-
lebnis, das ihm widerfihrt, der ,,Akzent der Ewigkeit“!) ruht.
Alsdann riickt der Augenblick der Gottesbegegnung und -beru-
fung aus der kontinuierlichen Reihe endlich begreiflicher In-
halte und Werte heraus, er wird ekstatisch, er wird zum ewigen
Augenblick, Vergangenheit und Zukunft stehen still?), und die
Erkenntnis, die der Mensch in diesem Augenblick gewinnt,
haben ihm nicht ,Fleisch und Blut geoffenbart“?), sondern der
Vater im Himmel, und soweit er sich mit sich selbst beriit,
lisst er wiederum das Ergebnis sich nicht von Fleisch und

1y K. Heim, Glauben und Denken, S. 333.
?) Vgl. hierzu die Ausfithrungen in K. Barths Romerbrief, 5. Aufl., S. 480 ff.
%) Math. 16, 17.



-1

k
o

Blut, sondern von dem gottlichen Willen weisen!). In diesem
Augenblick beugt er sich ganz dem ewigen Willen und voll-
zieht zugleich die entscheidende Glaubenstat. Er wird frei von
sich selbst (,nicht mein Wille geschehe“), frei von allen inner-
weltlichen Beweggriinden und Antrieben. In diesem Augenblick
vollzieht er eine innere Umkehr, nicht aus eigenem Entschluss,
sondern dem Rufe Gottes folgend, er fiihlt sich als einen
» Wiedergeborenen“ 2), als ,neugeschaffen“?) in seinem ganzen
Wesen. Eine solche Umkehr erscheint bei einem stetigen Ver-
lauf unserer Lebensentwicklung, bei der die verschiedenen
Phasen dieser Entwicklung innerlich miteinander verkniipft sind,
unmoglich. Der Mensch kann nicht wiedergeboren werden,
wenn er alt ist. Er kann die Vergangenheit und die Zeit, die
im Bewusstsein von dieser Vergangenheit symbolisiert ist, nicht
umkehren, aber er kann selbst umkehren und mit einem neuen
Einsatz sich selbst, das Leben, die Geschichte und seine Um-
welt umkehren. Die Augenblicke, in denen wir uns dessen be-
wusst werden, wo diese Moglichkeiten vor unserem Blick auf-
tauchen und in Glaube und Tat ergriffen werden, sind die Wende-
punkte unseres personlichen Lebens, unter Umstinden auch die
» Wendepunkte der Geistesgeschichte, katastrophale Ereignisse
und ,kopernikanische Schritte‘ sowohl im Leben des einzelnen
wie im Gesamtleben**). — So erwiichst alle Geschichte aus
der freien und schopferischen Tat, alle Heilsgeschichte aber
aus der gottlichen Gnade, denn alle Geschichte beruht auf der
Formung der Welt, des Lebens, der Gemeinschaft durch den
iberlegenen und tiberlegenden Geist des Menschen, alle Heils-
geschichte aber auf der gottlichen Liebe, die allem Tun des
Menschen den letzten Sinn und Wert gibt. Schuld und Tra-
gik des Menschen ist es, dass er sich dieser Liebe versagen
kann. Diese Abkehr von Gott und seiner Liebe nimmt dem
Leben des Menschen den tiefsten Wert und fiihrt in seiner Aus-
wirkung zu einer Verantwortungslosigkeit des Handelns, wie
wir sie in dem vorausgehenden Kapitel tiber den religiosen und
sittlichen Sinngehalt der Willensfreiheit geschildert haben. —
Denn in dieser Freiheit ist beides geboten: die Erfilllung mit

) Galat. 1, 16.

%) Joh. 3, 3ff.

3 1L Cor. 5, 17. Eph. 4, 24.

Y) K. Heim, Glauben und Denken, S. 66.



o8

dem hochsten Wertgehalt der gottlichen Liebe, wodurch unsere
menschliche Personlichkeit geadelt werden kann, aber auch
der Missbrauch aller menschlichen Daseinsmoglichkeiten durch
den gnadenlosen und gottesfernen Menschen. So steht Gebrauch
und Missbrauch der Freiheit unter dem Gericht des Wortes:
,Wer da glaubt zu stehen, der sehe zu, dass er nicht falle.“

(I. Cor. 10, 12.)

R. KEUSSEN.

Bibliographie.

Corpus Confessionum. Die Bekenntnisse
der Christenheit. Sammlung grund-
legender Urkunden aus allen Kirchen
der Gegenwart. In Verbindung mit
fiihrenden Kirchenmiinnern heraus-
gegeben von D.Cajus Fabricius, Pro-
fessor an der Universitiit Berlin. Ver-
lag Walter de Gruyter & Co., Berlin
und Leipzig. Lexikon-Oktav. 1928 ff.
Lieferung 1—25, je 80 Seiten. Preis
jeder Lieferung RM. 7. —.

Der 6kumenische Gedanke fordert
von den christlichen Kirchen und Ge-
meinschaften vor allem gegenseitiges
Kennenlernen und Verstéindnis fiir ein-
ander. Dieser Aufgabe dient die Kon-
fessionskunde, die die frithere Symbolik
oder Wissenschaft von den Unterschei-
dungslehren auf eine breitere theolo-
gische Grundlage gestellt hat. Bisher
bestand fiir die Konfessionskunde die
Schwierigkeit, an die verstreuten und
teilweise schwer zugiinglichen Quellen,
die einen Einblick in das religitse und
verfassungsmiissige Innenleben der
Konfessionen gewiihren, heranzukom-
men. Dieser Mangel wird nunmehr
durch die grosse Quellenpublikation
der grundlegenden Urkunden der Chri-
stenheit im ,,Corpus Confessionum* in
gliicklichster Weise behoben. Professor
D.Fabricius, Mitglied des Fortsetzungs-
ausschusses der Lausanner Weltkonfe-
renz fiir Glaube und Verfassung, der
in Verbindung mit Principal Garvie,
Erzbischof Germanos von Thyateira, Bi-
schof Headlam von Gloucester, D. Adolf
Keller vom Schweizerischen Evange-

lischen Kirchenbund und Rev. Macfar-
land vom Federal Council in Amerika
diese gewaltige Arbeit leitet und bis-
her allein bearbeitet hat, verdient den
Dank nicht nur der theologischen
Wissenschaft, sondern aller, die sich
mit dem Christentum in seiner jetzt
gewordenen (Grestalt, sei es vom staats-
politisch-juristischen, sei es vom kultur-
und geistesgeschichtlichen Standpunkt
aus zu beschiiftigen haben.

Das Gesamtwerk soll im Laufe von
etwa 10 Jahren ungefiihr 20 Bande um-
fassen; in jedem Vierteljahr werden
2 Lieferungen erscheinen. Die bisher
vorliegenden Lieferungen 1—25 um-
fassen den in sich abgeschlosenen Band
iiberdie Bischofliche Methodistenkirche
(Lieferung 1—3, 10—15. Auch als Ein-
zelband zu haben fiir den Subskrip-
tionspreis von RM. 66. 50, in Halbleder
RM. 73. —), ferner den demniichst voll-
endeten Band iiber die Briidergemeine
(Lieferung 4—9, 16, 22—23) und end-
lich die im Erscheinen befindlichen
Texte des Anglikanismus (Lieferung
17—21, 24—25).

Alle Urkunden werden in der Ori-
ginalsprache gebracht und da, wo es
sich um eine nichtdeutsche Sprache
handelt, eine deutsche Ubersetzung da-
nebengestellt. Wo amtliche deutsche
Ubersetzungen vorliegen, werden diese
benutzt; in dem hiufigeren anderen
Falle eine Ubertragung ins Deutsche
vom Herausgeber angefertigt. Stets
werden die Texte vollstiindig gegeben,
so dass eine auf subjektiver Auswahl



	Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches Grundproblem

