
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 25 (1935)

Heft: 1

Artikel: Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches Grundproblem

Autor: Keussen, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404099

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404099
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


33

Die Willensfreiheit als religiöses und

philosophisches Grundproblem.
VIII.

Nachwort und abschliessende Ergebnisse.
Eine in sich abgeschlossene Arbeit noch mit einem Nachwort

zu versehen, scheint eine missliche Sache. Die Vermutung liegt
nahe, der Verfasser habe es an systematischer Gründlichkeit
fehlen lassen und wolle nun noch nachträglich bemerkte Lücken
ausfüllen. Es liegt mir nichts daran, mich gegen diesen
Vorwurf, falls er zutreffen sollte, zu wehren. Ich sehe nur zu deutlich,

dass die Vielseitigkeit der Erwägungen und Betrachtungsweisen,

die gerade das Problem der Willensfreiheit zulässt,
kaum erschöpft werden kann. Auch wer hier einen Abschluss
erreicht zu haben glaubt, wird sich dessen bewusst sein, dass

er damit eine Form geprägt hat, die lebend sich weiter
entwickelt. Eben diese Fortentwicklung lässt uns kritisch werden

gegen uns selbst. Auch wenn wir an der grundsätzlichen
Einstellung zu unserem Problem festhalten, so sehen wir doch
deutlich die Lücken unserer Darstellung, Mängel der
Formulierung, denen man abhelfen möchte, ungelöste Fragen, die

man unbeachtet liess, obwohl sie mit dem Problem zusammenhängen.

Das alles mag, durch die Unvollkommenheit menschlicher

Leistung bedingt, ertragen werden müssen. In der
Erfassung des Lebens und der geistigen Welt wird jeder über
sich selbst hinauswachsen. Denn dieses Leben und diese Welt
ruhen nicht und lassen uns keine Ruhe. Sie stellen immer wieder
von neuem Fragen, die erwogen sein wollen und Antwort
verlangen. Es kann sein, dass solche Fragen unsere geistige
Einstellung nicht ändern, dass wir die Antwort auf sie schon zur
Hand haben. Es kann aber auch sein, dass solche Fragen die
eigene Fragwürdigkeit aufdecken, dass sie uns nötigen, die
Fundamente unserer Gedanken tiefer zu legen, morsche Steine
zu entfernen und durch haltbare und bessere zu ersetzen. Es
kann sein, dass solche Fragen uns zu grösserer Deutlichkeit
über uns selbst verhelfen, weil sie uns zwingen, für andere
deutlicher zu werden.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1936. 3



— 34 —

In die Lage, die ich hier beschreibe, sah ich mich versetzt,
da ich durch die Kenntnisnahme neuerer Literatur zu weiterer
Auseinandersetzung mit unserem Problem veranlasst wurde.
Vor allem ist es das Buch von Karl Heim über Glauben und
Denken gewesen, das mir die Notwendigkeit klarlegte, den
religionsphilosophischen und metaphysischen Hintergrund meiner

Aufstellungen deutlicher herauszuarbeiten. Auf dieses Buch
blicken denn auch die anschliessenden Ausführungen
hauptsächlich zurück. Mögen sie dazu dienlich sein, dem Wesentlichen

meiner Anschauungen in einem kritischen Rückblick zu

grösserer Deutlichkeit zu verhelfen.
Die Grundlage, auf der meine Erörterungen über die Willensfreiheit

ruhen, ist die nur im Glauben zu erfassende Bindung
des Menschen an Gott. Sie stellt ein durch die Schöpfung
gegebenes Verhältnis zum Schöpfer dar, das sowohl das ganze
Geschlecht wie jeden einzelnen in ihm umgreift. Bindung an
Gott bedeutet aber keinen naturgesetzlichen Zwang, der sich
unwillkürlich verwirklicht. Eine solche Bindung würde die
Persönlichkeit, die nur als Verwirklichung eines Eigenlebens
gedacht werden kann, vernichten. Auf der anderen Seite aber
ergibt sich, dass der Mensch nur in dem religiösen Grundverhältnis,

in dem er durch die Schöpfung steht, sein Eigenleben
gestalten kann. „Keiner lebt für sich selbst." Daher ist eine
Eigengesetzlichkeit (Autonomie) für den im religiösen Glauben
lebenden Menschen unmöglich, wenigstens nicht in dem Sinne,
dass er ausser der Verantwortung gegen Gott lebt. (S.KapitelIII.)
Man könnte ihr höchstens den Sinn unterlegen, dass der Mensch
die Souveränität Gottes anerkennt und in freiem Gehorsam und
aus eigenem Willen sich Gottes Gesetz zu eigen macht. Das
würde dann eine Selbstbestimmung sein, die ihre Gebundenheit
nicht mehr als Fremdgesetzlichkeit empfindet, weil sie aus innerster

Gemeinschaft, aus Liebe erwachsen wäre. — Das wäre
zugleich die höchste Stufe der Freiheit, zu der Gott uns den
Freibrief gäbe.

Indessen umschreiben diese Gedanken für uns Menschen
eine Möglichkeit, die vermöge der existentiellen Gebundenheiten,
denen wir unterworfen sind, nur an der Grenze des Möglichen
gelegen und jedenfalls unserem eigenen Vermögen unerreichbar

ist. Das christliche Verständnis der Freiheitslehre fordert



— 35 —

daher notwendig ihre Ergänzung durch die Gnadenlehre. Das

besagt: nur der in der Gnaden- und Liebesgemeinschaft mit
Gott lebende Mensch wird Herr seines Lebens, erst diese tiefste,
durch den heiligen Geist verwirklichte Gebundenheit gibt ihm
die sittliche Autonomie.

Für diese nur im Glauben zu gewärtigende Möglichkeif,
die Unterlagen aufzuweisen, war das Ziel, das meiner
Untersuchung über die Willensfreiheit als philosophisches und
religiöses Grundproblem gestellt war. Ihre philosophiegeschichtliche

und theologische Erläuterung liess uns erkennen, wie sehr
bei Philosophen und Theologen die Neigung zu einer
deterministischen Lösung des Problems vorwaltete.

Unsere Abwehr gegen den philosophischen Determinismus
richtete sich wesentlich gegen den rationalistischen Gedanken,
dass zur Durchführung eines wissenschaftlich begreiflichen
Weltbildes die Forderung unerlässlich sei, alles Geschehen, die
menschlichen Handlungen einbegriffen, in die Systematik einer
kausalen Welterklärung einzufügen. Wir betrachteten diese

Forderung als eine logische Überspannung. Wir suchten deutlich

zu machen, dass eine solche Systematik, die uns für alles
Geschehen eine Regel an die Hand geben wolle, notwendigerweise

dort auf ihre Grenzen stosse, wo der Charakter des

Weltgeschehens und noch viel mehr der Charakter des Lebens sich
der behaupteten Gleichförmigkeit entziehe. Gerade die Möglichkeit

schöpferischer Neubildung, wie sie dem Leben, insbesondere

dem geschichtlichen Leben eigen sei, lasse sich rational
aus ihren Prämissen nicht verständlich machen, müsse einfach
als eine Tatsache anerkannt werden.

Schwieriger mochte es erscheinen, den Ansprüchen des

religiösen Determinismus die Möglichkeit freier Willensentscheidungen

entgegenzustellen. Denn dem philosophischen Determinismus

gegenüber war die Berufung auf die Grenzen der
menschlichen Vernunft in der Erfassung des Wirklichen wohl
berechtigt, wenn sich dieses Wirkliche eben als der Wille im
Prozess der Entscheidung auswies, dessen Entscheidung
verschiedene Möglichkeiten zuliess, von denen aber noch keine
gegeben und zu bestimmen war. Dagegen war es unmöglich,
dem Totalitätsanspruch des religiösen Determinismus mit einer
solchen Grenzziehung zu begegnen. Denn seine Prämisse —



— 36 —

zugleich die Prämisse des religiösen Glaubens — ist der pau-
linische Satz : „Von ihm und durch ihn und in ihm sind alle
Dinge." — Wie ist es möglich, der Souveränität und Allwirksamkeit

Gottes Grenzen zu setzen, wenn seine Allmacht und
Allwissenheit alles umgreift, wenn er der Schöpfer der Welt
und des Lebens ist? — Diese Frage scheint jede Möglichkeit
eigener Betätigung für das kreaturliche Wesen zu unterbinden.
Gott wird zum Schicksal der Menschen, das durch ewige
Vorherbestimmung ihre Lebensgestaltung und ihren Lebensausgang
ohne ihr Zutun festlegt. Wo das religiöse Interesse die Antwort
auf unsere Frage diktiert, ist sie zumeist im Sinne, dieser jede
menschliche Selbsttätigkeit ausschliessenden Formel gehalten.
Sofern aber von einzelnen Denkern wie Augustinus oder Thomas

von Aquin der Versuch gemacht wird, innerhalb der
allumfassenden religiösen Lebenssphäre für den Menschen noch
einen Raum für seine freie Willensbetätigung zu gewinnen, werden
von ihnen Erwägungen eingeschoben, die psychologischer oder
erkenntnistheoretischer Natur sind, jedenfalls aber in ihrem
Geltungsbereich von der religiösen Metaphysik absehen. Dass das
eine künstliche und im Rahmen ihres religiösen Systems illusionäre

Lösung ist, liegt auf der Hand. Für menschliche Willensfreiheit

ist in einer religiösen Metaphysik nur Raum, wenn das
religiöse Grund Verhältnis, in das der Mensch durch die Schöpfung zu
Gott gestellt ist, so verstanden wird, dass es nur im freien Menschen
zu der seinem Sinn entsprechenden Ausgestaltung gelangt.

Wir werden jedoch diesen abschliessenden Gedanken nur
verstehen, wenn wir die Wesensbestimmung des Menschen
erfassen, die in allen seinen Gebundenheiten immer wieder
hervorleuchtet. Diese Wesensbestimmung tritt zunächst vor dem
Bewusstsein der Gebundenheiten zurück, in denen lebend er
sein Dasein entfaltet. Dieses aber ist verbunden mit dem menschlichen

Weltbewusstsein. Der Inhalt dieses Bewusstseins ist uns
gegeben, und er erhält oder wandelt sich in einem stets
fortlaufenden Strom. Die Bilder und Eindrücke, die durch diesen
Bewusstseinsstrom uns nacheinander zugeführt werden, sind
Momentbilder. Sie versinken von Augenblick zu Augenblick in
die Vergangenheit, doch nicht so, dass sie in ihr spurlos
untergehen, sondern als „Vorstellungen" wirken sie aus dem

Erinnerungsraum fort und beleuchten und deuten die gegenwär-



— 37 —

tigen Eindrücke unseres Bewusstseins. — Eine doppelte
Gebundenheit begegnet uns in diesen psychischen Grunderlebnissen

: einmal unsere Verbundenheit mit der uns gegebenen
Welt, wobei zu dieser auch unser Körper und die ihm eigene
Konstitution gerechnet werden muss. Diese Gebundenheit
erweitert sich zu der sozialen und geschichtlichen Welt, in die
wir uns hineingestellt sehen. Beides schliesst tausendfältige
Abhängigkeit von Erlebniseindrücken und geschichtlichen
Befangenheiten in sich ein, die unser Dasein formen und gestalten,
ohne dass wir zunächst davon wissen. — Eine weitere mit der
geschilderten vielfach verflochtene Gebundenheit ist die
Gebundenheit unseres persönlichen Lebens, die bedingt ist durch
die Besonderheit unserer geistigen Anlagen, die Eigenart unseres
individuellen Erlebens, des Erinnerungs- und Vorstellungskreises,
der uns eigen ist. Daraus ergeben sich unter Umständen ganz
bestimmte, persönliche Auffassunggweisen, Gewohnheiten,
Erinnerungen, von welchen wir uns nicht lösen können und welche
wir also wie ein Schicksal mit uns herumtragen.

In dem Augenblick jedoch, wo wir uns dieser Befangenheit

bewusst werden, wo wir unsere Gebundenheit als qualvolle

Einschränkung unseres Eigenlebens empfinden, wird für
uns die Frage dringlich: ist es möglich, sich dieser Fesseln zu
entledigen? Ist uns die Fähigkeit verliehen, die WTelt in ihrer
scheinbar zwingenden Gegebenheit zu ändern Ist der Mensch
also zum Herrn der Welt berufen, so wie das die biblische
Verheissung ausspricht? — Und weiter in Hinsicht auf die
persönliche Befangenheit unseres WTesens : sind wir hier so sehr
unserem gewordenen Selbst verhaftet, dass eine Willensänderung

unmöglich, dass die Forderung, sich selbst zu gebieten
und durch Selbstzucht sich zu einem anderen Menschen zu

machen, als Illusion erscheint? — Kein Zweifel, dass diese Fragen
für den Menschen sehr weitreichende und ernsthafte Möglichkeiten

bezeichnen, und dass die Ausnutzung dieser Möglichkeiten

unser Weltbild und unsere Lebenshaltung theoretisch
und praktisch in weitem Umfang geändert hat, kein Zweifel
aber auch, dass diese Möglichkeiten, gemessen an unseren
Wünschen, in sehr enge Grenzen gebannt sind und dass für
unendlich viele die „Weltgebundenheit" ein unabänderliches
Schicksal darstellt.



— 38 —

Um jedoch diese Gebundenheit in ihrer ganzen Tiefe zu

verstehen, scheint es geboten, unser Verhältnis zur Welt sowie

unseren Weltbegriff einer kritischen Analyse zu unterziehen.

— Wie verhält sich unser Ich, unser wahrnehmendes Bewusstsein

zu unserem Weltbegriff? Es liegt nahe, auf die Immanenz
der unseren Weltbegriff begründenden Welterfahrung in unserem
Bewusstsein hinzuweisen und daraus die Folgerung abzuleiten,
die in Schopenhauers bekanntem Satz formuliert ist: „Die Welt
ist meine Vorstellung." Neuerdings ist diese Grundthese
idealistischer Philosophie von einzelnen Theologen, insbesondere

Karl Heim, wieder aufgenommen wrorclcn. Er behauptet, dass

Seele und Welt korrelative Begriffe seien. Mit dem Fortfall der
Seele falle auch die Wirklichkeit dahin. — Das „Ich-Es-Verhält-
nis", d. h. das Verhältnis von Seele und Welt, sei durch die

engste Bezogenheit unseres Bewusstseins auf die Welt charakterisiert,

wobei diese Bezogenheit stets als eine relative und durch
die eigene Perspektive des Ich bedingt anzusehen sei. Allerdings

erweitert sich dann nach Heims Ausführungen diese

relativ gebundene Welterfahrung durch das „Ich-Du-Verhältnis",
das uns zu der Erkenntnis verhilft, dass neben der eigenen
Weltansicht auch noch andere Bewusstseinszentren mit anderer
Erfahrungsmöglichkeit bestehen. „Erst aus dem Zusammensein
und Aufeinanderbezogensein der beiden Beziehungen Ich-Es

(Welt) und Ich-Du sollen die Begriffe Tun und Leiden, auf
das Weltganze angewandt, der Begriff der wirkenden Kraft,
ferner der Begriff der Wirklichkeit, in der die vielen Ich-Es-
Welten trotz des Widerstreits, der dabei entsteht, in eine Einheit

zusammengefasst und zur Deckung gebracht sind", sich
bilden. Diese Ausführungen erinnern sehr stark an Leibniz'
monadische Seelenlehre, die mit ihrer Selbstbeschränkung des

Weltbewusstseins auf das Bewusstsein der diese Welt in der
Abgeschlossenheit ihres monadischen Seelenkreises erlebenden
psychischen Substanzen bereits vor die Schwierigkeit gestellt
war, die Übereinstimmung im Vorstellungsleben der doch
beziehungslos nebeneinander bestehenden Substanzen zu erklären
und die zu diesem Behuf zur prästabilierten Harmonie aller
durch die Wirksamkeit der göttlichen Zentralmonade ihre
Zuflucht nahm. Es besteht kein Zweifel, dass diese Plypothesc
möglich, aber ebenso auch, dass sie ungemein künstlich ist. —



— 39 —

Der Einwand, den man gegen Leibniz erhoben hat, dass seine

Monaden, sofern sie als Spiegel des Universums gedeutet würden,
in ihrer Gesamtheit lauter Spiegel seien, in denen sich aber
nichts spiegele '), trifft im Grunde auch die Lehre Heims. Er
kennt, genau betrachtet, eine Welt und eine Wirklichkeit nur in
Beziehung zum individuellen und persönlichen Bewusstsein. Ihre
Vergangenheit, ihre Geschichte, ruhen nur in diesem, ja in
genauerer Umgrenzung nur in dem erinnernden Bewusstsein des

wahrnehmenden Subjekts. Die Erinnerung vermittelt nicht nur
die Erkenntnis der objektiven Welt, sondern diese besteht
ausschliesslich in ihr2). Man fragt sich, wie unter diesen
Voraussetzungen Erinnerungstäuschungen von wirklich gegenständlichen

Erinnerungen unterschieden werden können. Man fragt
sich, wie sich Veränderungen an dem Bilde der objektiven
Welt ohne unser Zutun, d. h. ohne dass wir die ihnen
entsprechenden Vorgänge unmittelbar erlebt und in unsere
Erinnerung aufgenommen haben, vollziehen können. Die Tatsache
solcher Veränderungsmöglichkeiten, die uns gelegentlich völlig
überraschend entgegentreten, ist nicht zu bestreiten. Aber sie
ist unerklärlich, wenn das Bild der Wirklichkeit nur der
Vergangenheit, d. h. unserer Erinnerung zu entnehmen ist und diese

abgeschlossen und unabänderlich in sich selber ruht. — Noch
eine weitere Folgerung, die sich aus der erkenntnistheoretischen
Einstellung Heims ergibt, möge hier erwähnt werden. Seiner
Auffassung nach wird die Welt für jedes persönliche Bewusstsein

neu geschaffen und mit der Welt auch das zeitliche Kon-

tinuum, in dem sich unser Weltbewusstsein entfaltet8). Die
Gegenwart, d. h. der Augenblick, in welchem die Welt im
eigentlichen und ursprünglichen Sinne wird, bedeutet den Übergang

der Wirklichkeit aus der Form des Ungewordenen in die

') R. Falckenherg, Geschichte der neueren Philosophie, 6. August
1908. S. 247. Anmerkung.

2) K. Heini, Glaube und Denken. 1931. S. 151 f., 279, 376, vgl. 142 ff.,
sowie Gedanken eines Theologen zu Einsteins Relativitätslehre, Z. f. Th.
u. K. 1921. S. 344 f.

') K. Heim, Glaube und Denken. S. 151 f., „Die Erfahrungsform ist
nicht ein ruhend vorhandenes Kontinuum. Sie geht vielmehr in die Aktion,
die das Wesen der Wirklichkeit ist, als im primären Werden jeden Augenblick

aus dem Nichts hervor. Das Ich ist die Stelle, wo diese fortwährende
Neuentstehung stattfindet". L. e. S. 376.



— 40 —

Form des Gewordenen. Mit ihr vollzieht sich jeweils ein Sprung
in den Erinnerungsraum des vorhandenen Zeitkontinuums hinein,

der mit uns in diesem Sprung immer neu entsteht1). Das

Ich ist die Stelle, wo diese Neuentstehung der Wirklichkeit
fortwährend stattfindet3), und zwar nicht so, dass diese sich uns

aufdrängt, so dass wir die passiven Empfänger der von ihr
erhaltenen Eindrücke wären, sondern „wir sind am Werden dieser
Wirklichkeit unmittelbar beteiligt". „Ein reiner Erkenntnisakt
ist keine existenzielle Wirklichkeit, sondern ein Abstraktum, in
welchem eine Seite der Existenz künstlich isoliert wird. Es

gibt keine reine Zuschauerhaltung Die Erfahrungswelt, die
der Gegenstand der Wissenschaft bildet, ist in Wirklichkeit nur
vorhanden als Umwelt einer Tat oder eines Leidens, als
Umgebung eines ganz konkreten Geschehens, von dem aus Umschau

gehalten wird Die Weltmitte ist eine bestimmte Aktion, in
der ich in diesem Augenblick begriffen bin ')."• Damit ist, wieder
mit Heims eigenen Worten, „die wollende und wertende
Persönlichkeit, also die Seele, in ihre weltkonstituierende Stellung-
eingesetzt"*).

Aus diesen Darlegungen erhellt, dass unsere Verbundenheit

mit der Welt nicht als ein unserem Bewusstsein aufgenötigtes
Schicksal betrachtet werden darf, sondern dass die Formung
unseres Weltbewusstseins durch unsere Aktivität mitbedingt ist.
Diese Form ist eine getrübte. Wir geben dem reinen Inhalt das

unreine Gefäss. An dieser Stelle setzt bei Heim eine
mythologische Betrachtungsweise ein. Die Schöpfung ist bei ihm aufs

engste mit dem Urfall verbunden6). Ich bin an ihrem Werden
in jedem Augenblick mitbeteiligt. Eben darum ist dieses
Werden nicht nur als Schicksal, sondern in gleicher Weise
als Schuld zu bezeichnen, allerdings als Schuld in einem
Sinne, „der noch diesseits der persönlichen Schuld liegt". —
Heim möchte darum dieses Hineintreten in eine unreine
Daseinsform, in der Schuld und Schicksal noch eine ungeschie-

J) A. a. 0. S. 151 f.

A. a. 0. S. 376, cf. S. 142 f.

») A. a. 0. S. 100.

*) K. Heim, Gedanken etc. Z. f. Th. u. K. 345, zitiert bei W. Schmidt,
Zeit und Ewigkeit. 1927. S. 246 f.

D) K. Heim, Glaube und Denken, S. 376 u. 379.



— 41 —

dene Einheit bilden, mit einem Wort bezeichnen, das die
Verbundenheit beider zum Ausdruck bringt, und verwendet dazu
das Wort „Urtali".

Das ist Mythologie, und zwar eine Mythologie, die den
christlichen Schöpfungsgedanken in Hinsicht auf den Menschen
verkennt. Denn sie stellt den Menschen in einen kosmogonischen
Prozess hinein, der ihn ohne sein Zutun zum unreinen Gefäss
macht und also schuldig werden lässt, wobei die Versicherung,
dass diese Schuld noch diesseits der persönlichen Schuld liege,
die vorliegende Unklarheit in keiner Weise beseitigt. Es gibt
hier nur zwei Möglichkeiten: Der Mensch tritt schuldig ins
Dasein, wobei aber unter Schuld nur ein ihm von Natur
anhaftender Mangel verstanden werden kann, oder aber — das
ist der Sinn des alttestamentlichen, von Paulus und der christlichen

Theologie anerkannten Mythos1) — der Mensch ist
ursprünglich mit der Bestimmung geschaffen, sich auf Grund der
ihm von Gott geschenkten Freiheit religiös und sittlich für Gott
zu entscheiden oder gegen ihn. Diese Bestimmung macht den
Menschen zur Persönlichkeit, deren „Werden und Entwerden
nur unter innerster willentlicher Beteiligung" ihrer selbst
erfolgen kann. (Althaus)2). Sie behauptet sich als Persönlichkeit
in der freien Bindung an Gott, sie verliert sich als solche,
wenn sie sich an sich selbst und an die Welt verliert. Hieraus
ergibt sich, dass von Sünde und Schuld nur gesprochen werden
kann, wenn ihr eine freie Entscheidung des Menschen

vorausgegangen ist. Insofern hat H. W. Schmidt Recht, wenn er auf
diesen persönlichen Charakter der Sünde und ihre Verwurzelung

in der menschlichen Freiheit nachdrücklich hinweist8).
Nur darf dabei nicht vergessen werden, dass die Sünde die

Entpersönlichung des Menschen einleitet, seine Abkehrung von der
Persönlichkeit Gottes und vom Reiche Gottes, in dem alle
Persönlichkeitswerte begründet sind.

Allein, wie wir in unseren Erörterungen schon ausgeführt
haben, ist die wirklich freie Entscheidung in dem hier
besprochenen Sinne nur dem vorgeschichtlichen Menschen mög-

') Über den Sinn dieses Mythos s. diese Arbeit S. 166 f.

a) Zitiert bei Schmidt a. a. O. S. 345.
*) A. a. O. S. 27 u. 309.



- 42 —

lieh, als dessen Repräsentanten der religiöse Mythos1) Adam
hinstellt. Der geschichtliche Mensch, den allein wir aus der
Erfahrung kennen, steht immer unter der Wirkung der Sünde.

Für ihn ist die Sünde in ihrem Ursprung ein vorgeschichtliches
Faktum, mit dem er immer zu rechnen hat. Er tritt eine
sündige Welt als Erbe an. Daraus ergibt sich, dass die Gebundenheit

seines Daseins an eine vorgefundene Welt nicht nur eine
naturhafte oder soziale Tatsache, sondern zugleich eine
sittliche Belastung bedeutet. Bis zu welchen Tiefen seines Wesens
diese Belastung reicht, ist mit einer dogmatischen Formel nicht
auszumachen. Fälle, in welchen sie jede sittliche Entfaltung
der Persönlichkeit unmöglich macht, sind unzweifelhaft zu
beobachten. Ihnen stehen ebenso gewiss Fälle gegenüber, in
welchen die gebietende Kraft des Willens fast alle diese
Gebundenheiten abzuschütteln vermag. — Allein diese Beobachtungen

ergreifen möglicherweise nur die Oberfläche des in Frage
stehenden Geschehens: sie orientieren sich gleichsam nur an
handgreiflichen Tatsachen. Sie übersehen aber, dass diese
Tatsachen nur Symptome sind, auf deren richtige und kritische
Auslegung es ankommt.

Diese Auslegung wird von der Frage auszugehen haben:
Woher weiss der Mensch von seiner Gebundenheit? —
Zunächst aus der Erfahrung, dass sein Wille hier und dort auf
Hemmungen und Widerstände stösst, die für ihn unüberwindlich

erscheinen. Zu dieser Gebundenheit seiner nach aussen

gerichteten Lebensbewegung gesellt sich das Gefühl innerer
Gebundenheit dort, wo uns das Triebhafte und Gewohnheits-
mässige, in besonderen Fällen auch das Versagen und die
Schwäche unseres Willens bewusst werden. Aus solchen
Erfahrungen ergibt sich die dem psychologischen Determinismus
zugeneigte Auffassung unseres Willenslebens. Sie wird dann
gestützt durch logische Reflexionen über die allgemeine kausale
Bestimmtheit des Weltgeschehens, dem unsere persönliche
Lebensbetätigung einzugliedern ist. — Endlich kommt zu diesen

') Der Begriff Mythos ist hier im Sinne von Eberh. Grisebach, Gegenwart

eine kritische Ethik, 1927, S. 103, verwandt: „Jeder Mythos ist eine
eigenartig begründete Erkenntnisweise, die irgendein wunderbares
Erlebnis oder Geschehen in Natur und Geschichte auf Grund der Voraussetzung
eigenen personalen Ursprungslebens deutet", vgl. auch die vorausgehenden

Ausführungen.



— 43 —

Motiven noch eine weitere für die Gesamtbeurteilung unserer
Lebenslage entscheidende Tatsache hinzu, auf die ich besonders
durch Karl Heim aufmerksam wurde, die Beobachtung nämlich,
dass alles Geschehen, daswir aisgebunden und dementsprechend
als ein von kausaler Notwendigkeit beherrschtes Geschehen
betrachten, sich als ein Komplex abgeschlossener und unter sich
verbundener Tatsachen darstellt. Als solcher aber ruht er in
der Vergangenheit so wie diese im Erinnerungsraum unseres
Erlebens. In diesem allein soll nach den Ausführungen von
Heim die gegenständliche Welt mit ihren abgeschlossenen
Tatbeständen und unabänderlichen Bildern Bestand habenl). An
diesen Gedanken, gegen die sich erkenntniskritisch erhebliche
Bedenken erheben, ist wenigstens die Beobachtung zutreffend,
dass das Welt- und Lebensbild, das wir uns aus der Erinnerung

an Geschehenes konstruieren, den Charakter des

Abgeschlossenen, Fertigen und Entschiedenen an sich trägt.
„Geschehenes lässt sich nicht mehr ändern." — Das ist die
fatalistisch gefärbte Stimmung, die uns gegenüber der Vergangenheit

beherrscht. Sie dürfte sich wohl als einer der stärksten
Antriebe erweisen, aus denen das Gefühl unserer Gebundenheit
in der Welt erwächst. Sie kann sich in verwandter Art gegenüber

der nahenden Zukunft entwickeln. Wir spüren die Symptome

des Alters, wir wissen, dass unser Dasein ein „Dasein zum
Tode" ist (Heidegger). In all dem wird die Zeit für uns zum
Schicksal, zum unentrinnbaren Verhängnis. Wir können die
Vergangenheit nicht zurückrufen, die Gegenwart nicht beschwören
und die Zukunft nicht aufhalten. Weisen diese Tatsachen nicht
auf letzte Gebundenheiten unseres Daseins hin, über die wir
keine Verfügungsgewalt haben Wird hier nicht deutlich, dass
die Zeit, so sehr sie subjektive Erlebnisform unseres Daseins
ist, doch nicht nur in ihm Bestand hat, dass sie also nicht nur
im Ich, sondern auch über dem Ich schwebt2) Diesen Fragen
soll später im Zusammenhang mit Erörterungen über die
Bedeutung des Zeiterlebens noch nachgegangen werden. —
Zunächst aber möchten wir den Sinn unserer Gebundenheit an
das Welterlebnis noch weiter zu klären versuchen. Seinen
Ausgangspunkt findet dieses Erlebnis in den sinnlichen Wahr-

') K. Heim, Glauben und Denken. S. 150 ff., 157.
2) H. W. Schmidt, Zeit und Ewigkeit. S. 211.



— 44 —

nehmungen unseres Bewusstseins. Indem diese sich in unserer
Erinnerung zu Vorstellungen verdichten und durch unser
Denken zu Ding- oder Eigenschaftsbegriffen umgestalten,
entsteht das Bild der gegenständlichen Welt. Dieses Bild wurzelt,
soweit wir seinen Werdeprozess übersehen können, durchaus
im Erinnerungsraum unseres Bewusstseins. — Bleibt nun dieses

Bild wirklich unveränderlich — Sofern es eine getreue Wiederholung

dessen ist, was einst anschauliche Wirklichkeit war und
sofern auch in der Folge die Erinnerungstreue, mit der wir das

Bild festhalten, zuverlässig bestehen bleibt, gewiss! Und ebenso

gewiss ist, dass diese Erinnerungstreue *) versagen kann,
dass in der Erinnerung das ursprüngliche Bild gefärbt oder gar
verfälscht wird, oft gegen unseren Willen und ohne dass wir
davon wissen. Wie aber ist es dann möglich, sich über diese

Erinnerungstreue und somit über die Objektivität des von ihr
festgehaltenen Bildes Gewissheit zu verschaffen — Durch die

Berufung auf die Zeugenschaft anderer, die über das gleiche
Geschehnis berichtet haben, falls es sich um ein unwiederhol-
bares geschichtliches Ereignis handelt. Die Zuverlässigkeit mag
wiederum durch andere Kriterien, so das Ausmass ihrer
Übereinstimmung, am sichersten aber durch gegenständliche Beweismittel,

die in unmittelbarer Beziehung zu dem fraglichen
Geschehnis stehen, erhärtet werden. — Auf solche gegenständliche

Beweismittel, die in Form sinnlicher Wahrnehmung
unserer Erkenntnis immer wieder zugänglich gemacht werden
können, greift insbesondere die Naturwissenschaft zurück. Nicht
die Erinnerung an einen einmal oder auch mehrmals beobachteten

Vorgang, sondern die Möglichkeit, diesen Vorgang unter
den gleichen Bedingungen zu wiederholen und damit seine
Gesetzmässigkeit zu sichern, bietet die Gewähr für die Gewissheit

und Gültigkeit ihrer Erkenntnisse. Diese Gewissheit aber
rechnet mit der Voraussetzung, dass nicht im Umkreis unseres
Bewusstseins und unserer Erinnerung, sondern in einer bewusst-
seinstranszendenten Wirklichkeit die Gründe für die Wiederholbarkeit

und Gesetzmässigkeit unserer Wahrnehmungen liegen.
Und nicht nur diese, sondern auch die Gründe für die Möglich-

') Über die Bedeutung der Erinnerungstreue für unsere wissenschaftliche

Erkenntnis s.E. Becher, Geisteswissenschaften und Naturwissenschaften.
1921. S. 224 f.



— 45 —

keit, diese Wahrnehmungen unter wechselnden Umständen zu
verändern ').

Was mir demgemäss im wahrnehmenden Bewusstsein und
in der Erinnerung geboten wird, ist dieses, dass ich in beiden
einer Wirklichkeit „inne" werde, die mir gegenwärtig oder
vorzeitig daseiend begegnet. Die Erinnerung insbesondere weist
mich auf dieses daseiend Wirkliche als ein solches, das auch
jetzt wieder für mich gegenständlich, d. h. Gegenstand meiner
Sorge und meines Besorgens werden kann 2). — Dieses
Gegenständliche ist nun keineswegs an die Form der Wahrnehmung
gebunden, in der ich es ursprünglich nach dem Ausweis der
Erinnerung erlebte, ich bin vielmehr in der Lage, die perspektivische

Wahrnehmungsform, in der ich es erfasse, und damit
das Bild des Gegenständlichen selbst zu ändern. Ich bin ferner
imstande, über die blosse „Zuschauerhaltung" hinausgehend,
den Bestand des Wirklichen selbst zu ändern und somit auch,
worauf oben schon hingewiesen wurde, die Eindrücke, die ich
wahrnehmend von ihm erhalte.

Nach all dem wird die Vergangenheit keineswegs nur als
Symbol einer abgeschlossenen Welt gelten dürfen, die mir
Fatalismus predigt, sondern in ihr ruhen die Antriebe, die meiner
Aktivität fortlaufend die Ziele künftiger Gestaltung, die
Möglichkeiten einer erst zu erschliessenden Zukunft darbieten. Aus
der Vorstellungswelt, die mir in der Erinnerung gegenständlich
entgegentritt, erwächst mir durchaus nicht das einseitig auf
die Vergangenheit gerichtete Bild des Gewesenen, sondern
ebensosehr die dringliche Forderung des künftig Besorgbaren, der
täglichen Pflichten.

Aus diesen Darlegungen erhellt, dass die Vergangenheit,
wie sie in der Erinnerung gestaltet ist, nicht, wie Heim
behauptet, mit dem gegenständlich Seienden, der objektiven Welt,
identisch sein kann ; sie ist vielmehr Erinnerung an dieses

') Auch für dieses Wirkliche gilt der Satz bei H.W. Schmidt: „Der
Wechsel und die Beharrung sind Eigentümlichkeiten einer in der Zeit
stehenden Wirklichkeit und gehören nicht in die Struktur der — erlebten
(von mir ergänzt) — Zeit selbst hinein. Zeit und Ewigkeit. S. 229.

2) Dass ich mich hier und im folgenden mehrfach der ausdrucksvollen

Terminologie von Heidegger bediene, wird dem Leser seines Buches
über Sein und Zeit ohne weiteres deutlich sein.



— 46 -
Seiende, Hinweis darauf, genau so wie die ursprüngliche
Wahrnehmung auf das wirklich Seiende bezogen war. Darum kann
auch die Erinnerung sich von der in ihr vorgestellten Welt
lösen in der Weise, dass sie diese nicht als unabänderlich
betrachtet. Daraus ergibt sich die Möglichkeit einer formalen
Freiheit gegenüber der Welt, in der wir geworden sind und in
der wir stehen. Die Welt kann uns nicht das Schicksal einer
einseitigen Gebundenheit bereiten. Wir sind nicht ihre Sklaven.
— Denn, mag auch die Vergangenheit uns bedrücken, insofern
das, was in ihr geschah, nicht mehr ungeschehen zu machen
ist, wir sind in der Lage, ihren Druck von uns abzuschütteln,
sobald wir uns der Möglichkeit bewusst werden, das Geschehene

durch künftiges Handeln zu ändern. Somit führt aus den
Gebundenheiten der Vergangenheit ein Weg in die Freiheit
hinaus. Wäre dem nicht so, so wäre das Bewusstsein von uns
selbst durchaus nur eine Spiegelung eines fertigen und
abgeschlossenen Menschen, die Spiegelung eines erstarrten Petre-
fakten, an dem nichts mehr zu ändern wäre. Wir aber wissen

vom werdenden und gestaltenden Menschen, dessen Dasein ein
dauerndes Werden ist, indem er zugleich sich und die Welt
gestaltet. Und dieser Werde- und Gestaltungsprozess ist nicht
ein gleichgültiges Geschehen, das in sich selbst bedeutungslos
ist, sondern er ist bezogen auf ein Wertbewusstsein, das die

Führung dieses Prozesses übernimmt, d. h. also unsere
Lebensführung unter Verantwortung stellt.

Dieses Wertbewusstsein durchdringt nun die unser Werden,
Handeln und Gestalten regierende Gesinnung, die „als
materialapriorischer Spielraum für die Bildung möglicher Absichten,
Vorsätze und Handlungen bis in die Bewegungsintention hinein"
zu betrachten ist '). Das die Gesinnung erfüllende Wertbewusstsein

kann jedoch auf sehr verschiedenartige Wertgehalte
bezogen sein, auf Werte, in welchen wir uns selbst, unsere
Zuständlichkeit, unsere Vitalität erfassen, weiterhin auf materiale
Gegenstandswerte, die durch ihre Brauchbarkeit für menschliche

Zwecke gekennzeichnet sind (technische und ökonomische
Werte), ferner auf Werte, die sich als Ordnungswerte für die
menschliche Gemeinschaft erweisen (politische und sittliche

') Siehe M. Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale
Wertethik. 1913, S. 517.



— 47 —

Werte), und endlich, alle diese Werterfassungen
menschlichgeschichtlicher Art hinter sich lassend, auf die Werterfassung
des religiösen Bewusstseins, das sich der Gebundenheit alles
Lebens und aller Lebenswerte an den göttlichen Willen
bewusst wird.

Die Werte können von unserm Gefühl mit- und nachempfunden

werden, ohne die Aktivität unseres Strebens und Wollens
in Bewegung zu setzenx). Sie ruhen dann gleichsam in sich selbst.
Das gilt insbesondere von ästhetischen Werten. In der Regel
jedoch werden die vom Gefühl angezeigten Werte zu
sinnlichen Anreizen, sie wecken Strebungen, Willensantriebe, sie

bringen sittliche Forderungen und in ihrer letzten Tiefe unsere
religiöse Verpflichtung zum Ausdruck. Da aber die Werte nicht
gleichwertig, sondern verschiedenen Ranges sind, unterliegen
sie selbst wieder einer Bewertung, die ihre Rangordnung
festzustellen trachtet. Mit deren Feststellung verbindet sich die
praktische Forderung, dass wir uns dieser Rangordnung gemäss
in unserer Lebenshaltung entscheiden. So führt uns denn auch
diese Betrachtung zu der Erkenntnis, dass unser Leben unter
Verantwortung steht und sich immer wieder entscheiden muss.

Hier liegt die Wurzel jeder Philosophie der Freiheit. Die
ihr gestellte Aufgabe ist der Nachweis für die Möglichkeit
dieser Freiheit, d. h. sie muss zeigen, dass für die Freiheit ein
Boden vorhanden ist, in dem sie wurzeln kann. Vielleicht könnte
man in Hinsicht auf die formale oder technische Freiheit, mittels

deren wir unsere Umwelt und auch unser Eigenleben
umgestalten und neugestalten, sich auf die Tatsache berufen, dass

die Technik uns durch neue Erfindungen zu einer vorher nicht
gekannten Erweiterung unserer Macht über die unbelebte wie
über die belebte Welt geführt habe, dass weiter das geistige
und kulturelle Leben durch immer neue schöpferische
Gedanken bewegt und vertieft werde. Schon hieraus erhelle, dass

von einer Gebundenheit an die Vergangenheit in dem Sinne
nicht gesprochen werden könne, dass in ihr die gleichförmigen

') Dass Wertgegebenheit nicht an ein Streben gebunden sei, hat
M. Scheler, a. a. 0. S. 436, nachgewiesen. — Vgl. dagegen Chr. v. Ehrenfels,
System der Werttheorie, Bd. I, S. 2, 51, 53 f. Spinoza, Ethik, III, prop. 39,
Scholion. — Über das Verhältnis von Wertgeltung und Werterlebnis siehe
•neine Ausführungen in der Antrittsvorlesung über „Sittliche und religiöse
Werturteile". Internationale Kirchliche Zeitschrift, 1922. S. 103 ff.



— 48 —

Gesetze alles künftigen Geschehens enthalten seien. Zum
mindesten sei dieser Ausbruch neuer Gedanken, Erfindungen,
Gestaltungsformen aus dem Boden des geschichtlichen Lebens als
ein Symptom für die schöpferische Freiheit des Menschenlebens
zu bewerten. Wir geben diese Möglichkeit zu, glauben aber,
dass die Deutung dieses Symptoms noch vertieft werden muss.

Der Mensch ist frei, so können wir vorläufig sagen,
insofern er über eine gegebene Welt zu einer noch ungegebenen
fortschreiten kann. Dieser Übergang vollzieht sich in der Zeit,
in der das Gewordene versinkt, um dem Werdenden Raum zu
geben und umgekehrt das Werdende sich wieder in ein
Gewordenes verwandelt. — Die Frage ist nun die, ob bei diesem
Übergang das Werdende und noch Unentschiedene sich im
Gewordenen in ein Unabänderliches und Entschiedenes
verwandelt, wie es der Auffassung von Karl Heim entspricht1).
Für ihn sind darum die erkannte Welt und, in sie eingeschlossen,
auch die Geschichte Gebilde, die durchaus der kausalen
Notwendigkeit unterworfen sind. Dagegen entfällt diese kausale
Erklärung für den Grundakt des Werdens, der im nicht
gegenständlichen Ich verwurzelt ist. Dieser Grundakt allein
repräsentiert die Gegenwart, in der das Werdende wird, aber noch
nicht ist. Insofern ist es auch gegenständlich noch nicht zu
erfassen, und es liegt somit diesseits der objektiven Erkennbarkeit2).

Damit aber steht es auch diesseits der kausalen
Forschungsmethode, denn diese findet ja erst auf die gewordene
Welt Anwendung. „Nur geschehene Ereignisse stehen in einer
unabänderlichen Ordnung des Nacheinander. Nur was
abgeschlossen ist, kann gemessen, gewogen und analysiert werden...
Das ganze kausale Deutungsverfahren der Naturwissenschaft
kann also au die Gegenwart überhaupt nicht herankommen.
Sobald es das versucht, hat es seine Kompetenz überschritten3)."
— Nach diesen Ausführungen entzieht sich das ursprüngliche
Werden der Welt, ihr sprunghaftes Auftauchen in unserem
Bewusstsein, jeder Erklärung. Das ist allerdings nur eine
negative Feststellung, durch die über die Freiheit des in Frage
kommenden Aktes noch nichts entschieden wird. Lässt nun die
phänomenologische Beschreibung, die Heim von diesem Grund-

') Heim, Glaube und Denken. S. 150 f., 157 f.
3) A. a. 0. S. 137, 183 und 246.
8) K. Heim, Glaube und Denken. S. 153.



— 49 —

akt gibt, sich als ein positives Zeugnis für unsere freie
Daseinsentfaltung verwenden? — Um diese Auffassung zu stützen, gibt
Heim der ursprünglichen (primären) Daseinsentfaltung die
Deutung, dass es sich bei ihr um den Übergang „aus dem nunc
aeternum in das zeitliche Jetzt, das den Mittelpunkt einer
Zeitreihe bildet", handelt, d. h. also um den Schritt aus der Freiheit

in die Notwendigkeit. „Der Lebensakt geht aus dem
feuerflüssigen Zustand, in dem er sich befindet, solange er der nicht
gegenständlichen Region angehört, in den Erstarrungszustand
der Tat über, die nicht mehr rückgängig gemacht werden
kann ')." Das „nunc aeternum" bedeutet aber für Heim den
schöpferischen Lebensgrund, der, ausser Raum und Zeit stehend,
sich in unserem Bewustsein entfaltet und dort im Erinncrungs-
raum in gleicher Weise die Zeit wie die Raumform annimmt.
Genauer wird dieser Vorgang von ihm in dem Satz umschrieben :

„Das, was wird, springt gleichsam in den Erinnerungsraum des

vorhandenen Zeitkontinuums erst hinein, der mit und in diesem

Sprung immer neu entsteht, und nimmt eine bestimmte Stelle
in diesem Raum ein2)." — Ist aber dieser Sprung von uns gewollt
oder beabsichtigt? In der Regel gewiss nicht — ohne unser
Zutun schliesst sich vielmehr ein Wahrnehmungsbild an das
andere und verliert sich im Erinnerungsraum in eine immer
fernere Vergangenheit. Im ganzen also (ausser in den Fällen,
wo wir ein Wahrnehmungsbild aufsuchen und daher die
Bedingungen für sein Auftreten absichtlich herbeiführen) entzieht
sich der im gegenwärtigen Augenblick sich vollziehende Werde-

prozess unseres Weltbewusstseins unserer Bestimmung. Er wird
uns aufgenötigt. Jedenfalls fehlt in unserem Bewusstsein jede
Andeutung dafür, dass dieser Werdeprozess durch unseren
schöpferischen Willen bedingt wäre. — Daraus scheint sich mir
die Folgerung zu ergeben, dass die Welt uns nicht nur gegeben
ist in der Form, in der wir sie für unsere Erkenntnis
gegenständlich und in der kausalen Verbundenheit ihrer Geschehnisse

erfassen, sondern dass sie uns zugleich vorgegeben ist, was
besagt, dass sie ein von unserem wahrnehmenden Bewusstsein
unabhängiges Dasein besitzt. Mag darum auch das
Wahrnehmungsbild der Welt zunächst scheinbar unvermittelt vor

') K. Heim, Glaubensgewissheit. S. 187. Zitiert bei H. W. Schmidt,
Zeit und Ewigkeit, S. 258.

*) K. Heim, Glauben und Denken. S. 151 f.

Internat, kirchl. Zeitschrift. Heft 1. 1035 4



- 50 —

meinem Bewusstsein aufsteigen, so muss doch die Tatsache, dass
ich dieses Bild nicht aus dem Umkreis meines Bewusstseins
verdrängen kann, dass es sich mir vielmehr oft genug gegen meinen
Willen aufdrängt, als ein Hinweis darauf gedeutet werden, dass
dieses Bild durch eine Wirklichkeit vermittelt ist, die unabhängig
von meinem Bewusstsein Bestand hat. Wenn somit auch das
Bewusstsein von der Welt in jedem individuellen Bewusstsein
neu ersteht und sich in der Folge seiner Wahrnehmungs- und
Erinnerungsakte entfaltet, so ist die Weltwirklichkeit als solche
vom menschlichen Bewusstsein unabhängig in ihrem Bestand
wie in ihrer Dauer.

In diese Auffassung sind wichtige Folgerungen eingeschlossen.
Die Welt besteht, beharrt und dauert ohne unser Zutun. Sie
kann sich verändern und wandeln, ohne dass ein wahrnehmendes

Bewusstsein von diesem Wandel etwas zu wissen braucht.
Das bedeutet aber, dass sich an der Welt und in ihr zeitliche
Prozesse vollziehen, die nicht in unserem Zeitbewusstsein
begründet sind. Es gibt eine Weltzeit, die in der Stetigkeit und
Unaufhaltsamkeit der kosmischen Prozesse ihren Ausdruck
findet. — So wenig wie die Welt selbst, so wenig ist auch diese
Weltzeit vom menschlichen Geiste geschaffen. Vielmehr sind
beide, Welt und Zeit, im Sinne des christlichen Schöpfungsglaubens

von Gott geschaffen *). Denn da die Welt eine
veränderliche ist, Veränderungen aber nur in der Zeit vor sich
gehen können, so muss mit der Welt zugleich die Zeit
geschaffen worden sein2). Doch wie unser Dasein und das
Bewusstsein unseres Daseins in ein enges und während der Dauer
unseres Daseins unlösbares Verhältnis zur Weltgegebenheit
gestellt sind, so besteht eine gleiche Verbundenheit zwischen
unserem Zeiterleben und dem kosmischen Zeitgeschehen. Allerdings

hebt sich unser Zeiterleben in relativer Abgrenzung und
Besonderung von dem kosmischen Zeitgeschehen ab. Zugleich
drückt sich seine Abhängigkeit von ihm in dem durch den
Wechsel von Tag und Nacht bedingten Wechsel des Wachlebens
und des Schlummers aus, weiter in dem durch die Länge der
Lebenszeit, also durch unser Alter bewirkten Rhythmus des Zeit-

') Augustinus, de civ. D. XI. 6 procul dubio non est mundus factus
in tempore, sed cum tempore.

3) L. c. XII, 16 Ubi enim nulla creatura est, cuius mutabilibus inotibus
tempora peragantur, tempora omnino esse non possunt, cf. XII. 18. Confess.
XII. 15 de genes, ad. litt. V. 5. 12.



— 51 —

erlebens. Trotzdem haben die modernen Philosophen und Karl
Heim durchaus recht, wenn sie die Grundlage unseres Zeit-
bewusstseins durchaus nur in unserem Zeiterleben suchen und
finden. Dasein ist Zeitsein '), d. h. wir erleben unser Dasein
als ein solches, das in sich die Zeit zeitigt2). Hierbei ist die
Zeit stets „in den kommenden, verweilenden, verschwindenden
Inhalten des Bewusstseins mitgesetzt, ihnen gleichsam
eingeschmolzen" (Volkelt)8). Was wir also von der Zeit wissen,
wurzelt zunächst und ursprünglich in dem unserem Erleben
immanenten Zeitbewusstsein. Dieses charakterisiert eine
bestimmte Erlebnisform als Gegenwart, als Erlebnis des Augenblicks,

des Jetzt, ein Erlebnis, das dann allerdings jederzeit
sich als Übergang zum Erlebnis der nur vorgestellten
Vergangenheit erweist und zugleich einen Hinweis auf gleichfalls
nur vorgestelltes künftiges Erleben in sich fasst. Schon hieraus
erhellt, dass von der Gegenwart eigentlich nicht gesagt werden
kann, dass sie ist, da sie durchaus nur als im Übergang
begriffenes Geschehen erlebt wird. „Nichts ist so wenig als der
gegenwärtige Augenblick, wenn man darunter jene unteilbare
Grenze versteht, welche die Vergangenheit von der Zukunft
trennt. Wenn wir uns diese Gegenwart als sein sollend denken,
ist sie noch nicht; und wenn wir sie als existierend denken, ist
sie schon vorüber." — Die wirklich erlebte Gegenwart „besteht
zum grossen Teil in der unmittelbaren Vergangenheit" oder
besser noch gesagt in einer Verschmelzung mit ihr, wenigstens
sofern wir der Gegenwart irgendwie „Dauer" zusprechen
möchten4). Allerdings haftet diese Dauer im eigentlichen Sinne

nicht an dem Gegenwartserlebnis, das ja immer nur
Augenblickserlebnis sein kann, sondern an dem Inhalt, der, die Reihe
der fortwährend entschwindenden Gegenwartserlebnisse
überdauernd, im Augenblick nicht nur sich selbst, sondern auch
die gleichartigen vergangenen Erlebnisse repräsentiert. Insofern
unser denkendes Bewusstsein uns diese Beziehung zwischen
unseren Gegenwartserlebnissen und den nur vorgestellten
Erlebnissen der Vergangenheit ermöglicht, überleben wir uns

") K. Heim, Glaube und Denken. S. 281.

2) So Heidegger, Sein und Zeit. S. 436.

3) Vgl. J. W. Schmidt, Zeit und Ewigkeit. S. 241.

4) H. Bergson, Materie und Gedächtnis (Matière et Mémoire), deutsche
Übersetzung. 1907. S. 153.



— 52 —

selbst, d. h. unser Dasein bleibt nicht nur an den jeweils
entscheidenden Augenblick gebunden, sondern wir leben zugleich
auch in der Vergangenheit. Und nicht nur das: unser
Gegenwartsleben umspielen die vorausschauenden Gedanken, die als

Erwartungen, Hoffnungen, Sorgen, künftige Erlebnismöglichkeiten

vorausnehmen. In diesem Sinne hat Leibniz unsere
geistige Zuständlichkeit daher völlig richtig beschrieben, wenn
er die Gegenwart als zukunftsträchtig (gros de l'avenir)
bezeichnet '). Wir leben also unser Leben voraus, wobei wir uns
auf die Vergangenheit und die in ihr beschlossenen Möglichkeiten
stützen. Unser Dasein gleicht also nicht dem mechanischen
Ablauf eines Geschehens, wobei sich ohne unser Zutun ein Glied
unseres Erlebens an das andere fügt, sondern ihm ist eine
innere Beweglichkeit eigen, die rückblickend auf die Erlebnisse
der Vergangenheit vorausschauend die Möglichkeiten der
Zukunft überdenkt. Diese Kombinationsmöglichkeit, die sich dem
sich selbst überschauenden Dasein und der denkenden
Überlegung eröffnet, ist der eigentliche Wurzelboden der Freiheit.
In diesem Punkte ist die scholastische Theorie des liberum
arbitrium im Recht. Denn unter verschiedenen Möglichkeiten
wählen und sich durch seine Wahl für eine entscheiden, d. h.

frei sein. Allerdings bedarf die Möglichkeit, die in der Wahl
liegt, noch einer weiteren Aufhellung. Um diese werden wir
uns sogleich noch zu bemühen haben.

Zuvor aber sei noch folgendes bemerkt: Erst der Augenblick,

in dem wir uns überlegend über unser vorgelebtes Leben
erheben und uns die Frage vorlegen : soll unser künftiges Leben
an dieses vergangene gebunden bleiben oder sollen und können
wir diese Gebundenheit lösen und anderen Lebensmöglichkeiten
nachgehen, erst dieser Augenblick und diese Frage geben
unserem Leben den Charakter einer persönlichen Entscheidung.
— Wir können dieser Entscheidung ausweichen und in die
Indifferenz eines unpersönlichen Lebens zurückfallen, das nicht
auf der Grundlage einer persönlichen Entscheidung und
Verantwortung geführt wird, sondern den bedenkenlosen, oft auch
den mit einem schlechten Gewissen vollzogenen Anschluss an
unpersönliche Lebensmächte bedeutet. In diesem Falle haben
wir uns durch unsere Unentschiedenheit entschieden und ganz

') Leibniz, Monadologie § 22.



— 53 —

in der Zeit lebend „unsere Zeit" verloren. — Die Zeit wird
dann unser Schicksal werden, weil wir die Zeitüberlegenheit
unseres Lebens aus der Hand geben. Die Welt wird dann unser
Schicksal werden, weil wir die Möglichkeit zu ihrer Überwindung

uns entgleiten liessen. Denn der Entscheidungscharakter
unseres Lebens beruht darauf, dass wir, um in Heideggers
Sprache zu reden, uns „mit vorlaufender Entschlossenheit" für
unser Selbst, d. h. für die Bestimmung unseres Selbst entscheiden.
Vor diesen Entscheidungspunkt ist unser Wille gestellt und
damit vor die Aufgabe, unserem Dasein Sinnerfüllung zu geben.
Sinn aber gewinnt es nur in der Werterfüllung.

Jede Art von Werterfüllung, sofern sie den Charakter, die
Persönlichkeit des Menschen bestimmen soll, muss von ihm
selbst aufgenommen, geglaubt und gewollt werden. Denn die
Werte müssen zu blossen Wunschträumen oder Ideologien
entarten, wenn sie nicht als Lebenswerte unmittelbar unser
Dasein bestimmen. Die erfüllbaren Lebenswerte aber sind nicht
gleichen Ranges. Sie sind auch nicht allen in gleicher Weise
zugänglich. (Genusswerte, Werte, die zu ihrer Verwirklichung
eine bestimmte Begabung erfordern.) Als unbedingte Werte
werden wir daher nur solche betrachten können, die jeden
verpflichten. Das sind innerhalb der menschlichen Gemeinschaft
die sittlichen Pflichten, in unserem Verhältnis zu Gott die Pflicht
des Gehorsams gegen seine Gebote. Diese Pflichten, als
persönliche Lebenswerte erfasst, werden in dem einen wie in dem
anderen Falle zum Gebot und zur Pflicht der Liebe. Denn Liebe
schliesst in ihrem tieferen Sinne die Anerkennung der
Persönlichkeit des Geliebten, der in ihr befassten Lebenswerte in sich
ein. Der höchste und zugleich allumfassende Lebenswert (denn
alle anderen sind durch ihn bedingt) ist für den Menschen seine

Berufung durch Gott. Daher findet er seinen letzten Lebenssinn

und seinen höchsten Lebenswert in dieser Berufung. In
ihr begegnet ihm zugleich eine unbedingte Verpflichtung. Sic
ist unbedingt, weil sie allein dem höchsten und unbedingten
Wertwillen entstammt. Gott beruft uns in seine Gemeinschaft,
in das Reich Gottes. Gewiss ist beides eine eschatologische
Tatsache: die Gottesgemeinschaft wie das Reich Gottes. Nicht im
irdischen Äon, nicht in diesem Leben gelangt es zur Erfüllung.
Das schliesst aber nicht aus, dass diese Berufung durch Christus

schon in diese Welt, in unsere menschliche Geschichte



— 54 -
hineinwirkt. Daraus ergibt sich die Spannung des an diese
Welt und an alle geschichtlichen Begrenzungen in ihr gebundenen

Menschen. Als Gebundener ist er zur Freiheit berufen,
zu einer Freiheit, die allerdings nur in der Gemeinschaft mit
Gott und in seinem Reiche zu gewinnen ist.

Damit wiederholt sich noch einmal auf höherer Stufe für
den Mensehen die Frage nach der Möglichkeit der Freiheit.
Denn zunächst war diese Frage im Bereich des innerweltlichen
Erlebens gestellt worden. Hier wurde der Frage der Sinn unterlegt,

ob ich meiner Vergangenheit, den Gebundenheiten der
Welt entgehen und zu mir selbst im Sinne ursprünglicher
Selbstentscheidung zurückkehren könne. — Jetzt aber wird die Frage
im Bereich des überweltlichen Erlebens gestellt, und nun lautet
sie: Kann ich in der Welt lebend die Welt überwinden und
mich dem Unbedingten verpflichten, d. h. dem göttlichen Willen?
Kann ich, von diesem Willen zur Gemeinschaft mit dem
göttlichen Geist und der göttlichen Liebe berufen, in dieser Gemeinschaft

auch die Freiheit dieses Geistes und dieser Liebe
gewinnen? — Auf die letzte Sinn- und Wertentscheidung unseres
Lebens weisen diese Fragen hin, zugleich auf unsere tiefste
Verantwortung. Denn sie lassen uns erkennen, dass wir den
Vollsinn der Freiheit — die göttliche Freiheit — nur in der
Gemeinschaft mit Gott gewinnen können. Eben darum ruft uns
Gott, der uns zu dieser Freiheit berufen, auch zur Verantwortung,

wenn wir uns seinem Ruf entziehen und uns an die Welt
verlieren. Denn nur von ihm stammt dieser Ruf und nur ihm
sind wir verantwortlich, wenn wir seinem Ruf nicht folgen l).

In diesen Ausführungen sind zwei nur durch den Glauben
erfahrbare und erkennbare Tatsachen vorausgesetzt: zunächst
Gott der Ewige, mit seiner ewigen Wahrheit und seiner ewigen
Liebe offenbart sich in unserer Zeit, in der menschlichen
Geschichte. Der geschichtliche Relativismus wird diesen Glauben
mit der Begründung ablehnen, dass alle geschichtlichen
Erscheinungen im Bereich des endlich Bestimmbaren verbleiben
und dass darum der Satz gelte „Finitura non capax infiniti«.- Gegen diese Auffassung kann sich der Glaube nur wehren,
indem er einmal die Behauptung bestreitet, die Geschichte

<5
qJ« yjt h*OT™/te Ausführungen bei K.Heim, Glaube und Denken,S. 343 f. über den Sinn der an Gott gebundenen Verantwortung, dazu auch

die Kritik an Heideggers Gewissenserklärung, S. 354 ff.



— 55 —

könne sich nur mit dem endlich Bestimmbaren befassen.
Sodann aber wird der Glaube sich rechtfertigen durch den
Hinweis, dass dem gläubigen Menschen inmitten dieser endlichen
Welt Zeichen und Erlebnisse begegnen, die über sich selbst
hinausweisen und zu Sinnbildern der Ewigkeit werden. Das

Ewige wird an ihnen transparent. Wer ihnen begegnet, der
empfindet an ihnen nicht nur den Charakter des „Unirdischen",
„Ganz anderen", sondern zugleich eine Lebenstiefe, die sich
jeder Beschreibung entzieht, weil sie eben unendlich ist und
dem ewigen Leben entstammt. — Damit ist nun die zweite,
gleich wunderbare Tatsache berührt: der Mensch kann trotz
der Welt- und Zeitgebundenheit seines Daseins am göttlichen
und ewigen Leben, an der ewigen Wahrheit und Liebe Anteil
gewinnen und so durch göttliche Gnade frei werden in einem
Sinne, der ausser Vergleich steht zu der durch zeitüberlegene
Reflexion gewonnenen Freiheit gegenüber den irdischen Dingen.
Denn in diesem Falle bleibt die Freiheit im Bereich der menschlichen

Möglichkeiten, im anderen Falle aber wird der Mensch
Teilhaber an der Souveränität des göttlichen Geistes. Das zu

behaupten würde als menschliche Überheblichkeit erscheinen,
wenn sich nicht dem gläubigen Bewusstsein diese Souveränität
durchaus als göttliches Gnadengeschenk kund gäbe, dessen

Verwaltung von dem tiefsten Ernst religiöser und sittlicher
Verantwortung getragen ist. Wer in Gottes Auftrag und in seiner

Berufung handelt, dessen Freiheit kann nie zur Willkür
entarten.

Im übrigen ist diese Erhebung des Menschen auf die Lebensstufen

göttlicher Freiheit nur ein Zeugnis für seine Ewigkeitsberufung,

die der tragende Gedanke alles Offenbarungsglaubens
ist. In diesem Glaubensgedanken, der Gott an den Menschen
und seine, menschlich betrachtet, so fragwürdige und vergängliche

Existenz bindet und damit für die Menschenseele das

religiöse Grundverhältnis als ihr fundamentales Lebensverhältnis

behauptet, liegt an sich ein ungeheures Wagnis. —
Begründen lässt sich dieses Wagnis nur durch die Selbstbezeugung

Gottes an uns. Von dieser Selbstbezeugung Gottes, d. h.

von seiner Offenbarung, lebt der echte Glaube — von nichts
anderem. Diese Selbstbezeugung setzt sich nicht automatisch
durch : sie ist immer Berufung und wendet sich darum an den
freien Menschen. Doch bedeutet die Freiheit in diesem Falle



— 56 —

keineswegs, dass er der Berufung mit den gleichen Möglichkeiten,

sich zu entscheiden, gegenübersteht. Den einen trifft die
Berufung völlig unvorbereitet, bei dem anderen bringt sie eine
lange vorbereitende Entwicklung zum Abschluss. Bei dem einen
wird das berufende Wort wohl gehört, aber in seinem
fordernden Sinne nicht verstanden, so dass es wirkungslos bleibt.
Bei dem andern gleicht dieses Wort einem Saatkorn, das auf
guten Boden fällt und reiche Frucht bringt. — Somit kann die
Beziehung auf die seelische und geistige Zuständlichkeit des

Berufenen, auf seine Vergangenheit, die Entscheidung, die er
trifft, nur bedingt erklären. Sie scheint uns erklärlich, wenn
sie sich als das Ergebnis dieser Vergangenheit darstellt. Aber
möglicherweise ist der Mensch dann ganz bei sich selbst
geblieben, d. h. er hat den Gottesruf in der Berufung gar nicht
vernommen. Dann kann aber von eigentlichen Entscheidungen
nicht gesprochen werden. — Zu einer Entscheidung kommt es

erst dann, wenn dem Berufenen deutlich ist, dass er mit seiner
Entscheidung Verantwortung übernimmt, wenn er weiss, dass

er eine Wertentscheidung* vollzieht, wobei er sich selbst, seine
Persönlichkeit für diesen Wert einzusetzen hat. — So schon
bei sittlichen Forderungen, die für unsere Beurteilung zunächst
nur im Rahmen des Menschlichen zu ruhen scheinen. Die tiefere
Besinnung wird allerdings auch hier den Unbedingtheitscha-
rakter der religiösen Verpflichtung spüren. Mit aufwühlender
und erschütternder Deutlichkeit aber wird dem Menschen der
Entscheidungscharakter seines Tuns bewusst, wenn er in der
ihm entgegentretenden Berufung, Zumutung oder Forderung
nun wirklich den göttlichen Willen erkennt, wenn auf dem
Erlebnis, das ihm widerfährt, der „Akzent der Ewigkeit" J) ruht.
Alsdann rückt der Augenblick der Gottesbegegnung und -beru-
fung aus der kontinuierlichen Reihe endlich begreiflicher
Inhalte und Werte heraus, er wird ekstatisch, er wird zum ewigen
Augenblick, Vergangenheit und Zukunft stehen still2), und die
Erkenntnis, die der Mensch in diesem Augenblick gewinnt,
haben ihm nicht „Fleisch und Blut geoffenbart"3), sondern der
Vater im Himmel, und soweit er sich mit sich selbst berät,
lässt er wiederum das Ergebnis sich nicht von Fleisch und

') K. Heim, Glauben und Denken, S. 333.
2) Vgl. hierzu die Ausführungen in K. Barths Römerbrief, 5. Aufl., S. 480ff.
3) Math. 16, 17.



— 57 —

Blut, sondern von dem göttlichen Willen weisen*). In diesem

Augenblick beugt er sich ganz dem ewigen Willen und
vollzieht zugleich die entscheidende Glaubenstat. Er wird frei von
sich selbst („nicht mein Wille geschehe"), frei von allen
innerweltlichen Beweggründen und Antrieben. In diesem Augenblick
vollzieht er eine innere Umkehr, nicht aus eigenem Entschluss,
sondern dem Rufe Gottes folgend, er fühlt sich als einen

„Wiedergeborenen" 2), als „neugeschaffen" 3) in seinem ganzen
Wesen. Eine solche Umkehr erscheint bei einem stetigen Verlauf

unserer Lebensentwicklung, bei der die verschiedenen
Phasen dieser Entwicklung innerlich miteinander verknüpft sind,
unmöglich. Der Mensch kann nicht wiedergeboren werden,
wenn er alt ist. Er kann die Vergangenheit und die Zeit, die
im Bewusstsein von dieser Vergangenheit symbolisiert ist, nicht
umkehren, aber er kann selbst umkehren und mit einem neuen
Einsatz sich selbst, das Leben, die Geschichte und seine
Umwelt umkehren. Die Augenblicke, in denen wir uns dessen
bewusst werden, wo diese Möglichkeiten vor unserem Blick
auftauchen und in Glaube und Tat ergriffen werden, sind die Wendepunkte

unseres persönlichen Lebens, unter Umständen auch die
„Wendepunkte der Geistesgeschichte, katastrophale Ereignisse
und jkopernikanische Schritte' sowohl im Leben des einzelnen
wie im Gesamtleben"4). — So erwächst alle Geschichte aus
der freien und schöpferischen Tat, alle Heilsgeschichte aber
aus der göttlichen Gnade, denn alle Geschichte beruht auf der
Formung der Welt, des Lebens, der Gemeinschaft durch den

überlegenen und überlegenden Geist des Menschen, alle
Heilsgeschichte aber auf der göttlichen Liebe, die allem Tun des
Menschen den letzten Sinn und Wert gibt. Schuld und Tragik

des Menschen ist es, dass er sich dieser Liebe versagen
kann. Diese Abkehr von Gott und seiner Liebe nimmt dem
Leben des Menschen den tiefsten Wert und führt in seiner
Auswirkung zu einer Verantwortungslosigkeit des Handelns, wie
wir sie in dem vorausgehenden Kapitel über den religiösen und
sittlichen Sinngehalt der Willensfreiheit geschildert haben. —
Denn in dieser Freiheit ist beides geboten: die Erfüllung mit

') Galat. 1, 16.
2) Joh. 3, 3 ff.
«) II. Cor. 5, 17. Eph. 4, 24.
*) K. Heim, Glauben und Denken, S. 66.



58

dem höchsten Wertgehalt der göttlichen Liebe, wodurch unsere
menschliche Persönlichkeit geadelt werden kann, aber auch
der Missbrauch aller menschlichen Daseinsmöglichkeiten durch
den gnadenlosen und gottesfernen Menschen. So steht Gebrauch
und Missbrauch der Freiheit unter dem Gericht des Wortes:
„Wer da glaubt zu stehen, der sehe zu, dass er nicht falle."
(I. Cor. 10, 12.) R. Keussen.

Bibliographie.
Corpus Confessionum. Die Bekenntnisse

der Christenheit. Sammlung
grundlegender Urkunden aus allen Kirchen
der Gegenwart. In Verbindung mit
führenden Kirchenmännern
herausgegeben von D. Cajus Fabricius,
Professor an der Universität Berlin. Verlag

Walter de Gruyter & Co., Berlin
und Leipzig. Lexikon-Oktav. 1928 ff.
Lieferung 1—25, je 80 Seiten. Preis
jeder Lieferung RM. 7. —.

Der ökumenische Gedanke fordert
von den christlichen Kirchen und
Gemeinschaften vor allem gegenseitiges
Kennenlernen und Verständnis für
einander. Dieser Aufgabe dient die
Konfessionskunde, die die frühere Symbolik
oder Wissenschaft von den
Unterscheidungslehren auf eine breitere theologische

Grundlage gestellt hat. Bisher
bestand für die Konfessionskunde die
Schwierigkeit, an die verstreuten und
teilweise schwer zugänglichen Quellen,
die einen Einblick in das religiöse und
verfassungsmässige Innenleben der
Konfessionen gewähren, heranzukommen.

Dieser Mang-el wird nunmehr
durch die grosse Quellonpublikation
der grundlegenden Urkunden der
Christenheit im „Corpus Confessionum" in
glücklichster Weise behoben. Professor
D. Fabricius, Mitglied des Fortsetzungsausschusses

der Lausanner Weltkonferenz

für Glaube und Verfassung, der
in Verbindung mit Principal Garvie,
Erzbischof Germanos von Thyateira,
Bischof Headlam von Gloucester, D. Adolf
Keller vom Schweizerischen Evange¬

lischen Kirchenbund und Rev. Macfarland

vom Federal Council in Amerika
diese gewaltige Arbeit leitet und bisher

allein bearbeitet hat, verdient den
Dank nicht nur der theologischen
Wissenschaft, sondern aller, die sich
mit dem Christentum in seiner jetzt
gewordenen Gestalt, sei es vom
staatspolitisch-juristischen, sei es vom kultur-
und gcistesgeschichtlichen Standpunkt
aus zu beschäftigen haben.

Das Gosamtwerk soll im Laufe von
etwa 10 Jahren ungefähr 20 Bände
umfassen; in jedem Vierteljahr werden
2 Lieferungen erscheinen. Die bisher
vorliegenden Lieferungen 1—25
umfassen den in sich abgeschlosenen Band
über dieBischöfliche Methodistenkirche
(Lieferung 1—3, 10—15. Auch als
Einzelband zu haben für den
Subskriptionspreis von RM. 66. 50, in Halbleder
RM. 73. —), ferner den demnächst
vollendeten Band über die Brüdergemeine
(Lieferung 4—9, 16, 22—23) und endlich

die im Erscheinen befindlichen
Texte des Anglikanismus (Lieferung
17—21, 24—25).

Alle Urkunden werden in der
Originalsprache gebracht und da, wo es
sich um eine nichtdeutsche Sprache
handelt, eine deutsche Übersetzung
danebengestellt. Wo amtliche deutsche
Übersetzungen vorliegen, werden diese
benutzt; in dem häufigeren anderen
Falle eine Übertragung ins Deutsche
vom Herausgeber angefertigt. Stets
werden die Texte vollständig gegeben,
so dass eine auf subjektiver Auswahl


	Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches Grundproblem

