
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 25 (1935)

Heft: 1

Artikel: Der Kommuniongottesdienst in den verschiedenen Gebetbüchern der
anglikanischen Kirchengemeinschaft

Autor: Vogel, P.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404098

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Konimuniongottesdienst in den verschiedenen Gebetbüchern

der anglikanischen Kirchengemeinschaft.

Geschichte der verschiedenen Gebetbücher.

Im Jahre 1534 verwarf das englische Parlament die
Oberhoheit des Papstes und leitete so die Reformation ein. Gleich
wie die, alt-katholische Bewegung im Anfange nichts überstürzte,
sondern nach sorgfältigem Studium schrittweise Verbesserungen
einführte und im Laufe der Jahrhunderte eingedrungene
Neuerungen, die mit dem alten, unverfälschten Glauben in Widerspruch

standen, abschaffte, so ging auch die englische
Reformation langsam vor. Das dringendste Erfordernis war eine gute
englische Bibelübersetzung. Im Jahre 1539 wurde die „Great
Bible" (so genannt wegen ihres Formates) gedruckt und ihre
Aufstellung in den Kirchen angeordnet. Manchmal war sie

angekettet, so dass sie nicht weggenommen werden konnte. 1543

wurde befohlen, dass im lateinischen Gottesdienste nach dem
Te deum und dem Magnifikat zunächst das Neue und dann das
Alte Testament kapitelweise ohne Erklärung vorgelesen werden
solle. 1544 verfasste Erzbischof Cranmer eine englische Litanei,
die im wesentlichen dieselbe ist, wie die auch heute noch
gebräuchliche. Unter den Anrufungen befand sich auch die
folgende: „Von der Tyrannei des Bischofs von Rom und all seinen
abscheulichen Ungeheuerlichkeiten, befreie uns, o Gott." Diese

Anrufung findet sich auch in der Litanei der Ausgaben von 1549

und 1552.

Heinrich VIII. war liturgischen Änderungen nicht geneigt,
und erst nach seinem Tode (1547) wurde die Kommunion unter
beiden Gestalten eingeführt und eine Kommission zur Revision
der Gottesdienstordnung eingesetzt. Zunächst wurde bestimmt,
dass im Hochamte Epistel und Evangelium in der englischen
Sprache verlesen werden sollten. Als im November 1547

Eduard VI. dem feierlichen Parlamentseröffnungsgottesdienste
beiwohnte, wurden das Gloria, Credo und Agnus dei englisch
gesungen. Im Jahre 1548 veröffentlichte die Kommission, deren
Vorsitzender Erzbischof Cranmer war, und der auch Calvin
seine, allerdings von Cranmer abgelehnte Hilfe anbot, einen

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1M6. 1



— 2 —

^Order of Communion"-, der in den lateinischen Gottesdienst
nach der Kommunion des Priesters eingefügt wurde. Er
bestand aus: Ermahnung, Einladung, Bekenntnis, Lossprechung,
tröstliche Worte, Vorbereitungsgebet, Spendeformel (ähnlich der
ersten Hälfte der jetzt gebräuchlichen) und Friedensgruss ohne

Segen.
Die Umarbeitung des Missale, der hauptsächlich das

sogenannte Sarum Missale zugrunde gelegt wurde, war keine
Revolution, sondern eine Reformation, bei der sorgfältig zwischen
dem ehrwürdigen Alten und dem im Laufe der Zeit
hinzugekommenen Neuen unterschieden wurde. Diese Umarbeitung
wurde im November 1548 genehmigt, ihre Einführung sollte am
9. Juni (Pfingsten) 1549 erfolgen. Diese Einführung wurde forciert
durch den „Act of Uniformity" vom Januar 1549. Alle Diözesan-
gebräuche wurden abgeschafft, nur das neue Buch durfte fortan
gebraucht werden. Es war keine blosse Übersetzung des Sarum
Missale, sondern eine Umarbeitung, ähnlich wie ja auch die
deutsche und Schweizer Liturgie keine blosse Übersetzung des
Missale Romanum sind, sondern eine wohlgelungene Umarbeitung.
Graduale, Darbietungsgebete, Händewaschung finden sich nicht
in ihm, eingefügt wurden Gebete für den König und eine Epiklese
vor dem Einsetzungsbericht. Nach dem Konsekrationsgebet
wurde der „Order of Communion" von 1548 eingesetzt. Während
der Kommunionausteilung wurde stets das Agnus dei gesungen,
als Kommunionverse wurden 22 Stellen des Neuen Testamentes

angefügt. Das ausdruckslose „Ite missa est" verschwand, und
an seine Stelle trat ein feierlicher Segen.

Schon bald setzte eine Propaganda gegen dieses Buch ein,
dessen Überschrift für den Kommuniongottesdienst lautete: „The
Supper of the Lord and the Holy Communion, commonly called
the Mass". An dieser Propaganda beteiligte sich vor allem der
protestantische Kontinent. Calvin und Melanchthon korrespondierten

mit Cranmer, Martin Butzer wurde Professor in
Cambridge, Petrus Martyr (Vermigli) Professor in Oxford, Johannes
a Lasco war Superintendant der aus Ausländern bestehenden

evangelischen Gemeinde in London. Alle diese waren Gegner
des Buches von 1549. Ein zweites Gebetbuch mit dem Stichtage

Allerheiligen 1552 wurde vom Parlamente eingeführt. Da
Eduard VI. im Juli 1553 starb, kam es niemals in allgemeinen
Gebrauch, aber es ist deshalb wichtig, weil es die Grundlage



— 3 —

für alle weiteren Revisionen wurde. An hauptsächlichsten
Änderungen gegenüber 1549 sind zu vermerken: Der Introitus fiel
weg, die 10 Gebote wurden am Beginne des Gottesdienstes
eingefügt, das Gloria wurde an das Ende der Liturgie gesetzt,
die Epiklese verschwand ebenso wie das Agnus dei und der
Kommunionvers. Der Kanon wurde in drei Teile gebrochen,
die Anamnese wurde in etwas veränderter Form als
Danksagung nach der Kommunion eingefügt, wo auch das Vaterunser,
das bis dahin am Schlüsse des Konsekrationsgebetes stand,
eingesetzt wurde. Gegen den Willen Cranmers wurde die berühmte
sogenannte „Black Rubric* eingefügt. Sie lautet (Wortlaut aus
der Ausgabe von 1662): „Im vorstehenden Offizium der
Ausspendung des Abendmahles des Herrn ist angeordnet, dass die
Kommunikanten es kniend empfangen sollen. Mit dieser
Anordnung ist nichts anderes gemeint, als dadurch unsere demütige
und dankbare Anerkennung für die Wohltaten, die Christus
allen würdigen Empfängern darin mitteilt, auszudrücken, und
um der Entweihung und Unordnung, die sonst bei der Feier der
heiligen Kommunion entstehen könnte, vorzubeugen. Damit jedoch
niemand, sei es aus Unwissenheit und Schwachheit oder aus
Bosheit und Eigensinn solches Knien missdeute und verdrehe,
so wird hiermit erklärt, dass dadurch keine Anbetung gemeint
ist oder stattfinden soll, weder des sakramentalen Brotes oder
Weines, welche man dabei körperlich empfängt, noch eine
körperliche (1552 hiess es: wirkliche und wesentliche) Gegenwart

des natürlichen Fleisches und Blutes Christi. Das
sakramentale Brot und der Wein behalten ihre unveränderliche
Wesenheit und dürfen daher nicht angebetet werden. Denn
das wäre Abgötterei, die alle gläubigen Christen verabscheuen
müssen. Der natürliche Leib und das Blut unseres Heilandes
Christi sind im Himmel und nicht hier. Es ist der Wahrheit
zuwider, anzunehmen, dass der natürliche Leib Christi an mehr
als einem Orte ist." Diese „Black Rubric" steht auch im
irischen und im kanadischen Gebetbuch. Auch das Wort
„Messe" verschwand 1552, trotzdem war Calvin mit dem

neuen Buche noch nicht zufrieden und gebrauchte wenig
schmeichelhafte Worte, um seine Missbilligung auszudrücken.
Wenn das Buch von 1549 eine Revision war, so begründete
die Ausgabe von 1552 mit ihren Änderungen eine neue
liturgische Familie.



— 4 —

Unter der Königin Maria wurde der lateinische Gottesdienst
wieder eingeführt. Die festländischen Protestanten flohen auf
den Kontinent und mit ihnen eine Anzahl Engländer. Im Jahre
1559 machte Königin Elisabeth Parker zum Erzbischof von
Canterbury. Mit ihm vereinigten sich nach ihrer Rückkehr die

gemässigten Elemente. Elisabeth wollte das Gebetbuch von 1549

wiederherstellen, aber die starke puritanische Opposition
erreichte, dass das Gebetbuch von 1552 mit einigen Änderungen
angenommen wurde. Ein Versuch der Puritaner, dieses Gebetbuch

von 1559 in ihrem Sinne umzuändern, schlug fehl. Im
Jahre 1603 kam Jakob I. zur Regierung, auf einer Konferenz
in Hampton Court wurden einige wenige Änderungen
vorgenommen. Es wurde eine Kommission zur Schaffung einer
neuen Bibel bestimmt, die im Jahre 1611 die „Authorised
Version" herausbrachte. Diese ist auch heute noch die offizielle
Bibel, es wird aber auch die „Revised Version" von 1881/1894
benutzt. Im folgenden ist nicht angegeben, aus welcher
Ausgabe die Schriftstellen stammen.

Unter den Commonwealths wurde der Gebrauch des
Gebetbuches unterdrückt und ein „Directory of Public Worship"
eingeführt. Nach Wiederherstellung des Königtumes setzte die
Savoy-Konferenz ein neues Gebetbuch auf, das aber mit wenigen
Ausnahmen eine revidierte Ausgabe von 1552 ist.

Dieses Gebetbuch ist auch heute noch im Gebrauch. Im
Jahre 1927 wurde eine völlig revidierte Ausgabe dem
Oberhause vorgelegt, das seine Zustimmung gab, während das Unterhaus

ablehnte. Dieses Buch wird als das „Deposited Book"
bezeichnet. In diesem Buche war neben der Liturgie von 1662

ein „Alternative Order" enthalten und die „Black Rubric"
verschwunden. Der Ritus von 1662 sollte bleiben und der neue nur
unter bestimmten Bedingungen eingeführt werden können. Nach
einigen Änderungen, u. a. Wiederherstellung der „Black Rubric"
wurde das Buch 1928 dem Unterhause vorgelegt, das es aber
wiederum ablehnte. Mit ausdrücklicher bischöflicher Erlaubnis
oder stillschweigender Zustimmung wird jedoch vieles aus diesem
verworfenen Buche gebraucht.

Bis zum Jahre 1871 waren die Kirchen von England und
Irland verbunden, nach ihrer Entstaatlichung führte die
Kirche von Lrland im Jahre 1878 ein Gebetbuch ein, das im
Jahre 1927 revidiert wurde. Der Kommuniongottesdienst ist,



— 5 —

von Kleinigkeiten abgesehen, genau derselbe wie der
englische von 1662.

Die Kirche von England in Kanada hat denselben
Kommuniongottesdienst wie das englische Gebetbuch von 1662. Eine
revidierte Ausgabe erhielt 1921 Gesetzeskraft.

In Schottland sollte auf Grund königlicher Verordnung im
Jahre 1637 ein Gebetbuch eingeführt werden. Am 16. Sonntag
nach Trinitatis kam es aus diesem Anlass in der St. Giles-Kathe-
drale in Edinburgh zu einem Krawall, der den Sturz des
Episkopates einleitete. Dieses Buch, das niemals in allgemeinen
Gebrauch kam, ist unter dem Namen „Die Liturgie von Laud"
in die Geschichte eingegangen. Es ist aber die Hauptarbeit
von den Bischöfen Maxwell und Wedderburn, die von Wren,
dem Dekan von Windsor, unterstützt wurden, geleistet worden,
während Laud nur die Schlussrevision vornahm. Dieses Buch
basiert auf dem Buche von 1549, man machte ihm aber den

Vorwurf, es sei papistisch, weil man auch damals nicht scharf
zwischen römisch und katholisch unterschied. Im Jahre 1722
erschien für den Gebrauch der bischöflichen Kirche das erste
sogenannte „Wee Book", bis im Jahre 1764 für die arme,
verfolgte und entstaatlichte Kirche ein „Communion Office" (also
kein Prayer Book) herausgebracht wurde. Der amtliche Text
begann mit den Ermahnungen nach der Predigt, der erste Teil
wurde bis zum Jahre 1844 nicht gedruckt und wies eine grosse
Verschiedenheit auf. Weithin, um nicht zu sagen fast ausschliesslich,

war das englische Buch von 1662 im Gebrauch. Die
Liturgie von 1764 ist aufgebaut auf den Büchern von 1549 und
1662, von Einfluss waren ferner die schottische Ausgabe von
1637 und die Liturgie der Non-Jurors von 1718. Den grössten
Einfluss, besonders in der Gestaltung des Konsekrationsgebetes,
übten die alten östlichen Liturgien aus. Im 19. Jahrhundert
wurden Versuche unternommen, die schottische Liturgie zu

unterdrücken, die Kanones von 1863 gaben der englischen
Liturgie den Vorzug, die schottische Liturgie war mit wenigen
Ausnahmen nur noch geduldet. Im Jahre 1889 erliessen die
Bischöfe ein Pastoralschreibcn an den Klerus mit einer
vorgeschlagenen Liturgie, nach langen Beratungen wurde sie im
Jahre 1912 eingeführt, und gleichzeitig wurde die Gleichheit
der Liturgien hergestellt. Die schottische Liturgie muss bei
Weihen und offiziellen Gelegenheiten gebraucht werden. Eine



— 6 —

revidierte Ausgabe erhielt 1929 Gesetzeskraft. Das wesentlichste
Merkmal der schottischen Liturgien ist die Epiklese nach dem

Einsetzungsbericht (1637 vor dem Einsetzungsbericht). Obwohl
die amtliche schottische Liturgie immer weiter verbreitet wird,
so gebrauchen viele Gemeinden auch noch die Liturgie von 1662.

Im Jahrbuch der bischöflichen Kirche in Schottland ist leider
nicht bei allen Gemeinden angegeben, welche Liturgien bei
ihnen im Gebrauch sind. Eine genaue Zusammenstellung, die
sehr interessant sein würde, ist deshalb nicht möglich.

Am 14. November 1784 wurde Samuel Seabury, der erste
Bischof der amerikanischen Kirche, in Aberdeen von schottischen
Bischöfen geweiht. Am Tage nachher schloss Seabury mit seinen
Konsekratoren ein Konkordat ab, in dem er sich verpflichtete,
die schottische Liturgie in Amerika einzuführen. Deshalb lehnt
sich die amerikanische Liturgie sehr stark an die schottische
an und enthält gleichfalls eine ausgesprochene Epiklese nach
dem Einsetzungsbericht. Im Jahre 1789 wurde diese Liturgie
amtlich eingeführt, nach einer kleinen Rubrikenänderung im
Jahre 1835 und einer Revision von 1892 wurde die jetzt gültige

Ausgabe 1929 eingeführt.
Die Kirche der Provinz Südafrika benutzt im allgemeinen

das englische Gebetbuch. Sie hat aber einen „Alternative Order"
für den Kommuniongottesdienst, der 1929 genehmigt wurde und
sehr weit verbreitet ist. Ferner besitzt sie „An alternative Form
of the Calendar and Occasional Offices of the Church". Die
südafrikanische Liturgie hat eine Epiklese nach dem

Einsetzungsbericht.
Das englische Prayer Book oder Teile daraus sind in einer

Unzahl von Übersetzungen, besonders für den Gebrauch in den
Missionen erschienen, sie können hier nicht alle aufgezählt
werden.

Dowden gibt eine Reihe von Übersetzungen des Communion
Office von 1764 an. Von der Liturgie von 1929 ist, soweit mir
bekannt wurde, nur eine griechische Übersetzung im Jahre
1932 erschienen.

Eine deutsche Übersetzung der englischen, schottischen und
amerikanischen Liturgie ist 1934 von der deutschen Abteilung
des Willibrordbundes herausgegeben worden.

Die Abkürzungen im folgenden verstehen sich von selbst.
Ist bei einer Zusammenstellung bzw. Aufzählung nach E. 1552



sofort E. 1928 angegeben, so bedeutet das, class E. 1662 mit
E. 1552 gleichlautend ist.!->'

Der Name für die Feier der heiligen Geheimnisse.

Im Mittelalter war die Feier der heiligen Geheimnisse
allgemein unter dem Namen „Messe" bekannt. Es ist eine
Tatsache, dass sich im Laufe der Zeit der Missstand eingeschlichen
hatte, dass in der Regel nur vom feiernden Priester die

heilige Kommunion empfangen wurde. Im Jahre 1549 wurde,
wie bereits erwähnt, der „Order of Communion" als ganzes in
die Revision des Gebetbuches eingefügt. Der ganze Gottesdienst
erhielt den Namen „Das Abendmahl des Herrn und die heilige
Kommunion, allgemein Messe genannt", um anzudeuten, dass der
vorher als „Messe" ohne Kommunion des Volkes bekannte
Gottesdienst nun das Abendmahl des Herrn genannt und der
ganze, vorher aus zwei Teilen bestehende Gottesdienst unter
dem Namen „Messe" zusammengefasst wurde.

1552 verschwand der Ausdruck „Messe", und seitdem trägt
die Feier den Namen „Ordnung für die Ausspendung des
Abendmahles des Herrn oder der heiligen Kommunion". Dieser Name
findet sich auch in den Gebetbüchern von Amerika, Irland,
Kanada und Schottland 1637.

Schottland nannte den Gottesdienst im Jahre 1764 „The
Communion Office for the use of the Church of Scotland as far
as concerned the ministration of that Holy Sacrament". 1912

und 1929 lautet der Titel „The Scottish Liturgy for the
celebration of the Holy Eucharist and administration of Holy
Communion, commonly called the Scottish Communion Office".

Südafrika 1929 hat: „An alternative form of the order for
the administration of the Holy Communion".

Die fortlaufenden Seitenüberschriften lauten bei sämtlichen
englischen Ausgaben sowie bei Schottland 1637 und 1764,
Amerika 1892, Irland, Kanada und Südafrika: „The Communion",
während Schottland 1912 und 1929 „The Scottish Liturgy" und
Amerika 1929 „Holy Communion" hat.

Einteilung der Feier.
Eine Einteilung in Hauptteile mit entsprechenden

Überschriften haben nur England 1928, Schottland 1929 und
Südafrika 1929.



— 8 —

England 1928 hat folgende 8 Hauptteile:
1. The introduction (Gebet des Herrn, Gebet um Reinheit,

10 Gebote bzw. Hauptgebot und Kyrie, Kirchengebet).
2. The ministry of the word (Epistel, Evangelium, Credo,

Predigt, Ermahnung [nach Belieben]).
3. The offertory (Off'ertoriumssentenzen aus der heiligen Schrift).
4. The intercession (Gebet für die Kirche).
5. The preparation (Ermahnung, Einladung, Bekenntnis,

Lossprechung, tröstliche Worte, Vorbereitungsgebet).
6. The consecration (Sursum corda, Präfation, Sanktus,

Benediktus [nach Belieben], Danksagungsgebet, Einsetzungsbericht,
Anamnese, Epiklese, Fürbitten, Gebet des Herrn, Friedens-
gruss).

7. The communion of the priest and people.
8. The thanksgiving (kurze Einladung zur Danksagung,

Danksagungsgebet, Gloria, Schlussgebet [nach Belieben], Segen).

Schottland 1929 teilt die Feier in 6 Hauptteile:
1. The introduction (wie E. 1928).
2. The ministry of the word (wie E. 1928).
3. The offertory (Off'ertoriumssentenzen aus der heiligen Schrift,

Darbietung der Opfergaben).
4. The consecration (Sursum corda, Präfation, Sanktus,

Benediktus, Danksagungsgebet, Einsetzungsbericht, Anamnese,
Epiklese, Fürbitten, Gebet für die Kirche, Gebet des Herrn,
Friedensgruss).

5. Communion (Einladung, Bekenntnis, Lossprechung, tröstliche
Worte, Vorbereitungsgebet, Agnus dei, Ausspendung).

6. Thanksgiving after communion (längere Einladung zur
Danksagung, Danksagungsgebet, Gloria, Schlussgebet, Segen).

Südafrika hat 7 Hauptteile:
1. Introduction (wie E. 1928).
2. Instruction (Epistel, Evangelium, Predigt, Credo).
3. Offertory (Off'ertoriumssentenzen aus der heiligen Schrift,

Segnung der Opfergaben, Gebet für die Kirche).
4. Preparation (Einladung, Bekenntnis, Lossprechimg, tröstliche

Worte).
5. Consecration (Sursum corda, Präfation, Sanktus, Danksagungsgebet,

Einsetzungsbericht, Anamnese, Epiklese, Fürbitten,
Gebet des Herrn).



6. Communion (Vorbereitungsgebet, Ausspendung).
7. Thanksgiving (Danksagungsgebet, Gloria, Schlussgebet [nach

Belieben], Segen).

Übersicht über den Aufbau der behandelten Liturgien.*)

Schottland

1764
1637 1912

1929

England

1549 1662 1928

Amerika

1789
1892

1929

Süd-

Afrika

1929

Non

Jurors

1718

1. Gehet des Herrn,
Gebet, um Reinheit,

10 Gebote
2. Kollekten, Epistel,

Evangelium
3. Credo
4. Predigt
6. Ermahnung
6. Offertorium
7. Präfation
8. Einsetzungsbe

rieht....
9 Anamnese

10. Epiklese
11. Fürbitten
12. Gebet für die

Kirche
13. Gebet des Herrn
14. Einladung
15. Bekenntnis, Los

sprechung, tröst
liehe Worte

16. Vorbereitungs
gebet

17. Kommunion
18. Danksagung.
19. Gloria
20. Segen

a) Schottland 1764

1 la la 1 la la

2 2 19 2 2 2

3 3 2 3 3 3*
4 4 3 4 4 4

6 5 4 5 6 6
12 6 5 6 12 12

5 7 6 12 5 5

14 8 7 14 14 14

15 9 12 15 15 15

7 10 10 7 16 7

10 11 8 16 7 16

8 12 9 8 8 8
9 13rf 11 — 9 9

11 14 lud — 10 10

13 15 14 — 11 11

16 16« 15 17 i:;</ 17

17 17 16«,/ 13 17 13

18 18 17 18 18 18

19 19 18 19 19 19ff

20 20 20 20 20 20

\lt

2
¦Ab

4

6

IL'

5

14

IS
7

8

i)

10

n

18

16

17

18

lì»//
'20

la

2

3

¦te

5

(i

IL'

14

18

7

8

'.)

10

11

18

Ili
17

18

1!)

20

\«

2

8

4

5

(i

7

(S

9

10

il

18

il

15

16

17

18

19

•jo

10 Gebote oder Hauptgebot.
1912: 10 Gebote oder Hauptgebot, an Werktagen

Kyrie.
1929: 10 Gebote oder Hauptgebot mit Kyrie oder

nur Kyrie.
*) Die Liturgie der Non-Jurors ist nur zum Vergleiche miteinbezogen

Worden, im einzelnen aber nicht eingehend behandelt.



— 10 —

England 1549: Gebet des Herrn, Kollekte, Introitus, Kyrie.
1928: 10 Gebote oder Hauptgebot oder an Werk¬

tagen Kyrie.
Amerika 1789: Hauptgebot kann angefügt werden.

1892 und 1929: 10 Gebote oder Hauptgebot mit Kyrie.
Südafrika: 10 Gebote oder Hauptgebot mit Kyrie oder

nur Kyrie.
Non-Jurors: Kyrie, Gebet des Herrn, Kollekte, Haupt¬

gebot.
b) Nizänisches oder apostolisches.
c) Predigt kann auch vor dem Credo gehalten werden.
dj Folgt Friedensgruss.
e) Schottland 1929 folgt Agnus dei. England 1549 während der

Ausspendung.

f) Folgt Kommunionvers
g) oder ein anderer Hymnus.

Das kanadische Offizium von 1921 und das irische von 1927

sind gleich England 1662, sie sehen statt der 10 Gebote für
bestimmte Tage das Hauptgebot vor.

Gebet des Herrn und Gebet um Beinheit.
Das Sarum Missale enthielt eine private Vorbereitung des

Priesters in der Sakristei. E. 1549 bestimmte, dass der Priester
am Altare das Gebet des Herrn und das Gebet um Reinheit
(Prayer for cleansing oder prayer for purity genannt) sprechen
solle, während der Chor den Introitus sang. Das Gebet um
Reinheit ist sehr alt und geht bis auf das Sacramentarium
Alcuins (804) zurück. Das Gebet des Herrn ist in seinem Wortlaute

in E. 1549 und 1552 nicht gedruckt. E. 1662 und 1928

geben das Vaterunser als vom Priester zu beten an, während
nach dem Gebet um Reinheit die Gemeinde mit Amen antwortet.

Sch. 1637 hat dieselbe Form wie E. 1662. Während aber
Cooper das Amen nach dem Gebet um Reinheit für die
Gemeinde angibt, gibt Dowden es als vom Priester zu sprechen
an. Sch. 1764 und 1912 folgen dem Brauche von E. 1662, während

1929 nur das Gebet um Reinheit angibt. Der Grund für
die Auslassung des Vaterunser zu Beginn des Gottesdienstes
lag darin, dass dieses Gebet in jedem Gottesdienst nur einmal
gesprochen werden sollte, und zwar bei der Feier der heiligen
Eucharistie als Krönung des Konsekrationsteiles.



— 11 —

Sämtliche andern Liturgien folgen dem Brauche von E. 1662,

nur in A. 1789 findet sich am Ende des Vaterunser die Doxologie,

die aber in den späteren Ausgaben wieder fallengelassen
wurde.

10 Gebote, Hauptgebot und Kyrie.
An Stelle des-neunfachen Kyrie der Ausgabe von 1549

wurden 1552 die 10 Gebote eingesetzt. Von hier aus sind sie
in alle Gebetbücher der anglikanischen Gemeinschaft
übergegangen und geben ihnen ebenso wie die Stellung des Gloria
am Ende der Liturgie ein charakteristisches Gepräge. Dowden
in seinen Further studies ist der Ansicht, dass es nicht
unwahrscheinlich ist, dass das Vorhandensein der 10 Gebote in
verschiedenen Kirchenordnungen Deutschlands in der
Reformationszeit auf die Einführung 1552 von Einfluss gewesen ist.
Bemerkenswert ist die Tatsache, dass die Liturgie der
NonJurors von 1718 die 10 Gebote nicht hat, sondern nur das

Hauptgebot. Man stiess sich am Wortlaute des 4. Gebotes (die
Zählung bei den Anglikanern ist nicht gleich der unsrigen)
mit seinem „Sabbat"*. In Schottland wurde 1764 das Hauptgebot

neben den 10 Geboten eingeführt. Man wies darauf hin,
dass in den 10 Geboten nicht die Rede ist von der Liebe Gottes,
zudem sind die 10 Gebote negativen Inhaltes, während das

Hauptgebot positiv gefasst ist. Die Einführung des Kyrie finden
wir zuerst bei A. 1892.

a) 10 Gebote.

In allen Gebetbüchern lautet die Antwort der Gemeinde
auf die ersten 9 Gebote: „Herr, erbarme dich unser, und mache
unsere Herzen bereit, dieses Gebot zu halten." Nach dem 10.

heisst es: „Herr, erbarme dich unser, und schreibe alle diese
deine Gebote in unsere Herzen, wir bitten dich."

Die Rubrik vor den 10 Geboten lautete 1552: „Die
Gemeinde soll nach jedem Gebot für dessen Übertretung um
Erbarmen bitten."

1662 lautet sie: „Die Gemeinde soll nach jedem Gebot Gott
um Erbarmen für dessen Übertretung in der Vergangenheit
und um Gnade, es in Zukunft zu halten, bitten."

1928 hat: „Die Gemeinde soll nach jedem Gebot Gott um
Erbarmen für die Übertretung jeder darin enthaltenen Pflicht
(entweder nach dem Buchstaben oder der geistigen Bedeutung)
in der Vergangenheit ." (weiter wie 1662). Ferner sind die



— 12 —

10 Gebote in einer kürzeren Form gedruckt, und es findet sich
die Vorschrift, dass sie wenigstens an einem Sonntag im Monat
verlesen werden müssen.

Sch. 1637 hat: „Die Gemeinde soll Gott für die Übertretung
jeder darin enthaltenen Pflicht, entweder nach dem Buchstaben
oder der geistigen Bedeutung, um Erbarmen bitten."

Für Sch. 1764 gibt Dowclen dieselbe Rubrik wie für 1637,

es findet sich aber auch E. 1662 im Gebrauch.
Sch. 1912 und 1929 haben dieselbe Rubrik wie E. 1928.

1929 erlaubt auch eine kürzere Fassung der 10 Gebote, die
durch ein Sternchen kenntlich gemacht ist.

Sämtliche amerikanischen Ausgaben haben die Rubrik wie
E. 1662. A. 1892 wird vorgeschrieben, dass die 10 Gebote wenigstens

einmal an jedem Sonntag verlesen werden. A. 1929
erlaubt eine kürzere Fassung; die Stellen, die ausgelassen werden
können, sind klein gedruckt. Ferner wird nun vorgeschrieben,
dass die 10 Gebote an einem Sonntag im Monat verlesen werden
müssen.

Irland hat die Einleitungsrubrik wie E. 1662 und bestimmt,
dass die 10 Gebote wenigstens einmal an jedem Sonntag und
an den grossen Feiertagen, an denen die heilige Kommunion
gefeiert wird, vorgelesen werden.

Kanada hat dieselben Rubriken wie Irland, verlangt aber
die Verlesung im Hauptgottesdienst.

Südafrika hat die Einleitungsrubrik wie E. 1928 und
verlangt die Verlesung der 10 Gebote an den Sonntagen im Advent
und in der Fastenzeit. Die Gebote sind in der gekürzten Form
gedruckt.

b) Hauptgebot.
Obwohl in E. 1662 nicht vorgesehen, ist doch das Hauptgebot

allgemein üblich.
Wenn das Hauptgebot verlesen wird, lautet die Antwrort

der Gemeinde in E. 1928: „Herr, erbarme dich unser, und madie
unsere Herzen bereit, dieses Gesetz zu halten."

Sch. 1764 erlaubt das Hauptgebot nach Gutdünken des
Priesters. Die Antwort der Gemeinde lautet: „Herr, erbarme
dich unser, und schreibe diese deine Gesetze in unsere Herzen,
wir bitten dich."

Sch. 1912 erlaubt das Hauptgebot ebenfalls an Stelle der
10 Gebote, ebenso Sch. 1929. Die Antwort ist dieselbe wie 1764.



— 13 —

A. 1789 gibt die Erlaubnis, das Hauptgebot an die 10
Gebote anzufügen, hat aber keine Antwort der Gemeinde (auch
nicht A. 1892 und 1929).

A. 1892 und 1929 schreiben das Hauptgebot vor, wenn die
10 Gebote ausgelassen werden, ebenso Irland, Kanada und
Südafrika.

Während Irland und Südafrika dieselbe Antwort haben wie
Sch. 1764, hat Kanada: „. und schreibe beide diese deine
Gesetze ..."

c) Kyrie.
E. 1928 gestattet an Stelle der 10 Gebote oder des

Hauptgebotes an Werktagen:
Lord, have mercy Kyrie, eleison
Christ, have mercy oder: Christe, eleison
Lord, have mercy l Kyrie, eleison.

Sch. 1912 gestattet dasselbe in der englischen Sprache, hat
aber: „. have mercy upon us."

Sch. 1929 gestattet das Kyrie allein oder in Verbindung
mit den 10 Geboten oder dem Hauptgebot.

A. 1892 und 1929 bestimmen, dass das Kyrie dem Hauptgebot

angefügt werden muss, wenn die 10 Gebote ausgelassen
wurden.

Südafrika hat dieselbe Vorschrift wie Sch. 1929.

Kirchengebet.
Wir sind es gewohnt, dass das Kirchengebet mit dem

Wechselgruss und dem „Lasset uns beten" eingeleitet wird.
Dieses Brauchtum finden wir nicht in allen anglikanischen
Liturgien, wie die nachfolgende Zusammenstellung zeigen möge.

E. 1549 hat den Wechselgruss und „Lasset uns beten". Es

folgt das Kirchengebet sowie zwei Gebete für den König zur
Auswahl.

E. 1552 hat das Kirchengebet ohne Einleitung und nur vor
den Gebeten für den König ein „Lasset uns beten".

E. 1662 hat nach „Lasset uns beten" die Gebete für den
König und dann das Kirchengebet.

E. 1928 hat wieder den Wechselgruss und das „Lasset uns
beten", lässt aber das Gebet für den König aus, weil ja im
Gebete für die Kirche des Königs gedacht wird.



— 14 —

Sch. 1637 folgt dem Brauche von E. 1552.

Sch. 1764 hat ein Gebet nach dem Hauptgebot, das Kirchengebet

des Tages und zwei Gebete für den König (nach Dow-
den). Da aber, wie bereits in der Einleitung erwähnt, im ersten
Teile des Gottesdienstformulares eine Verschiedenheit herrschte,
so war auch ein anderes Brauchtum eingebürgert.

Sch. 1912 und 1929 haben dieselbe Anordnung wie E. 1928.

A. 1789 und 1892 geben nur das Kirchengebet ohne
Einleitung an.

A. 1929 folgt dem Brauche von E. 1928.

Irland und Kanada folgen dem Brauchtum von E. 1662.

Südafrika hat dieselbe Anordnung wie E. 1928.

Epistel und Evangelium.
Als im Jahre 1549 das erste Gebetbuch erschien, kannte

man in den englischen Bibeln noch keine Unterteilung der
Kapitel in Verse. Diese Unterteilung erscheint erst in der
Genfer Ausgabe (1557/1570). Die Angabe des Verses findet sich
zuerst in Sch. 1637 und ist von da in alle anderen Bücher
übergegangen. Dowden in seinen Further studies S. 172 ist über die
Angabe, wo die zu lesende Stelle genau zu finden ist, der
Meinung: „Wir geben Kapitel und Vers an, als ob wir die
Leute herausforderten, nachzuprüfen, was wir sagen."

a) Epistel.
E. 1549 hat: „Die Epistel des heiligen Paulus (wohl nur

als Muster gedacht, da auch andere Episteln verlesen wurden)
ist aufgezeichnet im Kapitel des bei ..."

E. 1552 hat nur: „DieEpistel ist aufgezeichnet im Kapitel
des ."

E. 1662 wird ganz genau: „Die Epistel (oder: der an Stelle
der Epistel festgesetzte Teil der Schrift) ist aufgezeichnet im

Kapitel des und beginnt mit dem Vers." Nach der
Verlesung sagt der Priester: „Hier endet die Epistel."

E. 1928 sagt: „Die Epistel (oder: die Lesung) ist
aufgezeichnet ." Nach der Verlesung sagt der Priester: „Hier
endet die Epistel (oder: die Lesung)."

Sch. 1637 hat: „Die Epistel ist aufgezeichnet beim
Vers" und: „Hier endet die Epistel."
Für Sch. 1764 gibt Dowden Sch. 1637 an, es war aber auch

E. 1662 im Gebrauch.



— 15 —

Sch. 1912 ist gleich E. 1662, während Sch. 1929 gleich
E. 1928 ist.

Während A. 1789 und 1892 noch E. 1662 haben, heisst es
1929 nur noch: „Die Epistel ist aufgezeichnet ."

Währendirland gleich A. 1929 ist, ist Kanada gleich E. 1662,
auch Südafrika ist gleich E. 1662.

b) Evangelium.
Eine grössere Verschiedenheit zeigt sich beim Evangelium.
E. 1549 hat: „Das heilige Evangelium ist aufgezeichnet im
Kapitel des ..." Die Gemeinde antwortet auf die

Ankündigung: „Ehre sei dir, o Herr."
E. 1552 sagt: „Das Evangelium ist aufgezeichnet im

Kapitel des .", ohne Antwort der Gemeinde*).
E. 1662 hat: „Das heilige Evangelium ist aufgezeichnet im
Kapitel des und beginnt mit dem Vers", ohne

Antwort der Gemeinde*).
E. 1928 hat eine vollere Form: „Das heilige Evangelium

ist aufgezeichnet im Kapitel des Evangeliums nach dem

heiligen ." Die Antwort lautet nach dieser Ankündigung:
„Ehre sei dir, o Herr", und nach Verlesung des Textes : „Lob
sei dir, Christe."

Sch. 1637 hat: „Das heilige Evangelium ist aufgezeichnet
im Kapitel des beim Vers." Nach der Ankündigung
sagt die Gemeinde: „Ehre sei dir, o Herr." Nach der Verlesung
sagt der Priester: „So endet das heilige Evangelium", worauf
die Gemeinde antwortet: „Dank sei dir, o Herr."

Sch. 1764 hat als Antwort nach der Ankündigung: „Ehre
sei dir, o Gott" und nach der Verlesung: „Dank sei dir, o Herr,
für dieses dein glorreiches Evangelium."

Sch. 1912 und 1929 haben nicht mehr: „So endet das heilige
Evangelium." Die Antwort nach der Ankündigung lautet wieder:
„Ehre sei dir, o Herr."

A. 1789, 1892 und 1929 haben die Ankündigungsformel:
„Das heilige Evangelium ist aufgezeichnet im Kapitel des

¦ und beginnt mit dem Vers" mit Antwort. 1929 kam
nach der Verlesung hinzu: „Lob sei dir, o Christe."

*) Wenn auch im amtlichen Text der Wortlaut nicht mehr angegeben
war, so erhielt sich doch die Sitte, zu antworten, als Gewohnheit.



— 16 —

Irland hat: „Das heilige Evangelium ist aufgezeichnet im
Kapitel des Evangeliums nach und beginnt mit dem

Vers" mit Antwort. Nach der Verlesung sagt die Gemeinde

entweder: „Dank sei dir, o Herr" oder „Hallelujah".
Kanada hat die Ankündigungsformel wie Amerika mit

Antwort. Nach der Verlesung sagt die Gemeinde: „Dank sei dir,
o Herr."

Südafrika hat die kanadische Form.

Credo.

Das Credo steht in allen Gebetbüchern der anglikanischen
Kirchengemeinschaft gleich nach dem Evangelium, dann erst
folgt die Predigt. Nur im südafrikanischen Ritus kann die Predigt
gleich nach dem Evangelium folgen, wenn Ungetaufte vorhanden
sind. Nach der Predigt sollen sie dann mit Gebet und Segen
entlassen werden.

Der Text des Credo weicht in einigen Punkten von der
uns wohlvertrauten Form ab. Als Kuriosum ist zu erwähnen,
dass 1549 der Passus: „Dessen Reiches wird kein Ende sein"
ausgelassen wurde, 1552 erscheint er aber wieder. In allen
Gebetbücher wird übersetzt: „Erzeugt von.seinem Vater". Ferner
wird übersetzt : „Auch gekreuziget für uns unter Pontius Pilatus.
Er hat gelitten und ist begraben worden." (Die deutsche Liturgie
hat: „Er hat gelitten unter Pontius Pilatus und ist begraben
worden", die Schweizer Liturgie hat: „Gekreuzigt für uns unter
Pontius Pilatus, gelitten und begraben.") In allen Liturgien
finden wir: „Und ich glaube an den heiligen Geist ." und:
„Und ich glaube an eine Kirche."

E. 1549, 1552 und 1662, Sch. 1637, 1764 und 1912, A. 1892

und 1929 sowie Irland und Kanada haben: „And I believe
one Catholic and Apostolic Church11, lassen also das „heilige" aus.
E. 1928 hat: „One Holy Catholic and Apostolic Church", Sch.
1929: „one Holy Catholic and Apostolic Church", während
Südafrika „One, Holy, Catholic and Apostolic Church" hat.

Interessant ist die Verschiedenheit der Übersetzung,
Rechtschreibung und Punktation bei „den Heiligen Geist, den Herrn
und Lebendigmacher".

E. 1549 und 1552 schreiben: the Lord and giver of life.
1662: The Lord and giver of life.
1928: The Lord, The giver of life.



— 17 —

Sch. 1637: The Lord and Giver of life (Dowden gibt: tfheLord
and giver).

1764: the Lord and Giver of Life (Dowden: The).
1912: The Lord, and Giver of life.
1929: The Lord, The Giver of life.

A. 1892 und 1929 : The Lord, and Giver of Life.
Irland: The Lord, and giver of life.

Kanada: The Lord, and Giver of life.
Südafrika: The Lord, the Giver of Life.

Amerika gestattet das Nizänum oder Apostolikum. Das
Nizänum muss genommen werden an: Weihnachten, Ostern,
Himmelfahrt, Pfingsten und Dreifaltigkeit.

Während 1549 der Priester das Credo anstimmte und der
Chor weitersang, wird es in allen weiteren Ausgaben als vom
Volk und Priester zu sprechen oder zu singen angegeben. Darauf
weist das Amen hin, das in denselben Typen wie der Text
gedruckt ist. E. 1552 sowie A. 1892 und 1929 haben: „Then shall
be said", E. 1662 und 1928 sowie Sch. 1764, 1912 und 1929,
ferner Irland, Kanada und Südafrika haben : „Then shall be

sung or said". Nur Sch. 1637 hat: „Said or sung".

Predigt oder Homilie.
In der vorreformatorischen Zeit lag die Predigt in England

sehr im argen, und zur Zeit der Reformation bedurfte das
Volk eingehender Belehrung, aber die Geistlichkeit als solche
war nicht fähig, diese zu geben, viele Stelleninhaber hatten
nicht einmal die Erlaubnis, zu predigen. Im Jahre 1547 wurde
deshalb das erste Buch der Homilien gedruckt, in einer neuen
Ausgabe von 1549 waren diese in Abschnitte eingeteilt. Von
diesem Homilienbuche und dem II. Bande ist im 35. Religionsartikel

die Rede.

Während alle englischen Ausgaben und die kanadische
Ausgabe von einer Predigt oder Homilie sprechen, ist in den
anderen Gebetbüchern nur von einer Predigt die Rede.

Die Predigt folgt in allen Liturgien nach dem Credo,
während Südafrika sie auch vor dem Credo gestattet.

Das Offertorium.
Die Frage der Darbietung der Elemente in der englischen

Liturgie ist sehr umstritten. Im folgenden soll diese Frage nur
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 19S6. 2



— 18 —

kurz behandelt werden. Weitere Ausführungen finden sich im
Kapitel „Gebet für die Kirche". Dowden sagt in seinem „Annotated

Scottish Communion Office" (1922, S. 224): „Es ist
fraglich, ob im gegenwärtigen Buch (von 1662) eine minor
oblatio beabsichtigt ist." Dasselbe gilt auch für E. 1928, Irland,
Kanada und A. 1789 und 1892.

Ein Gebet, das die Darbietung begleitet, finden wir in den

anglikanischen Liturgien nicht. (Ausnahmen siehe weiter unten.)
Wohl hat jede Liturgie eine Reihe von Sentenzen aus der
heiligen Schrift, die dem Verse zum Offertorium der deutschen und
Schweizer Liturgie entsprechen. Dieser Vers ist bekanntlich das
Überbleibsel von einem vollständigen Psalm, der in der Zeit
gesungen wurde, während die Gemeinde ihre Gaben zum Altare
brachte. Die Offertoriumsgebete („Nimm auf, heiliger Vater")
finden wir erst im 9. Jahrhundert. Im römischen Missale wurden
sie von Pius V. in der jetzigen Form allgemein vorgeschrieben.
Auch das Sarum Missale hatte ein Offertoriumsgebet für die
Darbietung des Brotes und des Weines, das ungefähr dem „Suscipe
sancta trinitas" des Missale Romanum entspricht und lautet:
„Nimm an, o heilige Dreifaltigkeit, diese Opfergabe, welche
ich unwürdiger Sünder darbringe zu deiner und der heiligen
Maria und aller deiner Heiligen Ehre, für meine Sünden und
Beleidigungen, für das Heil der Lebenden und für die Ruhe der
gläubig Entschlafenen. Im Namen des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes möge dies neue (new) Opfer
Wohlgefallen dem allmächtigen Gott."

E. 1549 gibt in der Rubrik zum Offertorium an, dass der
Priester so viel Brot und Wein nehmen soll, als für die genügt,
die die heilige Kommunion empfangen wollen. E. 1662 hat diese
Rubrik bedeutend erweitert und gibt genaue Anweisungen für
die Einsammlung der Opfer der Gemeinde, die die Sammler
ehrerbietig dem Priester bringen, der sie demütig Gott darbietet.
Vom Brot und Wein heisst es nur, dass der Priester soviel auf
den Tisch legen soll, als er für genügend erachtet. Dieselbe
Rubrik findet sich in E. 1928. Während E. 1549, 1552 und 1662
20 Off'ertoriumssentenzen haben, finden wir in E. 1928 deren 22.

Irland und Kanada haben dieselbe Rubrik wie E. 1662.
Während Irland 25 Off'ertoriumssentenzen, darunter je eine
besondere für Weihnachten, Ostern, Himmelfahrt, Pfingsten und
Dreifaltigkeitssonntag hat, zählen wir in Kanada 23.



- 19 —

Anders liegt die Frage bei den schottischen Liturgien. Die
Rubrik über die Einsammlung der Opfer der Gemeinde in
Sch. 1637 ist dieselbe wie E. 1662. Über Brot und Wein heisst
es aber: „then shall the priest offer up and place the bread and
wine prepared for the Sacrament." Sch. 1764 hat nach der
Darbietung der Opfergaben der Gemeinde ein Gebet aus
1. Chron. 29. 1912 und 1929 steht dieses Gebet nach der
Darbietung der Opfergaben von Brot und Wein. Während Sch. 1637
16 Offertoriumssentenzen hat, sind es 1764 15, 1912 20 und
1929 nur noch 8.

A. 1789 und 1892 folgen E. 1662. A. 1929 lautet die Rubrik:
„Shall offer and place". Wir finden aber kein besonderes Gebet.
Während A. 1789 20 Off'ertoriumssentenzen hatte, waren es
1892 25, 1929 sind 16 festgesetzt.

Südafrika folgt ebenfalls E. 1662, hat aber ein Segnungsgebet

über die Gaben von Brot und Wein. An Off'ertoriumssentenzen

finden wir je eine besondere für Advent,
Weihnachten, Epiphanie, Fastenzeit, Passionszeit, Ostern, Himmelfahrt,

Pfingsten, Dreifaltigkeit, Heiligenfeste, Trauergottesdienste
und 13 allgemeine.

Im englischen Krönungsgottesdienste finden wir eine Sentenz
und ein Darbringungsgebet mit der Bitte um Segen.

Ermahnung, Einladung, Bekenntnis, Lossprechung,
tröstliche Worte, Vorbereitungsgebet.

Diese Teile der Liturgie sind dem in der p]inleitung
erwähnten „Order of Communion" von 1548 entnommen. Während
er zunächst als Ganzes in die lateinische Messe nach der
Kommunion des Priesters eingefügt wurde, finden sich seine einzelnen
Teile in den späteren englischen Ausgaben in den verschiedenen
Liturgien an den verschiedensten Stellen. Die genaue Stellung
möge man aus der „Übersicht" ersehen.

Da der Empfang der heiligen Kommunion sehr vernachlässigt
wurde, die meisten sich mit dem „Anhören" der „Messe"
begnügten und durchschnittlich nur einmal im Jahre zum Tisch
des Herrn gingen, so war es erforderlich, ein Formular der
Ermahnungen einzuführen. Heute hat sich der Empfang der heiligen
Kommunion bedeutend gebessert, so dass die Ermahnungen nur
noch selten gebraucht werden.



— 20 —

Der Ausdruck „tröstliche Worte" stammt aus Erzbischof
Hermanns „Deliberatio" von 1543, der sie vor der Absolution
hatte.

Das Vorbereitungsgebet wird heute überall „Prayer of
humble access" genannt, der Name findet sich aber nur in
sämtlichen schottischen Liturgien.

Im folgenden wird nur über die Zahl und die Stellung der
Ermahnungen gesprochen, auf ihren verschiedenen Inhalt ist
nicht eingegangen worden, auch bei der Einladung und dem

Vorbereitungsgebet sind nur die wichtigsten Abweichungen
herausgestellt.

E. 1549 hat zwei Ermahnungen, die erste für diejenigen,
die zum Empfang der heiligen Kommunion bereit sind, während
die zweite verlesen werden soll, wenn der Geistliche merken
sollte, dass Nachlässigkeit in deren Empfang herrscht. Beide
Ermahnungen sind im Text des Offiziums gedruckt. 1552 sind
es drei Ermahnungen und, zwar zwei (zur Auswahl) für die
Nachlässigen, darnach folgt die erste von 1549 als dritte. Sie
sind ebenso wie 1662 im Text gedruckt. 1662 stehen sie zwar
nach dem Gebet für die Kirche, in der Rubrik heisst es aber,
dass sie nach der Predigt zu verlesen sind. 1928 steht nur noch
die erste von 1549 im Text, während die beiden anderen im
Anhange gedruckt sind.

Sch. 1637 hat drei Ermahnungen im Text, 1764 nur eine,
während 1912 und 1929 drei im Anhange verzeichnet sind.

A. 1789 hat drei Ermahnungen im Text, 1892 eine im Text
und zwei im Anhang, während 1929 alle drei im Anhange stehen.

Irland hat drei Ermahnungen im Text, die Stellung der
Gebete ist abweichend von E. 1662: 4, 6, 12, 5.

Kanada hat ebenfalls drei Ermahnungen im Text, sie stehen
zwar nach dem Gebete für die Kirche, sollen aber nach der
Predigt oder dem Credo verlesen werden.

Südafrika hat nur eine Ermahnung im Anhang.
In der Einladung heisst es im Wortlaute von E. 1549, 1552,

Sch. 1637, Irland, Kanada und Südafrika nur: „Tretet herzu"
während es in den anderen übrigen Ausgaben heisst: „Tretet
gläubig herzu". Am Schlüsse der Einladung, wo zum Bekenntnis

aufgefordert wird, heisst es: „Leget euer demütiges Bekenntnis

ab" in Sch. 1764 und A. 1789. In allen anderen Liturgien



— 21 —

heisst es: „Leget euer demütiges Bekenntnis ab, indem ihr
demütig (A. 1892 und 1929: ehrerbietig) niederkniet."

Während im „Prayer of humble access" alle Liturgien in
der Einleitung haben: „Wir wagen es nicht, zu diesem deinem
Tische zu kommen", haben die sämtlichen schottischen
Ausgaben: „ zu diesem deinem heiligen Tische .". Ebenso
haben nur die schottischen Liturgien am Schlüsse den Ausdruck:
„Dass unsere sündigen Leiber gereinigt werden durch seinen
heiligsten Leib", während alle anderen Liturgien nur: „...
durch seinen Leib" haben.

Präfation.

Von den alt-katholischen Liturgien sind wir es gewohnt,
dass die Präfation durch den Wechselgruss und das Sursum
corda eingeleitet und durch das Sanktus mit nachfolgendem
Benediktus abgeschlossen wird. Das ist nicht in allen
anglikanischen Liturgien in gleicher Weise der Fall. Nur E. 1928

fügt das Benediktus als wahlweise hinzu, ebenso Sch. 1929.

Beide Liturgien folgen dem Brauche von E. 1549. Der Wechselgruss

findet sich nur in E. 1549, E. 1928, Sch. 1764, 1912, 1929

und Südafrika.
E. 1549 sollte das Sanktus und Benediktus vom Chor gesungen

werden, E. 1552 spricht es der Priester allein, und es findet sich
kein Amen am Schlüsse. Das Amen fehlt ebenfalls in Sch. 1637.

In den anderen Ausgaben ist ein Amen in den Typen des
Wortlautes des Sanktus gedruckt und das Sanktus wird allgemein
vom Priester und der Gemeinde gesprochen. Sch. 1912 und 1929

sowie A. 1892 und 1929 haben eine ausdrückliche Rubrik für
dieses Brauchtum. In Sch. 1764 findet sich auch in einzelnen
Ausgaben das Amen in Kursivdruck als Antwort der Gemeinde.
Sch. 1764 hat das „Holy, Holy, Holy" in Blockbuchstaben (nicht
aber Dowden) ebenso A. 1892 und 1929. Während E. 1928 und
Südafrika die Präfationen am Schluss der Liturgie zusammengestellt

sind und Sch. 1929 sie im Anhang druckt, stehen sie
bei allen anderen Liturgien im Text.

Das Sarum Missale enthielt 10 Präfationen, Cranmer
reduzierte ihre Zahl auf 5, von denen 2 aus dem Sarum Missale
übersetzt und 3 neu zusammengestellt wurden. Die Zahl der
Präfationen geht aus folgender Zusammenstellung hervor:



— 22 —

E. 1549: 1. Weihnachten, 2. Ostern, 3. Christi Himmelfahrt,
4. Pfingsten, 5. Dreifaltigkeitsfest.

E. 1552: 1. Weihnachten und Oktav, 2. Ostern und Oktav,
3. Christi Himmelfahrt und Oktav, 4. Pfingsten und die Woche

nachher, 5. Nur am Dreifaltigkeitsfest. Diese Anordnung haben
auch Irland und Kanada.

E. 1928 hat 12 Präfationen: 1. Weihnachten bis Epiphanie,
2. Epiphanie und Oktav, 3. Gründonnerstag, 4. Ostern bis Himmelfahrt,

5. Himmelfahrt bis Pfingsten, 6. Pfingsten und die Woche
darnach, 7. Nur am Dreifaltigkeitsfest, 8. Tempelfest des Herrn
und Maria Verkündigung, 9. Verklärung des Herrn, 10.

Allerheiligen, Apostel- und Evangelistenfeste sowie Johannes der
Täufer, 11. Kirchweih, 12. Jeden Sonntag.

Sch. 1637 und 1764 folgen dem Brauche von E. 1552.
Sch. 1912 hat 12 Präfationen: 1. bis 5. wie E. 1552, ferner:

6. Epiphanie und Oktav, 7. Tempelfest des Herrn, 8. Maria
Verkündigung, 9. Apostel- und Evangelistenfeste, 10. Allerheiligen,
11. Bisehofs-, Priester- und Diakonenweihe, 12. Kirchweih.

Sch. 1929 gibt 18 Präfationen an: 1. Advent, 2. Weihnachten
bis Vigil von Epiphanie (wird auch an den Marienfesten gebraucht,
für die keine eigene Präfation vorgesehen ist), 3. Epiphanie und

Oktav, 4. Tempelfest des Herrn, 5. Maria Verkündigung, 6.

Aschermittwoch bis Samstag vor Passionssonntag, 7. Passionssonntag
bis Mittwoch der Karwoche, 8. Gründonnerstag, 9. Ostern bis

Vigil von Himmelfahrt, 10. Himmelfahrt bis Vigil von Pfingsten,
11. Pfingsten und Woche darnach (zwei zur Auswahl), 12. Nur am
Dreifaltigkeitsfeste, 13. Verklärung des Herrn, 14. Apostel-
und Evangelistenfeste, 15. Allerheiligen, Johannes der Täufer,
Columba, Kentigern, Patrik, Ninian, Margarete von Schottland,
16. Bischofs-, Priester- und Diakonenweihe, 17. Kirchweih.

A. 1789 und 1892 haben dieselben Präfationen wie E. 1552,
geben aber für Dreifaltigkeit je zwei an.

A. 1929 hat folgende 9 Präfationen: 1. Weihnachten und
Oktav, 2. Epiphanie und Oktav, 3. Tempelfest des Herrn,
Maria Verkündigung, Verklärung des Herrn, 4. Ostern und
Oktav, 5. Himmelfahrt und Oktav, 6. Pfingsten und Woche
darnach, 7. Nur am Dreifaltigkeitsfest (2), 8. Allerheiligen und
Oktav.

Südafrika gibt 12 Präfationen an: 1. Weihnachten bis
Epiphanie sowie Tempelfest des Herrn und Maria Verkündigung,



- 23 -
2. Epiphanie und Oktav, 3. Gründonnerstag, 4. Ostern bis
Himmelfahrt, 5. Himmelfahrt bis Pfingsten, 6. Pfingsten und
Woche darnach, 7. Dreifaltigkeitssonntag, 8. Verklärung des

Herrn, 9. Allerheiligen, Apostel- und Evangelistenfeste sowie
Johannes der Täufer, 10. Totenämter, 11. Kirchweih, 12. Sonntag.

Das eucharistische Hochgebet.

Der Wortlaut der Epiklesen findet sich im Anhang 4.

Zum Vergleiche mit den alt-katholischen Liturgien siehe
Heft 1 des Jahrganges 1934 der I. K. Z., S. 1 ff.

Das eucharistische Hochgebet beginnt in allen Liturgien
der anglikanischen Kirchengemeinschaft mit einer Danksagung
für die Erlösung durch das allgenügende, einmalige Kreuzesopfer.

Wenn es in der Form auch nicht immer zum Ausdruck
kommt, so ist doch der Inhalt tatsächlich eine Danksagung.

E. 1549 beginnt das Gebet mit den Worten: „0 Gott,
himmlischer Vater, der du in deiner liebevollen Barmherzigkeit
deinen einzigen Sohn Jesus Christus dahingabst..." Nach der
Danksagung folgt die Epiklese, an die sich der Einsetzungsbericht

anschliesst. Eine Rubrik verbietet die Elevation. Es

folgen die Anamnese und die Fürbitten.
E. 1552 beginnt das Danksagungsgebet: „Allmächtiger Gott,

unser himmlischer Vater..." und fährt dann fort: „Erhöre
uns, o barmherziger Vater, wir bitten dich demütigst, und
verleihe, dass wir, die wir diese deine Gaben und Kreaturen
von Brot und Wein nach deines Sohnes, unseres Erlösers Jesu

Christi, heiliger Anordnung zur Erinnerung an sein Leiden und
seinen Tod empfangen, teilhaben mögen an seinem hochgebe-
nedeiten Leibe und Blute." Wir haben hier keine ausgesprochene
Epiklese, es wird aber häufig ausgeführt, dass sie implicite in
diesen Worten enthalten sei. Es folgt der Einsetzungsbericht
mit Amen der Gemeinde.

Irland und Kanada haben dieselbe Form wie E. 1552.

E. 1928 hat eine vollere Form und eine ausgesprochene
Epiklese. Die Danksagung beginnt: „Alle Ehre sei dir,
allmächtiger Gott, unserm himmlischen Vater ". Die Form von
1552 ist verschwunden und dafür nach dem Einsetzungsbericht
eine Anamnese und Epiklese nebst Fürbitten angefügt.

Sch. 1637 beginnt die Danksagung wie E. 1549, es folgt
eine Epiklese, die eine Kombination der etwas geänderten Form



— 24 —

von E. 1549 mit der Form von E. 1552 ist. Nach dem

Einsetzungsbericht folgen Anamnese und Fürbitten.
Sch. 1764 hat die Form von E. 1928 in der Einleitung zur

Danksagung, es folgt der Einsetzungsbericht, die Anamnese

und dann die Epiklese, in der die Worte von E. 1552 fehlen
und statt „may be" „may become" gesagt wird. Es folgen die
Fürbitten. Die Worte: „Das ist mein Leib", „Das ist mein Blut",
sind durch Druck in Blockbuchstaben hervorgehoben.

Sch. 1912 hat eine vollere Form der Epiklese.
Sch. 1929 beginnt die Danksagung mit: „Alle Ehre und

Danksagung sei... " Der Einleitungssatz zur Epiklese ist
weggefallen.

A. (sämtliche Liturgien) beginnt die Danksagung mit: „Alle
Ehre sei dir "

Südafrika beginnt die Danksagung mit: „Alle Ehre und
Danksagung sei dir " Es folgt dann die Formel von E. 1552.

Nach dem Einsetzungsbericht und der Anamnese folgt eine
ausgesprochene Epiklese, an die sich die Fürbitten anschliessen.

Das eucharistische Hochgebet leitet in E. 1549 zum Vaterunser

über. Dasselbe ist der Fall bei Sch. 1637, E. 1928, A. 1892

und 1929 sowie Südafrika. Sch. 1764, 1912 und 1929 lassen vor
dem Vaterunser das Gebet für die Kirche folgen. E. 1552 sowie
Irland und Kanada folgt gleich auf den Einsetzungsbericht, A.
1789 gleich auf die Fürbitten die Austeilung der heiligen
Kommunion.

Gebet für die Kirche.

Über die Stellung innerhalb der Offizien vergleiche man
die Übersicht.

Der Name des Gebetes schwankt in den verschiedenen
Ausgaben. E. 1549 hat: „Lasset uns beten für alle Stände1) der
Kirche Christi", 1552 wurde der Name geändert in: „Lassetuns
beten für alle Stände der streitenden Kirche Christi hier auf
Erden." Diesen Namen finden wir auch in Sch. 1637, Irland und

') Ich habe mit Absicht diese Übersetzung der Worte „the whole
state" gewählt. Die deutsche Übersetzung des englischen Common Prayer
Book gibt: „...den ganzen Stand", während die Gottesdienstordnung für
die deutschen Gemeinden der protestantisch-bischöflichen Kirche in den
Vereinigten Staaten von Amerika mit „Heil" übersetzt. Ich halte die
Übersetzung „alle Stände" nicht für unberechtigt, der ganze Inhalt des Gebetes
legt diese Übersetzung nahe.



— 25 —

Kanada. E. 1928, Sch. 1764, 1912 und 1929 sowie Südafrika
haben die Überschrift von 1549. Amerika hatte 1789 und 1892:

„Lasset uns beten für alle Stände der streitenden Kirche Christi"
während A. 1929 zur Form von E. 1549 zurückkehrte.

Der Inhalt des Gebetes ist kurz folgender:
E. 1549 hiess es in der Einleitung: „Wir bitten dich, diese

unsere Gebete anzunehmen." Es folgten dann Fürbitten für die

ganze Kirche, für den König und seinen Rat, für die Bischöfe,
Pastoren und Kuraten, für das ganze Volk, für die Bedrängten
und Notleidenden, für die anwesende Gemeinde, die versammelt
ist, um die Erinnerung an Christi Tod zu begehen. Dann folgt
ein Gedächtnis der Heiligen, von denen genannt werden Maria,
die Patriarchen, Propheten, Apostel und Märtyrer. Den Beschluss
macht ein Gebet für die Verstorbenen.

E. 1552 wurde das Gebet gekürzt. In der Einleitung wurde
hinzugefügt: „...und unsere Almosen", eine Fürbitte für alle
christlichen Könige wurde eingefügt, weiter hiess es jetzt:
„Deinem ganzen Volke, besonders der hier anwesenden
Gemeinde." Die Erwähnung der Heiligen und Verstorbenen fiel
ganz weg.

E. 1662 wurde in der Einleitung weiter hinzugefügt: „... und

unsere Opfergaben." Ferner wurden nur noch die Bischöfe und

Kuraten, nicht mehr die Pastoren, erwähnt und das Gedächtnis
der Verstorbenen in gegen E. 1549 gekürzter Form eingefügt.

E. 1928 hat eine vollere Form. Es wird gebetet für alle
Nationen, für alle Könige (christlich fiel aus), ebenfalls liess

man den königlichen Rat aus. Es werden erwähnt die Bischöfe,
Priester und Diakonen sowie der Diözesanbischof. Eine neue
Fürbitte ist eingefügt für die Missionare und Lehr- und Erziehungsanstalten.

Nach dem Gedächtnis der Verstorbenen folgt ein
Gedächtnis der Heiligen.

Irland und Kanada haben die Form von E. 1662.

Sch. 1637 hat in der Einleitung: „Almosen und Gebete",
erwähnt die christlichen Könige, folgt teilweise dem Text von
E. 1549 und hat ein Gedächtnis der Verstorbenen und Heiligen.

Sch. 1764 folgt dem Wortlaut von Sch. 1637, hat aber in
der Einleitung: „Almosen, Opfergaben und Gebete."

Sch. 1912 lässt in der Einleitung „Almosen und Opfergaben"
aus. Ferner wurden nur wenige Worte, die ihren Sinn geändert
hatten, geändert.



— 26 —

Sch. 1929 wurde das Gebet gekürzt. Es wird für alle
Könige, nicht nur die christlichen gebetet, der königliche Rat
wird nicht mehr erwähnt, der Diözesanbischof ist eingefügt.
Die Bitte für das ganze Volk folgt E. 1552.

A. 1789 hat in der Einleitung „Almosen, Opfergaben und
Gebete" und betet für alle christlichen Staatenlenker. Ferner
wird gebetet für die Bischöfe und die anderen Geistlichen
(minister).

A. 1892 und 1929 haben dieselbe Form.
Südafrika hat eine vollere Form. In der Einleitung finden

wir „Almosen, Opfergaben und Gebete", es wird gebetet für
alle Nationen, Könige, den englischen König, seine Minister
und das Parlament, für die Bischöfe, Priester und Diakonen,
für die Missionare, für die Schulen, Universitäten und alle im
berufstätigen Leben Stehenden. Bei den Heiligen sind Maria,
die Patriarchen, Propheten, Apostel und die Märtyrer erwähnt.

Der Wortlaut des Gebetes ist nicht in allen Liturgien der
gleiche. Es finden sich, besonders beim Gedächtnis der Heiligen
und der Verstorbenen teils geringere, teils grössere Verschiedenheiten.

In den Liturgien, wo das Gebet für die Kirche als Offerto-
riumsgebet benutzt Avird, ist eine grosse Streitfrage, ob die Worte
„alms and oblations" in der Einleitung sich auf die Almosen
und auf das Brot und den Wein beziehen. Im Abschnitt „Das
Offertorium" wurde bereits erwähnt, dass die Rubrik in E. 1662,
E. 1928, Irland, Kanada und A. 1789 und 1892 nur lautet:
„Dann soll der Priester soviel Brot und Wein auf den Tisch
legen ..." Dowden hat in seinen Further studies, S. 176 ff.,
diese Frage vom historischen Standpunkt genauestens untersucht
und kommt zu der Schlussfolgerung, dass die Worte „alms and
oblations" „Gaben und andere Geldopfer für fromme Zwecke"
bedeuten. Diese Ansicht scheint mir die richtige zu sein. Zur
Stützung dieser These möchte ich noch auf folgendes hinweisen:
Sch. 1637, das angibt, dass der Priester das Brot und den Wein
„shall offer up and place", gibt die Anweisung, das Wort „alms"
im Gebet für die Kirche auszulassen, wenn keine Gaben für die
Armen eingesammelt wurden (das Wort oblations kommt nicht
vor). A. 1929, das auch angibt: „Der Priester shall then offer
and place... the bread and wine", gibt an, das Wort „alms"
auszulassen, wenn keine Gaben gesammelt wurden, lässt aber



— 27 —

in diesem Falle „oblations" stehen. Sie betrachtet also Brot
und Wein als die Opfergaben. Ähnlich verfährt Südafrika. Es
hat zwar auch nur die Anweisung, dass der Priester das Brot
auf den Altar legen soll und spricht nicht von „offer", es hat
aber ein Segnungsgebet über die Gaben von Brot und Wein.
Deshalb wird, wenn kein Opfer für die Armen gesammelt wird,
nur „alms" ausgelassen, während „oblations", als auf Brot und
Wein bezogen, stehen bleibt.

Sch. 1764, 1912 und 1929 haben eine ausgesprochene
Darbietung der Gaben von Brot und Wein. Es war daher folgerichtig,
wenn 1912 die Worte „alms and oblations" in dem Gebet für
die Kirche, das nach den Fürbitten nach der Epiklese folgt,
ausgelassen wurden.

Alle andern Liturgien geben die Anweisungen, die Worte
„alms and oblations" auszulassen, wenn keine Almosen oder
Opfergaben eingesammelt werden. Das scheint deutlich darauf
hinzuweisen, dass das Wort „oblations" nicht auf Brot und Wein
bezogen werden kann, wenn sie einfach auf den Tisch gelegt,
und nicht, wie in den übrigen erwähnten Liturgien, dargebracht
werden. Man wird Dowden zustimmen müssen, wenn er als
zweifelhaft bezeichnet, ob eine „minor oblatio" beabsichtigt ist.

Vaterunser.

Auch beim Vaterunser finden wir nicht in allen Liturgien
das uns wrohlvertraute „Lasset uns beten: Ermahnt und
belehret ".

E. 1549 hat das Vaterunser als Abschluss des Konsekrationsteiles

und beginnt mit der Einleitung ähnlich der uns bekannten.
Das „sondern erlöse uns von dem Übel. Amen" ist von der
Gemeinde zu sprechen.

E. 1552 ist es sofort nach der Kommunion des Volkes ohne

Einleitung angegeben, aber nicht im Wortlaut gedruckt. Ferner
ist angegeben, dass die Gemeinde jede Bitte nach dem Priester
wiederholen soll.

E. 1662 hat dieselben Anweisungen wie E. 1552, druckt aber
den Wortlaut des Vaterunser mit der Doxologie, die sich in
allen anglikanischen Liturgien findet.

E. 1928 hat wieder die Einleitung und bestimmt, dass das
Vaterunser vom Priester und der Gemeinde gebetet werden soll.



— 28 —

Alle schottischen Liturgien haben das Vaterunser am Schlüsse

des Konsekrationsteiles mit der Einleitung und der Doxologie.
1912 und 1929 geben es als vom Priester und der Gemeinde

zu beten an.

Während A. 1789 und 1892 E. 1662 folgen, folgt A. 1929

dem schottischen Brauche.

Südafrika folgt E. 1928.

Sch. 1929 hat nach dem Vaterunser eine Rubrik, die besagt,
dass hier eine Weile Stillschweigen herrschen kann, während
Südafrika „soll" hat.

Kommunion.

Über die Stellung innerhalb der heiligen Feier vergleiche
man die Übersicht. Die Spendeformeln sind gesondert zusammengestellt.

E. 1549 bestimmt, dass während der Austeilung das

Agnus dei vom Chore zu singen ist.

Spendeformeln bei der Austeilung der heiligen Kommunion.

In allen anglikanischen Liturgien findet sich die Vorschrift,
dass der Priester zunächst selbst unter beiden Gestalten
kommunizieren und dann die heilige Kommunion austeilen soll. In
den mittelalterlichen Missalien befindet sich aber keine Spendeformel.

Das York und Sarum Manuale hatte für die Spendung
der Krankenkommunion die Formel „Der Leib des Herrn Jesu
Christi bewahre deinen Leib und deine Seele zum ewigen
Leben. Amen".

E. 1549 hat als Spendeformel bei der Austeilung des Brotes:
„Der Leib unseres Herrn Jesu Christi, der für dich dahingegeben
ward, bewahre deinen Leib und deine Seele zum ewigen Leben."
Bei der Austeilung des Kelches: „Das Blut unseres Herrn Jesu

Christi, das für dich vergossen ward, bewahre deinen Leib und
deine Seele zum ewigen Leben."

Zu den Worten „der für dich dahingegeben ward" und
„das für dich vergossen ward" führt Dowden (Further studies,
S. 234 ff.) aus, dass sich diese Worte in der Brandenburger-
Nürnberger Ordnung von 1535 finden und ebenso in Erzbischof
Hermanns „einfaltigs bedencken" (Bonn 1543) und „Simplex ac
Pia Deliberatio" (Bonn 1545).

E. 1552 lautet die Formel bei der Austeilung des Brotes:
„Nimm und iss dies zum Gedächtnis dessen, dass Christus für



— 29 —

dich starb, und geniesse ihn in deinem Herzen mit Glauben und
Danksagung." Bei der Austeilung des Kelches: „Trink dies zum
Gedächtnis dessen, dass Christi Blut für dich vergossen ward,
und sei dankbar."

E. 1662 kombiniert sowohl bei der Austeilung des Brotes
als auch des Kelches die jeweiligen Formeln von 1549 und 1552.

Diese Formel ist auch in die Liturgien von Amerika, Irland
und Kanada eingegangen.

Sch. 1637, 1764, 1912 und 1929 haben die Formel von 1549

mit Amen des Empfängers.
E. 1928 erlaubt entweder die Formel von 1662 oder der

Priester spricht zu allen: „Tretet heran und empfanget den Leib
unseres Herrn Jesu Christi, der für euch dahingegeben ward,
und sein Blut, das für euch vergossen ward. Nehmet dies zur
Erinnerung daran, dass Christus für euch starb, und geniesset
ihn in eurem Herzen mit Glauben und Danksagung." Dann
spricht er zu jedem entweder die Formel von 1549 oder von 1552.

Südafrika 1929 erlaubt entweder die Formel von 1662 oder
der Priester spricht zu allen: „Tretet heran und empfanget den
Leib und das Blut unseres Herrn Jesu Christi, welches für euch
dahingegeben ward, und geniesset ihn in eurem Herzen mit
Glauben und Danksagung." Zu jedem spricht er: „Der Leib
unseres Herrn Jesu Christi bewahre deinen Leib und deine
Seele zum ewigen Leben" und „Das Blut unseres Herrn Jesu
Christi bewahre deinen Leib und deine Seele zum ewigen Leben".

Danksagung.

Field nennt die Danksagungsgebete „Postkommuniongebete".
Da aber in einigen Liturgien (siehe übernächster Abschnitt)
Kollekten angegeben sind, die vor dem Segen gesprochen werden
können und unseren Schlussgebeten entsprechen, da ferner die
schottische Liturgie zwischen Danksagung und Schlussgebeten
unterscheidet, so bezeichne ich die Gebete, die nach ihrem Inhalt
Danksagungsgebete sind, auch als solche, während ich die andern,
wie wir es aus unsern Liturgien kennen, Schlussgebet nenne.

E. 1549 hat nach dem Wechselgruss und „Lasset uns beten"
ein Danksagungsgebet. E. 1552 gibt ohne Einleitung zwei
Danksagungsgebete zur Auswahl. Das erste ist die etwas veränderte
Anamnese von 1549. E. 1928 hat nach einer kurzen Einladung
ein Danksagungsgebet.



— 30 —

Sch. 1637 hat ohne Einleitung ein Danksagungsgebet. In
den anderen schottischen Liturgien findet sich eine längere
Einleitung und ein Dankgebet.

Während A. 1789 und 1892 das Danksagungsgebet ohne

Einleitung haben, findet sich 1929 vor ihm ein „Lasset uns
beten".

Irland und Kanada folgen E. 1552.

Südafrika hat den Wechselgruss und ein Danksagungsgebet.

Gloria.

Das Gloria blieb bei der Revision von 1549 an der in den

römischen Missalien üblichen Stelle stehen. Bei der Übersetzung
wurde zu den Worten „Der du sitzest zur Rechten des Vaters"
hinter „Rechten" „Gottes" eingefügt. Im letzten Absatz fiel bei

„Du allein der Allerhöchste, Jesu Christe" das Wort „Jesu" aus.
Diese Übersetzung ist in alle Gebetbücher der anglikanischen
Kirchengemeinschaft eingegangen.

1552 wurde das Gloria an das Ende der Liturgie gesetzt
als Danksagung nach der heiligen Kommunion. Gleichzeitig
wurde der Passus „Der du hinwegnimmst die Sünden der Welt,
erbarme dich unser" zweimal gedruckt. In dieser Form findet
er sich in allen weiteren englischen Überarbeitungen, ferner
in Sch. 1637, A. 1789 und 1892, J. 1927, C. 1921 und
Südafrika 1929. Field (S. 84) ist der Ansicht, dass bei der Revision

von 1552 das „Agnus dei" und das Gloria verschmolzen worden
seien und daher die zweimalige Anrufung zu erklären sei.

Dowden (1884, S. 230, 1922, S. 175) ist gegen diese Ansicht. In
Sch. 1764, 1912 und 1929 sowie in A. 1929 erscheint die Anrufung
nur einmal.

Während 1549 und in allen anderen anglikanischen Liturgien
der Hymnus mit den Worten begann „Glory be to God on high",
finden wir in Sch. 1764, 1912 und 1929 „Glory be to God in
the highest", welches auf das AôÇa èv viplorotç Osco des Codex
Alexandrinus zurückgeht.

Eine Eigentümlichkeit des Gloria der schottischen Liturgien
seit 1764 ist die Einfügung von „and to thee, 0 God, the only
begotten Son Jesu Christ, and to thee, 0 God, the Holy Ghost"
hinter „Herr, unser Gott, himmlischer König, Gott, allmächtiger
Vater". Dowden führt hierzu aus, dass sich diese Stelle im Codex
Alexandrinus findet und auch in der irischen und schottischen



— 31 —

Kirche höchstwahrscheinlich 600 Jahre im Gebrauch war. Er
weist ferner darauf hin, dass in der Kirchenordnung für Zürich
1529 im Gloria „0 Herr, du eingeborner sun Jesu Christe, und
heyliger Geyst" sich findet.

Während 1549 der Priester das Gloria anstimmte und der
Chor weitersang, wird es in den weiteren Ausgaben als vom
Volk und Priester zu sprechen oder zu singen angegeben. Darauf
weist das Amen hin, das in denselben Typen wie der Text
gedruckt ist. E. 1928 gibt an, dass es vom Priester und dem
Volke gesprochen oder gesungen wird, Sch. 1929 hat dieselbe
Rubrik, sagt aber „gesungen oder gesprochen".

A. hat in allen Ausgaben die Rubrik „dann soll, während
alle stehen, das Gloria in excelsis oder ein anderer Hymnus
gesprochen oder gesungen (1929 nur: gesprochen) werden".

Schlussgebet.

E. 1549 hat nichts dem Schlussgebet Entsprechendes, wohl
gibt es 22 Stellen aus der Heiligen Schrift an, die wir „Zur
Kommunion" bezeichnen. Die andern englischen Ausgaben
enthalten eine Reihe von Gebeten, die nach der Kollekte des

Tages oder vor dem Segen gesprochen werden können.
Dasselbe ist der Fall in den übrigen behandelten Liturgien mit
Ausnahme der schottischen von 1929, die den Namen
„Postkommuniongebet" hat, der unserm Schlussgebet entspricht.

Verschiedenes.

E. 1549 gibt beim Offertorium eine Rubrik, dass der Priester
etwas Wasser in den Wein mischen soll. E. 1928 gibt an: „Es
ist eine alte Tradition der Kirche, etwas Wasser mit dem Weine
zu mischen." Sch. 1912 und 1929 sagen: „Es ist ein Brauchtum,
ein wenig reines Wasser in den Wein zu mischen." Irland
verbietet im Kanon 37 die Mischung des Weines mit Wasser.
Derselbe Kanon verbietet auch die Elevation.

Reservation für die Kranken und diejenigen, welche nicht
an der Feier in der Kirche teilnehmen konnten, finden wir
bereits in Sch. 1764, allerdings nicht im amtlichen Textbuch.
Sie findet sich auch in Schottland 1912 und 1929. E. 1928

gestattet die Reservation für die Krankenkommunion.
A. 1929 erlaubt den Gesang eines Liedes nach der Epistel

(ein Anklang an das Graduale), nach der Sammlung der Gaben



— 32 —

als Offertoriumslied, sowie nach clem Vorbereitungsgebet als
Kommunionlied.

Über eine Reihe von liturgischen Gebräuchen schweigen
die Rubriken, da sie als Gewohnheitsrecht in Übung sind.

Eine Reihe von Fragen, wie z. B. die Stellung des Priesters
bei verschiedenen Gebeten, die Ausdrücke Altar, Tisch des

Herrn, Tisch, heiliger Tisch, die Ausdrücke Priester, Presbyter
und Minister, die Rubriken über die Zahl der Kommunikanten,
die Bestimmungen, wie oft die Glieder der Kirche zum Tisch
des Herrn gehen sollen, die Kürzung der Liturgie an Werktagen,
sind nicht besonders erwähnt worden, um diesen Aufsatz nicht
ungebührlich lang zu machen.

Schluss.

Eine grosse Mannigfaltigkeit in den verschiedenen Liturgien
der anglikanischen Kirche haben uns die vorhergehenden
Ausführungen gezeigt. Man kann in ihnen den äusseren Ausdruck
der Lehre leicht erkennen. Bekannt ist ja der Streit um das

neue englische Gebetbuch in den Jahren 1927 und 1928.
Augenblicklich beschäftigt gerade die Frage der Einheit und Autorität
in der Liturgie und im Ritus die grossen Kirchenzeitungen der
Kirche von England. Aber, gleich wie wir Alt-Katholiken nicht
überall die gleiche Liturgie haben, sondern in der äussern Form
voneinander abweichen und der Geist doch derselbe ist, so ist
es auch mit den Liturgien der anglikanischen Kirchen: „Vielerlei
Gaben und ein Geist."

Witten (Ruhr) (Schluss folgt.) P. H. VOGEL.


	Der Kommuniongottesdienst in den verschiedenen Gebetbüchern der anglikanischen Kirchengemeinschaft

