
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 24 (1934)

Heft: 2

Artikel: Naturrecht, Staat und Kirche in ihrem Verhältnis und ihrer Begrenzung

Autor: Keussen, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404091

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Naturrecht, Staat und Kirche in ihrem Verhältnis

und ihrer Begrenzung.

Das Problem, das das Verhältnis des Einzelnen zur
Gemeinschaft umschliesst, lässt eine Reihe von Betrachtungsweisen
zu. Unter diesen soll hier die religiöse, in engerer Umgrenzung
die christliche Betrachtungsweise zur Erörterung gestellt wTerden.
Von vornherein ist dabei vorausgesetzt, das diese Betrachtungsweise

eine praktische ist, d. h. eine Lebenseinstellung bedingt,
die die Totalität des Einzellebens nach allen Seiten hin umfasst
d. h. dessen Erkennen, Fühlen, Wollen, Handeln. Diese
Betrachtungsweise zielt also nicht auf eine Theorie, d. h. auf eine
Beschreibung der Vorstellungskomplexe, die den christlich Gläubigen

bestimmen, der Verhaltungsweisen, in welchen er sich
betätigt, sondern sie zielt auf eine Forderung, d. h. sie sagt uns,
was es für den Einzelnen bedeutet „aus dem Glauben zu leben."

Zunächst die Glaubenshaltung des Christen schliesst immer
schon Gemeinschaft in sich ein: Gemeinschaft mit Gott, mit
Christus, mit der Kirche, mit dem Nächsten. — Kann nun diese
durch den Glauben begründete Gemeinschaft allein als echte
Gemeinschaft bezeichnet werden? — Oder gibt es Gemeinschaft
auch ausserhalb des Glaubens? Und wenn es solche gibt, worauf

ist sie gegründet? — Ferner, kann der Christ der Forderung,
dass er sein Leben aus dem Glauben gestalten solle,
durchgehend und allgemein entsprechen Ist er nicht zwangsgemäss
schon von vornherein in Gemeinschaftsverhältnisse hineingestellt,
die ausserchristlich sind, ja sich möglicherweise durch den
Glauben überhaupt nicht bewältigen lassen? Steht damit der
Christ vor der Notwendigkeit, eine doppelte Moral anerkennen
zu müssen, einmal eine Moral, die aus dem Glauben fliesst und
sodann eine Moral, die durch weltliche Motive und Betrachtungsweisen

bestimmt wird? — Muss er nicht die Tatsache anerkennen,
dass der Glaube nicht die Totalität seines Lebens umfasst, dass
zum mindesten ein Teil seines Lebens und seiner Lebensbezüge
„neben dem Glauben" stehen? (E. Brunner, das Gebot und die
Ordnungen, S. 67.)

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1934. 6



— 82 —

Zu den Lebensbezügen, in die der Einzelne zwangsweise
hineingestellt ist, gehören sein Verhältnis zu Familie, Volkstum
und Staat. Für die natürliche Betrachtungsweise sind diese
Verhältnisse aus natürlichen Prozessen und geschichtlichen
Gegebenheiten erwachsen. Die religiöse Betrachtungsweise unterstellt

auch hier Natur und Geschichte der göttlichen Allmacht und
Vorsehung, d. h. sie betrachtet Familie, Volk und Staat als
Ordnungen, die durch den göttlichen Schöpfungswillen gesetzt
sind. Es verschlägt dabei nichts, dass diese Ordnungen in statu
naturae lapsae verderbt und entstellt sind. Das Entscheidende
ist, dass nach Gottes Willen der Bestand menschlicher Gemeinschaft

an den Bestand dieser Ordnungen geknüpft ist. Denn der
Mensch ist von Gott nicht als Einzelwesen, sondern als
zweigeschlechtliches Gemeinschaftswesen geschaffen und die Erhaltung
des Geschlechtsist dem göttlichenWillen gemäss an dieVerwirklich-
ung der Gemeinschaft zwischen Mann und Weib geknüpft. Aus der
ehelichen Gemeinschaft erwächst die Familiengemeinschaft, aus
dieser die Stammes- und Volksgemeinschaft, und diese organisiert
sich zum Zweck der Selbsterhaltung zum Staat. Es sind zunächst
nur natürliche und geschichtliche Zusammenhänge, die in dieser

Entwicklung vor uns liegen. Dass in ihr sich noch weitere
zunächst wirtschaftliche, dann auch sittliche Bezüge verwirklichen,

ist leicht ersichtlich. So wird der Staat zum Erzieher,
zum Repräsentanten einer sittlichen Idee, wie das in der
platonischen wie auch in der aristotelischen Staatstheorie unmittelbar
deutlich ist. Als Erzieher will der Staat den Einzelnen der
sittlichen Idee, die er in sich verkörpert, unterordnen. Da aber
die sittliche Idee das Gemeinschaftsleben des Staates vollständig
umschliesst, so kann auch die Einordnung des Einzelnen in sein

Gemeinschaftsleben nur eine totale sein. Daraus ergibt sich
schon bei Plato der Gedanke des totalen Staates. Ruht nicht
aber dieser Staat durchaus auf sich selbst, d. h. auf der sittlichen
Idee, die er in sich verkörpert? Besteht hier überhaupt noch

ein Bedürfnis, für diese und damit für die staatliche Gemeinschaft

noch eine religiöse Sanktion zu suchen? — Wer ein solches
Bedürfnis ablehnt, der wird das Gemeinschaftsverhältnis mit

Gott, in das der religiöse Glaube den Menschen hineinstellt,
durchaus als ein mystisches Sondererlebnis betrachten müssen,
das im Grunde genommen ausser dem gemeinschaftsgebundenen
Leben in der irdischen Welt verläuft. Stimmungen, die auf



— 83 —

eine solche Auffassung hinzielen, sind dem Christentum der
ersten Jahrhunderte nicht fremd gewesen (Tertullian). Sie haben
aber die Kirche als solche nicht gewinnen können, mag auch
in ihrer geschichtlichen Entwicklung die Bewertung des Staates
als einer religiösen Ordnung nicht immer mit gleicher Betonung
in die Erscheinung getreten sein.

Die Kirche hat also an dem Gedanken, dass der Staat
Gottes Ordnung sei, schon im neuen Testament festgehalten.
Sie hat ihn festgehalten, weil sie aus dem alten Testament den
Gedanken der theokratischen Herrschaft Gottes über diese Welt
und die weltlichen Ordnungen übernommen hatte. Die
theokratische Ordnung* ist hier zunächst eine Folgerung aus dem
Schöpfungsglauben. Gott der Herr hat die Welt geschaffen,
also ist sie sein Eigentum und er übt über sie Herrschermacht
und Herrschaftsrecht aus. Doch diese Herrschermacht des

Schöpfergottes wird von vielen nicht erkannt. Die Verdunkelung
der Gotteserkenntnis durch die Sünde hat sich dahin ausgewirkt,
dass sich die Heiden nichtigen Götzen zugewandt haben. Es ist
der Vorzug Israels, dass es dem Rufe Gottes gefolgt ist und
ihn als seinen Herrn erwählt hat. Seine Religion ist
Wahlreligion, insofern es Gott als seinen Herrn anerkannt hat, und
diese Wahlreligion beruht auf der Erwählung eben dieses Volkes
durch Gott. „Fürchte dich nicht, ich habe dich erlöset. Ich
habe dich bei deinemNamen gerufen und du bist mein" (Is. 43,1).
Indessen stellt sowohl die Berufung wie die Erwählung des
Volkes Israel keine unbedingte Tatsache dar. Sie ist abhängig
vom Glauben und von dem Gehorsam des Volkes gegen Gottes
Gebot. Das Volk kann von Gott abfallen und Gott kann es
verwerfen. Daher stellt auch in der Geschichte Israels die
Theokratie viel mehr eine ideale Forderung als ein geschichtliches

Faktum dar. Je mehr aber der Abfall des Volkes von
Gott und seinem Gesetz, je mehr seine Verwerfung durch das
göttliche Gericht offensichtlich wmrde, um so mehr verschiebt
sich der Glaube an das „wahre" Israel und die Gottesherrschaft
über dasselbe in eine unbestimmte Zukunft, in der sich die
messianische Theokratie verwirklichen soll. Die Theokratie wird also
bei den Propheten Gegenstand eines eschatologischen Glaubens.

Im Grunde ist es für den neutestamentlichen und urchristlichen

Glauben nicht anders. „Zwar ist die Zeit erfüllet und
das Reich Gottes herbeigekommen." (Marc. 1,15.) Aber die letzte



_ 84 —

religiöse Evidenz dieser Tatsache wird doch erst in die

Erscheinung treten, wenn „der Menschensohn sitzen wird zur
Rechten der Kraft und kommen wird in den Wolken des Himmels".
(Math. 26, 64.) Daher bleibt für den Christen die theokratische
Gottesordnung (noX(rsvfia) im Himmel „von darmen wir auch

erwarten den Heiland Jesum Christum den Herrn, der unseren
nichtigen Leib verklären wird, dass er ähnlich werde seinem
verklärten Leibe nach der Wirkung der Kraft, mit der er alle Dinge
sich unterwerfen kann". (Phil. 3, 20f.) Die Erfüllung der theokratischen

Gottesherrschaft vollzieht sich mit dem Ende alles
Geschehens. Sie hat auch das Ende aller irdischen
Herrschaftsverhältnisse zur Voraussetzung, die Unterwerfung aller
Widersacher Christi einschliesslich des Todes. Und „wenn alles dem

Sohne Untertan sein wird, wird dieser sich dem Vater Untertan

machen, auf dass Gott sei alles in allem". (I Cor. 15, 23 f.)
Ein so hoch gespannter, auf das Ende aller Geschichte

gerichteter Glaube konnte es unter Umständen schwierig finden,
die tatsächlichen, irdischen Herrschaftsverhältnisse, die doch

auf einer ganz anderen Ebene lagen, religiös zu begründen.—
Sicher ist, dass Christus in diesem Punkte sehr realistisch
gedacht hat. Die auf Gewalt aufgebaute Rechtsordnung des Staates

ist ganz anderer Art als die auf dem dienstbereiten Opferwillen
gegründete Reichsgottesgemeinschaft. (Marc. 10,42.) Zwar erkennt
Christus die Rechtsgültigkeit der auf dem tatsächlichen und

erweisbaren Machtbesitz beruhenden staatlichen Forderungen,
„Gebet dem Kaiser, was des Kaisers ist", aber diese Forderungen
liegen ausser dem Kreise religiöser Verpflichtungen, sie berühren
also nicht das, „was Gottes ist". (Marc. 12, 7.) —

Allein wenn auch Christi Reich „nicht von dieser Welt ist"

(Joh. 18, 36) und darum darauf verzichtet, sich mit Gewalt zu

behaupten oder durchzusetzen, so bedeutet die Anerkennung
der Tatsache, dass die irdischen Reiche dieser Gewalt nicht

entbehren können, keineswegs, dass die stattliche Zwangsgewalt
dem Bereich des göttlichen Willens entzogen wäre. Sie beruht,

selbst wenn sie von den Menschen ungerecht angewandt wird,

auf göttlicher Ordnung. So verfügt selbst Pilatus über sie nur,

weil sie ihm von oben gegeben ist. (Joh. 19, 11.)
Mit voller Deutlichkeit hat Paulus diesen grundsätzlichen

Gedanken im Römerbrief ausgesprochen. (Röm. 13, 1—5.) Alle

Obrigkeit stammt von Gott, sie ist Gottes Dienerin (âidxovoc)



— 85 —

insbesondere beim Vollzug der Strafgerechtigkeit. Sie führt das

Schwert nicht umsonst. Wer sich ihr widersetzt, der widersetzt
sich Gottes Ordnung. Darum soll man ihr des Gewissens wegen
Untertan sein. (Vergi, auch I. Petr. 2, 13—17, und Titus 3, 1.) —
Entscheidend an diesen Ausführungen ist die Erklärung, dass
die Obrigkeit Gottes Ordnung sei. Denn alle Obrigkeit gründet
sich auf die ihr übertragene Macht, die sie, wenn nötig, mit
Gewalt durchzusetzen berufen ist. — Diese Gewaltanwendung
darf sie allerdings nur im Dienste der Gemeinschaft vollziehen.
Denn der Dienst an der Gemeinschaft, das ist der Sinn und
die Aufgabe der Obrigkeit. Die „ordinata imperandi oboe-

diendique concordia" erscheint als das Ziel aller staatlichen
Gemeinschaft. (August, de C. D. XIX. 7.) Kann doch diese
Gemeinschaft sich als solche nur behaupten, wenn die Autoritätsund

Gehorsamsverpflichtung' gegenüber der Obrigkeit anerkannt
wird und sich durchsetzt. In diesem Verhältnis spiegelt sich im
menschlichen Gemeinschaftskreis die Unterordnung der Welt
und der ihr eigenen Kräfte unter den gebietenden Willen Gottes.—
Sowie Gott der „gubernator totius universi" ist (Thomas v. Aquin),
so übt die Obrigkeit in dem ihr zugewiesenen endlichen, menschlichen

Gemeinschaftskreis ihr Regiment und darf dafür nicht nur
menschliche, sondern auch göttliche Autorität beanspruchen,
wenigstens solange und soweit sie Gottes Willen erfüllt.

An diesem Punkte ist nun allerdings auch die Grenze
bezeichnet, die der staatlichen Autorität gezogen ist. Sie ist von
Gott gewährleistet, sofern sie Gottes Ordnung darstellt, d. h. sofern
sie das Gemeinleben nach dem Willen Gottes gestaltet. Allein
ist mit dieser Forderung dem Staate nicht Unmögliches
zugemutet? Zeigt nicht der tatsächliche Befund des politischen,
sozialen, wirtschaftlichen Lebens überall Kräfte am Werk, die
von Beweggründen der verschiedensten Art getrieben werden,
nur nicht von religiösen? Scheint es nicht im Wesen des Staates
zu liegen, dass der Wille zur Selbstbehauptung, der Wille, sein
eigenes Recht und seine Sicherheit zu bewahren, in den Willen
umschlägt, das auf Kosten anderer durchzusetzen, die seinem
Machtwillen nicht gewachsen sind? Hat nicht Jakob Burckhardt
Recht, der in seinen weltgeschichtlichen Betrachtungen dieses
Machtstreben als das Böse schlechthin1) bezeichnet hat? —
Wenn dem aber so ist, wie kann dann der Staat noch den

') J. Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, 4. Aufl., S. 96.



— 86 —

Anspruch erheben, als Gottes Ordnung zu gelten Muss nicht
aber unter solchen Verhältnissen die staatliche Autorität als

etwas durchaus fragwürdiges erscheinen?
Man kann diesen Fragen mit folgenden Überlegungen

begegnen. Auch der Staat, der sich im Prinzip Gottes Willen
und Ordnung entzieht, also ganz und gar säkularisiert ist, kann
sich nach der Auffassung des Glaubens als geschichtliches
Gebilde dem göttlichen Willen, der aller Geschichte das Ziel
weist, d. h. der göttlichen Vorsehung nicht entziehen, er kann
sich aber auch dem göttlichen Ordnungswillen selbst in der

Verderbnis des status naturae lapsae nicht entziehen, insofern
er doch irgendwie Ordnungsstaat sein muss und sein will. Als
solcher repräsentiert er eine göttliche Idee, auch wenn er sie

in seinem tatsächlichen Bestände höchst unvollkommen
verwirklicht. Mit besonderer Klarheit hat Augustinus diesen
Gedanken ausgesprochen, indem er darauf hinweist, dass das

Daseinsrecht des Staates in der Wahrung des zeitlichen Friedens
begründet sei. Sicher müsse selbst der Tyrann, der die Freiheit
der ihm Unterworfenen unterdrücke, doch noch eine Art von
Frieden herbeiführen, allerdings einen ungerechten Frieden,

„Denn kein Laster ist so gegen die Natur, dass es die äussersten

Spuren der Natur auszutilgen vermöchte" x). Selbst eine Räuberbande

müsse in irgendeiner Form noch Frieden und
Verständigung* unter sich einhalten. Alle Kriege würden schliesslich
in der Absicht geführt, zu einem Frieden zu gelangen.
Eintracht und Frieden seien eben die in der menschlichen Natur
selbst begründeten Ziele menschlichen Gemeinschaftslebens2).
Der Gedanke, den Augustinus mit diesen Ausführungen
veranschaulichen will, ist dieser, dass der Staat seiner

Natur nach Gemeinschaftswesen ist und daher eine
Gemeinschaftsordnung verwirklichen muss, und sei es auf dem

Wege eines erzwungenen Friedens. In der durch die Sünde

verderbten und zerrütteten Welt ist die mit den Mitteln des

Zwanges (als poena et remedium peccati) herbeigeführte
Friedenssicherung die besondere Aufgabe des Staates.

Allein die Friedenssicherung dient einem weiteren Ziele.

Sie will irgendwie ein Recht schaffen oder wahren. Somit wird

») De Civit. Dei XIX, 12.

2) s. Keussen, Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen
Ethik zu Staat und Kultur. Intern, kirchl. Zeitschr. 1915, S. 264.



— 87 —

der Staat zum Hüter der Rechtsordnung. Eine Gemeinschaftsordnung

ist nicht möglich ohne eine Abgrenzung der
Rechtsbefugnisse, die der Gemeinschaft gegenüber den Einzelnen, die
ihr angehören, und wiederum die den Einzelnen gegeneinander
zukommen. Solche Rechtsbefugnisse und damit Über- und
Unterordnungsverhältnisse wmrde es nach der Meinung Augustins
entsprechend der grösseren oder geringeren Vernunftbegabung
auch dann im menschlichen Gemeinschaftsleben gegeben haben,
wenn die durch die Sünde bewirkte Störung des menschlichen
Lebensstandes nicht eingetreten wäre. — Das bedeutet aber, dass
sich der Kirchenvater die stoische Naturrechtslehre zu eigen
macht. Er überträgt sie auf die Schöpfungsordnung und setzt
demgemäss voraus, dass es ein ursprüngliches sittliches
Bewusstsein und dementsprechend auch eine Norm dieses Bewusstseins

bei dem geschaffenen Menschen geben müsse.
Zur Entfaltung kommt diese Norm zunächst nur im religiösen

Bewusstsein. Der von Gott geschaffene Mensch ist gebunden
an die Gemeinschaft mit ihm und an sein Gebot. Indem er das
Gebot übertritt, löst er sich aus der göttlichen Gemeinschaft
und in diesem Augenblick zerfällt in seinem Bewusstsein die
Klarheit der sittlichen Erkenntnis, die ihm zuvor eigen war.
Er versucht nun sein Leben aus dem eigenen Willen zu gestalten,
sein eigenes Recht zu schaffen. Doch diese Selbstbehauptung
gegen Gott führt auch zur Isolierung gegen alle menschliche
Gemeinschaft, d. h. die Zerstörung des religiösen hat auch die
Zerstörung des sittlichen Gemeinschaftsgedankens zur Folge. -—

Der Mensch würde seine Menschlichkeit, d. h. seine religiöse
und sittliche Naturanlage völlig verlieren, wenn nicht zunächst
das Gewissen gegen die Zerrüttung des sittlichen Bewusstseins
rebellierte. Das Gewissen sagt dem Menschen zwar nicht, was
er soll, wohl aber macht es ihm deutlich, was er nicht soll.
Der Mensch, der alle Grenzen überschreiten und keine Bindung
mehr gelten lassen will, wird durch das Gewissen in diese
Grenzen zurückverwiesen und daran erinnert, dass er ein
Gebundener ist. — So fällt im Gewissen der Schatten des
„eingeschriebenen Gesetzes" (Röm. 2, 15) in das sittliche Bewusstsein
des Menschen und verklagt und verurteilt ihn. — Doch immerhin

mag er aus diesem Schatten auch die Konturen des Gesetzes
zu erkennen versuchen, nur dass diese Konturen zwar Grenzen
umschreiben, aber in ihrem Inhalt nicht zu bestimmen sind. —



— 88 —

Man hat versucht diesen Inhalt zu bestimmen, indem man die
Gesetze des Dekalogs mit dem Naturgesetz gleichsetzte, hat
dabei aber übersehen, dass es sich im Dekalog um ein
geschichtlich überliefertes, durch prophetische Offenbarung
übermitteltes Gesetz handelt, das somit seinem Ursprung nach nicht
als ein a priori gültiges Vernunftgesetz angesprochen werden
kann. Immerhin verdient der Gedanke erwogen zu werden,
ob nicht die prophetische Klarstellung des sittlichen Gesetzes
eine Aufhellung des sittlichen Bewusstseins in der Weise
bedeuten könnte, dass es sich der naturreehtliehen Gemeinschaftsnormen

in einer bestimmten geschichtlichen Situation bewusst
wird. Die Vordergrundsmotive menschlichen Begehrens und
Handelns, auf die in der Regel die Aufmerksamkeit ausschliesslich

gerichtet ist, erseheinen unter der Wirkung solcher
Aufhellung in einem Lichte, das sie ganz anders bewerten and
beurteilen lässt. Die naturrechtliche Verpflichtung wird zum
Massstab, an dem sie in ihrem Wert oder Unwert gemessen
werden. — Es ist also wohl denkbar, dass diese im geschichtlichen

Leben durchgehends überdeckt wird und nur in einer
besonderen Lage von Berufenen aufgeheEt und dann klar
erkenntlich wird. — Auf der anderen Seite aber lässt sich nicht
verkennen, dass mit dieser Möglichkeit schlimmster Missbraaeh
getrieben werden kann. Das Naturreeht geistert durch das
geschichtliche, religiöse, soziale und politische Leben. Man hat
diesen Geist angerufen, um höchst fragwürdige machtpolitisehe
Ansprüche za rechtfertigen, am ebenso fragwürdigen Verträgen
unter Berufung auf ihre ^Heiligkeit"- „ewige"- Gültigkeit zn
sichern. Es ist leicht za verstehen, dass dieser Missbraaeh, der
mit der Berufung auf das Natorreeht getrieben wurde,, am
damit eine zeitgeschichtliche Macht- und Rechtslage zu
sanktionieren, das Natorreeht selbst verdächtig machen musste.

Im Zeitalter der Aufklärung versuchte man solcher Bela-

tivierang und zugleich maehtpolitisehen Ausnutzung des Jfatar-
rechts dadurch za begegnen, dass man es in seiner reinen
Form als Yermmftreeht darstellte. Zugleich glaubte man es

damitvon seiher MrchMehenUmklammerung befreien zu können.
So wurde die Säkularisierung am deutlichsten vielleicht ven
Hag» Grotias vollzogen, der das Xaturrecht aas der avatar des

Menschen ableitet und seine Geltung ebea darum für eine

unbedingte erklärt, so dass es selbst dann Bestand hätte, wen»



— 8U —

man einräumte, es gäbe keinen Gott oder Gott bekümmere
sich nicht um die menschlichen Angelegenheiten. (Etiamsi
daremus, quod sine summo scelere dari nequit, non esse Deum
aut non curari ab eo negotia humanai *). — Grotius hält dabei,
wie ersichtlich, an dem Gottesglauben und an dem Gedanken
fest, dass die menschliche Natur und somit auch die Prinzipien
des Naturrechts von Gott geschaffen seien. Aber nachdem sie
einmal geschaffen, kann Gott sie nicht widerrufen. — Aus
dem Naturrecht soll dann das ius positivum voluntarium
abgeleitet und durch Vertrag festgelegt sein 2).

Auf der Aktiven Grundlage einer überall gleichen und
zugleich freien menschlichen Natur hat nun auch Rousseau
und im Anschluss an ihn Kant das Recht und den Staat
aufgebaut. Vermöge dieser Gleichheit müssen vor dem Gesetz alle
als gleich betrachtet werden, und um dieser Gleichheit willen
hat das Gesetz die Freiheit eines jeden zu achten, soweit diese
Freiheit mit der Freiheit aller anderen zusammen bestehen
kann. — Damit entfällt der Gedanke, dass der Staat im Prinzip
zur göttlichen Schöpfungsordnung gehöre; er ist menschliche
Schöpfung8) und im Rahmen dieser Schöpfung wird dann die
Rechts- und Staatsbildung auf die formale und zunächst negative
Aufgabe beschränkt, den ursprünglichen Rechts- und
Machtbereich der Einzelnen gegeneinander abzugrenzen. — Und was
ist hier von dem Naturrechtsgedanken, noch übrig geblieben? —
Nichts anderes als die ideale Aufgabe, eine gesetzliche Ordnung
aufzubauen, die dazu bestimmt ist, das Eigenrecht der von ihr
befassten Individuen zur Übereinstimmung zu bringen. Das
Naturrecht erschöpft sich hier in dem Gedanken einer formalen
Demokratie. — Kein Wunder, dass die Dürftigkeit dieser
Aufgabe dahin geführt hat, auf die naturrechtliche Begründung
des Rechts- und Staatsgedankens überhaupt zu verzichten und
dem Rechtspositivismus die Bahn frei zu machen. — Die Folge
davon aber ist, dass der Staat entweder zum Geschäftsführer
der Zweckinteressen einzelner Individuen, Gruppen, Verbände
erniedrigt wird, oder dass er, wo dieser individualistische Staatsbegriff

abgelehnt wird, als ein Kollektivum erfasst wird, wie

') De iure belli ac pacis. Prolegomena.
a) Vergi, hierzu E. Kassirer, Naturreeht und Völkerrecht im Lichte

der Geschichte und der systematischen Philosophie, S. % ff.
*) Rousseau, Gesellschaftsvertrag, I. Kap. 6, II. Kap. 6 u. 7.



- 90 —

das insbesondere Hobbes getan hat, indem er den Staat dem

Absolutismus des Monarchen überantwortete und die Rechte

aller andern ausstrich, oder, wie das heute in Russland der

Fall ist, als ein Kollektivum, dessen Träger wenigstens in der

Fiktion die unpersönliche Masse ist.

Was ist nun am Ende dieser Entwickelung und in der

Rechts- und Staatskrise, in der wir heute in aller Welt leben,
über den Wert und die Gültigkeit des Naturrechts zu sagen?

— Ist dieses dadurch fragwürdig geworden, dass es im römischen
Katholizismus überdeckt erscheint, von den Machtforderungen
einer Rechtskirche, die als Rivalin des Staates für sich eine

zum mindesten indirekte Souveränität auch auf dem Gebiete
des politischen und wirtschaftlichen Lebens fordert? — Wird
die Gültigkeit des Naturrechtes dadurch illusorisch, dass es als

Vernunftrecht eine abstrakte Gleichheit konstruiert, die niemals
im Leben vorhanden ist? — Und wenn man beide Fragen
verneint, was bleibt dann vom Vernunftrecht? — Die Einsicht,
dass es keine Transformationsformel gibt, um seine Prinzipien
auf die Verhältnisse der geschichtlich realen WTelt
anzuwenden? — Die resignierte Erkenntnis, dass auch der
katholische Ethiker nicht in der Lage ist, ein ausgeführtes System
des Naturrechts zu bieten ausser in der Fassung, die seine

Relativierung in einer Welt notwendig macht, die in weitem

Umfang von einer ganz anders gerichteten Eigengesetzlichkeit
ökonomischer und politischer Art beherrscht ist? — Schliesslich
der Verzicht auf die Möglichkeit mit dem Naturrechtsgedanken
als einem Ferment des sozialen, politischen und wirtschaftlichen
Lebens zu arbeiten und sich auf die von E. Brunner geäusserte
Meinung x) zurückzuziehen, das relative Naturrecht sei „gar
kein Gesetz, sondern nichts anderes als die gesetzlich nicht

zu fassende Notwendigkeit, das absolute Naturrecht der sündigen
Wirklichkeit anzupassen". — Wenn aber diese Notwendigkeit
besteht, so auch irgendwie die Möglichkeit, das ideale Recht,

das im Naturrecht begriffen ist, zu praktischen Forderungen
zu verdichten, dem Reiche Gottes innerhalb einer der Selbstsucht

in jeglicher Form verhafteten Welt die Wege zu bereiten.

Denn das Naturgesetz als Schöpfungsordnung soll die

Ordnung des Reiches Gottes zur Darstellung bringen. Das Reich

x) Das Gebot und die Ordnungen, S. 606.



— 91 —

Gottes aber ist im menschlichen Lebenskreise die in dem Willen
Gottes begründete Gemeinschaftsordnung. Denn nur in der
Gemeinschaft (Ehe, Volksgemeinschaft, Staatsgemein schaff, die
verschiedenen Arten der Kulturgemeinschaft) kann sich der
Mensch entfalten und nur aus der Gemeinschaft kann der
Einzelne hervorwachsen und in ihr sich bilden. Das bedeutet
die Suprematie der Gemeinschaft und des Gemeinschaftswillens
über den Einzelnen. Das bedeutet die organische Gemeinschaftsauffassung,

wie sie Aristoteles als Grundforderung des politischen
Lebens entwickelt, wie sie aber auch Paulus als Grundverfassung

der christlichen Gemeinde im Sinne ihrer religiösen
Verbundenheit mit Christus und dann auch ihrer einzelnen
Glieder untereinander dargestellt hat. I. Cor. 12, 12 ff. —
Das bedeutet ferner die Verpflichtung zu gegenseitiger
Dienstbarkeit, wie sie unter den sittlichen Forderungen Jesu an erster
Stelle steht. (Math. 20,. 26 ff., Marc. 10, 43 ff.) — Man kann
das Verhältnis, in das die Einzelnen sich zueinander und zu
den übergeordneten Gemeinschaftskörpern gestellt sehen, auf
allgemeine Formeln bringen, wie das etwa in der Umschreibung
der Gerechtigkeit durch Ulpian geschehen ist, sie sei der
bestandige Wille, einem jeden das Seinige zukommen zu lassen
(perpetua voluntas ius suum unicuique tribuendi) *), oder auch
in der Forderung des Evangeliums „alles, was ihr wollt, dass
euch die Leute tuen, das tut auch ihr ihnen". (Math. 7, 12.) —
Wenn hier sowohl die Rechtsformel Ulpians, die von der kirchlichen

Tradition übernommen wurde, wie die Forderung des

Evangeliums an den Willen appellieren, so erhellt daraus, dass
das Naturrecht ein ideales Recht, eine sittliche Formel ist, die
erst das richtige Recht schaffen soll, nicht aber gültiges Recht,
das schon besteht. Wer gegen das Naturrecht den Einwand
erhebt, es sei kein Recht, weil es nicht die Merkmale einer
positiven Rechtssatzung aufweise, wie das H. Steubing tut2), der
hat den Sinn des Naturrechtes nicht verstanden, wobei allerdings
zugestanden werden muss, dass römisch-katholische Theologen
und Kirchenrechtslehrer das Naturgesetz oft genug wie eine
positive Rechtssatzung behandeln und dadurch diesem Miss-

*) So auch Augustinus, de Civit. Dei XIX, 4. Thomas von Aquin,
S. theol. II, q. 58 a. i. Vgl. hierzu Jos. Mausbach, Naturrecht und Völkerrecht,

Freiburg 1918.
2) H. Steubing, „Naturrecht und natürliche Theologie im Protestantismus",

1932, S. 25 ff.



— 92 —

Verständnis Vorschub leisten x). — Man kann das Naturrecht
als eine Idee bezeichnen, so wie Kant unter der Idee eine der
Vernunft gestellte Aufgabe erblickte, die Totalität der Verstandesbegriffe

in eine systematische Einheit zusammenzufassen. So wie
sich die Durchführung dieser logischen Aufgabe mit Rücksicht
auf die nie zu erreichende Vollständigkeit der Erfahrung als
unmöglich erweist, so erscheint noch viel mehr das ideale
Naturrecht als die praktisch nicht zu bewältigende Aufgabe,
die Ordnungen des sozialen, politischen, wirtschaftlichen Lebens
der in der Schöpfungsordnung angelegten Idee des Reiches
Gottes zu unterwerfen. — Denn der tatsächliche Befund der
geschichtlichen Welt zeigt uns die Verkehrung der göttlichen
Gerechtigkeitsordnung durch Selbstsucht, Gewalt und
rücksichtslose Machtpolitik im wirtschaftlichen und politischen Leben,
zeigt uns, wie unpersönliche Mächte (die Technik und das
Kapital) den Menschen in den Dienst sittlich völlig entleerter
Ordnungen zwingen.

Von diesem tragischen Schicksal ist nnn auch der Staat
betroffen. Seiner Idee nach soll er die im göttlichen Schöpfungswillen

gegründete Gemeinschafts- und Gerechtigkeitsordnung
darstellen. Setzt man dabei voraus, dass sich die Staatsbildung
parallel mit der Sippenbildung; der Bildung artverwandter
Volksgemeinschaften vollzieht, so würde der Gedanke, dass die
Artformung der Völker im Willen der göttlichen Schöpfung und

Vorsehung beschlossen liegt, zu der Folgerung führen, dass der
Gemeinschafts- und Rechtsgedanke sich zunächst in dieser
artgebundenen Formung zu verwirklichen habe. Es besteht kein
Zweifel, dass Forderungen dieser Art sowohl im religiösen
Stammesglauben Israels wie auch bei anderen Völkern eine

grosse, ja oft entscheidende Rolle spielen. Allein das geschichtliche

Bild der Volks- und Staatsbildung entspricht keineswegs
dieser naturrechtlich wohl begründeten Forderung. Schon

Augustin hat der Eroberungs- und Machtpolitik der Grossstaaten

') So erklärt Thomas von Aquin das Naturrecht als „lex promulgata"
indem „Deus eam mentibus hominum insernit naturaliter cognoscendam".
S. theol. II, 1. 9. 90. a. 4. — Zu den naturrechtlich begründeten Sätzen
rechnen mittelalterliche Theologen die Lehre quod papa universalis mo-
narcha totius populi Christiani et de iure totius mundi, s. 0. Gierke,
Genossenschaftsrecht, S. 522, Anmerkg. 12, u. 1. c. 533, „unmittelbar aus dem
ius divinum wird ein menschliches Verfassungsideal abgeleitet, welches dem
Postulat der Einheit in durchgreifender Weise durch die Souveränität der
Kirche e-enügt".



— 93 —

mit stärksten Vorbehalten gegenübergestanden und gemeint,
„wenn Ruhe und Gerechtigkeit der Nachbarn keinen ungerechten
Anlass zur Kriegsführung geboten hätten, so würden unter
glücklicheren menschlichen Verhältnissen alle Reiche ihrem
Umfange nach zwar klein sein, sich aber einträchtiger Nachbarschaft

erfreuen" l). — Bekannter noch ist seine emphatische
Frage: „Was sind nach dem Fortfall der Gerechtigkeit die
Weltreiche anders als grosse Räuberbanden8)?" Die tiefe
Abneigung des christlichen Ethikers gegen das Gewaltwesen des
Staates spricht sich in diesen Äusserungen aus. — Und doch
weiss auch Augustin, dass der Staat sich gar nicht behaupten,
dass er auch das Recht und den Frieden nicht wahren kann
ohne Gewaltanwendung. Im Sundenstande, in dem die Menschheit

lebt, ist sie eben notwendig als „poena et remedium peccati".
Soweit muss und wird auch der Christ, wie das schon Paulus
getan, die Unumgänglichkeit der Gewaltanwendung anerkennen.
Denn sie bedeutet die Sicherung des Rechts, des Friedens, die
Eindämmung des Bösen. Insofern ist sie das von Gott
zugelassene Mittel, die Rechts- und Gemeinschaftsordnung aufrecht
zu erhalten. — Allein mit der Anerkennung, dass der Staat um
seiner Selbsterhaltung willen notwendig zur Gewaltanwendung
schreiten muss, ist nun keineswegs jede Art von Gewaltpolitik
durch ihn zu rechtfertigen. Hier stellt sich das Naturrecht als
eine von Gott dem Gewissen der Staatsmänner gewiesene Schranke
dar. Allerdings mag eine gewissenlose imperialistische Politik
diese Schranken bedenkenlos überschreiten. Aber Gewalt kann
wohl Recht schützen, aber kein Recht schaffen und so verbleibt
im Hintergrund solcher Eroberungspolitik eine Reihe von
ungelösten Fragen, die man am Ende des Weltkrieges teilweise
wenigstens durch Schaffung eines Minderheitenrechts aus dem
Wege zu räumen suchte. Dass man aber dieses Minderheitenrecht

zu schaffen sich gedrungen fühlte, mag als ein Beweis
dafür gelten, dass auch der Gewaltwille des Staates gebunden
ist, letzte Rechte des Volkstums zu achten.

') De Civ. IV, 15.

2) L. c. IV, 4. J. Scholz, „Glaube und Unglaube in der Weltgeschichte.
Ein Kommentar zu Augustins de civitate Dei," nennt diesen Satz „ein
reguläres Todesurteil über den Staat" (S. 102), wogegen H. Reuter,
Augustinische Studien S. 138 ff., ihm nur einen hypothetischen Charakter bei-
misst, wobei er im Rechte sein dürfte.



— 94 —

Indessen ist mit diesem Hinweis nur ein Sonderfall gegeben,
an dem die naturrechtliche Bindung des Staates, wenn er Recht
zu schaffen oder zu vertreten hat, deutlich wird. Solche
Bindungen bestehen für die völkerrechtlichen Beziehungen, sie

bestehen gegenüber den Körperschaften und Verbänden, gegenüber

den Einzelpersonen, die dem Staate eingegliedert sind.
Gewiss sind diese Bindungen oft genug ausser acht gelassen
worden, was aber nicht ihre Ungültigkeit oder Fragwürdigkeit,
sondern nur die Tatsache beweist, dass gewissenlose Politiker eine
gewissenlose Politik betreiben. — Zwar hat man gemeint, dass

gerade ihr Verhalten das eigentliche Wesen des Staates und aller
Politik offenbare. Im Streben nach Selbstbehauptung und Macht
äussern sich menschliche Überheblichkeit und Sünde. So sei

denn der Ursprung des Staates in der Sünde zu suchen, und
die Geschichte aller Staaten bringe ihren sündigen Ursprung
immer wieder zum Ausdruck '). Was an dieser
Geschichtskonstruktion einzelner Theologen und Schwärmer richtig ist,
ist die Beobachtung, dass die Macht des Bösen sich im Leben
aller Staaten und ihrer Geschichte mit vervielfachter Gewalt
kundgibt, unrichtig aber ist, dass das im Prinzip des Staates
selbst schon liege. Das widerspricht sowohl der Auffassung des

neuen Testamentes, auf die wir in dieser Erörterung schon
verwiesen haben, würde aber auch die bedenkliche Folgerung in
sich schliessen, dass kein Christ mit gutem Gewissen am Staatsleben

sich beteiligen könnte. — Wir sehen daher von einer
weiteren Erörterung dieses Problems hier ab und wenden uns
der Frage zu, welche Grenzen den Machtansprüchen des Staates

gezogen sind.
Diese Machtansprüche begreifen zunächst in sich die

Regelung und Ordnung des Lebens des ihm eingegliederten
Staatsvolkes innerhalb der dem Staate gezogenen politischen
Grenzen. Sie greifen über diese Grenzen hinaus, soweit eine

Reihe von Rechtsansprüchen des Staates durch Vorträge auch
in fremdem Staatsgebiet gesichert werden. Im ganzen endet aber
die souveräne Macht des Staates an seinen Grenzen; sie kann
sich über diese hinaus nur mittelbar noch äussern, soweit sie

mit Hilfe der vertraglich zugesicherten Unterstützung anderer

') So insbesondere Augustinus de Civ.Dei.XV, 28XV, Iff., XIX, 12 und
15, sowie anderwärts. Auch von mittelalterlichen Päpsten, wie Gregor VII,
wird der Urprung des Staates aus der Sünde gelehrt.



— 95 —

Staaten geltend gemacht werden kann. Der Souveränität des

Staates sind nun auch die Kirchen, die in dem ihm eigenen
Gebiet ihren Bestand haben, unterworfen. Das bedeutet zunächst,
dass die Mitglieder der Kirchen als Bürger dem Staate und der
ihn vertretenden Obrigkeit Gehorsam schulden und zur
Befolgung seiner Gesetze verpflichtet sind. — Darüber hinaus
haben aber auch die Kirchen als rechtliche Organisationen,
insbesondere als Körperschaften des öffentlichen Rechts, den
für sie erlassenen Gesetzen und Verwaltungsvorschriften des
Staates Folge zu leisten. Weiter kann sich der Staat bestimmte
Rechte bei der Berufung oder Wahl der kirchlichen Führer oder
Beamten, der Bischöfe, Pfarrer, sowie der Lehrer an den
theologischen Lehranstalten vorbehalten. In der Regel wird allerdings

bei der Festlegung dieser Rechte das ausschliesslich
politische Interesse des Staates hervorgehoben, sich der Loyalität
der kirchlichen Beamten zu versichern, während im übrigen
die Freiheit der WTahl oder Berufung nicht angetastet werden
soll. Vielfach übt der Staat auch ein Aufsichts- und Ernennungsrecht

an den kirchlichen Lehranstalten oder theologischen
Fakultäten aus. — Es sind im ganzen sehr weitgehende Rechte
(iura circa sacra), die der Staat über die seinem Souveränitätsbereich

einbezogenen Kirchen ausübt. Im einzelnen mögen sie

allerdings weiter oder enger gefasst werden. Der Staat kann,
insbesondere in den Ländern, wo die Trennung von Staat und
Kirche durchgeführt ist, auf die Ausübung dieser Rechte mehr
oder weniger ganz verzichten und die Kirchen sich selbst
überlassen. Eine völlig unbegrenzte Freiheit wird er ihnen allerdings
schwerlich einräumen können und wollen. Das Recht, gegen
soziale oder politische Störungen einzuschreiten, die von den
Kirchen veranlasst sind, wird er sich immer vorbehalten. —
Die Frage ist nun, ob die hier geschilderte Verbundenheit von
Staat und Kirche schon als Staatskirchentum bezeichnet werden
kann und ob eine solche Verbundenheit von seiten der Kirche
erwünscht oder erträglich ist?

Eine eindeutige Antwort auf diese Frage wird sich kaum
geben lassen. Die Übergänge sind hier fliessend d. h. der
Einfluss des Staates auf die kirchliche Verwaltung wie auf die
kirchliche Lehrverkündigung ist von wechselnder Stärke. Dort
wo der Staat religiös und weltanschaulich durchaus neutral ist,
wo er auch in den von ihm verfolgten Staatszielen ganz und



— 96 —

gar säkularisiert ist, wird er den Kirchen zumeist weitgehende
Freiheit in ihrer Lebensgestaltung' belassen. So erwünscht dieser
Zustand auch für die Kirchen sein mag, denen auf diese Weise
eine weitgehende Freiheit ihres inneren Lebens geboten wird,
so sehr ist er zumeist ein Symptom der Schwäche des
tatsächlichen Lebens, das sich in den Kirchen abspielt. Man lässt
sie in Ruhe, weil man sie nicht mehr fürchtet, insbesondere

von ihnen nicht mehr die Entfaltung revolutionärer Kräfte
fürchtet. — Andererseits wird der Staat, dem ein starkes
Selbstbewusstsein und ebenso ein starkes Bewusstsein der ihm

eigenen Sendung eigen ist, versuchen, auch die Kirche sich

irgendwie einzugliedern. Er schützt die Kirche, aber er fordert
als Gegengabe, dass die Kirche die Interessen des Staates
vertrete, dass dem Staatsoberhaupt mit religiöser Ehrfurcht begegnet
werde, weil es sein Amt im Namen Gottes führe, dass das Volk
zum willigen Gehorsam gegen die Obrigkeit erzogen werde,
kurzum dem Staate und den Staatspflichten soll durch die Kirche
eine religiöse Sanktion zuerteilt werden. Das kann unter
Umständen eine frivole Zumutung darstellen, wenn im Staatswesen
und der es vertretenden Obrigkeit keinerlei religiöse
Verantwortung mehr spürbar ist. Es kann aber auch in solchen staats-
kirchlichen Forderungen sich eine Verbindung von Staat und

Kirche auswirken, die den vollen Ernst des Gedankens begriffen
hat, dass die staatliche Gemeinschaft, wenn sie Bestand habeD

soll, religiös unterbaut werden muss.
Die Möglichkeit der Vorherrschaft der Kirche über den

Staat ist uns infolge der modernen Staatsentwicklung ein
fernliegender Gedanke geworden, den wir uns im Bereich der

abendländischen Welt nur noch an geschichtlichen Beispielen
— an der Machtpolitik mittelalterlicher Päpste, an dem unter
Calvins Einfluss stehenden theokratischen Staatswesen in Genf—
deutlich machen können. Allein diese geschichtlichen Beispiele,
ebenso wie grundsätzliche Erwägungen aus dem Wesen des

christlichen Glaubens und der christlichen Gemeinschaft, müssen

uns davor warnen, den Weg einer Verstaatlichung der Kirche

zu beschreiten. Denn dieser Weg führt dazu, die sittlichen

Forderungen des Evangeliums und das Liebesgebot der Kirche

mit dem Charakter von Zwangsgesetzeu zu umkleiden, d. h. ihr

Wesen, das sich nur in der Freiheit darstellen kann, zu
verfälschen, es führt dazu, die Teilnahme am Kultus, die Sonntags-



— 97 —

heiligung durch Strafen zu erzwingen und damit die Bekundung
der Frömmigkeit nur zu leicht widerlicher Heuchelei auszuliefern.
Diese Verwandlung der Kirche in einen Kirchenstaat muss die
Kirche in die schlimmste Versuchung hineinführen, die dem
Staat begegnen kann, das Machtstreben zum Selbstzweck zu
machen und dem dämonischen Willen zu verfallen, sich die
„Reiche der Welt und ihre Herrlichkeit" zu unterwerfen. Die
Besinnung der Kirche auf ihr Wesen wird sie also davor
bewahren, Machtpolitik zu treiben. Sie soll sich „dieser Welt nicht
gleichmachen", sondern sich dessen bewusst bleiben, dass ihre
Gemeinschaft gebunden ist durch die Liebe Christi, die allein
ihr Leben begründet. Darum ist ihre Aufgabe, das Werk Christi,
das Werk der erlösenden Liebe fortzusetzen, indem sie wie ihr
Herr und Meister den Brüdern dient und für sie sich opfert.
In solchem Liebesdienste wird sie dem Reiche Gottes die Wege
bereiten, zwar nur in den Grenzen ihres menschlichen
Vermögens, aber doch als eine Verheissung künftiger Vollendung.
Denn auch die Kirche Christi bringt den Gemeinschaftsgedanken
in seiner religiösen Tiefe und Kraft nur zu menschlich
unvollkommener Darstellung — wie wäre es sonst möglich, dass
sie in so viele Kirchen geteilt wäre? — aber trotz ihrer Zer-
teilung bringt sie den Gedanken der Verbundenheit aller
Menschen, aller Völker in Gott und Christus für den Gläubigen
zu zwingendem Ausdruck. In dieser ökumenischen Verbundenheit

des christlichen Glaubens und der christlichen Liebe soll
die Kirche dem universalen Menschheitsgedanken, wie er in
Schöpfung und Erlösung begründet ist, dienen und die Befangenheiten

aller nur menschlichen Organisationen (und solche sind
auch in ihrer rechtlichen Organisation, in ihrer geschichtlich
gebundenen Form die christlichen Kirchen) überwinden helfen.
Es scheint mir eines der dringendsten Anliegen der Kirche
Christi, diese ihre Aufgabe gerade in der gegenwärtigen
politischen Lage weiterhin zu bekennen. Stockholm und Lausanne
dürfen für sie nicht geschichtliche Episoden sein, sondern
müssen Verheissungen für die Zukunft bleiben.

Diese Besinnung auf die besonderen Aufgaben der Kirche
mag nun an dieser Stelle noch einmal zum Anlass werden, der
besonderen Aufgabe des Staates und ihrer Begrenzung zu
gedenken. Genau so wenig wie die Kirche berufen ist, zu ihren
Gunsten, d. h. um sich eine irdische Machtstellung zu sichern,

Internat, kirchl. Zeltschrift. Heft 2, 1934. 7



— 98 —

Politik zu treiben, genau so wenig steht es dem Staate zu, aus
seiner irdisch-politischen Sphäre hinauszutreten und auf das
Gebiet des religiösen Glaubens und des Kultus überzugreifen
(ius in sacra). Hier liegen die Grenzen der staatlichen
Souveränität offen zutage, mögen diese Grenzen auch oft genug
überschritten worden sein, wie schon die Tatsache der einstigen
Gültigkeit des Grundsatzes bezeugt „cuius regio, eius et religio".
— Wer diesen Grundsatz ablehnt — und wir müssen ihn als
Christen ablehnen —, für den kann es keinen totalen Staat
geben. Denn die religiösen Bindungen haben ihr Recht und
ihre Verpflichtung zwischen Gott und der Einzelseele und weiter
zwischen dem Einzelnen und der kirchlichen Gemeinschaft, der
er angehört. Sie liegen, ursprünglich wenigstens, ausser dem
Umkreis des Politischen. In ihrer Auswirkung können sie dann

allerdings auf das Gebiet des sozialen und sittlichen Lebens,
unter Umständen auch auf das Gebiet der Politik übergreifen.
Denn der religiös Gebundene wird überall unter der
Verantwortung des Gewissens, d. h. unter der Verantwortung gegen
Gott handeln, auch wo er wirtschaftliche oder politische
Entscheidungen zu treffen hat. Hier nun begegnen sich die religiöse
und politische Gewissensbindung. — Denn auch der Staat kann
mit Recht fordern, dass sich der Einzelne „um des Gewissens
willen" ihm eingliedere, dass er seine Ordnung und die Autorität
seiner Gesetze anerkenne. Wie weit nun der Ordnungswille
des Staates sich erstreckt, welche Gebiete er für sich in

Anspruch nimmt, das lässt sich schwerlich von vornherein
festlegen und bestimmen. Die zeitgeschichtliche Lage und die

aus ihr erwachsene politische Willensbildung werden sich je
nachdem für ein lockeres oder für ein straffes Regiment
entscheiden. So kann es geschehen, dass ein liberales Zeitalter
das kulturelle und wirtschaftliche Leben in weitestem Umfang*
sich selbst überlässt, wohingegen ein absoluter Staatswille auch
diese Lebensgebiete sich einzugliedern trachtet. Nur darf er
dabei nicht vergessen, dass sich die eigentlich schöpferische
Leistung auf diesen Gebieten nicht organisieren lässt. —• Was
aber der Staat um seiner Selbsterhaltung willen in keinem
Fall aus der Hand geben darf, ist die Macht über das rechtliche
und damit zu einem guten Teil auch über das soziale und
sittliche Leben. Allein er würde den Sinn dieser Machtanwendung
verkennen, wenn er glaubte, dass sie ganz seiner Willkür über-



— 99 —

lassen wäre. Wo das geschieht — es geschieht nur zu oft —,
verfällt der Staat der Dämonie des Machtgedankens. — Auch
der Staat bleibt Glied in Gottes Ordnung, und nur insofern er
es bleibt, ist er „Gottes Ordnung". Darum hat er aus Gottes
Recht, aus der Idee des Naturrechts (s. oben S. 27 ff), immer
wieder die Richtlinien seines politischen, rechtlichen und sozialen
Handelns zu entnehmen. In einer Welt, die der Sünde verfallen
ist und eben darum von ganz anderen Beweggründen geleitet
wird, eine fast unlösbare Aufgabe Und doch eine Aufgabe,
die allen im Staate und für den Staat Verantwortlichen immer
wieder zugedacht ist. Allerdings bedeutet diese Verantwortung
nicht nur Verantwortung für den Staat als solchen und für die
Volksgemeinschaft in ihrer geschichtlichen Erscheinung,
Verantwortung für den Berufskreis und dessen tägliche Arbeit, sie
bedeutet im eigentlichen Sinne Verantwortung vor Gott, dem
die zur Staatsführung Berufenen Rechenschaft schulden für ihre
Verwaltung. Denn zuletzt hat auch der Staat, wenn auch mit
anderen Mitteln wie die Kirche, dem Reiche Gottes die Wege
zu bereiten. Nur ist sein Dienst wesentlich darauf beschränkt,
dem Unrecht zu wehren und jedem zu seinem Recht zu
verhelfen. Er ist also Repräsentant der Gerechtigkeit. Darauf
beruht seine moralische Autorität und seine Würde. Sofern
aber die Gerechtigkeit, die er vertreten soll, aber durchaus
nicht immer vertritt, in Gottes Willen begründet ist, hat der
Staat einen religiösen Beruf zu erfüllen. Wie er ihn erfüllt,
das untersteht dem Urteil der Geschichte und über dieses
hinausgreifend dem Urteil des göttlichen Gerichts.

Daran zu erinnern, ist zur gegebenen Zeit, in der das
Gewissen das gebieten sollte, Pflicht der Kirche, eine Pflicht, der
sie nicht in pharisäischer Selbstüberhebung, sondern einfach
als Anwalt Gottes nachzukommen hat. Schon aus diesem Grunde
wäre eine Staatskirche, die vom Staate ganz für seine Interessen
in Anspruch genommen wird, dem bedenklichen Verdacht
ausgesetzt, sie bringe unter Umständen den moralischen Mut nicht
mehr auf, der in dem Bekenntnis liegt: „Man muss Gott mehr
gehorchen als den Menschen." — Zu solchem moralischen
Wächteramt ist jedoch nur die Kirche berufen, die in jeder
Weise vor dem Zweifel geschützt ist, als verfolge sie damit
eigene Machtinteressen. Im übrigen wird es auch ein seiner
sittlichen Würde bewusster Staat nur begrüssen können, wenn



— 100 —

neben ihm eine Kirche steht, die auf diese Würde ebenso
bedacht ist wie er selbst und dafür, wenn es nötig ist, auch
Zeugnis ablegt. — Doch dieses sittlich-religiöse Wächteramt
der Kirche mag im allgemeinen sich als eine gelegentliche
Aufgabe darstellen, die ihr in politisch und sozial gespannten
Zeitverhältnissen zufällt, wesentlicher als dieses mehr dem
Charakter einer Gesetzeskirche entsprechende Amt ist ihre
Bewährung in dem ihr eigenen Lebenskreis, in welchem sie in
Glaube und Liebe das Erlösungswrerk Christi fortzusetzen hat,
auf dass eine neue Welt, eine neue Menschheit werde, für welche
„die Liebe ist das Band der Vollkommenheit". (Kok 3, 14.)

Karlsruhe Rud. Keussen.


	Naturrecht, Staat und Kirche in ihrem Verhältnis und ihrer Begrenzung

