Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 24 (1934)

Heft: 1

Artikel: Das Messiasbild der spéatjudischen Apokalyptik
Autor: Kuppers, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404090

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

= ¢ o

Das Messiashild der spitjiidischen Apokalyptik.

Hauptteil 11 b.

Die Bedeutung des Messias im Erlosungsdrama.

Die primiire Beziehung der apokalyptischen Erlosergestalt
auf geschichtliche Wirksamkeit, die im folgenden klargelegt
werden soll, verbindet, wie sich zeigen wird, den in der all-
gemeinen Religionsgeschichte nicht beheimateten Messias-Men-
schensohn entscheidend mit dem Lebensnerv der israelitisch-
judischen Religion. Bei ,dem geschichtlichen Volk schlechthin®
(Tillich) liegt dieser Lebensnerv in der Eigenart, ja Einzig-
artigkeit seines Geschichtsverstandnisses bzw. dem Geschichts-
bewusstsein seiner klassischen und vollgiiltigen Vertreter. Diese
alle namlich crleben in der Wirklichkeit des gelebten Lebens
das Walten und Wirken des Ubersinnlichen als den Anruf des
einzigartig beanspruchenden Gottes. Der Anruf aber, der in
seinem unbedingten Fordern Lebenssinn und -inhalt aufleuchten
lasst, verlangt Antwort und in der Antwort Entscheidung fir
oder wider den sich offenbarenden, absolut tberlegenen und
dennoch an keinem Punkt vergewaltigenden Willen. Der Be-
reich dieses Willens ist aber das Lebens- und Weltganze, da
es ja um den Willen des Schopfers geht. Notwendig dokumen-
tiert sich darum in der Folge dies primire, ausschlaggebende
Geschehen von Anruf und Antwort als Erwiihlung und Ver-
werfung, als Segen und Fluch bis hinaus in die konkreten
Einzelfdlle der Praxis. In diesem Sinne spricht der Engel zu
Esra (7, 127 ff.): ,Das ist der Sinn des Kampfes, den jeder
kimpfen muss, der auf Erden ,als Mensch® geboren ist, dass
er, wenn besiegt, zu leiden hat, wovon du gesprochen; siegt
er aber, so empfingt er, was ich dir verkiindet; denn das ist
der Weg, von dem schon Moses ... gesagt hat: Wihle dir
das Leben, dass du Leben habest.* Dieser Lebensnerv der
israelitisch-judischen Religion, auf den gerade in jingster Zeit
Martin Buber?!) mit eindringlicher Kraft hingewiesen hat, darf
in allen jidischen Belangen, und somit auch in der Apokalyp-
tik, nie ausser acht gelassen werden, will man sich nicht selbst
das eigentliche Verstehen der Vorgidnge verschliessen. Dies
letztere ist aber gerade fiir die Apokalyptik geschehen, indem



man seit der Auflosung des traditionsgebundenen, dogmatischen
Denkens in der alttestamentlichen Wissenschaft im Anschluss
an die Wellhausensche These sich daran gewdhnte, das Juden-
tum sozusagen ausschliesslich durch das statische Element des
Gesetzes bestimmt zu sehen. Was sich in diesen Gesamtbegriff
vom Judentum nicht einordnen liess, musste entweder auf
ofremden Einfluss* zuriickgefithrt oder auf den egoistischen
Nationalismus abgeschoben werden, welch letzterer besonders
die reinere ethisch-universale Entwicklung der Religion stetsfort
gehemmt und durchkreuzt habe.

Zwar ahnte und anerkannte man immer wieder einen ge-
wissen, engen Zusammenhang zwischen ,religiosem“ und poli-
tisch-nationalem Denken im Judentum. Ja man behauptete sogar
immer wieder speziell fir die Zeit Jesu das Vorhandensein
eines aus dieser Verbindung entstandenen, politischen Messia-
nismus bei den aktivistischen Zeloten?). Dariliber hinaus weckte
W. Bousset durch seine Darstellung der ,Religion des Spé‘xt;
judentums* weithin das Verstiindnis fir die dem Einfluss des
Gesetzes ebenbirtige religiose Bedeutung der apokalyptischen
Stromung und Stimmung jener Epoche?®). Dennoch blieb man
allgemein immer noch im wesentlichen stehen bei unzureichen-
den Grundbegriffen wie Nationalismus, Universalismus, Nomis-
mus, Frommigkeit, Diesseits- und Jenseitsreligion u.&.m. Moégen
sie alle flr die blosse Beschreibung gewisser Erscheinungsformen
des Judentums ihr gutes Recht besitzen, das eigentliche Leben
und die innere Zwangsliufigkeit der messianischen Hoffnung
vermogen sie nicht mehr verstindlich zu machen. Durch ihre
Anwendung werden dagegen ohne Not Unterschiede und Span-
nungen zu ausschliesslichen Gegensidtzen und Widersprichen.
Entscheidend wichtig ist darum die schon oben fiir das Begriffs-
paar des Nationalismus und Universalismus angedeutete KEr-
kenntnis, dass es sich im Judentum gar nie um die verabsolutierten
und isolierten Grossen des modernen Denkens handeln kann.
Entgegen dem modernen Auseinanderklaffen geistigen und prak-
tischen Lebens in «Religion», «Politik», «Wirtschaft», «Kunst»
und dgl. mehr lebt das Judentum aus einem Einheits- und Quell-
punkt heraus, der als ,Bund Gottes” in seiner Geschichte selber
gegeben ist und darum unter den verschiedensten Umstéinden
immer wieder ins Bewusstsein des Einzelnen tritt und sein Denken
und Handeln bestimmt. Dieser Quellpunkt ist die einzigartige



T

Erfassung des spezifischen Herrschaftanspruches Gottes tber das
ganze Leben, der sich geschichtlich seinem auserwihlten Volke
gegeniiber geltend macht und an ihm in die Erscheinung tritt. In
diesem Sinne allein darf das judische Volk in seiner Vergangen-
heit als das klassische Volk der Religion gelten, nicht weil es
etwa im modernen Sinn besonders intensiv fir die ,Religion®
veranlagt gewesen wire, sondern weil hier Religion so prak-
tisch und real verstanden war, dass sic notwendig alle Gebiete
des Volkslebens umschloss, ja mehr noch, recht eigentlich die
gesamte nationale Existenz begriindete. Diese grundlegende
Tatsache bringt Martin Buber in dem obenerwiihnten Werk
mit besonderer Deutlichkeit zum Ausdruck?). Ausgehend von
dem Gideonspruch (Richter 8,22) zeigt er, wie die dort gefor-
derte, ,unmittelbare, unmetaphorische, uneingeschrinkt-reale
Theokratie eine Forderungsunbedingtheit besitzt, die auf jeden
Fall, wie immer wir sie zu datieren haben, Israel eigentiimlich
bleibt“. Es gibt hier keine ,blosse Religion“ mehr; denn ,die
Strebung, die Ganzheit seines IL.ebens von seiner Beziehung
zum Gottlichen bauen zu lassen, kann ein Volk gar nicht anders
verwirklichen, als indem es sein politisches Sein und Tun dem
Einfluss dieser Beziehung oftnet . .5)“.  TIst alles Glaubensver-
haltnis in seiner Aktualitit ausschliesslich, so tritt in Israel
die Strebung hinzu, mit der Ausschliesslichkeit lebensmiissig
tiber die Aktualitit des Glaubensverhiltnisses hinaus, ja an der
ganzen Fille des Daseins ernst zu machen. Dieses Ernstmachen-
wollen ist die dynamische Tatsache, die Israel tiber den Status
des altorientalischen Geistes hinweg und in seine eigene Glau-
bensgeschichte trieb®).“ In dieser auf der ,Erwihlung® beruhen-
den Glaubensgeschichte ging darum das Erwéahlungsbewusstsein
legitim keineswegs und niemals auf ein ruhendes Werturteil,
welches das primitive Selbstgefiihl schmeichelnd hitte erheben
konnen; das legitime Selbstbewusstsein der Zugehorigkeit zum
auserwihlten Volk hatte sein Leben stets nur in dem ,Hoéren“
der ,Knechte Gottes, die das aufs Ganze gehende Fordern
und Walten Gottes in ihrer personlichen Lebenswirklichkeit
und der nationalen Geschichte zu erkennen und anzuerkennen
hatten. In diesem Sinne sind ,Erwidhlung® und ,Geschichte*
des Volkes im Judentum voneinander nicht abzuldésende Be-
griffe. IThnen gegeniiber erscheint das Gesetz vielmehr . neben-
eingekommen®. Im nachexilischen Judentum gab dasselbe aller-
Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1934, 4



— o0 —

dings der Sonderexistenz des Volkes Form und Inhalt und damit
die Kraft, sich zu behaupten, doch den letzten Sinn seiner
Existenz, den Grund seiner Selbstbehauptung und das Ziel seiner
Geschichte, konnte das Volk im Gesetz als solchem nicht finden.
Dazu war die Thora als vorgeschriebene Lebensform teils zu
formalistisch-dusserlich, teils ihre restlose Erfiillung praktisch
zu sehr unerreichbar, teils wiederum der Erfolg und greifbare
,Lohn“ der Gesetzestreue fiir den Einzelnen und vor allem fiir
das geschichtliche Dasein des Volkes zu wenig erkennbar und
iiberzeugend. Letzten Endes ,gab“ und ,half* die nomistisch
verstandene Thora zu wenig, auch wo man das Gesetz nicht
schon von vorneherein negativ wertete. Schliesslich war es
sogar dem gesetzeseifrigen Pharisiier genau genommen nur Mittel
zum Zweck: Dieser Kkonnte aber kein anderer sein als die
vollendete Gottesherrschaft, die vollstindige Geltung jenes
Willens, der in seinem Offenbarwerden absolut verpflichtete.
Diesem gleichbleibenden Zielpunkt gegeniiber war es aber
fur das spitere Judentum, das schon durch eine Reihe von
erschiitternden Katastrophen hindurchgegangen war, deutlich
geworden, dass solche Vollendung nur als ,Erlosung“ aus dem
jetzt bestehenden Gesamtzustand verwirklicht werden Konne.
So weitet und vertieft sich die ,Geschichte“ zum Erlosungs-
drama und schliesst damit zugleich die Eschatologie in den
aktuellen Glauben ein?). Der Messianismus ist die dynamisch
bewegte Vermittlung zwischen blosser Geschichte und der un-
fassbaren Ruhe des Endes, der reinen Eschatologie; denn in
der Messiasidee lebt die Glaubensgeschichte weiter und kniipft
sich zugleich das Band zwischen der konkret vorhandenen
Welt und der aufsteigenden Ahnung eines ganz anderen end-
giiltigen Seins. Solchergestalt sind ,Glaubensgeschichte“, ,Mes-
sianismus“ und ,Eschatologie“ konzentrische Kreise, und soweit
die Apokalyptik sich in ihnen bewegt, muss sie auch von hier
aus verstanden werden. Dabei haben wir hier der Entstehung
der Eschatologie im Judentum bzw. im A. T. fir unsere
Zwecke nicht weiter nachzugehen. DMartin Buber erklért sie,
sehr &dhnlich wie Mowinckel, aus der mit wachsender Ge-
schichtsenttiuschung sich wandelnden Geschichtshoffnung?). Fiir
die vorliegende Untersuchung iliber die spite Zeit der Apoka-
lyptik ist nur der innere, geistige Zusammenhang mit der ge-
nuinen, israelitischen Eschatologie wichtig, fir deren Wesen



ey Bl ==

jedenfalls Martin Bubers Formulierung zutreffend ist?): ,Der
messianische Glaube Israels ist... seinem zentralen Gehalt
nach das Ausgerichtetsein auf die Erfiillung des Verhiltnisses
zwischen Gott und Welt in einer vollkommenen Konigsherrschaft
Gottes. In dem Rahmen dieser Strebung erst wird in der
Struktur des jiidischen Lebens das Neben- und Miteinander von
Gesetz und Eschatologie verstindlich und zugleich die Not-
wendigkeit der Messianologie deutlich: Die Not, die es zu wen-
den galt, lag in der abgriindigen Verlassenheit des auserwéhl-
ten Volkes in einer gottlos gottwidrigen Welt. Jedoch sogar
da, wo die Erfullung des Gesetzes als der Weg aus der Not
angesehen wird, fuhrt gerade dieser Weg in ein Neues, das
,Reich“, die ,Tage des Messias“ als tibergreifend-iibergeordnete
Grosse, die in ganz anderer Weise dem Endgiiltigen nahesteht
als das Gesetz. Sagt doch auch einer der spiiteren Tannaiten,
Simon ben Jochai: ,Wiirden die Israeliten zwei Sabbate streng
nach dem Gesetz halten, so wiirden sie sofort erlost werden“
(Berufung auf Jes. 56,4—1)19). Auf Grund dieser Struktur des
judischen Denkens wird darum die Stromung immer stirker
und breiter, die sich dem Gedanken an das BErlésungsdrama
hingibt. Sie macht sich auch ausserhalb der spezifisch apoka-
lyptischen Richtung bemerkbar als Eschatologisierung alter
biblischer Begriffe und steigende Tendenz zur messianischen
Schriftauslegung 1), Geradezu iliberbordend zeigt die letztere
sich dann in der Exegese der spiiteren Tannaiten oder doch
wenigstens der Amoréier, die nahezu hemmungslos die Einzel-
heiten der messianischen Zukunft aus der Schrift herauslesen.
Eine wichtige Phase dieser Entwicklung im Judentum stellt die
apokalyptische Messianologie dar. Mit besonderer Deutlichkeit
kommt die in ihr waltende Grundstimmung im ganzen Tenor
des IV. Esra zum Durchbruch; charakteristisch ist etwa die
Formulierung?): ,Wenn aber Welt um unseretwillen geschaf-
fen ist, warum gewinnen wir unsere Welt nicht als Erbteil ?
Wie lange (soll) dies (wahren)?* Das ist die leidenschaftlich
durchglithte Grundfrage der Apokalyptik, soweit sie iberhaupt
existenziell bewegtes Denken bietet. Sagt doch schon Hilgen-
feld von ihr3): Dieselbe ,sucht ja gerade die Lebensfrage des
spateren Judentums zu lésen ... wie und wann die so lange
Zeit von heidnischen Voélkern besessene Weltherrschaft endlich
auf das Gottesvolk tibergehen werde“. Die stirkste Wurzel



aber fir die in der Apokalyptik neben anderem immer wicder
spirbar werdende Grunderschiitterung des Denkens liegt
auch nach der oben angefiihrten Stelle durchaus im spezifisch
geschichtlichen Erwihlungsbewusstsein. In ihm ist die einfache
Gedankenkette verankert: Von Gott her ist in der Geschichte
des Volkes ein Anfang zu einer Neuordnung gemacht, an dessen
Fortgang und Vollendung das ganze Gliick des Volkes zugleich
mit der Ehre Gottes in der Welt und vor der Welt hiangt. Die
notwendige Folge dieses tief in die jiidische Seele eingegrabenen
Zirkels musste die Ausbildung der judischen Religion zur Er-
losungsreligion in der spezifischen Beziehung auf das welt-
geschichtliche Erlosungsdrama sein. Indem dies letztere aber
das Generalthema der Apokalyptik wird, entwickelt sich die-
selbe in innerster Verbindung mit den tiefsten Grundkriften
der Tradition. So wird die Grosse und Eigenart des die Apo-
kalyptik durchziehenden Erlosungsgedankens begreiflich, die
darin besteht, dass hier Irlosung, grundsitzlich anders als im
umgebenden Hellenismus, nie rein jenseitig und individualistisch
gedacht werden kann: Das Volk, diese sichtbare Welt der
Ungerechtigkeit, der Miihsal, der Krankheit und des Todes
miissen neugeordnet, von der Dimonenherrschaft befreit, geheilt
und mit ewigem Glanz in reiner Freude erfiillt werden. Ohne
solch greifbare Auswirkung ist die Erlésung und in ihr die
Konigsherrschaft Gottes weder vollstindig noch wirklich.
Nun wire es allerdings ein Missverstindnis, in dem Geltend-
machen all dieser Zusammenhinge den einzigen Generalnenner
fur alle Seiten des umfangreichen Gebietes der Apokalyptik
sehen zu wollen. Vielmehr gilt es, innerhalb derselben zu schei-
den zwischen zwei sie beherrschenden und durchwaltenden
Grundrichtungen: zwischen dem statischen Element der Welt,
Geschichts- und Lebenserklarung, der Ubersicht und Ausdeutung,
der Spekulation iiber die Ritsel des Daseins und andererseits
dem dynamischen Element, das im Anschluss an den IL.ebens-
nerv der judischen Sonderexistenz Klarheit, ja besser noch
Offenbarungsgewissheit zu gewinnen sucht tiber Zubereitung,
Vollzug und Ausklang des Erlésungsdramas. Bei einem Drama
aber geht es irgendwie stets um Personen; denn nur in per-
sonenhaftem Handeln kann die Tiefe des Menschseins zur Gel-
tung gelangen. Darum hat auch das Judentum mehr und mehr
die Erlosung nicht ohne entscheidend dramatische und personen-



hafte Mitte, ohne Mittler denken konnen. In ihm fliessen schliess-
lich alle auf die besondere Reichsgeschichte hinfithrenden Strahlen
konzentrisch zusammen: Er wird der Brennpunkt des Erlésungs-
dramas, in dem das Konigtum Gottes verwirklicht wird. Von
diesem Brennpunkte aber gehen wiederum wirmende und bele-
bende Strahlen aus, durch die auch weitere, an sich statische
" Bezirke und Elemente dramatisiert oder doch irgendwie in das
Drama personhaften Geschehens und Neuwerdens einbczogen
werden. Besonders auftiallig ist in der Apokalyptik dieser Vor-
gang an der urspriinglich ausserjiidischen Aonenlehre zu be-
achten, welche Bousset geradezu als den apokalyptischen Grund-
begriff ausgegeben hat¥). Fir sich genommen ist der Aonen-
gedanke gewiss durchaus cine Ausstrahlung des urheidnischen,
astrologisch bestimmten Kreislaufdenkens??). Der iranische re-
ligiose Geist, der vielleicht besonders aus ethischen Griinden
mit der Einmaligkeit des Weltprozesses rechnete, hat dem Aonen-
gedanken die charakteristische Wendung auf die dualistische
Geschichtsauffassung gegeben, die im Weltprozess den einmaligen
Vollzug des Kampfes der Lichtwelt mit der Finsternis, des guten
mit dem bosen Prinzip sieht. So wird das an sich uferlose
Aonendenken in die klare Form des einfachen iranischen Dua-
lismus gebracht und in dieser Umgestaltung erst fiir das Judentum
Uberhaupt annehmbar. Eine neue Wandlung setzt im Judentum
ein, wo lbrigens der sprachliche Ausdruck erst bemerkenswert
spiat bezeugt ist1%). Bei aller Bewegtheit des Kampfes im ira-
nischen Dualismus erscheint doch der zukiinftige Aon als in
sich ruhende, abgeschlossene Grosse; im Judentum dagegen
musste der kommende Aon in Beziehung treten zur ganzen
Spannweite der als Verwirklichung des Kénigtums Gottes er-
fassten Verheissung und Drohung, die etwa bei den alten Pro-
pheten im Begriff des ,Tages Jahwehs“ beschlossen liegt. Die
dadurch bedingte Umformung der Zwei-Aonenlehre kommt
am deutlichsten im Sprachgebrauch Jesu zum Ausdrueck!?),
wo der kommende Aon das ,Reich Gottes* schlechthin heisst.
Aber auch schon in der Apokalyptik greifen nicht mechanisch
zwei Welten ineinander, sondern letzten Endes eifert Gott
der Herr um die eine Schopfung, und wo der Aon im
Sinne der ,reinen Eschatologie“ verstanden wird, tritt er an
den entfernten Horizont der Erwartung und trennt sich von der
ersten Phase der Verwirklichung der géttlichen Forderung im



messianischen Zwischenreich. Gerade an diesem Beispiel wird
auch klar, wie die Apokalyptik ohne Messianologie der anderen
in ihr wirksamen Grundrichtung verfillt: sie gleitet hintiber
in eine Geheimwissenschaft vom so oder so gearteten Zustand
der himmlischen und irdischen Dinge, teilt die Welt ein in ihre
Bezirke, teilt die Zeit ein in Perioden und Aonen, die mit
mechanischer Zwangslaufigkeit sich abspielen und ineinander-
greifen, und miindet so schliesslich ein in den prinzipiell un-
geschichtlichen, erlosungsfremden, ewigen Kreislauf des Gesche-
hens 18).

Damit spiegelt die unausgetragene Spannung der genannten
zwei Grundrichtungen in der Apokalyptik das grosse Thema des
Spitjudentums iberhaupt wider: Die Notwendigkeit, seine
Sonderexistenz, sein Erwihltsein zu begreifen, zu begriinden,
festzuhalten und dariiber hinaus der Vollendung der gegebenen
Anfiange in endgiltiger Erlosung gewiss zu werden, und dies
unter der Last eines harten Schicksals, in politischem Schatten-
dasein, umringt von den Einfliisterungen des immer kriftiger
sich erhebenden Synkretismus gegeniiber dem uneingestandenen,
nagenden Gefiihl letzten moralischen Ungeniigens und dem angst-
vollem Bewusstsein ferner Unerreichbarkeit der Erlosung. Sollte
wirklich der Weltlauf des Aons und seiner Gewalthaber das
Volk Gottes erdriicken? Zeigte sich etwa, dass das Fundament
des Glaubens und der Hoffnung doch nicht iiber jeden Zweifel
erhaben sei? |

Hier glaubten die Apokalyptiker trostende, beruhigende,
klirende und sichernde Antwort geben zu koénnen, indem sie in
ihren ,Offenbarungen“ das Drama der Erlosung iiberschauten
und nach seinem &usseren Ablauf, zeitlichen Eintreffen und seiner
greifbaren Vollendung symbolisch voraussagten, wie auch nach
seiner inneren, beseligenden Heilsbedeutung beschrieben. Diese
beiden Seiten haben wir darum im folgenden ans Licht zu stellen,
um das in seinem inneren Sinn umschriebene apokalyptische
Erloserbild noch plastischer aus den vorliegenden Texten hervor-
treten zu lassen.

Die #4ussere Seite des erlosend-dramatischen Geschehens
gliedert sich von ihrem Mittelpunkt, der Messiasgestalt, aus
gesehen deutlich in drei Phasen: die vorbereitende sich stei-
gernder, erlosungswidriger, irdisch-menschlicher und tiberirdisch-
damonischer Machtentfaltung; das grosse Weltereignis der Welten-



— 35 —

wende im Hervortreten des Erlosers aus der Verborgenheit zu
Kampf und Sieg, und schliesslich die ,neue Zeit®, die ,Tage des
Messias* mit ihrer mehr oder weniger direkten Beziehung zur
Eudlosung fur alle Dinge und Verhéltnisse.

Im ganzen handelt es sich um eine Schau, in der die ge-
samte Linie der Geschichte ,von Ewigkeit zu Ewigkeit® von
der messianischen Mitte aus geformt wird. Einer ,voraussetzungs-
losen“ (eschichtswissenschaft muss diese Einstellung grund-
talsch erscheinen. ,Aber lisst denn die widerspruchsvolle
(Gewalt des historischen Schicksals sich von einem Pragmatismus
meistern? Nur wenn in diesem eine tiefere Wirklichkeit, wenn
auch nur notdirftig, sich logisiert?).“ Das christliche Kredo
anerkennt grundsitzlich eine solche ,tiefere Wirklichkeit® fir
das entscheidende Anliegen in der apokalyptischen Messianologie,
und so muss die Schau der drei Phasen, von denen wir zu
sprechen haben, an Sinn und Interesse gewinnen.

In der ersten Phase ist zwar vom Messias selber kaum je
die Rede; dennoch gehort sie innerlich notwendig zum messia-
nischen Drama: Sie ist recht eigentlich Reflex des erwarteten
Hauptereignisses. Vom Messias her fillt auf sie ein Licht, durch
das der gleichgiiltige Ablauf der Geschehnisse in Beziehung
gebracht wird zu einem Absoluten, auf das hin alles wegbereitend
oder versperrend gerichtet ist und durch das alles einst gerichtet
wird. Moégen darum die Apokalyptiker Stoffe und Bilder, Aonen
und sonstige Periodisierungsformen von wo immer in die Hinde
gelegt erhalten?®’), erst in der Bezichung auf das ,Kommende®
gewinnt all dieses Material einer moglichen Geschichtsphilosophie
fiar ibhr Hauptanliegen Wert und Sinn: Es tritt in den Bann-
kreis der spezifischen, jidisch-apokalyptischen Geschichtstheo-
logie, die sich vielleicht gerade durch solche Aneignung fremder
Elemente leichter zu weltgeschichtlicher Betrachtung zu erheben
vermochte.

Das erste, was durch die messianische Schau géttlicher
Aktivitit im Geschichtsganzen als Reflex gesetzt wird, ist der
klare Begrift feindlicher Macht, der nun als Kriterium fiir Wert
und Unwert alles Geschehens in Funktion tritt.

Schon ldngst hatte sich im Judentum der vor allem im , heilgen
Krieg* Altisraels um die Landnahme in Kanaan so wichtige
Begriiff der ,Feinde Gottes“ erhoben zu der Vorstellung geistiger,
widergottlicher Macht. Durch die Beriihrung mit der Messiasidee



wird jedoch dieses Element ruhender Wirklichkeitserklirung 1)
zum Kausalgrund der dunklen Seite historischen Geschehens.
Aus diesem Hintergrund treten dann im Entwicklungsgang apo-
kalyptischer Traditionen immer deutlicher hervor die Gestalten
der gefallenen Engel in allerlei Abstufungen und der Satan an
ihrer Spitze??). Der Eingriff dieser Geistesmacht der Finsternis
in die Menschenwelt hat recht eigentlich die Not hervorgerufen,
die der Messias wenden muss?®). Hen. 40, 9 zeigt sich weiter
die Dramatisierung jener Vorstellungen zum Engelkampf um die
Seelen der zur Erlosung berufenen Menschen. An anderer Stelie
erscheinen Engelmiichte, die iiber die gottfremden, Israel ver-
storenden Weltmiéichte gesetzt sind und als solche unter dem
Bilde der 70 Hirten?*) Israel weiden, d.h. seine Geschicke zum
Unguten bestimmen. Engelmichte sind es auch, die die Konige
und Machthaber des Festlandes zum letzten furchtbaren Ansturm
auf Jerusalem aufbieten?®). Am deutlichsten reflexgeboren er-
scheint in dieser ganzen ersten Phase der personliche Widerpart
des Erlosers, der Antichrist. Allerdings ist zu bemerken, dass
die Zuspitzung der dramatischen Gegenaktion der Erlésung auf
die transzendenten Gegenspieler Satan und Antichrist in den
Texten der uns beschiftigenden Periode noch keine hervor-
stechende Rolle spielt. Thre volle Ausbildung erhalt die Vor-
stellung des Satans erst im Christentum, mitbegriindet durch
Jesus selber. Die Antichristvorstellung dagegen erlebt ihre Bliite
vor allem im spétesten Judentum bis tief ins Mittelalter hinein,
beschéftigt aber im Ansehluss an die Apok. Joh. fortwéhrend
auch das christliche Denken®®). Fir beide kommt in unserem
Gebiet nur vereinzelt andeutende Erwihnung in Frage 7). Ganz
anders im Vordergrund steht dagegen stindig die geistige Be-
waltigung der irdischen Geschichte in ihrer konkreten Zudring-
lichkeit, wie sie das Volk an sich erfuhr. Schon Daniel gibt
Jja gerade tiber diese Not erleichternden Aufschluss und be-
freienden Ausblick. Die Zeit ist bestimmt, die innere Qualitit des
rein irdischen Geschehens nimmt ab, wihrend sich die dussere
Machtentfaltung in ihrer ungerechten Gewalttiatigkeit noch stei-
gert. Die Ziige des Antichrist schauen schon deutlich aus dem
Bilde des Herrschers der einzigartig drangsalvollen Endzeit,
Dan. 8, 9 ff., hervor. Diese Grundziige bleiben in der ganzen spii-
teren Apokalyptik in Geltung. Die Weltgeschichte wird zum
Prialudium auf die eine hinreissende Melodie, deren Akkorde im



5 —

Herzen der Apokalyptiker vorauserklingen, mogen durch Zeit-
lage, Naturell und alle anderen moglichen Umstinde in den
Darstellungen allerlei Unterschiede und Abidnderungen sich gel-
tend machen. Immer neu zeigt sich, dass erst durch das mes-
sianische Ziel die Ordnung des Geschichtsablaufes ihre volle
Bedeutung gewinnt.

Im Henochbuch, wo die zweite, unmessianisch-ungeschicht-
liche Grundrichtung der Apokalyptik besonders stark hervor-
tritt, ist besonders haufig die Rede vom Engelfall und der
dadurch vollendeten Verderbnis der Menschen, die der Erlosung
ruft, und von der Ungerechtigkeit der ,Méachtigen, die das Fest-
land bewohnen*, die dem Gericht ruft®). Doch findet sich in
einzelnen Partien des Ganzen auch eine ausfihrliche Darstel-
lung des grossen Spieles und Gegenspiels um die Konigsherr-
schaft Gottes?®). Sogar die Erwartung eines letzten, besonderen
Aufbiiumens der ,Méachtigen“, angetrieben durch die verbor-
genen damonischen Drahtzieher des Widerstandes gegen Gott,
ist an einer Stelle wenigstens bezeugt?).

Bei Baruch und IV. Esra ist die konkrete (Geschichte Israels
Ausgangspunkt aller Aussagen uiber die erste Phase des Erlosungs-
dramas, entsprechend dem gemeinsamen Grundcharakter beider,
der im Unterschied zum Henochbuch die messianisch-geschicht-
liche Richtung in der Apokalyptik stirker hervortreten lisst.
Die verschiedensten Einteilungen werden herangezogen, um
immer wieder auf den einen Punkt zu fithren: Das Ende ist
nahe, die Zeit der Erlésung naht, die vorausbeschlossenen Zahlen
fur die Gerechten, Siinder und Zeitraume verschiedenster Art
sind so gut wie erfillt®!). Dabei ist aber bemerkenswert, dass,
zum mindesten in den tberlieferten Texten, kein Versuch eigent-
licher genauer Datumberechnung des Endes vorliegt. Sicher ist
nur, dass man sich bewusst war, im letzten Weltreich zu leben.
Wenn auch kaum mehr so umfassende Darstellungen der Welt-
reichfolge vorkommen wie bei Daniel, so tritt dafiir bei Baruch
und IV. Esra das gegenwértige, letzte Reich stets besonders her-
vor. HEs ist die letzte Offenbarung des Widerstandes, die noch
zugelassen und vorbestimmt ist.

All diese Dinge fihren nun aber wie Radien auf die eigent-
liche Mitte und Hohe der apokalyptischen Messianologie, auf
den Zeitpunkt und Ort, da durch personhaft wunderbaren Ein-
griff absoluter Macht in den Todeszwang weltgeschichtlichen



= 58 =

und individuellen Lebensablaufes die richtende und rettende
Wende eintritt. Die ahnende Voraussicht des ungeheuerlichen
Ereignisses kreist um zwei dusserlich verschiedene, innerlich
Jedoch homogene Vorstellungen: das Gericht und die ,Messias-
schlacht®. Die erstgenannte beherrscht die Erwartung bei Henoch,
die zweite ist vornehmlich bei Baruch und IV. Esra ausgebildet.
Homogen sind beide, weil eine jede letzten Endes nichts anderes
besagt als: Aufhebung der Geschichte im Brennpunkt der Escha-
tologie, die ja schon nach Alb. Schweitzer im allgemeinen ,nichts
anderes ist als dogmatische Geschichte, welche in die natiirliche
hineinragt und sie aufhebt®32). Wie gich nun allerdings die Apo-
kalyptiker den Vorgang genau vorgestellt haben, ist nicht leicht
zu sagen. Die iiberraschende Plétzlichkeit des Kintrittes der
Wende in der ,Fille der Zeiten“ ist ein echt apokalyptischer
(xedanke. Die Analogie mit dem Beginn der Sintflut liegt immer
nahe. Der Ort des Geschehens ist bei Daniel deutlich die Erde,
wenn auch schliesslich hier die Ewigkeit des neuen Reiches und
die Totenauferstehung die Normen des bisherigen Naturzustandes
iibersteigen. Bei Henoch klingt es dagegen, vornehmlich in den
um das Gericht kreisenden Aussagen, hiufig so, als sei der ent-
scheidende Ort der Handlung im Himmel zu suchen, wenn auch
im Anschluss an die Gerichtsszenen immer wieder die Verkiin-
digung auftaucht von der herrlichen Erneuerung des Himmels
und der Erde. Die Testamente der Patriarchen lassen tber die
Erde als alleinigen Ort keine Zweifel Ubrig, ebenso die Spriiche
der Sibyllinen. Weniger klar sind Baruch und IV. Esra wegen
der durchgehend symbolischen Ausdrucksweise. Dennoch ist
anzunehmen, dass das Mérchenhafte der Bildersprache hier im
wesentlichen Einkleidung einfacher Gedanken ist. Eigentlich
ausgemalt wird jedoch der Vorgang des Erscheinens des Retters
nirgends, es bleibt dies spéteren Zeiten tiberlassen. Klar und
wichtig ist dagegen, dass vom Erloser in erster Linie die Uber-
windung, das endgiltige Abtun der feindlichen, mehr oder
weniger geistig verstandenen, antichristlichen Gewalt und Macht-
entfaltung erwartet wird. In dieser siegreichen Uberwindung,
die im Drama der Erlosung den Wendepunkt bedeutet, liegt
der Schwerpunkt der FErlosergestalt selber. Das ist logisch
folgerichtig: Bestand doch die Notlage in dem machtlosen
Dahingegebensein der ,Gerechten“, bzw. des auserwéhlten
Volkes, an die Gottes Recht nicht kennenden oder wenigstens



39 —

nicht anerkennenden Michte und Gewalthaber dieses Weltalters.
Nun kann es aber keinesfalls an einem Mangel in Gottes Macht-
vollkommenheit liegen, wenn dieser Zustand boser Machtentfal-
tung so unertriaglich lange andauert. Nachdem di¢c eine Seite
dieser Schwierigkeit durch den Begriff der vorausbestimmten,
mit alter Zahlensymbolik verbundenen ,Zulassung® behoben ist,
erfordert die andere, die in der menschenunmdoglichen Uber-
windung der Gottesfeindschaft besteht, zu deren Authebung
eine besondere Machttat Gottes im Felde der Geschichte. Die
letzten Endes libermenschlich-personhafte, damonische Macht,
die sich aber auf Erden festgesetzt hat, kann nur durch eine
entsprechend tliberlegene, ebenfalls personhafte Macht tiber-
wunden werden, die ihrerseits auch wieder auf IErden in kon-
krete Erscheinung treten muss. Der Stirkere muss in das Haus
der Starken einbrechen3?), um ihm seinen Raub abzujagen.
Henoch sieht dies vorab geschehen in dem ,Gericht der Gerech-
tigkeit*, das dem vor allem mit einzigartiger Gerechtigkeit
ausgeriisteten Menschensohn tbertragen wird, sobald er ,vor
dem Herrn der Geister erscheint®. Trotz aller Schwierigkeiten,
welche diese Anschauung im Judentum nach sich ziehen musste,
kann die Richtermacht des ,Menschensohn“ nur eine absolut
gultige sein. Soll er also das Gericht, an dem die ganze Er-
lésung hingt, ausiiben, so muss er auf den Thron der Herrlich-
keit mit legitimer Machtvollkommenheit erhoht werden. Durch
seinen Richterspruch werden die schuldigen Engel der ihneu
lingst zubereiteten ewigen Qual in grauenvollem, unaufhorlich
brennendem Unterweltstal iiberantwortet. Die ,Miachtigen* dieser
Weltzeit werden vom Festlande vertrieben, auch wird ihnen
keine Aussicht auf Anderang ihres elenden Loses gegeben. Die
Totenauferstehung wird vorausgesetzt, doch nicht besonders
betont. Freude herrscht in der Gemeinde und den Versamm-
lungen der Gerechten, die nun endlich aller Last ledig sind
und Raum und alle Freiheit haben.

Nicht ganz so einfach und mérchenhaft legen sich die in
Baruch und IV. Esra zu Wort kommenden Apokalyptiker die
entscheidende Wendung zurecht. Sie gehen von der Erscheinung
des Retters auf Erden aus, die hier auf die Zusammenballung
der antichristlichen Macht in Gestalt des letzten Reiches stosst
und diesem gegeniiber in hochst dramatischer Zuspitzung den
Machtbeweis der Uberlegenheit liefern muss. Darum sprechen



W -

die verschiedenen Bilder schon durch ihre Wahl von einer
erstaunlichen und unwiderstehlichen Macht des Stirkeren, der
da kommt: dem Blitz, der alles zerstort, dem Loéwen, der aus
dem Walde briillend hervorbricht, der Quelle und dem Sturm-
wind, welche den alten Hochwald und die ragenden Berge
verschwinden machen, dem Feuer, das mit seinem Gluthauch
und Funkenstrom alles zu Staub und Asche verbrennt. Dabei
wird jedoch nie direkt oder auch nur andeutungsweise von
irdisch militdrischer Kriegsmacht, etwa einem vom Messias ge-
fihrten Volksheere, gesprochen. Gerade das wichtigste und am
meisten beachtete Bild, der Glutstrom aus dem Munde des
,Menschen® bei IV. Hsra 13 hat doch im Zusammenhang nur
Sinn, wenn eine spezifisch geistice Uberwindung des feindlichen
Riesenheeres gemeint ist, analog jener anderen, die bei Henoch
durch das Gericht geschieht. Den Gedanken an die kriegerische
Intervention im gewdéhnlichen, der jidischen Messiaserwartung
so gern nachgesagten Sinn lassen nur die Sibyllinen vermuten.
Doch steht bei ihnen deutlich der durch den Kampf zu er-
reichende Friedenszustand im Vordergrund des Interesses. Ohne
Betonung des dramatischen FErscheinens zeigen sich nur die
messianischen Abschnitte in den Testamenten der Patriarchen.
Test. Jud. 24 heisst es nur: ,Der Stern des Friedens wird auf-
gehen (sc. immerhin nach besonderer Notzeit) und unter den
Menschen ruhig wandeln.“ Ahnlich undramatisch ist auch das
Auftreten des ,neuen Priesters“, Test. Levi 18, zu denken, von
dem es dann nur noch heisst: ,Und er selbst wird ein Gericht
der Wahrheit halten auf der Erde in einer Menge von Tagen . ..
wie ein Koénig ... und er wird verherrlicht werden auf der
Erde . .. Dieser wird leuchten auf der Erde wie die Sonne und
jedes Dunkel von der Erde hinwegnehmen, und es wird Friede
aut der ganzen EKErde sein...“ Auch hier wieder verschiebt
sich also das Schwergewicht von der dramatischen Mitte der
grossen Wende hinweg auf das durch dieselbe vermittelte Neue.
Die ,Mittlerstellung® des Messias wird deutlich, die ganz tief
mit zum Wesen dieser Gestalt gehért. Kampf und Sieg sind ja
nicht Selbstzweck, sie dienen einem zu erreichenden Zustand,
genau wie das Gericht um der Gerechtigkeit willen gehalten
wird. Die Grosse, um die es geht, ist wiederum ein welt-
geschichtliches, bleibendes Anliegen tber allen menschlich
kurzatmigen Strebungen: Das ,Reich“, letzten Endes wieder



e B i

das Konigtum Gottes, das am Anfang des ganzen Prozesses als
erkannte Forderung stand; der Messias soll nur die Verwirk-
lichung eroffnen. Wie nicht anders zu erwarten, gestatiet je-
doch hier die Problematik des endgiiltigen Geschichtabschlusses
den um die Formel fiir das Ende bemiihten Apokalyptikern
kein einheitliches Bild. Im Gegenteil begegnen und durchkreuzen
sich hier die verschiedensten Tendenzen, Vorstellungen und
Traditionen. Die wichtigste und meistbeachtete Spannung be-
steht zwischen der offenbar slteren Idee des ewigen, Himmel
und Erde in paradiesischer Harmonie vereinigenden Friedens-
reiches und der Auflosung dieser einheitlichen Konzeption in
das Nacheinander des messianischen Zwischenreiches und der
Endvollendung, das ,finis sine fine* im neuen Aon. Daniel und
Henoch zeigen deutlich die erstere, Baruch und IV. Esra die
letztere Vorstellung. Hochstwahrscheinlich berult diese Span-
nung auf dem Gegensatz der traditionellen, auf dem Boden der
volkischen Geschichte und der Bibel erwachsenen Zukunfts-
hoffnung des Judentums zur ,reinen Eschatologie“, wie sie den
spiateren Denkern im Judentum mehr spekulativ und wohl auch
im Anschluss an ausserjiidische Gedankengiinge, wie besonders
die Aonenlehre, sich erschliessen musste. Dabei trifft jedoch die
zur weitern Erklirung ebenfalls herangezogene Unterscheidung
zwischen nationalem Interesse und der Iirhebung zu universalem
Geiste auch hier wieder kaum den echten Sachverhalt. Wesent-
lich weiter fithrt dagegen die Gegeniiberstellung des Reiches
Gottes und des Reiches des Messias3t). Dabei wire das Reich
Gottes in seiner Unbedingtheit stindig aktueller Forderung
zeitlos und in seiner zukiinftigen Verwirklichung notwendig end-
gultig, wihrend das Reich des Messias nur die vorliufige Voll-
endung im Rahmen des heiligen Landes und den glinzenden
Abschluss der israelitisch-jiidischen Geschichte umfassen wiirde.
An dies letztere miissten sich dann besonders Ieicht alle jene
Erwartungen anschliessen, die bei den alten Propheten schon
hervorgetreten waren und als die typisch ,chiliastischen“ be-
zeichnet werden: das wiederkehrende Paradies, Tierfriede und
iiberschwengliche Fruchtbarkeit, Mihelosigkeit der Arbeit, vol-
lige Gesundheit und langes Leben38). Tatsichlich ist eine solche
zwiefache ,Reichserwartung® zu konstatieren. Dabei ist aber
zu bemerken, dass auch im zweitgenannten, messianischen
Reich der Messias als Persénlichkeit sozusagen keine Rolle



— 8 —

mehr spielt. Wie er schon bei Daniel in der Deutung der Vision,
Kap. 7, 13 bzw. 26 ff.,, iberraschend aus dem Blickfelde ver-
schwindet, um dem ,Volk der Heiligen“* Platz zu machen, so
vollzieht sich dieses auffillige Verschwinden des Retters bei der
Beschreibung des neuen Reiches noch mehrmals. Die hier auf-
tauchende Problematik wird uns noch im folgenden, letzten
Abschnitt {iber die soteriologische Seite im apokalyptischen
Messianismus beschiiftigen. Im Gebiete der historischen Aus-
wirkung der Erlosung sind jedoch vorher noch zu erwihnen
die Verschiedenheiten in der Frage der Auferstehung und des
Schicksals der nichtjlidischen Viélker. Daniel und Henoch kennen
nur die Auferstehung zum Gericht des Messias, das mit dem
Anbruch des messianischen und zugleich ewigen Reiches zu-
sammenfillt. Baruch und IV. Esra erwarten dagegen die Auf-
erstehung erst nach dem messianischen Zwischenreich, nach
dessen Ablauf erst der neue Aon voll in Kraft tritt®). Dem Los
der Heiden wird bemerkenswerterweise keine besondere Auf-
merksamkeit geschenkt. Am meisten interessiert offenbar noch
die Bestrafung der Voélker, die an Israels langem Elend mit-
schuldig geworden waren. Von einer Bekehrung der Heiden
ist nicht die Rede. Immerhin ist denen, die keine Beriihrung
mit Israel besessen haben, also an seinem bisherigen Geschick
unbeteiligt und unschuldig sind, eine gewisse Teilnahme am
Glick der messianischen Zeit in Aussicht gestellt, doch wird
der Gedanke nie scharf bis in seine Konsequenzen verfolgt?7).
Zu voller Klarstellung und Beurteilung wiirden diese Fragen
allerdings eine umfassendere Behandlung erfordern. Hier ist es
jedoch nur noch von Bedeutung festzustellen, dass sie alle im
Grunde vom spezifischen Hauptanliegen, der aus der Not existen-
ziellen Denkens geborenen Erlosererwartung, abfiihren in die
ruhigeren Gefilde der Gteschichtsspekulation mit ihren verschie-
denen theoretischen Problemen und tradierten Stoffen. Der eigen-
timliche Offenbarungsbegriff der Apokalyptiker, der sich teils
auf die Kombination von Schriftstellen und theologischen Glau-
bensgedanken, teils auf eigene und fremde Visionen und Offen-
barungen aller Art verlisst, gestattet hier ein Ubermass von
Sicherheit und scheinbarer Gewissheit in den Aussagen lber
das Aussere des Kommenden, das jedenfalls durch die Wirk-
lichkeit immer neu Ligen gestraft worden ist. In dem ganzen
Typus dieses Denkens tauchte eine ganze Reihe von Problemen



-

auf, die auch in der spiteren christlichen Eschatologie je
und je eine Rolle gespielt haben. So sehr die Richtung auf
geschichtliche Vorgéinge ein notwendiger Bestandteil der Mes-
sianologie ist, so steht sie doch immer in der Gefahr, sich zu-
weit vorzuwagen und sich dabei in allerlei spekulative Inter-
essen zu verlieren, die nicht mehr dem dynamischen Erlosungs-
gedanken, dem einzigartigen Lebensnerv der judischen Religion,
zugehoéren. Zu diesem inneren Leben auch der apokalyptischen
Messianologie gehoren jedoch noch die Fragen einer letzten
Ordnung, die nicht mehr auf das #dussere Geschehen, sondern
auf den inwendigen Vorgang der Erlosung selber sich beziehen.
Wir fragen darum zum Abschluss unserer Untersuchung: Was
geht in soteriologischer Beziehung vor durch die messianische
Wende?

Wihrend nun aber soeben nach der Seite dusserer geschicht-
licher Entfaltung hin eher ein Ubermass an Angaben und Sicher-
heit der Behauptung festzustellen war, ist nach der Seite inneren,
heilsgeschichtlichen Geschehens hin die Ausbeute—zummindesten
in unseren Texten— auffallend diirftig. Es ist, alshabe die primére
Richtung aut geschichtliche Wirksamkeit des Erlosungsgesche-
hens diese andere, weniger auffiillige Seite auf die Seite gedriingt.
Wohl finden sich vereinzelte Begriffe, die dem Messias-Menschen-
sohn eine iiberraschend weitgehende Heilsbedeutung zuzuweisen
scheinen. Hen. 45,4 heisst es: ,An jenem Tage werde ich in
ihrer Mitte meinen Auserwéihlten wohnen lassen und ich werde
den Himmel verwandeln und ihn zu einem ewigen Licht und
Segen machen.“ Hen. 48, 1: ,An jenem Ort sah ich einen Brun-
nen der Gerechtigkeit, der unerschopflich war. Rings umgaben
ihn viele Brunnen der Weisheit; alle Durstigen tranken daraus
und sie hatten ihre Wohnungen bei den Gerechten, Heiligen
und Auserwihlten.“ Und weiter Vers 4: ,Er wird ein Stab
fir die Gerechten und Heiligen sein, damit sie sich auf ihn
stiitzen und nicht fallen; er wird das Licht der Vélker und die
Hoffnung derer sein, die in ihrem Herzen betriibt sind.“ Ferner
wurde schon oben mehrfach die Stelle herangezogen, wo von
dem engen Zusammenleben der Auserwiihlten mit dem Auser-
wihiten im ,Reich“ die Rede ist, Hen. 62, 14: _Der Herr der
Geister wird iiber ihnen wohnen, und sie werden mit jenem
Menschensohn essen, sich niederlegen und erheben bis in alle
Ewigkeit. Von dhnlicher Gemeinschaft mit dem Erloser kiindet



N

Hen. 71,16: ,Alle, die auf deinem Wege wandeln — du, den
die Gerechtigkeit nimmer verlisst—, deren Wohnungen und
Erbteil werden bei dir sein, und sie werden sich bis in alle
Ewigkeit nicht von dir trennen.“ Schliesslich ist aus Henoch noch
die ebenfalls schon erwihnte Stelle heranzuziehen. Hen. 105, 2 :
, -..Ich und mein Sohn werden uns mit ihnen fir immer auf
den Wegen der Wahrheit wihrend ihres Lebens vereinigen.®
Sibyllinen III, 49f. 286ff. reden von ewiger Weltherrschaft
und der Errichtung eines neuen Tempels 652ff. von der Siche-
rung des neuen Friedens durch ,sichere Vertriige“. Sibyllinen V,
414 ff. heisst es von dem ,seligen Mann®, der das Szepter vom
Himmel triagt, ,er brachte alles schén in seine Gewalt und
gab zuriick den Guten den Reichtum, den die fritheren Manner
genommen hatten ... die Stadt, nach welcher Gott Verlangen
trug, die machte er glianzender als die Sterne und die Sonne
und den Mond ... und bildete viele Stadien weit einen grossen,
unendlichen Turm, der die Wolken selbst beriihrt und allen
sichtbar ist, so dass alle Gliaubigen und Gerechten die Herr-
lichkeit des ewigen Gottes schauen, die ersehnte Gestalt... ",

Apok. Bar. 37 schliesst die ,Zedernvision® mit dem Bilde:
wdanach sah ich... den Weinstock (Israel nach der Erlosung),
wie er emporwuchs; und rings um ihn herum war eine Ebene
voll von Blumen, die nicht verdorrten“. Bar. 40, 2b: _Er (sc.
der Messias) wird den Rest meines Volkes, der sich in dem
Lande, dasich erwihlt habe, vorfindet, beschiitzen.“ Bar. 53, 10f.
heisst es im Bilde der Vision von den dunklen und hellen Wassern
und dem Blitz, der den Messias darstellt: ,Und er nahm die
ganze Erde in Besitz und herrschte tber sie. Und darnach
sah ich, und siehe, zwolf Strome fluteten aus dem Meer empor
und umringten jenen Blitz und wurden ihm untertan.“ Die
Deutung aber in Kap. 73, 1, besagt: ,Und nachdem er alles, was
in der Welt ist, gedemitigt und sich in Frieden fiir immer auf
den Thron seines Konigreiches gesetzt haben wird, alsdann
wird sich Wonne offenbaren und Ruhe wird erscheinen...“ Es
folgt eine Schilderung des ,chiliastischen® Gliickszustandes auf
Erden ohne Bezugnahme auf den Herrscher auf dem Throne
dieses Konigreiches. Aus IV. Esra kommen nur zwei Stellen
hier in Betracht: Kap. 12, 34 ,Den Rest meines Volkes aber,
die in meinem Lande tibriggeblieben sind, wird er gnidig er-
losen und ihnen Freude verleihen, bis das Ende, der Tag des



Gerichtes, kommt“®); und schliesslich 13, 39 die Heimrufung
der zehn Stamme; v. 49f. fasst zusammen: ,Dann also, wann
er das Heer der versammelten Heiden vernichten wird, wird
er das Volk Israel, soviel davon tubrig ist, beschirmen. Dann
wird er ihnen noch viele grosse Wunder zeigen.“

Doch so wenig hier an dieser letzten Stelle die ,vielen
grossen Wunder“ weiter behandelt werden, so wenig werden
alle oben zusammengestellten Angaben und Titel in ihrer mog-
lichen Tragweite iiber diese sporadischen Andeutungen hinaus
ausgesponnen. Gewiss stand es den Apokalyptikern klar vor
Augen, dass das Drama, von dem sie zu kiinden hatten, auf
das-ganze-Leben-umgestaltende Anderungen gehen miisse. Bei
der Durchfiihrung dieses Gedankens aber blieben sie immer wieder
in einem eigenartigen Widerspruch stecken. Das dramatisch-
personhafte Geistesringen der Erlosung {iberliess inmitten aller
Bewegtheit und Spannung der Geschichte die menschliche Tiitig-
keit einer fatalen Passivitit®®). Alles ist ja vorbestimmt nach
Mass und Zahl. Auch der Gedanke der Pridestination nimmt
einen breiten Raum ein #°). Jedenfalls ist die Zahl der Gerechten
voraus beschlossen; in welchem Grade es unter ihnen auch der
Einzelne ist, wird nicht deutlich. Weiter driickt sich schon
allgemein in der Form des sprachlichen Ausdrucks eine gewisse
mechanische Passivitiit auf der menschlichen Seite gegeniiber
allem grossen Geschehen aus: .es geschieht“ dies oder jenes.
So kommt auch in den Tagen des Messias der neue Zustand
wunderhaft, ohne menschliches Zutun einfach herbei, ja nicht
einmal die Mitwirkung des Messias fiir dieses Herbeikommen
ist klar, und héaufig fehlt diese Mitwirkung ganz und gar. So
ergibt sich die fatale Tatsache, dass die messianische Erlosung
sich weder mit der inneren Notlage des Menschen vor Gott,
seiner Siinde, noch auch eigentlich mit dem Bau des Reiches
befasst. Offenbar wirkt sich hier die unausgetragene Spannung
unglinstig aus, die oben fir die metaphysische Zugehorigkeit
des Messias aufgezeigt wurde. Die Macht des Erlosers reicht
zwar aus zur dramatisch-mythologisch geschauten Uberwindung
der antichristlichen Krifte, doch der Riesenaufgabe der Neu-
ordnung in der Menschenwelt ist sie ihrem ganzen Zuschnitt
nach nicht mehr gewachsen. Soweit hier tiberhaupt Beschrei-
bungen von den Apokalyptikern gemacht werden, wirken sie
matt und peripher.

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1934. 5



66 —

Der Sachverhalt wird besonders klar an den Préipositionen,
die fiir die Bezeichnung des Verhiiltnisses der Biirger des Reiches
zu dem Herrn desselben allein in Frage kommen und z. T. in
den Texten selber verwandt werden. ,Mit* ihm, ,nach“ ihm,
,bei* ihm kann es sehr wohl heissen, nie aber ,durch“ ihn.
,Durch* ihn ist zwar der grosse Sieg errungen, doch nur nach
ihm, ja zum Teil ohne ihn kommt der neue Aon oder doch die neue
Periode herbei. Mit ihm leben bestenfalls die Auserwiihlten
auf der erneuerten Erde. Am weitesten gehen immerhin noch
dic Testamente Juda und Levi, doch ist gerade hier die Moglich-
keit christlicher Eintragung ungeklirt und offen. Jud. 24 heisst
es: ,...IHr wird den Geist der Wahrheit iiber uns ausgiessen,
und ihr werdet ihm zu Pflegekindern in der Wahrheit sein und
nach seinen Satzungen wandeln, nach den ersten und nach den
zweiten . . .41).% L Der Stab der Gerechtigkeit wird den Heiden
spriessen, um zu richten und zu erretten alle, die ihn anrufen.
Und Levi 15 verkiindet vom neuen Priester: Er selbst wird
die Majestiit des Herrn seinen Sohnen geben in Wahrheit bis
in Ewigkeit, ... und zur Zeit seines Priestertums wird jede Sitinde
vergehen, und die Gottlosen werden aufhoren, Boses zu tun. Und
er selbst wird die Tiiren des Paradieses offnen, und er wird
wegstellen das gegen Adam drohende Schwert und wird den
Heiligen zu essen geben von dem Holze des Lebens, und der
Geist der Heiligkeit wird auf ihnen sein. Und der Beliar wird
vor ihm gebunden werden, und er wird seinen Kindern Gewalt
geben, auf die bésen Geister zu treten.“ Immer mit dem Vor-
behalt eventuellen christlichen Wysprungs dieser Gedanken-
ginge miissen sie innerhalb der jidischen Apokalyptik jeden-
falls alseinzig undisoliert dastehend unterstrichen werden. Ausser-
halb dieser Stellen findet sich als Hochstes fir die weitere Wirk-
samkeit des Krlosers die im Grunde blasse Aussage, dass er
die Welt ,ordnen“ werde??). (Vgl. Violet.) So fehlt aufs Ganze
gesehen der grossen dramatischen Befreiungstat die Tiefe und
die vom Helden dieser Tat organisch fortwirkende Ausgestal-
tung der Erlosung. Damit wird dasGeschehen am entscheidenden
Punkt zur Unfruchtbarkeit verurteilt. Die Dynamik hort auf,
die Statik beginnt wieder: Die Gerechtigkeit erscheint, wird
wieder in ihre vollen Rechte, mit Macht ausgeriistet, eingesetzt,
doch es wird keine neue Gerechtigkeit geschaffen. Die Gemeinde
der Auserwihlten und Gerechten erscheint (Henoch), das Volk



wird verherrlicht (Baruch und Esra), doch die Sinder werden
nur gerichtet, verstossen in ewige Verdammnis gleich wie die
gefallenen Engel. Die Volker werden teils vernichtet, teils fak-
tisch in der neuen Weltzeit doch nur dienend dem heiligen Volke
untergeordnet. Darum erschrickt auch Esra vor der unverhilt-
nismiissig geringen Zahl der Erlosten*®). Uber die Generationen,
die in der neuen Weltzeit geboren werden, wird nicht weiter
reflektiert. Im Vordergrund steht immer wieder der Begriff der
Gerechten. Gewiss geht es auch dabei, und sogar mit leiden-
schaftlichem Ernst, um Gottes Reich und Ehre. Doch sind eben
diese Gerechten Fundament des Reiches sowie ausschliessliche
Vollbiirger und Erben desselben. Sie aber besitzen die Gerechtig-
keit als erworbene Eigenschaft, die ihr Anrecht auf endliche
Genugtuung begriindet. So liegt trotz aller offenbaren Demut
in der ganzen Haltung der Apokalyptiker der Gnade des Kom-
menden gegeniiber immer wieder die fatale Konsequenz nahe,
in der das ganze grosse Weltendrama der Erlésung sich auf den
einen unmdoglichen Punkt zugespitzt: (Gott muss um seiner Ithre
willen den Gerechten gerecht werden. Vielleicht hingt es mit
dem uneingestandenen, unklaren Empfinden dieser Unmoglich-
keit zusammen, dass das auf volle Erlésung gerichtete Denken
der Apokalyptiker mit den um die Messiasgestalt kreisenden
Hoffnungen nicht zur Ruhe gelangte und am Horizont des mes-
sianischen Reiches schliesslich ein grosseres Neues auftauchen
musste wie die Unermesslichkeit des Okeanos hinter dem Binnen-
meer. Mit hartem Klang tont es IV. Iisra 6, 6b an: ,Finis per
me (sc. deum) et non per alium**).“ Die letzte Vision des Kom-
menden verlor dafur aber alle greifbare Beziehung zur kon-
kreten, religivs verstandenen, nationalen Geschichte und damit
dem so heilig ernst genommenen Gang gottlichen Waltens und
Offenbarens. Ganz neue Perspektiven tun sich damit auf, die
nicht mehr zur Messianologie gehoren.

Der Rut nach wirksamer und vollgtltiger Erlosung findet
in der Apokalyptik an dem schwankenden Wunschbild seiner
Pseudooffenbarungen keine befriedigende Antwort.

Doch hat das Driangen und Suchen der Apokalyptik nach
dem Erloser, der in die Geschichte tritt und in ihrer sie voll-
endenden Aufhebung die grosse Welterneuerung schafft, wider
das Erwarten und neben dem suchenden Irren jener jiidischen
Theologen, der Unruhe und Sehnsucht einen Ruhe- und Halte-



punkt von weltgeschichtlicher Bedeutung gefunden. Mitten in
die Geschichte ist der getreten, der nicht nur als gedanklicher
Brennpunkt der Geschichtshoffnung in der Mitte steht, sondern,
die unerhort paradoxe Spannung Gott/Mensch zum geheimnis-
vollen Kreis schliessend, die Erneuerungen stetsfort schafft und

ewig in sich trégt.

Anmerkungen zu Hauptteil IIb.

1 Martin Buber, Konigtum Gottes; Berlin 1932, 1. Bd. des auf drei
Binde berechneten Werkes ,Das Kommende, Untersuchungen zur Ent-
stehungsgeschichte des messianischen Glaubens®.

%) Vgl J. Klaussner, Jesus S. 268 ff. Als Zeugnis fiir den politischen
Messianismus gelten bes. die Rede Gamaliels, Apostelgesch. 5,34 ff.; ferner
die Anerkennung Bar Kochbas durch Habbi Akiba und die Bem. des Josephus,
bell. jud. VI 5,4. Mit Nachdruck gegen die These stellt sich Alb. Schweitzer,
Gesch. d. Leben-Jesu-Forschung, S. 291f.

3) W. Bousset, Die Religion des Judentums, s. 0. Literaturangabe An-
merkung 16; vgl auch die Bem. Gunkels bei Kautzsch, a. a. 0. S. 336: ,Als
man an dieser Welt vollie verzweifelte, hat sich die ganze Wucht der
Religion auf den kommenden seligen Aon geworfen.“

4 M. Buber, a. a. 0. S. 60.

% M. Buber, a. a. 0. S. 106.

% M. Buber, a. a. 0. S. 92.

) Vgl fiir den behaupteten Zusammenhang zwischen ,Erlosung® und
Eschatologie die von anderer Seite herkommende Formulierung Alb. Schweit-
zevs, Mystik S. 224: ,In dem Masse als die jiidische Religion mit der Escha-
tologie ernst macht, wird sie Erldsungsreligion.®

8) M. Buber, a. a. O. 8. X. Mowinckel, Psalmenstudien II. S. 211—324.

%) M. Buber, a. a. 0. S. XL

19y Jos. Klaussner, Messianische Vorstellungen S. 34. Midr. Sabbath 118b.
Vgl. auch Alb. Schweitzer, Leb. Jesu S. 285 Anm. und Schiirer, Gesch. d.
jid. Volkes, 4. Aufl. II. S. 620.

1y Jos. Klaussner, Messian. Vorstellungen S. 64. E. Hiihn, Messian.
Weissagungen S. 2f.

12) IV. Esra 6,59; vgl. auch die ergreifende Stelle 5, 23—30; wir folgen
hier der Ubersetzung Violets, a. a. O. 8. 65 Anm., bei welcher das Zuriick-
gehen auf ein hebr. Impf. dem Sinn besser entspricht.

%) Hilgenfeld, Jiidische Apokalyptik S. 11 f.

1) W. Bousset, Die jiidische Apokalyptik S. 15 ff.

15) Vgl. Alfred Jeremias, Handbuch der altorientalischen Geisteskultur,
Berlin 1929, S. 26f.

18) Dalman, Worte Jesu S. 1211f.

17y Dalman, a.a.O. S, 110, 120.

18) Typ-sch hierfiir ist das Buch Henoch mit den ausgedehnten, vollig
unmessianischen Partien des angelologischen Buches, Kap. 6—36, und des
astronomischen Buches, Kap. 72—82.

19) M. Buber, a. a. 0. 8. 17.

20) Das gilt fiir die Tiersymbolik mit ihren méglicherweise #gyptischen
Beziehungen, fiir die Verwendung der Gleichung Metalle-Zeitalter, fiir die
Vorstellung des himmlischen Gerichtshofes, die Andeutung der ,Verstirnung*,
den eventuellen Ankliingen an Urmeer, Gotterberg etc. etc.



— 80 —

21) Vgl. Hen. 40,7; hier liegt ein undramatisches Nebeneinandergela-
gertsein der Elemente vor. Doch ist dentlich erkennbar, wie leicht von
der Messianologie her dramatische Bewegung entstehen kann.

22) Hen. 53,3; 40,7, redet von den Satanen im Plural.

%) Hen. 86,1—6; vgl. auch 69,2—25 und Hen. 6, 7, 8.

24) Hen. 89, HOff.

#3) Hen. 56,1ff. )

%) W. Bousset, Der Antichrist in der Uberlieferung des Judentums, des
neuen Testamentes und der alten Kirche. Géttingen 1895.

27y Hen. 53,3; 54,6, ist der Satan erwiihnt. An Stelle des Antichrists redet
Henoch von der ,Ungerechtigkeit* fast wie von einer Person, vgl. Hen. 42,3.
Apok. Bar. 40 ist der Antichrist identisch mit dem ,letzten Regenten®.
IV. Esra und Baruch erwiihnen den Satan nicht, vgl. Gunkel bei Kautzsch,
a.a.0. 8. 35 Anm. a. Fir den Antichrist bei IV. Esra vgl. Kap. 5,6.

28) Hen. 38,4 f. 46,41f. 48,8ff. w. a. m. S. auch die Verkehrung der Natur-
ordnung, Hen. 80,1—8.

29) Hen. 83 —-90 das ,Geschichtsbuch® u. 93, u. 91,12—17 die ,Zehn-
Wochen-Apokalypse®.

39) Hen. 56,1—8.

) IV. Esra 4,26b. 36—43; 5,505 u. a. m.

32) Alb. Schweitzer, Leben Jesu S. 391, wobei wir uns allerdings be-
wusst sind, den Begriff der ,dogmatischen Geschichte“ nicht véllig im Sinne
Schweitzers zu verwenden. Vgl. oben Hauptteil IIb. Anm. 19.

) Vgl. Lk. 11,22.

) Vgl. W. Michaelis, ,Kirchenfrcund* Bern 11. Heft 1931 ,Reich Gottes
und Reich Christi“.

85 Typisch fiir den Begriff ,Vollendung der jiidischen Geschichte ist
die Konstruktion der 400 Jahre fiir die Dauer der messianischen Zeit aus
Ps. 90,15, und Gen. 15,13. Vgl. Gunkel bei Kautzsch, a.a. 0. S. 370, zu IV.
Esra 7,28. Von 1000 Jahren fiir dieselbe Periode ist in den uns erhaltenen
Schriften nirgends die Rede. Fiir das Alter der apokalyptischen Verwertung
von 1000 Jahren siche Bousset, Religion, 3. Aufl. S. 288 Anm. 2.

) Alb. Schweitzer, Mystik S. 89.

87) ,Alle Tiere des Feldes und alle Vigel des Himmels“, ,alle ihre Ge-
schlechter Hen. 90,37b f. 91,14 ,alle Menschen“. Bar. 72,3 ff. IV. Esra 6,26 b ;
11,46; dagegen 1V. Esra 9,22. Bar. 13,11f.

) Violet, a. a. 0. S. 169: ,bis die Entscheidung des Gerichtstages
kommt¥, s, Anm. Diese Ubersetzung von finis ist hier méglich, doch immer-
hin nicht zwingend, und die Nuance fiir uns nicht wesentlich.

3%) Alb. Schweitzer, Lieben Jesu 8. 283: ,In dem Zukunftsbild, wie es
die Apok. Bar. und Esra bieten, wird eine Aktivitit des auserwiihlten Volkes
durchaus nicht vorgesehen. Die Stimmung ist vielmehr eine abwartende.*

) 1V. Esra 8,1 ff. 51 ff. Hen. 103,1{f. Im iibrigen vgl. den Titel der
»Auserwiihlte¥, der in den Bilderreden uns so hiufig begegnet ist. :
e 41) Zit. nach der armen. Ubersetzung von Schnapp bei Kautzsch, a. a.

. S, 471. :

%) IV. Esra 18,26. Vgl Violet, a. a. 0. S. 180 Anm., Violet bezweifelt die
Urspriinglichkeit des Ausdruckes; dennoch scheint er uns ,gesetzlichem
Denken“ zu entsprechen.

3) IV. Esra 7,45 ff.

) Die Formalierung als solche ist bedeutsam. Violet setzt den Halbvers
bei v. 1b ein. S. a. a.0. S. 46 Anm. Gunkel erklirt ihn als Polemik gegen
die Christologie des N. T. a. a. O. 8. 364 Anm. r. Der ganze Ausdruck fehlt
Im syr. aeth. und arab., nach Gunkel aus christlichen Bedenken.



Uberschau und Ausblick.

Uberblicken wir riickschauend den Gedankengang unserer
Darlegungen, so treten zwei Kernpunkte deutlich hervor:

Zunichst die Abweisung des absoluten Geltungsanspruches
einer religionsgeschichtlichen Erklarungsweise, die eigenartige
geistige Vorgiinge im Judentum prinzipiell aus Analogien zu
benachbarten Geisteswelten zu verstehen sucht, und als positive
Folge dieser Abwehr die neue Zuordnung der apokalyptischen
Erlosergestalt zum innersten Gang in der Entfaltung israelitisch-
judischer Religion. Das grosse fordernde Ereignis in der Er-
forschung des ganzen Komplexes war fraglos das kiithne Unter-
nehmen der jungen religionsgeschichtlichen Forschung, welche
durch véllig neue Fragestellung die stagnierenden Wasser des
Wissens in neuen Fluss brachte. Mogen immerhin die verschie-
denen dabei auftauchenden Hypothesen im Strom der weiteren
Entwicklung wieder versinken oder doch wenigstens in ihre
sachlich bedingten Schranken verwiesen werden, das wesent-
liche Anliegen jener revolutiondren Forschung behilt seine
Giltigkeit; ging es doch im Grunde darum, auf wissenschaft-
lichem Wege hinter den sproden Texten das lebendige Bild
zu erkennen, welches vor Jahrhunderten die von der escha-
tologischen Erschiitterung erfassten Seelen als Richter zu er-
schrecken und als Heiland zu trosten vermochte. Diesem An-
liegen haben auch wir allein gerecht zu werden versucht. Es
ist uns dabei ein Bild entgegengetreten, das in mancher Be-
ziehung allerdings anders sich darstellt, als man es nach der
bisherigen Interpretation zu sehen gewohnt war. Ob jene apo-
kalyptischen Schreiber und ersten Leser im Judentum ihren
Geist in unseren Darlegungen wiederzuerkennen vermdochten ?
Wir glaubten jedenfalls, mit Recht unter allen Nebenténen aus
jener weltgeschichtlich wichtigsten Periode jludischer Geistes-
geschichte eine Stimme herauszuhoren. In immer neuen Varia-
tionen geht sie von einem tbergrossen Thema aus, jedenfalls
dem grossten, das im Judentum zur Frage stehen kann: Zu-
bereitung der Weltvollendung durch das messianisch verstandene
Erlosungsdrama einer Weltgeschichte, die in allen Hohen und
Tiefen den Hinden ewiger Weisheit und Allmacht nie entgleitet.
Blicken wir nun aber von dem, was sich uns von solcher Grund-
auffassung her ergab, weiter hinaus und hiniiber zu den zwei
iberragenden geistesgeschichtlichen Nachbarn der Apokalyptik,



e M o

dem sogenannten offiziellen Judentum und dem Urchristentum,
so ergeben sich uns einige grundsiitzliche Feststellungen.
Zunichst wird es klar, dass sich von den beiden genannten
Grossen zu ihrem vollen Verstindnis die vertiefte Kenntnis
jener eigenartigen apokalyptischen Gedankenwelt nicht mehr
als periphere Eigentiimlichkeit ablosen ldsst. Wie von dem
Einzugsgebiet einer Quelle die Ergiebigkeit des Brunnens ab-
hiingt, so ist eine Reihe von Vorstellungen und Zusammen-
hingen im Judentum wie im Christentum in ihrem urspriing-
lichen Sinn und in ihrer Tragweite nicht richtig zu ermessen
ohne Einsicht in das Leben, das dieselben in der apokalyp-
tischen Welt besitzen. Das bedeutet nun aber gerade nicht,
dass man ,entwicklungsgeschichtlich zu diesem oder jenem
Gedanken oder Wesenszug der genannten zweli Grossen die
Erklarung aus der Apokalyptik zu beziehen habe. Es handelt
sich vielmehr um in ihrer Art gesonderte weltgeschichtliche
Gestaltungen, die um die eine gleiche, existenzielle Problematik
kreisen: den absoluten Geltungsanspruch des Koénigtums Gottes
als das einzig wichtige weltgeschichtliche Ereignis. Das ist das
Generalthema, welches alle Variationen durchzieht, so sehr in
ihnen noch allerlei anderer Reichtum zur Geltung kommen mag.
Interessant und fruchtbar erweist sich diese Form von Zu-
sammengehorigkeit jedoch erst in der prizisen Erfassung der
besonderen Gestaltung, in der jeweilen die Stimme zum grossen
Thema erhoben wird, und darum ist es wichtig, die Spannungen
zu erkennen, in welche der Erlosungsgedanke der Apokalyptik
zu seinem Analogon im offiziellen Judentum und im Urchristentum
tritt. Erst ein Denken, das in sich diese zum Lebensgeheimnis
gehdérenden Spannungen ermisst, wird zum nacherlebenden Er-
kennen der einzelnen historischen Gegebenheiten vordringen
konnen. Tatséichlich herrscht iiber den inneren geistigen Zu-
stand des Judentums um die Zeit Christi immer noch in ganz
wesentlichen Punkten Ungewissheit und Widerspruch gelehrter
Meinungen. Wir glauben zum mindesten gezeigt zu haben, dass
die im Messianismus lebende Apokalyptik fiir die Struktur und
Problemlage des Erlosungsgedankens im Judentum ebenso re-
prasentativ ist wie die andersklingenden Zeugnisse des so-
genannten offiziellen Judentums der palistinensischen Synagoge
in der Zeit des zweiten Tempels: Wenn auch im einzelnen in
unklarem Verhiiltnis, stand doch fortwihrend und notwendig



= T =

im Judentum die prophetische Sehau neben niichterner Praxis,
spekulative Systematik neben pidagogisch gerichteter Exegese,
das notgeborene, notlosende Kunstwerk neben stetiger Alltags-
leistung, die, zwischen Verantwortungsgebundenheit und leerer
Routine geteilt, ihren sicheren Weg verfolgt. Das Judentum ohne
diese Spannung sehen, heisst jedenfalls sein inneres Leben ver-
kennen.

Noch brennender ist fiir uns aber die Frage nach dem
~ Verhiiltnis der jidischen Apokalyptik zum Urchristentum und
zu Jesu selber. Geht es doch letzten Endes darum: Muss das
N. T. in seiner Verstricktheit in die Eschatologie auf den fir
uns jedenfalls unverbindlichen Wert eines Henoch, Baruch
oder IV. Esra abgeschrieben werden oder zeigt sich eine ent-
scheidende Differenz, durch die sich beide Grossen wieder prin-
zipiell voneinander losen? Lésst sich in wissenschaftlich halt-
barer Weise die vom traditionellen, ehristlichen Denken gezogene
Linie ziehen zwischen Dichtung und Wahrheit, zwischen Postulat
und historischem Ereignis, zwischen Mythologie und Wirklichkeit?

Bei dem gegenwirtigen Stande der neutestamentlichen
Wissenschaft ldsst sich offenbar an keinem anderen festen
Punkt fiir diese Grenzziehung ansetzen als bei dem entscheidend
neuvartigen Typus von Gewissheit, mit welcher tatsidchlich im
N. T. gegeniiber dem Typus der Apokalyptiker jlidischer Her-
kunft die verschiedenen Aussagen gemacht werden. Die ur-
méichtige Kraft eines neuen Glaubens steht einer letzten Un-
sicherheit gegeniiber. Der Gegensatz opferbereiten Bekenntnisses
zu pseudonymem Postulat ist fir die Sachlage symptomatisch.
Die Scheidung beider Grossen liegt also nicht im Stofflich-In-
haltlichen ihrer Aussagen. Gerade in diesem Punkte ist die
Zusammengehorigkeit ja iiberraschend und weitgehend. Eine
Scheidung dieser Elemente vollzieht sich nur in dem Masse, in
dem hinsichtlich dieser Inhalte der Anspruch absoluter Offen-
barung in Jesus Christusinunsbestimmte Glaubensiiberzeugungen
weckt, belebt und im Gang des Lebens sich bewédhren lédsst.

W. KUPPERS.



	Das Messiasbild der spätjüdischen Apokalyptik

