
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 24 (1934)

Heft: 1

Artikel: Das Messiasbild der spätjüdischen Apokalyptik

Autor: Küppers, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404090

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Messiasbild der spätjüdischen Apokalyptik.

Hauptteil IIb.
Die Bedeutung des Messias im Erlösungsdrama.

Die primäre Beziehung der apokalyptischen Erlösergestalt
auf geschichtliche Wirksamkeit, die im folgenden klargelegt
werden soll, verbindet, wie sich zeigen wird, den in der
allgemeinen Religionsgeschichte nicht beheimateten Messias-Menschensohn

entscheidend mit dem Lebensnerv der israelitischjüdischen

Religion. Bei „dem geschichtlichen Volk schlechthin"
(Tillich) liegt dieser Lebensnerv in der Eigenart, ja
Einzigartigkeit seines Geschichtsverständnisses bzw. dem Geschichts-
bewusstsein seiner klassischen und vollgültigen Vertreter. Diese
alle nämlich erleben in der Wirklichkeit des gelebten Lebens
das Walten und Wirken des Übersinnlichen als den Anruf des

einzigartig beanspruchenden Gottes. Der Anruf aber, der in
seinem unbedingten Fordern Lebenssinn und -inhalt aufleuchten
lässt, verlangt Antwort und in der Antwort Entscheidung für
oder wider den sich offenbarenden, absolut überlegenen und
dennoch an keinem Punkt vergewaltigenden Willen. Der
Bereich dieses Willens ist aber das Lebens- und Weltganze, da.

es ja um den Willen des Schöpfers geht. Not« endig dokumentiert

sich darum in der Folge dies primäre, ausschlaggebende
Geschehen von Anruf und Antwort als Erwählung und
Verwerfung, als Segen und Fluch bis hinaus in die konkreten
Einzelfälle der Praxis. In diesem Sinne spricht der Engel zu
Esra (7, 127 ff.): „Das ist der Sinn des Kampfes, den jeder
kämpfen muss, der auf Erden ,als Mensch' geboren ist, dass

er, wenn besiegt, zu leiden hat, wovon du gesprochen ; siegt
er aber, so empfängt er, was ich dir verkündet; denn das ist
der Weg, von dem schon Moses gesagt hat: Wähle dir
das Leben, dass du Leben habest." Dieser Lebensnerv der
israelitisch-jüdischen Religion, auf den gerade in jüngster Zeit
Martin Buber1) mit eindringlicher Kraft hingewiesen hat, darf
in allen jüdischen Belangen, und somit auch in der Apokalyptik,

nie ausser acht gelassen werden, will man sich nicht selbst
das eigentliche Verstehen der Vorgänge verschliessen. Dies
letztere ist aber gerade für die Apokalyptik geschehen, indem



— 48 —

man seit der Auflösung des traditionsgebundenen, dogmatischen
Denkens in der alttestamentlichen Wissenschaft im Anschluss
an die Wellhausensche These sich daran gewöhnte, das Judentum

sozusagen ausschliesslich durch das statische Element des
Gesetzes bestimmt zu sehen. Was sich in diesen Gesamtbegriff
vom Judentum nicht einordnen liess, musste entweder auf
„fremden Einfluss" zurückgeführt oder auf den egoistischen
Nationalismus abgeschoben werden, welch letzterer besonders
die reinere ethisch-universale Entwicklung der Religion stetsfort
gehemmt und durchkreuzt habe.

Zwar ahnte und anerkannte man immer wieder einen
gewissen, engen Zusammenhang zwischen „religiösem" und
politisch-nationalem Denken im Judentum. Ja man behauptete sogar
immer wieder speziell für die Zeit Jesu das Vorhandensein
eines aus dieser Verbindung entstandenen, politischen Messia-
nismus bei den aktivistischen Zeloten2). Darüber hinaus weckte
W. Bousset durch seine Darstellung der „Religion des
Spätjudentums" weithin das Verständnis für die dem Einfluss des

Gesetzes ebenbürtige religiöse Bedeutung der apokalyptischen
Strömung* und Stimmung jener Epoche3). Dennoch blieb man
allgemein immer noch im wesentlichen stehen bei unzureichenden

Grundbegriffen wie Nationalismus, Universalismus, Nomismus,

Frömmigkeit, Diesseits-und Jenseitsreligion u.a.m. Mögen
sie alle für die blosse Beschreibung gewisser Erscheinungsformen
des Judentums ihr gutes Recht besitzen, das eigentliche Leben
und die innere Zwangsläufigkeit der messianischen Hoffnung
vermögen sie nicht mehr verständlich zu machen. Durch ihre
Anwendung werden dagegen ohne Not Unterschiede und
Spannungen zu ausschliesslichen Gegensätzen und Widersprüchen.
Entscheidend wichtig ist darum die schon oben für das Begriffspaar

des Nationalismus und Universalismus angedeutete
Erkenntnis, dass es sich im Judentum gar nie um die verabsolutierten
und isolierten Grössen des modernen Denkens handeln kann.
Entgegen dem modernen Auseinanderklaffen geistigen und
praktischen Lebens in «Religion», «Politik», «Wirtschaft», «Kunst»
und dgl. mehr lebt das Judentum aus einem Einheits- und Quellpunkt

heraus, der als „Bund Gottes" in seiner Geschichte selber
gegeben ist und darum unter den verschiedensten Umständen
immer wieder ins Bewusstsein des Einzelnen tritt und sein Denken
und Handeln bestimmt. Dieser Quellpunkt ist die einzigartige



— 49 —

Erfassung des spezifischen Herrschaftanspruches Gottes über das

ganze Leben, der sich geschichtlich seinem auserwählten Volke
gegenüber geltend macht und an ihm in die Erscheinung tritt. In
diesem Sinne allein darf das jüdische Volk in seiner Vergangenheit

als das klassische Volk der Religion gelten, nicht weil es

etwa im modernen Sinn besonders intensiv für die „Religion"
veranlagt gewesen wäre, sondern weil hier Religion so praktisch

und real verstanden war, dass sie notwendig alle Gebiete
des Volkslebens umschloss, ja mehr noch, recht eigentlich die

gesamte nationale Existenz begründete. Diese grundlegende
Tatsache bringt Martin Buber in dem obenerwähnten Werk
mit besonderer Deutlichkeit zum Ausdruck4). Ausgehend von
dem Gideonspruch (Richter 8, 22) zeigt er, wie die dort geforderte,

„unmittelbare, unmetaphorische, uneingeschränkt-reale
Theokratie eine Forderungsunbedingtheit besitzt, die auf jeden
Fall, wie immer wir sie zu datieren haben, Israel eigentümlich
bleibt". Es gibt hier keine „blosse Religion" mehr; denn „die
Strebung, die Ganzheit seines Lebens von seiner Beziehung
zum Göttlichen bauen zu lassen, kann ein Volk gar nicht anders
verwirklichen, als indem es sein politisches Sein und Tun dem
Einfluss dieser Beziehung öffnet. .6)a. „Ist alles Glaubensverhältnis

in seiner Aktualität ausschliesslich, so tritt in Israel
die Strebung hinzu, mit der Ausschliesslichkeit lebensmässig
über die Aktualität des Glaubensverhältnisses hinaus, ja an der
ganzen Fülle des Daseins ernst zu machen. Dieses Ernstmachenwollen

ist die dynamische Tatsache, die Israel über den Status
des altorientalischen Geistes hinweg und in seine eigene
Glaubensgeschichte trieb6)." In dieser auf der „Erwählung" beruhenden

Glaubensgesehichte ging darum das Erwählungsbewusstsein
legitim keineswegs und niemals auf ein ruhendes Werturteil,
welches das primitive Selbstgefühl schmeichelnd hätte erheben
können; das legitime Selbstbewusstsein der Zugehörigkeit zum
auserwählten Volk hatte sein Leben stets nur in dem „Hören"
der „Knechte Gottes", die das aufs Ganze gehende Fordern
und Walten Gottes in ihrer persönlichen Lebenswirkliehkeit
und der nationalen Geschichte zu erkennen und anzuerkennen
hatten. In diesem Sinne sind „Erwählung" und „Geschichte"
des Volkes im Judentum voneinander nicht abzulösende
Begriffe. Ihnen gegenüber erscheint das Gesetz vielmehr „neben-
eingekommen". Im nachexilischen Judentum gab dasselbe aller-

Internat. kirchl. Zeltschrift, Heft 1, 1934. 4



— 50 —

dings der Sonderexistenz des Volkes Form und Inhalt und damit
die Kraft, sich zu behaupten, doch den letzten Sinn seiner
Existenz, den Grund seiner Selbstbehauptung und das Ziel seiner
Geschichte, konnte das Volk im Gesetz als solchem nicht finden.
Dazu war die Thora als vorgeschriebene Lebensform teils zu
formalistisch-äusserlich, teils ihre restlose Erfüllung praktisch
zu sehr unerreichbar, teils wiederum der Erfolg und greifbare
„Lohn" der Gesetzestreue für den Einzelnen und vor allem für
das geschichtliche Dasein des Volkes zu wenig erkennbar und
überzeugend. Letzten Endes „gab" und „half" die nomistisch
verstandene Thora zu wenig, auch wo man das Gesetz nicht
schon von vorneherein negativ wertete. Schliesslich war es

sogar dem gesetzeseifrigen Pharisäer genau genommen nur Mittel
zum Zweck: Dieser konnte aber kein anderer sein als die
vollendete Gottesherrschaft, die vollständige Geltung jenes
Willens, der in seinem Offenbarwerden absolut verpflichtete.
Diesem gleichbleibenden Zielpunkt gegenüber war es aber
für das spätere Judentum, das schon durch eine Reihe von
erschütternden Katastrophen hindurchgegangen war, deutlich
geworden, dass solche Vollendung nur als „Erlösung" aus dem

jetzt bestehenden Gesamtzustand verwirklicht werden könne.
So weitet und vertieft sich die „Geschichte" zum Erlösungsdrama

und schliesst damit zugleich die Eschatologie in den
aktuellen Glauben ein7). Der Messianismus ist die dynamisch
bewegte Vermittlung zwischen blosser Geschichte und der un-
fassbaren Ruhe des Endes, der reinen Eschatologie; denn in
der Messiasidee lebt die Glaubensgeschichte weiter und knüpft
sich zugleich das Band zwischen der konkret vorhandenen
Welt und der aufsteigenden Ahnung eines ganz anderen
endgültigen Seins. Solchergestalt sind „Glaubensgeschichte",
„Messianismus" und „Eschatologie" konzentrische Kreise, und soweit
die Apokalyptik sich in ihnen bewegt, muss sie auch von hier
aus verstanden werden. Dabei haben wir hier der Entstehung
der Eschatologie im Judentum bzw. im A. T. für unsere
Zwecke nicht weiter nachzugehen. Martin Buber erklärt sie,
sehr ähnlich wie Mowinckel, aus der mit wachsender
Geschichtsenttäuschung sich wandelnden Geschichtshoffnung8). Für
die vorliegende Untersuchung über die späte Zeit der Apokalyptik

ist nur der innere, geistige Zusammenhang mit der
genuinen, israelitischen Eschatologie wichtig, für deren Wesen



— 51 —

jedenfalls Martin Bubers Formulierung zutreffend ist9)*. „Der
messianische Glaube Israels ist seinem zentralen Gehalt
nach das Ausgerichtetsein auf die Erfüllung des Verhältnisses
zwischen Gott und Welt in einer vollkommenen Königsherrschaft
Gottes." In dem Rahmen dieser Strebung erst wird in der
Struktur des jüdischen Lebens das Neben- und Miteinander von
Gesetz und Eschatologie verständlich und zugleich die
Notwendigkeit der Messianologie deutlich: Die Not, die es zu wenden

galt, lag in der abgründigen Verlassenheit des auserwählten

Volkes in einer gottlos gottwidrigen Welt. Jedoch sogar
da, wo die Erfüllung des Gesetzes als der Weg aus der Not
angesehen wird, führt gerade dieser Weg in ein Neues, das

„Reich", die „Tage des Messias" als übergreifend-übergeordnete
Grösse, die in ganz anderer Weise dem Endgültigen nahesteht
als das Gesetz. Sagt doch auch einer der späteren Tannaiten,
Simon ben Jochai: „Würden die Israeliten zwei Sabbate streng
nach dem Gesetz halten, so würden sie sofort erlöst werden"
(Berufung auf Jes. 56, 4—7)10). Auf Grund dieser Struktur des

jüdischen Denkens wird darum die Strömung immer stärker
und breiter, die sich dem Gedanken an das Erlösungsdrama
hingibt. Sie macht sich auch ausserhalb der spezifisch
apokalyptischen Richtung bemerkbar als Eschatologisierung alter
biblischer Begriffe und steigende Tendenz zur messianischen
.Schriftauslegung11). Geradezu überbordend zeigt die letztere
sich dann in der Exegese der späteren Tannaiten oder doch
wenigstens der Amoräer, die nahezu hemmungslos die Einzelheiten

der messianischen Zukunft aus der Schrift herauslesen.
Eine wichtige Phase dieser Entwicklung im Judentum stellt die
apokalyptische Messianologie dar. Mit besonderer Deutlichkeit
kommt die in ihr waltende Grundstimmung im ganzen Tenor
des IV. Esra zum Durchbruch; charakteristisch ist etwa die
Formulierung12): „Wenn aber Welt um unseretwillen geschaffen

ist, warum gewinnen wir unsere Welt nicht als Erbteil?
Wie lange (soll) dies (währen)?" Das ist die leidenschaftlich
durchglühte Grundfrage der Apokalyptik, soweit sie überhaupt
existenziell bewegtes Denken bietet. Sagt doch schon Hilgenfeld

von ihr13): Dieselbe „sucht ja gerade die Lebensfrage des
späteren Judentums zu lösen wie und wann die so lange
Zeit von heidnischen Völkern besessene Weltherrschaft endlich
auf das Gottesvolk übergehen werde". Die stärkste Wurzel



aber für die in der Apokalyptik neben anderem immer wieder
spürbar werdende Grunderschütterung des Denkens liegt
auch nach der oben angeführten Stelle durchaus im spezifisch
geschichtlichen Erwählungsbewusstsein. In ihm ist die einfache
Gedankenkette verankert: Von Gott her ist in der Geschichte
des Volkes ein Anfang zu einer Neuordnung gemacht, an dessen

Fortgang und Vollendung das ganze Glück des Volkes zugleich
mit der Ehre Gottes in der Welt und vor der Welt hängt. Die
notwendige Folge dieses tief in die jüdische Seele eingegrabenen
Zirkels musste die Ausbildung der jüdischen Religion zur
Erlösungsreligion in der spezifischen Beziehung auf das
weltgeschichtliche Erlösungsdrama sein. Indem dies letztere aber
das Generalthema der Apokalyptik wird, entwickelt sich
dieselbe in innerster Verbindung mit den tiefsten Grundkräften
der Tradition. So wird die Grösse und Eigenart des die
Apokalyptik durchziehenden Erlösungsgedankens begreiflich, die
darin besteht, dass hier Erlösung, grundsätzlich anders als im
umgebenden Hellenismus, nie rein jenseitig und individualistisch
gedacht werden kann: Das Volk, diese sichtbare Welt der
Ungerechtigkeit, der Mühsal, der Krankheit und des Todes
müssen neugeordnet, von der Dämonenherrschaft befreit, geheilt
und mit ewigem Glanz in reiner Freude erfüllt werden. Ohne
solch greifbare Auswirkung ist die Erlösung und in ihr die
Königsherrschaft Gottes weder vollständig noch wirklich.

Nun wäre es allerdings ein Missverständnis, in dem Geltendmachen

all dieser Zusammenhänge den einzigen Generalnenner
für alle Seiten des umfangreichen Gebietes der Apokalyptik
sehen zu wollen. Vielmehr gilt es, innerhalb derselben zu scheiden

zwischen zwei sie beherrschenden und durchwaltenden
Grundrichtungen: zwischen dem statischen Element der Welt-,
Geschichts- und Lebenserklärung', der Übersicht und Ausdeutung,
der Spekulation über die Rätsel des Daseins und andererseits
dem dynamischen Element, das im Anschluss an den Lebensnerv

der jüdischen Sonderexistenz Klarheit, ja besser noch

Offenbarungsgewissheit zu gewinnen sucht über Zubereitung,
Vollzug und Ausklang des Erlösungsdramas. Bei einem Drama
aber geht es irgendwie stets um Personen; denn nur in per-
sonenhaftem Handeln kann die Tiefe des Menschseins zur
Geltung gelangen. Darum hat auch das Judentum mehr und mehr
die Erlösung nicht ohne entscheidend dramatische und personen-



— 53 —

hafte Mitte, ohne Mittler denken können. In ihm fliessen schliesslich

alle auf die besondere Reichsgeschichte hinführenden Strahlen
konzentrisch zusammen : Er wird der Brennpunkt des Erlösungsdramas,

in dem das Königtum Gottes verwirklicht wird. Von
diesem Brennpunkte aber gehen wiederum wärmende und
belebende Strahlen aus, durch die auch weitere, an sich statische
Bezirke und Elemente dramatisiert oder doch irgendwie in das

Drama personhaften Geschehens und Neuwerdens einbezogen
werden. Besonders auffällig ist in der Apokalyptik dieser
Vorgang an der ursprünglich ausserjüdischen Äonenlehre zu
beachten, welche Bousset geradezu als den apokalyptischen Grundbegriff

ausgegeben hat14). Für sich genommen ist der Äonen-

gedanke gewiss durchaus eine Ausstrahlung des urheidnischen,
astrologisch bestimmten Kreislaufdenkens15). Der iranische
religiöse Geist, der vielleicht besonders aus ethischen Gründen
mit der Einmaligkeit des Weltprozesses rechnete, hat dem
Äonengedanken die charakteristische Wendung auf die dualistische
Geschichtsauffassung gegeben, die im Weltprozess den einmaligen
Vollzug des Kampfes der Lichtwelt mit der Finsternis, des guten
mit dem bösen Prinzip sieht. So wird das an sich uferlose
Äonendenken in die klare Form des einfachen iranischen
Dualismus gebracht und in dieser Umgestaltung erst für das Judentum
überhaupt annehmbar. Eine neue Wandlung setzt im Judentum
ein, wo übrigens der sprachliche Ausdruck erst bemerkenswert
spät bezeugt ist16). Bei aller Bewegtheit des Kampfes im
iranischen Dualismus erscheint doch der zukünftige Äon als in
sich ruhende, abgeschlossene Grösse; im Judentum dagegen
musste der kommende Äon in Beziehung treten zur ganzen
Spannweite der als Verwirklichung des Königtums Gottes er-
fassten Verheissung und Drohung, die etwa bei den alten
Propheten im Begriff des „Tages Jahwehs" beschlossen liegt. Die
dadurch bedingte Umformung der Zwei-Äonenlehre kommt
am deutlichsten im Sprachgebrauch Jesu zum Ausdruck17),
wo der kommende Äon das „Reich Gottes" schlechthin heisst.
Aber auch schon in der Apokalyptik greifen nicht mechanisch
zwei Welten ineinander, sondern letzten Endes eifert Gott
der Herr um die eine Schöpfung, und wto der Äon im
Sinne der „reinen Eschatologie" verstanden wird, tritt er an
den entfernten Horizont der Erwartung und trennt sich von der
ersten Phase der Verwirklichung der göttlichen Forderung im



— 54 —

messianischen Zwischenreich. Gerade an diesem Beispiel wird
auch klar, wie die Apokalyptik ohne Messianologie der anderen
in ihr wirksamen Grundrichtung verfällt: sie gleitet hinüber
in eine Geheimwissenschaft vom so oder so gearteten Zustand
der himmlischen und irdischen Dinge, teilt die Welt ein in ihre
Bezirke, teilt die Zeit ein in Perioden und Äonen, die mit
mechanischer Zwangsläufigkeit sich abspielen und ineinandergreifen,

und mündet so schliesslich ein in den prinzipiell
ungeschichtlichen, erlösungsfremden, ewigen Kreislauf des Geschehens18).

Damit spiegelt die unausgetragene Spannung der genannten
zwei Grundrichtungen in der Apokalyptik das grosse Thema des

Spätjudentums überhaupt wider : Die Notwendigkeit, seine
Sonderexistenz, sein Erwähltsein zu begreifen, zu begründen,
festzuhalten und darüber hinaus der Vollendung der gegebenen
Anfänge in endgültiger Erlösung gewiss zu werden, und dies
unter der Last eines harten Schicksals, in politischem Schattendasein,

umringt von den Einflüsterungen des immer kräftiger
sich erhebenden Synkretismus gegenüber dem uneingestandenen,
nagenden Gefühl letzten moralischen Ungenügens und dem
angstvollem Bewusstsein ferner Unerreichbarkeit der Erlösung. Sollte
wirklich der Weltlauf des Äons und seiner Gewalthaber das
Volk Gottes erdrücken? Zeigte sich etwa, dass das Fundament
des Glaubens und der Hoffnung doch nicht über jeden Zweifel
erhaben sei?

Hier glaubten die Apokalyptiker tröstende, beruhigende,
klärende und sichernde Antwort geben zu können, indem sie in
ihren „Offenbarungena das Drama der Erlösung überschauten
und nach seinem äusseren Ablauf, zeitlichen Eintreffen und seiner
greifbaren Vollendung symbolisch voraussagten, wie auch nach
seiner inneren, beseligenden Heilsbedeutung beschrieben. Diese
beiden Seiten haben wir darum im folgenden ans Licht zu stellen,
um das in seinem inneren Sinn umschriebene apokalyptische
Erlöserbild noch plastischer aus den vorliegenden Texten hervortreten

zu lassen.
Die äussere Seite des erlösend-dramatischen Geschehens

gliedert sich von ihrem Mittelpunkt, der Messiasgestalt, aus
gesehen deutlich in drei Phasen: die vorbereitende sich
steigernder, erlösungswidriger, irdisch-menschlicher und
überirdischdämonischer Machtentfaltung ; das grosse Weltereignis derWelten-



- 55 -
wende im Hervortreten des Erlösers aus der Verborgenheit zu

Kampf und Sieg, und schliesslich die „neue Zeit", die „Tage des

Messias" mit ihrer mehr oder weniger direkten Beziehung zur
Endlösung für alle Dinge und Verhältnisse.

Im ganzen handelt es sieh um eine Schau, in der die
gesamte Linie der Geschichte „von Ewigkeit zu Ewigkeit'1 von
der messianischen Mitte aus geformt wird. Einer „voraussetzungslosen"

Geschichtswissenschaft muss diese Einstellung grundfalsch

erscheinen. „Aber lässt denn die widerspruchsvolle
Gewalt des historischen Schicksals sich von einem Pragmatismus
meistern? Nur wenn in diesem eine tiefere Wirklichkeit, wenn
auch nur notdürftig, sich logisiert19)." Das christliche Kredo
anerkennt grundsätzlich eine solche „tiefere Wirklichkeit"1 für
das entscheidende Anliegen in der apokalyptischen Messianologie,
und so muss die Schau der drei Phasen, von denen wir zu

sprechen haben, an Sinn und Interesse gewinnen.
In der ersten Phase ist zwar vom Messias selber kaum je

die Rede; dennoch gehört sie innerlich notwendig zum
messianischen Drama: Sie ist recht eigentlich Reflex des erwarteten
Hauptereignisses. Vom Messias her fällt auf sie ein Licht, durch
das der gleichgültige Ablauf der Geschehnisse in Beziehung
gebracht wird zu einem Absoluten, auf das hin alles wegbereitend
oder versperrend gerichtet ist und durch das alles einst gerichtet
wird. Mögen darum die Apokalyptiker Stoffe und Bilder, Äonen
und sonstige Periodisierungsformen von wo immer in die Hände
gelegt erhalten20), erst in der Beziehung auf das „Kommende"
gewinnt all dieses Material einer möglichen Geschichtsphilosophie
für ihr Hauptanliegen Wert und Sinn: Es tritt in den Bannkreis

der spezifischen, jüdisch-apokalyptischen Geschichtstheologie,

die sich vielleicht gerade durch solche Aneignung fremder
Elemente leichter zu weltgeschichtlicher Betrachtung zu erheben
vermochte.

Das erste, was durch die messianische Schau göttlicher
Aktivität im Geschichtsganzen als Reflex gesetzt wird, ist der
klare Begriff feindlicher Macht, der nun als Kriterium für Wert
und Unwert alles Geschehens in Funktion tritt.

Schon längst hatte sich im Judentum der vor allem im „heiigen
Krieg" Altisraels um die Landnahme in Kanaan so wichtige
Begriff der „Feinde Gottes" erhoben zu der Vorstellung geistiger,
widergöttlicher Macht. Durch die Berührung mit der Messiasidee



— 56 —

wird jedoch dieses Element ruhender Wirklichkeitserklärung21)
zum Kausalgrund der dunklen Seite historischen Geschehens.
Aus diesem Hintergrund treten dann im Entwicklungsgang
apokalyptischer Traditionen immer deutlicher hervor die Gestalten
der gefallenen Engel in allerlei Abstufungen und der Satan an
ihrer Spitze22). Der Eingriff dieser Geistesmacht der Finsternis
in die Menschenwelt hat recht eigentlich die Not hervorgerufen,
die der Messias wenden muss23). Hen. 40, 9 zeigt sich weiter
die Dramatisierung jener Vorstellungen zum Engelkampf um die
Seelen der zur Erlösung berufenen Menschen. An anderer Stelle
erscheinen Engelmächte, die über die gottfremden, Israel
verstörenden Weltmächte gesetzt sind und als solche unter dem
Bilde der 70 Hirten24) Israel weiden, d. h. seine Geschicke zum
Unguten bestimmen. Engelmächte sind es auch, die die Könige
und Machthaber des Festlandes zum letzten furchtbaren Ansturm
auf Jerusalem aufbieten26). Am deutlichsten refiexgeboren
erscheint in dieser ganzen ersten Phase der persönliche Widerpart
des Erlösers, der Antichrist. Allerdings ist zu bemerken, dass
die Zuspitzung der dramatischen Gegenaktion der Erlösung auf
die transzendenten Gegenspieler Satan und Antichrist in den
Texten der uns beschäftigenden Periode noch keine
hervorstechende Rolle spielt. Ihre volle Ausbildung erhält die
Vorstellung des Satans erst im Christentum, mitbegründet durch
Jesus selber. Die Antichristvorstellung dagegen erlebt ihre Blüte
vor allem im spätesten Judentum bis tief ins Mittelalter hinein,
beschäftigt aber im Anschluss an die Apok. Joh. fortwährend
auch das christliche Denken26). Für beide kommt in unserem
Gebiet nur vereinzelt andeutende Erwähnung in Frage27). Ganz
anders im Vordergrund steht dagegen ständig die geistige
Bewältigung der irdischen Geschichte in ihrer konkreten Zudringlichkeit,

wie sie das Volk an sich erfuhr. Schon Daniel gibt
ja gerade über diese Not erleichternden Aufschluss und
befreienden Ausblick. Die Zeit ist bestimmt, die innere Qualität des

rein irdischen Geschehens nimmt ab, während sich die äussere

Machtentfaltung in ihrer ungerechten Gewalttätigkeit noch
steigert. Die Züge des Antichrist schauen schon deutlich aus dem
Bilde des Herrschers der einzigartig drangsalvollen Endzeit,
Dan. 8, 9 ff., hervor. Diese Grundzüge bleiben in der ganzen
späteren Apokalyptik in Geltung. Die Weltgeschichte wird zum
Präludium auf die eine hinreissende Melodie, deren Akkorde im



Ol

Herzen der Apokalyptiker vorauserklingen, mögen durch
Zeitlage, Naturell und alle anderen möglichen Umstände in den

Darstellungen allerlei Unterschiede und Abänderungen sich
geltend machen. Immer neu zeigt sich, dass erst durch das
messianische Ziel die Ordnung des Geschichtsablaufes ihre volle
Bedeutung gewinnt.

Im Henochbuch, wo die zweite, unmessianisch-ungeschicht-
liche Grundrichtung der Apokalyptik besonders stark hervortritt,

ist besonders häufig die Rede vom Engelfall und der
dadurch vollendeten Verderbnis der Menschen, die der Erlösung
ruft, und von der Ungerechtigkeit der „Mächtigen, die das Festland

bewohnen", die dem Gericht ruft28). Doch findet sich in
einzelnen Partien des Ganzen auch eine ausführliche Darstellung

des grossen Spieles und Gegenspiels um die Königsherr-
schaft Gottes29). Sogar die Erwartung eines letzten, besonderen
Aufbäumens der „Mächtigen", angetrieben durch die verborgenen

dämonischen Drahtzieher des Widerstandes gegen Gott,
ist an einer Stelle wenigstens bezeugt30).

Bei Baruch und IV. Esra ist die konkrete Geschichte Israels
Ausgangspunkt aller Aussagen über die erste Phase des Erlösungsdramas,

entsprechend dem gemeinsamen Grundcharakter beider,
der im Unterschied zum Henochbuch die messianisch-geschicht-
liche Richtung in der Apokalyptik stärker hervortreten lässt
Die verschiedensten Einteilungen werden herangezogen, um
immer wieder auf den einen Punkt zu führen: Das Ende ist
nahe, die Zeit der Erlösung naht, die vorausbeschlossenen Zahlen
für die Gerechten, Sünder und Zeiträume verschiedenster Art
sind so gut wie erfüllt31). Dabei ist aber bemerkenswert, dass,
zum mindesten in den überlieferten Texten, kein Versuch eigentlicher

genauer Datumberechnung des Endes vorliegt. Sicher ist
nur, dass man sich bewusst war, im letzten Weltreich zu leben.
Wenn auch kaum mehr so umfassende Darstellungen der
Weltreichfolge vorkommen wie bei Daniel, so tritt dafür bei Baruch
und IV. Esra das gegenwärtige, letzte Reich stets besonders hervor.

Es ist die letzte Offenbarung des Widerstandes, die noch
zugelassen und vorbestimmt ist.

All diese Dinge fuhren nun aber wie Radien auf die eigentliche

Mitte und Höhe der apokalyptischen Messianologie, auf
den Zeitpunkt und Ort, da durch personhaft wunderbaren
Eingriff absoluter Macht in den Todeszwang weltgeschichtlichen



— 58 —

und individuellen Lebensablaufes die richtende und rettende
Wende eintritt. Die ahnende Voraussicht des ungeheuerlichen
Ereignisses kreist um zwei äusserlich verschiedene, innerlich
jedoch homogene Vorstellungen: das Gericht und die
„Messiasschlacht". Die erstgenannte beherrscht die Erwartung bei Henoch,
die zweite ist vornehmlich bei Baruch und IV. Esra ausgebildet.
Homogen sind beide, weil eine jede letzten Endes nichts anderes
besagt als: Aufhebung der Geschichte im Brennpunkt der
Eschatologie, die ja schon nach Alb. Schweitzer im allgemeinen „nichts
anderes ist als dogmatische Geschichte, welche in die natürliche
hineinragt und sie aufhebt"32). Wie sich nun allerdings die
Apokalyptiker den Vorgang genau vorgestellt haben, ist nicht leicht
zu sagen. Die überraschende Plötzlichkeit des Eintrittes der
Wende in der „Fülle der Zeiten" ist ein echt apokalyptischer
Gedanke. Die Analogie mit dem Beginn der Sintflut liegt immer
nahe. Der Ort des Geschehens ist bei Daniel deutlich die Erde,
wenn auch schliesslich hier die Ewigkeit des neuen Reiches und
die Totenauferstehung die Normen des bisherigen Naturzustandes
übersteigen. Bei Henoch klingt es dagegen, vornehmlich in den

um das Gericht kreisenden Aussagen, häufig so, als sei der
entscheidende Ort der Handlung im Himmel zu suchen, wenn auch
im Anschluss an die Gerichtsszenen immer wieder die Verkündigung

auftaucht von der herrlichen Erneuerung des Himmels
und der Erde. Die Testamente der Patriarchen lassen über die
Erde als alleinigen Ort keine Zweifel übrig, ebenso die Sprüche
der Sibyllinen. Weniger klar sind Baruch und IV. Esra wegen
der durchgehend symbolischen Ausdrucksweise. Dennoch ist
anzunehmen, dass das Märchenhafte der Bildersprache hier im
wesentlichen Einkleidung einfacher Gedanken ist. Eigentlich
ausgemalt wird jedoch der Vorgang des Erscheinens des Retters
nirgends, es bleibt dies späteren Zeiten überlassen. Klar und
wichtig ist dagegen, dass vom Erlöser in erster Linie die
Überwindung, das endgültige Abtun der feindlichen, mehr oder
weniger geistig verstandenen, antichristlichen Gewalt und
Machtentfaltung erwartet wird. In dieser siegreichen Überwindung,
die im Drama der Erlösung den Wendepunkt bedeutet, liegt
der Schwerpunkt der Erlösergestalt selber. Das ist logisch
folgerichtig: Bestand doch die Notlage in dem machtlosen
Dahingegebensein der „Gerechten", bzw. des auserwählten
Volkes, an die Gottes Recht nicht kennenden oder wenigstens



— 59 —

nicht anerkennenden Mächte und Gewalthaber dieses Weltalters.
Nun kann es aber keinesfalls an einem Mangel in Gottes
Machtvollkommenheit liegen, wenn dieser Zustand böser Machtentfaltung

so unerträglich lange andauert. Nachdem die eine Seite
dieser Schwierigkeit durch den Begriff der vorausbestimmten,
mit alter Zahlensymbolik verbundenen „Zulassung" behoben ist,
erfordert die andere, die in der menschenunmöglichen
Überwindung der Gottesfeindschaft besteht, zu deren Aufhebung
eine besondere Machttat Gottes im Felde der Geschichte. Die
letzten Endes übermenschlich-personhafte, dämonische Macht,
die sich aber auf Erden festgesetzt hat, kann nur durch eine

entsprechend überlegene, ebenfalls personhafte Macht
überwunden werden, die ihrerseits auch wieder auf Erden in
konkrete Erscheinung treten muss. Der Stärkere muss in das Haus
der Starken einbrechen33), um ihm seinen Raub abzujagen.
Henoch sieht dies vorab geschehen in dem „Gericht der
Gerechtigkeit", das dem vor allem mit einzigartiger Gerechtigkeit
ausgerüsteten Menschensohn übertragen wird, sobald er „vor
dem Herrn der Geister erscheint". Trotz aller Schwierigkeiten,
welche diese Anschauung im Judentum nach sich ziehen musste,
kann die Richtermacht des „Menschensohn" nur eine absolut
gültige sein. Soll er also das Gericht, an dem die ganze
Erlösung hängt, ausüben, so muss er auf den Thron der Herrlichkeit

mit legitimer Machtvollkommenheit erhöht werden. Durch
seinen Richterspruch werden die schuldigen Engel der ihnen
längst zubereiteten ewigen Qual in grauenvollem, unaufhörlich
brennendem Unterweltstal überantwortet. Die „Mächtigen" dieser
Weltzeit werden vom Festlande vertrieben, auch wird ihnen
keine Aussicht auf Änderung ihres elenden Loses gegeben. Die
Totenauferstehung wird vorausgesetzt, doch nicht besonders
betont. Freude herrscht in der Gemeinde und den Versammlungen

der Gerechten, die nun endlich aller Last ledig sind
und Raum und alle Freiheit haben.

Nicht ganz so einfach und märchenhaft legen sich die in
Baruch und IV. Esra zu Wort kommenden Apokalyptiker die
entscheidende Wendung zurecht. Sie gehen von der Erscheinung
des Retters auf Erden aus, die hier auf die Zusammenballung
der antichristlichen Macht in Gestalt des letzten Reiches stösst
und diesem gegenüber in höchst dramatischer Zuspitzung den
Machtbeweis der Überlegenheit liefern muss. Darum sprechen



— 60 —

die verschiedenen Bilder schon durch ihre Wahl von einer
erstaunlichen und unwiderstehlichen Macht des Stärkeren, der
da kommt: dem Blitz, der alles zerstört, dem Löwen, der aus
dem Walde brüllend hervorbricht, der Quelle und dem Sturmwind,

welche den alten Hochwald und die ragenden Berge
verschwinden machen, dem Feuer, das mit seinem Gluthauch
und Funkenstrom alles zu Staub und Asche verbrennt. Dabei
wird jedoch nie direkt oder auch nur andeutungsweise von
irdisch militärischer Kriegsmacht, etwa einem vom Messias
geführten Volksheere, gesprochen. Gerade das wichtigste und am
meisten beachtete Bild, der Glutstrom aus dem Munde des

„Menschen" bei IV. Esra 13 hat doch im Zusammenhang nur
Sinn, wenn eine spezifisch geistige Überwindung des feindlichen
Riesenheeres gemeint ist, analog jener anderen, die bei Henoch
durch das Gericht geschieht. Den Gedanken an die kriegerische
Intervention im gewöhnlichen, der jüdischen Messiaserwartung
so gern nachgesagten Sinn lassen nur die Sibyllinen vermuten.
Doch steht bei ihnen deutlich der durch den Kampf zu
erreichende Friedenszustand im Vordergrund des Interesses. Ohne

Betonung des dramatischen Erscheinens zeigen sich nur die
messianischen Abschnitte in den Testamenten der Patriarchen.
Test. Jud. 24 heisst es nur: „Der Stern des Friedens wird
aufgehen (sc. immerhin nach besonderer Notzeit) und unter den
Menschen ruhig wandeln." Ähnlich undramatiseh ist auch das
Auftreten des „neuen Priesters", Test. Levi 18, zu denken, von
dem es dann nur noch heisst: „Und er selbst wird ein Gericht
der Wahrheit halten auf der Erde in einer Menge von Tagen
wie ein König und er wird verherrlicht werden auf der
Erde Dieser wird leuchten auf der Erde wie die Sonne und
jedes Dunkel von der Erde hinwegnehmen, und es wird Friede
auf der ganzen Erde sein ." Auch hier wieder verschiebt
sich also das Schwergewicht von der dramatischen Mitte der
grossen Wende hinweg auf das durch dieselbe vermittelte Neue.
Die „Mittlerstellung" des Messias wird deutlich, die ganz tief
mit zum Wesen dieser Gestalt gehört. Kampf und Sieg sind ja
nicht Selbstzweck, sie dienen einem zu erreichenden Zustand,
genau wie das Gericht um der Gerechtigkeit willen gehalten
wird. Die Grösse, um die es geht, ist wiederum ein
weltgeschichtliches, bleibendes Anliegen über allen menschlich
kurzatmigen Strebungen : Das „Reich", letzten Endes wieder



— 61 —

das Königtum Gottes, das am Anfang des ganzen Prozesses als

erkannte Forderung stand; der Messias soll nur die Verwirklichung

eröffnen. Wie nicht anders zu erwarten, gestattet
jedoch hier die Problematik des endgültigen Geschichtabschlusses
den um die Formel für das Ende bemühten Apokalyptikern
kein einheitliches Bild. Im Gegenteil begegnen und durchkreuzen
sich hier die verschiedensten Tendenzen, Vorstellungen und
Traditionen. Die wichtigste und meistbeachtete Spannung
besteht zwischen der offenbar älteren Idee des ewigen, Himmel
und Erde in paradiesischer Harmonie vereinigenden Friedensreiches

und der Auflösung dieser einheitlichen Konzeption in
das Nacheinander des messianischen Zwischenreiches und der
Endvollendung, das „finis sine fine" im neuen Äon. Daniel und
Henoch zeigen deutlich die erstere, Baruch und IV. Esra die
letztere Vorstellung. Höchstwahrscheinlich beruht diese Spannung

auf dem Gegensatz der traditionellen, auf dem Boden der
völkischen Geschichte und der Bibel erwachsenen Zukunftshoffnung

des Judentums zur „reinen Eschatologie", wie sie den
späteren Denkern im Judentum mehr spekulativ und wohl auch
im Anschluss an ausserjüdische Gedankengänge, wie besonders
die Äonenlehre, sich erschliessen musste. Dabei trifft jedoch die
zur weitern Erklärung ebenfalls herangezogene Unterscheidung
zwischen nationalem Interesse und der Erhebung zu universalem
Geiste auch hier wieder kaum den echten Sachverhalt. Wesentlich

weiter führt dagegen die Gegenüberstellung* des Reiches
Gottes und des Reiches des Messias34). Dabei wäre das Reich
Gottes in seiner Unbedingtheit ständig aktueller Forderung-
zeitlos und in seiner zukünftigen Verwirklichung notwendig
endgültig, während das Reich des Messias nur die vorläufige
Vollendung im Rahmen des heiligen Landes und den glänzenden
Abschluss der israelitisch-jüdischen Geschichte umfassen würde.
An dies letztere mussten sich dann besonders leicht alle jene
Erwartungen anschliessen, die bei den alten Propheten schon
hervorgetreten waren und als die typisch „chiliastischen"
bezeichnet werden: das wiederkehrende Paradies, Tierfriede und
überschwengliche Fruchtbarkeit, Mühelosigkeit der Arbeit, völlige

Gesundheit und langes Leben35). Tatsächlich ist eine solche
zwiefache „Reichserwartung" zu konstatieren. Dabei ist aber
zu bemerken, dass auch im zweitgenannten, messianischen
Reich der Messias als Persönlichkeit sozusagen keine Rolle



— 62 —

mehr spielt. Wie er schon bei Daniel in der Deutung der Vision,
Kap. 7, 13 bzw. 26 ff., überraschend aus dem Blickfelde
verschwindet, um dem „Volk der Heiligen" Platz zu machen, so

vollzieht sich dieses auffällige Verschwinden des Retters bei der
Beschreibung des neuen Reiches noch mehrmals. Die hier
auftauchende Problematik wird uns noch im folgenden, letzten
Abschnitt über die soteriologische Seite im apokalyptischen
Messianismus beschäftigen. Im Gebiete der historischen
Auswirkung der Erlösung sind jedoch vorher noch zu erwähnen
die Verschiedenheiten in der Frage der Auferstehung* und des
Schicksals der nichtjüdischen Völker. Daniel und Henoch kennen
nur die Auferstehung zum Gericht des Messias, das mit dem
Anbruch des messianischen und zugleich ewigen Reiches
zusammenfällt. Baruch und IV. Esra erwarten dagegen die
Auferstehung erst nach dem messianischen Zwischenreich, nach
dessen Ablauf erst der neue Äon voll in Kraft tritt36). Dem Los
der Heiden wird bemerkenswerterweise keine besondere
Aufmerksamkeit geschenkt. Am meisten interessiert offenbar noch
die Bestrafung der Völker, die an Israels langem Elend
mitschuldig* geworden waren. Von einer Bekehrung der Heiden
ist nicht die Rede. Immerhin ist denen, die keine Berührung
mit Israel besessen haben, also an seinem bisherigen Geschick
unbeteiligt und unschuldig sind, eine gewisse Teilnahme am
Glück der messianischen Zeit in Aussicht gestellt, doch wird
der Gedanke nie scharf bis in seine Konsequenzen verfolgt37).
Zu voller Klarstellung und Beurteilung würden diese Fragen
allerdings eine umfassendere Behandlung erfordern. Hier ist es

jedoch nur noch von Bedeutung festzustellen, dass sie alle im
Grunde vom spezifischen Hauptanliegen, der aus der Not existen-
ziellen Denkens geborenen Erlösererwartung, abführen in die
ruhigeren Gefilde der Geschichtsspekulation mit ihren verschiedenen

theoretischen Problemen und tradierten Stoffen. Der
eigentümliche Offenbarungsbegriff der Apokalyptiker, der sich teils
auf die Kombination von Schriftstellen und theologischen
Glaubensgedanken, teils auf eigene und fremde Visionen und
Offenbarungen aller Art verlässt, gestattet hier ein Übermass von
Sicherheit und scheinbarer Gewissheit in den Aussagen über
das Äussere des Kommenden, das jedenfalls durch die
Wirklichkeit immer neu Lügen gestraft worden ist. In dem ganzen
Typus dieses Denkens tauchte eine ganze Reihe von Problemen



— 63 —

auf, die auch in der späteren christlichen Eschatologie je
und je eine Rolle gespielt haben. So sehr die Richtung auf

geschichtliche Vorgänge ein notwendiger Bestandteil der
Messianologie ist, so steht sie doch immer in der Gefahr, sich
zuweit vorzuwagen und sich dabei in allerlei spekulative Interessen

zu verlieren, die nicht mehr dem dynamischen Erlösungsgedanken,

dem einzigartigen Lebensnerv der jüdischen Religion,
zugehören. Zu diesem inneren Leben auch der apokalyptischen
Messianologie gehören jedoch noch die Fragen einer letzten
Ordnung, die nicht mehr auf das äussere Geschehen, sondern
auf den inwendigen Vorgang der Erlösung selber sich beziehen.
Wir fragen darum zum Abschluss unserer Untersuchung: Was
geht in soteriologischer Beziehung vor durch die messianische
Wende?

Während nun aber soeben nach der Seite äusserer geschichtlicher

Entfaltung hin eher ein Übermass an Angaben und Sicherheit

der Behauptung festzustellen war, ist nach der Seite inneren,
heilsgeschichtlichen Geschehens hin die Ausbeute—zum mindesten
in unseren Texten— auffallend dürftig. Es ist, als habe die primäre
Richtung auf geschichtliche Wirksamkeit des Erlösungsgeschehens

diese andere, weniger auffällige Seite auf die Seite gedrängt.
Wohl finden sich vereinzelte Begriffe, die dem Messias-Menschensohn

eine überraschend weitgehende Heilsbedeutung zuzuweisen
scheinen. Hen. 45,4 heisst es: „An jenem Tage werde ich in
ihrer Mitte meinen Auserwählten wohnen lassen und ich werde
den Himmel verwandeln und ihn zu einem ewigen Licht und
Segen machen." Hen. 48, 1: „An jenem Ort sah ich einen Brunnen

der Gerechtigkeit, der unerschöpflich war. Rings umgaben
ihn viele Brunnen der Weisheit; alle Durstigen tranken daraus
und sie hatten ihre Wohnungen bei den Gerechten, Heiligen
und Auserwählten." Und weiter Vers 4: „Er wird ein Stab
für die Gerechten und Heiligen sein, damit sie sich auf ihn
stützen und nicht fallen; er wird das Licht der Völker und die
Hoffnung derer sein, die in ihrem Herzen betrübt sind." Ferner
wurde schon oben mehrfach die Stelle herangezogen, wo von
dem engen Zusammenleben der Auserwählten mit dem
Auserwählten im „Reich" die Rede ist, Hen. 62, 14: „Der Herr der
Geister wird über ihnen wohnen, und sie werden mit jenem
Menschensohn essen, sich niederlegen und erheben bis in alle
Ewigkeit." Von ähnlicher Gemeinschaft mit clem Erlöser kündet



— 64 —

Hen. 71,16: „Alle, die auf deinem Wege wandeln — du, den
die Gerechtigkeit nimmer verlässt—, deren Wohnungen und
Erbteil werden bei dir sein, und sie werden sich bis in alle
Ewigkeit nicht von dir trennen." Schliesslich ist aus Henoch noch
die ebenfalls schon erwähnte Stelle heranzuziehen. Hen. 105,2:
„ Ich und mein Sohn werden uns mit ihnen für immer auf
den Wegen der Wahrheit während ihres Lebens vereinigen."
Sibyllinen III, 49f. 286 ff. reden von ewiger Weltherrschaft
und der Errichtung eines neuen Tempels 652ff. von der Sicherung

des neuen Friedens durch „sichere Verträge". Sibyllinen V,
414 ff. heisst es von dem „seligen Mann", der das Szepter vom
Himmel trägt, „er brachte alles schön in seine Gewalt und
gab zurück den Guten den Reichtum, den die früheren Männer
genommen hatten die Stadt, nach welcher Gott Verlangen
trug, die machte er glänzender als die Sterne und die Sonne
und den Mond und bildete viele Stadien weit einen grossen,
unendlichen Turm, der die Wolken selbst berührt und allen
sichtbar ist, so dass alle Gläubigen und Gerechten die
Herrlichkeit des ewigen Gottes schauen, die ersehnte Gestalt. ".

Apok. Bar. 37 schliesst die „Zedernvision" mit dem Bilde:
„danach sah ich den Weinstock (Israel nach der Erlösung),
wie er emporwuchs; und rings um ihn herum war eine Ebene
voll von Blumen, die nicht verdorrten". Bar. 40,2b: „Er (sc.
der Messias) wird den Rest meines Volkes, der sich in dem

Lande, das ich erwählt habe, vorfindet, beschützen." Bar. 53, lOf.
heisst es im Bilde der Vision von den dunklen und hellen Wassern
und dem Blitz, der den Messias darstellt: „Und er nahm die

ganze Erde in Besitz und herrschte über sie. Und darnach
sah ich, und siehe, zwölf Ströme fluteten aus dem Meer empor
und umringten jenen Blitz und wurden ihm Untertan." Die
Deutung aber in Kap. 73, 1, besagt: „Und nachdem er alles, was
in der Welt ist, gedemütigt und sich in Frieden für immer auf
den Thron seines Königreiches gesetzt haben wird, alsdann
wird sich Wonne offenbaren und Ruhe wird erscheinen ..." Es

folgt eine Schilderung des „chiliastischen" Glückszustandes auf
Erden ohne Bezugnahme auf den Herrscher auf dem Throne
dieses Königreiches. Aus IV. Esra kommen nur zwei Stellen
hier in Betracht: Kap. 12, 34 „Den Rest meines Volkes aber,
die in meinem Lande übriggeblieben sind, wird er gnädig
erlösen und ihnen Freude verleihen, bis das Ende, der Tag des



— 65 —

Gerichtes, kommt"3'); und schliesslich 13,39 die Heimrufung
der zehn Stämme; v. 49f. fasst zusammen : „Dann also, wann
er das Heer der versammelten Heiden vernichten wird, wird
er das Volk Israel, soviel davon übrig ist, beschirmen. Dann
wird er ihnen noch viele grosse Wunder zeigen."

Doch so wenig hier an dieser letzten Stelle die „vielen
grossen Wunder" weiter behandelt werden, so wenig werden
alle oben zusammengestellten Angaben und Titel in ihrer
möglichen Tragweite über diese sporadischen Andeutungen hinaus

ausgesponnen. Gewiss stand es den Apokalyptikern klar vor
Augen, dass das Drama, von dem sie zu künden hatten, auf
das-ganze-Leben-umgestaltende Änderungen gehen müsse. Bei
der Durchführung dieses Gedankens aberblieben sie immerwieder
in einem eigenartigen Widerspruch stecken. Das dramatisch-
personhafte Geistesringen der Erlösung überliess inmitten aller
Bewegtheit und Spannung der Geschichte die menschliche Tätigkeit

einer fatalen Passivität89). Alles ist ja vorbestimmt nach
Mass und Zahl. Auch der Gedanke der Prädestination nimmt
einen breiten Raum ein 40). Jedenfalls ist die Zahl der Gerechten
voraus beschlossen; in welchem Grade es unter ihnen auch der
Einzelne ist, wird nicht deutlich. Weiter drückt sich schon
allgemein in der Form des sprachlichen Ausdrucks eine gewisse
mechanische Passivität auf der menschlichen Seite gegenüber
allem grossen Geschehen aus: „es geschieht" dies oder jenes.
So kommt auch in den Tagen des Messias der neue Zustand
wunderhaft, ohne menschliches Zutun einfach herbei, ja nicht
einmal die Mitwirkung des Messias für dieses Herbeikommen
ist klar, und häufig fehlt diese Mitwirkung ganz und gar. So

ergibt sich die fatale Tatsache, dass die messianische Erlösung
sich weder mit der inneren Notlage des Menschen vor Gott,
seiner Sünde, noch auch eigentlich mit clem Bau des Reiches
befasst. Offenbar wirkt sich hier die unausgetragene Spannung
ungünstig aus, die oben für die metaphysische Zugehörigkeit
des Messias aufgezeigt wurde. Die Macht des Erlösers reicht
zwar aus zur dramatisch-mythologisch geschauten Überwindung
der antichristlichen Kräfte, doch der Riesenaufgabe der
Neuordnung in der Menschenwelt ist sie ihrem ganzen Zuschnitt
nach nicht mehr gewachsen. Soweit hier überhaupt Beschreibungen

von den Apokalyptikern gemacht werden, wirken sie
matt und peripher.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1934. 5



— 66 —

Der Sachverhalt wird besonders klar an den Präpositionen,
die für die Bezeichnung des Verhältnisses der Bürger des Reiches
zu dem Herrn desselben allein in Frage kommen und z. T. in
den Texten selber verwandt werden. „Mit" ihm, „nach" ihm,
„bei" ihm kann es sehr wohl heissen, nie aber „durch" ihn.
„Durch" ihn ist zwar der grosse Sieg errungen, doch nur nach
ihm, ja zum Teil ohne ihn kommt der neue Äon oder doch die neue
Periode herbei. Mit ihm leben bestenfalls die Auserwählten
auf der erneuerten Erde. Am weitesten gehen immerhin noch
die Testamente Juda und Levi, doch ist gerade hier die Möglichkeit

christlicher Eintragung ungeklärt und offen. Jud. 24 heisst
es: „...Er wird den Geist der Wahrheit über uns ausgiessen,
und ihr werdet ihm zu Pflegekindern in der Wahrheit sein und
nach seinen Satzungen wandeln, nach den ersten und nach den
zweiten ..")." „Der Stab der Gerechtigkeit wird den Heiden
spriessen, um zu richten und zu erretten alle, die ihn anrufen."
Und Levi 18 verkündet vom neuen Priester: „Er selbst wird
die Majestät des Herrn seinen Söhnen geben in Wahrheit bis
in Ewigkeit, und zur Zeit seines Priestertums wird jede Sünde

vergehen, und die Gottlosen werden aufhören, Böses zu tun. Und
er selbst wird die Türen des Paradieses öffnen, und er wird
wegstellen das gegen Adam drohende Schwert und wird den

Heiligen zu essen geben von dem Holze des Lebens, und der
Geist der Heiligkeit wird auf ihnen sein. Und der Beliar wird
vor ihm gebunden werden, und er wird seinen Kindern Gewalt
geben, auf die bösen Geister zu treten." Immer mit dem
Vorbehalt eventuellen christlichen %sprungs dieser Gedankengänge

müssen sie innerhalb der jüdischen Apokalyptik jedenfalls

als einzig und isoliert dastehend unterstrichen werden. Ausserhalb

dieser Stellen findet sich als Höchstes für die weitere
Wirksamkeit des Erlösers die im Grunde blasse Aussage, dass er
die Wrelt „ordnen" werde42). (Vgl. Violet.) So fehlt aufs Ganze

gesehen der grossen dramatischen Befreiungstat die Tiefe und
die vom Helden dieser Tat organisch fortwirkende Ausgestaltung

der Erlösung. Damit wird das Geschehen am entscheidenden
Punkt zur Unfruchtbarkeit verurteilt. Die Dynamik hört auf,
die Statik beginnt wieder: Die Gerechtigkeit erscheint, wird
wieder in ihre vollen Rechte, mit Macht ausgerüstet, eingesetzt,
doch es wird keine neue Gerechtigkeit geschaffen. Die Gemeinde
der Auserwählten und Gerechten erscheint (Henoch), das Volk



-- 67 -
wird verherrlicht (Baruch und Esra), doch die Sünder werden
nur gerichtet, Verstössen in ewige Verdammnis gleich wie die

gefallenen Engel. Die Völker werden teils vernichtet, teils
faktisch in der neuen Weltzeit doch nur dienend dem heiligen Volke
untergeordnet. Darum erschrickt auch Esra vor der unverhältnismässig

geringen Zahl der Erlösten43). Über die Generationen,
die in der neuen Weltzeit geboren werden, wird nicht weiter
reflektiert. Im Vordergrund steht immer wieder der Begriff der
Gerechten. Gewiss geht es auch dabei, und sogar mit
leidenschaftlichem Ernst, um Gottes Reich und Ehre. Doch sind eben
diese Gerechten Fundament des Reiches sowie ausschliessliche
Vollbürger und Erben desselben. Sie aber besitzen die Gerechtigkeit

als erworbene Eigenschaft, die ihr Anrecht auf endliche
Genugtuung begründet. So liegt trotz aller offenbaren Demut
in der ganzen Haltung der Apokalyptiker der Gnade des
Kommenden gegenüber immer wieder die fatale Konsequenz nahe,
in der das ganze grosse Weltendrama der Erlösung sich auf den
einen unmöglichen Punkt zugespitzt: Gott muss um seiner Ehre
willen den Gerechten gerecht werden. Vielleicht hängt es mit
dem uneingestandenen, unklaren Empfinden dieser Unmöglichkeit

zusammen, dass das auf volle Erlösung gerichtete Denken
der Apokalyptiker mit den um die Messiasgestalt kreisenden
Hoffnungen nicht zur Ruhe gelangte und am Horizont des
messianischen Reiches schliesslich ein grösseres Neues auftauchen
musste wie die Unermesslichkeit des Okeanos hinter dem Binnenmeer.

Mit hartem Klang tönt es IV. Esra 6, 6b an: „Finis per
me (sc. deum) et non per alium44)." Die letzte Vision des
Kommenden verlor dafür aber alle greifbare Beziehung zur
konkreten, religiös verstandenen, nationalen Geschichte und damit
dem so heilig ernst genommenen Gang göttlichen Waltens und
Offenbarens. Ganz neue Perspektiven tun sich damit auf, die
nicht mehr zur Messianologie gehören.

Der Ruf nach wirksamer und vollgültiger Erlösung findet
in der Apokalyptik an dem schwankenden Wunschbild seiner
Pseudooffenbarungen keine befriedigende Antwort.

Doch hat das Drängen und Suchen der Apokalyptik nach
dem Erlöser, der in die Geschichte tritt und in ihrer sie
vollendenden Aufhebung die grosse Welterneuerung schafft, wider
das Erw*arten und neben dem suchenden Irren jener jüdischen
Theologen, der Unruhe und Sehnsucht einen Ruhe- und Halte-



— 68 —

punkt von weltgeschichtlicher Bedeutung gefunden. Mitten in
die Geschichte ist der getreten, der nicht nur als gedanklicher
Brennpunkt der Geschichtshoffnung in der Mitte steht, sondern,
die unerhört paradoxe Spannung Gott/Mensch zum geheimnisvollen

Kreis schliessend, die Erneuerungen stetsfort schafft und
ewig in sich trägt.

Anmerkungen zu Hauptteil üb.
') Martin Buber, Königtum Gottes ; Berlin 1932, 1. Bd. des auf drei

Bände berechneten Werkes „Das Kommende, Untersuchungen zur
Entstehungsgeschichte des messianischen Glaubens".

2) Vgl. J. Klaussner, Jesus S. 268 ff. Als Zeugnis für den politischen
Messianismus gelten bes. die Rede Gamaliels, Apostelgesch. 5,34 ff. ; ferner
die Anerkennung Bar Kochbas durch Kabbi Akiba und die Bern, des Josephus,
bell. jud. VI 5,4. Mit Nachdruck gegen die These stellt sich Alb. Schweitzer,
Gesch. d. Leben-Jesu-Forschung, S. 291 f.

3) W. Bousset, Die Religion des Judentums, s. o. Literaturangabe
Anmerkung* 16; vgl. auch die Bern. Gunkels bei Kautzsch, a. a. O. S. 336: „Als
man an dieser Welt völlig verzweifelte, hat sich die g'anze Wucht der
Religion auf den kommenden seligen Äon geworfen."

*) M. Buber, a. a. O. S. 60.
6) M. Buber, a. a. 0. S. 106.

6) M. Buber, a. a. 0. S. 92.

') Vgl. für den behaupteten Zusammenhang zwischen „Erlösung" und
Eschatologie die von anderer Seite herkommende Formulierung Alb. Schweitzers,

Mystik S. 224: „In dem Masse als die jüdische Religion mit der
Eschatologie ernst macht, wird sie Erlösungsreligion."

8) M. Buber, a. a. O. S. X. Mowinckel, Psalmenstudien IL S. 211—324.
°) M. Buber, a. a. 0. S. XL
10) Jos. Klaussner, Messianische Vorstellungen S. 34. Midr. Sabbath 118b.

Vgl. auch Alb. Schweitzer, Leb. Jesu S. 285 Anm. und Schürer, Gesch. d.

jüd. Volkes, 4. Aufl. IL S. 620.

u) Jos, Klaussner, Messian. Vorstellungen S. 64. E. Huhn, Messian.
Weissagungen S. 2f.

12) IV. Esra 6,59; vgl. auch die ergreifende Stelle 5, 23—30; wir folgen
hier der Übersetzung Violets, a. a. O. S. 65 Anm., bei welcher das Zurückgehen

auf ein hebr. Impf, dem Sinn besser entspricht.
n) Hilgenfeld, Jüdische Apokalyptik S. 11 f.

") W. Bousset, Die jüdische Apokalyptik S. 15 ff.
15) Vgl. Alfred Jeremias, Handbuch der altorientalischen Geisteskultur,

Berlin 1929, S. 26 f.
16) Dalman, Worte Jesu S. 121 ff.

'•) Dalman, a. a. O. S. 110, 120.
18) Typ sch hierfür ist das Buch Henoch mit den ausgedehnten, völlig

unmessianischen Partien des angelologischen Buches, Kap. 6—36, und des
astronomischen Buches, Kap. 72—82.

19) M. Buber, a. a. O. S. 17.

20) Das gilt für die Tiersymbolik mit ihren möglicherweise ägyptischen
Beziehungen, für die Verwendung der Gleichung Metalle-Zeitalter, für die
Vorstellung des himmlischen Gerichtshofes, die Andeutung der „Verstirnung",
den eventuellen Anklängen an Urmeer, Götterberg etc. etc.



— 69 —

21) Vgl. Hen. 40,7; hier liegt ein undramatisches Nebeneinandergela-
gertsein der Elemente vor. Doch ist deutlich erkennbar, wie leicht von
der Messianologie her dramatische Bewegung entstehen kann.

2Z) Hen. 53,3; 40,7, redet von den Satanen im Plural.
23) Hen. 86,1—6; vgl. auch 69,2—25 und Hen. 6, 7, 8.

u) Hen. 89, 59 ff.
25) Hen. 56,1 ff.
26) W. Bousset, Der Antichrist in der Überlieferung des Judentums, des

neuen Testamentes und der alten Kirche. Göttingen 1895.

2') Hen. 53,3; 54,6, ist der Satan erwähnt. An Stelle des Antichrists redet
Henoch von der „Ungerechtigkeit" fast wie von einer Person, vgl. Hen. 42,3.

Apok. Bar. 40 ist der Antichrist identisch mit dem „letzten Regenten".
IV. Esra und Baruch erwähnen den Satan nicht, vgl. Gunkel bei Kautzsch,
a. a. O. S. 355 Anm. a. Für den Antichrist bei IV. Esra vgl. Kap. 5,6.

2S) Hen. 38,4 f. 46,4 ff. 48,8 ff. u. a. m. S. auch die Verkehrung der Natur-
ordnung, Hen. 80,1—8.

29) Hen. 83-90 das „Geschichtsbuch" u. 93, u. 91,12—17 die „Zehn-
Wochen-Apokalvpse".

30) Hen. 56*,1—8.

31) IV. Esra 4,26 b. 36—43; 5,55 u. a. m.
32) Alb. Schweitzer, Leben Jesu S. 391, wobei wir uns allerdings

bewusst sind, den Begriff der „dogmatischen Geschichte" nicht völlig im Sinne
Schweitzers zu verwenden. Vgl. oben Hauptteil IIb. Anm. 19.

33) Vgl. Lk. 11,22.
34) Vgl. W. Michaelis, „Kirchenfreund" Bern 11. Heft 1931 „Reich Gottes

und Reich Christi".
35) Typisch für den Begriff „Vollendung der jüdischen Geschichte" ist

die Konstruktion der 400 Jahre für die Dauer der messianischen Zeit aus
Ps. 90,15, und Gen. 15,13. Vgl. Gunkel bei Kautzsch, a. a. O. S. 370, zu IV.
Esra 7,28. Von 1000 Jahren für dieselbe Periode ist in den uns erhaltenen
Schriften nirgends die Rede. Für das Alter der apokalyptischen Verwertung
von 1000 Jahren siehe Bousset, Religion, 3. Aufl. S. 288 Anm. 2.

36) Alb. Schweitzer, Mystik S. 89.
37) „Alle Tiere des Feldes und alle Vögel des Himmels", „alle ihre

Geschlechter" Hen. 90,37b f. 91,14 „alle Menschen". Bar. 72,3 ff. IV. Esra 6,26b;
11,46; dagegen IV. Esra 9,22. Bar. 13,11 f.

38) Violet, a. a. O. S. 169 : „bis die Entscheidung des Gerichtstages
kommt", s. Anm. Diese Übersetzung von finis ist hier möglich, doch immerhin

nicht zwingend, und die Nuance für uns nicht wesentlich.
39) Alb. Schweitzer, Leben Jesu S. 283 : „In dem Zukunftsbild, wie es

die Apok. Bar. und Esra bieten, wird eine Aktivität des auserwählten Volkes
durchaus nicht vorgesehen. Die Stimmung ist vielmehr eine abwartende."

4U) IV. Esra 8,1 ff. 51 ff. Hen. 103,1 ff. Im übrigen vgl. den Titel der
„Auserwählte", der in den Bilderreden uns so häufig begegnet ist.

41) Zit. nach der armen. Übersetzung von Schnapp bei Kautzsch, a. a.
0. S. 477.

42) IV. Esra 13,26. Vgl. Violet, a. a. O. S. 180 Anm., Violet bezweifelt die
Ursprünglichkeit des Ausdruckes; dennoch scheint er uns „gesetzlichem
Denken" zu entsprechen.

43) IV. Esra 7,45 ff.
44) Die Formalierung als solche ist bedeutsam. Violet setzt den Halbvers

bei v. 1 b ein. S. a. a. O. S. 46 Anm. Gunkel erklärt ihn als Polemik gegen
die Christologie des N. T. a. a. O. S. 364 Anm. r. Der ganze Ausdruck fehlt
im syr. aeth. und arab., nach Gunkel aus christlichen Bedenken.



— 70 —

Überschau und Ausblick.

Überblicken wir rückschauend den Gedankengang unserer
Darlegungen, so treten zwei Kernpunkte deutlich hervor:

Zunächst die Abweisung des absoluten Geltungsanspruches
einer religionsgeschichtlichen Erklärungsweise, die eigenartige
geistige Vorgänge im Judentum prinzipiell aus Analogien zu
benachbarten Geisteswelten zu verstehen sucht, und als positive
Folge dieser Abwehr die neue Zuordnung der apokalyptischen
Erlösergestalt zum innersten Gang in der Entfaltung israelitisch-
jüdischer Religion. Das grosse fördernde Ereignis in der
Erforschung des ganzen Komplexes war fraglos das kühne
Unternehmen der jungen religionsgeschichtlichen Forschung, welche
durch völlig neue Fragestellung die stagnierenden Wasser des
Wissens in neuen Fluss brachte. Mögen immerhin die verschiedenen

dabei auftauchenden Hypothesen im Strom der weiteren
Entwicklung wieder versinken oder doch wenigstens in ihre
sachlich bedingten Schranken verwiesen werden, das wesentliche

Anliegen jener revolutionären Forschung behält seine

Gültigkeit; ging es doch im Grunde darum, auf wissenschaftlichem

Wege hinter den spröden Texten das lebendige Bild
zu erkennen, welches vor Jahrhunderten die von der
eschatologischen Erschütterung erfassten Seelen als Richter zu
erschrecken und als Heiland zu trösten vermochte. Diesem
Anliegen haben auch wir allein gerecht zu werden versucht. Es
ist uns dabei ein Bild entgegengetreten, das in mancher
Beziehung allerdings anders sich darstellt, als man es nach der
bisherigen Interpretation zu sehen gewohnt war. Ob jene
apokalyptischen Schreiber und ersten Leser im Judentum ihren
Geist in unseren Darlegungen wiederzuerkennen vermöchten?
Wir glaubten jedenfalls, mit Recht unter allen Nebentönen aus

jener weltgeschichtlich wichtigsten Periode jüdischer
Geistesgeschichte eine Stimme herauszuhören. In immer neuen Variationen

geht sie von einem übergrossen Thema aus, jedenfalls
dem grössten, das im Judentum zur Frage stehen kann:
Zubereitung der Weltvollendung durch das messianisch verstandene
Erlösungsdrama einer Weltgeschichte, die in allen Höhen und
Tiefen den Händen ewiger Weisheit und Allmacht nie entgleitet.
Blicken wir nun aber von dem, was sich uns von solcher
Grundauffassung her ergab, weiter hinaus und hinüber zu den zwei
überragenden geistesgeschichtlichen Nachbarn der Apokalyptik,



_ 71 —

dem sogenannten offiziellen Judentum und dem Urchristentum,
so ergeben sich uns einige grundsätzliche Feststellungen.

Zunächst wird es klar, dass sich von den beiden genannten
Grössen zu ihrem vollen Verständnis die vertiefte Kenntnis
jener eigenartigen apokalyptischen Gedankenwelt nicht mehr
als periphere Eigentümlichkeit ablösen lässt. Wie von dem

Einzugsgebiet einer Quelle die Ergiebigkeit des Brunnens
abhängt, so ist eine Reihe von Vorstellungen und Zusammenhängen

im Judentum wie im Christentum in ihrem ursprünglichen

Sinn und in ihrer Tragweite nicht richtig zu ermessen
ohne Einsicht in das Leben, das dieselben in der apokalyptischen

Welt besitzen. Das bedeutet nun aber gerade nicht,
dass man „entwicklungsgeschichtlich" zu diesem oder jenem
Gedanken oder Wesenszug* der genannten zwei Grössen die
Erklärung aus der Apokalyptik zu beziehen habe. Es handelt
sich vielmehr um in ihrer Art gesonderte weltgeschichtliche
Gestaltungen, die um die eine gleiche, existenzielle Problematik
kreisen: den absoluten Geltungsanspruch des Königtums Gottes
als das einzig wichtige weltgeschichtliche Ereignis. Das ist das
Generalthema, welches alle Variationen durchzieht, so sehr in
ihnen noch allerlei anderer Reichtum zur Geltung kommen mag.
Interessant und fruchtbar erweist sich diese Form von
Zusammengehörigkeit jedoch erst in der präzisen Erfassung der
besonderen Gestaltung, in der jeweilen die Stimme zum grossen
Thema erhoben wird, und darum ist es wichtig, die Spannungen
zu erkennen, in welche der Erlösungsgedanke der Apokalyptik
zu seinem Analogon im offiziellen Judentum und im Urchristentum
tritt. Erst ein Denken, das in sich diese zum Lebensgeheimnis
gehörenden Spannungen ermisst, wird zum nacherlebenden
Erkennen der einzelnen historischen Gegebenheiten vordringen
können. Tatsächlich herrscht über den inneren geistigen
Zustand des Judentums um die Zeit Christi immer noch in ganz
wesentlichen Punkten Ungewissheit und Widerspruch gelehrter
Meinungen. Wir glauben zum mindesten gezeigt zu haben, dass
die im Messianismus lebende Apokalyptik für die Struktur und
Problemlage des Erlösungsgedankens im Judentum ebenso
repräsentativ ist wie die andersklingenden Zeugnisse des
sogenannten offiziellen Judentums der palästinensischen Synagoge
in der Zeit des zweiten Tempels : Wenn auch im einzelnen in
unklarem Verhältnis, stand doch fortwährend und notwendig



— 72 —

im Judentum die prophetische Schau neben nüchterner Praxis,
spekulative Systematik neben pädagogisch gerichteter Exegese,
das notgeborene, notlösende Kunstwerk neben stetiger
Alltagsleistung, die, zwischen Verantwortungsgebundenheit und leerer
Routine geteilt, ihren sicheren Weg verfolgt. Das Judentum ohne

diese Spannung sehen, heisst jedenfalls sein inneres Leben
verkennen.

Noch brennender ist für uns aber die Frage nach dem

Verhältnis der jüdischen Apokalyptik zum Urchristentum und

zu Jesu selber. Geht es doch letzten Endes darum: Muss das

N. T. in seiner Verstricktheit in die Eschatologie auf den für
uns jedenfalls unverbindlichen Wert eines Henoch, Baruch
oder IV. Esra abgeschrieben werden oder zeigt sich eine
entscheidende Differenz, durch die sich beide Grössen wieder
prinzipiell voneinander lösen? Lässt sich in wissenschaftlich
haltbarer Weise die vom traditionellen, christlichen Denken gezogene
Linie ziehen zwischen Dichtung und Wahrheit, zwischen Postulat
und historischem Ereignis, zwischen Mythologie und Wirklichkeit?

Bei dem gegenwärtigen Stande der neutestamentlichen
Wissenschaft lässt sich offenbar an keinem anderen festen
Punkt für diese Grenzziehung ansetzen als bei dem entscheidend

neuartigen Typus von Gewissheit, mit welcher tatsächlich im
N. T. gegenüber dem Typus der Apokalyptiker jüdischer
Herkunft die verschiedenen Aussagen gemacht werden. Die
urmächtige Kraft eines neuen Glaubens steht einer letzten
Unsicherheit gegenüber. Der Gegensatz opferbereiten Bekenntnisses
zu pseudonymem Postulat ist für die Sachlage symptomatisch.
Die Scheidung beider Grössen liegt also nicht im Stofflich-Inhaltlichen

ihrer Aussagen. Gerade in diesem Punkte ist die

Zusammengehörigkeit ja überraschend und weitgehend. Eine
Scheidung dieser Elemente vollzieht sich nur in dem Masse, in
dem hinsichtlich dieser Inhalte der Anspruch absoluter
Offenbarung in Jesus Christus in uns bestimmte Glaubensüberzeugungen
weckt, belebt und im Gang* des Lebens sich bewähren lässt.

W. KÜPPERS.


	Das Messiasbild der spätjüdischen Apokalyptik

