Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 24 (1934)

Heft: 3

Artikel: Das moderne Staatsdenken und die Kirche : Betrachtungen zu der
Aussprache auf der Pariser Studienkonferenz vom 8.-14. April 1934

Autor: Keussen, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404096

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 169 —

Das moderne Staatsdenken und die Kirche.

Betrachtungen zu der Aussprache auf der Pariser Studienkonferenz
vom 8.—14. April 1934.

Gelegentlich wurde mir von Aussenstehenden die Frage vor-
gehalten, was denn bei den 6kumenischen Studienkonferenzen
herauskomme, wobei ersichtlich das skeptische Urteil im Hinter-
grunde stand: gar nichts! Nach den Ergebnissen dieser Kon-
ferenzen frage weder die Wirtschaft, noch lasse sich die Real-
politik irgendwie durch die ideologischen Thesen der Theologen
von den Massnahmen zurlickhalten, die sie aus ganz anderen
Griinden fiir zweckmissig halte. Ubrigens fiel der Schatten einer
solchen Skepsis deutlich genug in die Erorterungen der Pariser
Konferenz hinein, insofern bei ihrem Abschluss lic. Menn erklérte,
wie problemnatisch ihm der Wert der ockumenischen Kund-
gebungen zu politischen Tagesfragen, insbesondere zur Ab-
ristungsfrage geworden sei; er frage sich darum, ob die Kirche
nicht besser getan hitte zu schweigen. Allein trotz solcher Be-
denken betonte er, dass man nicht den Erfolg zum Massstab
fir das 6kumenische Handeln der Kirche machen soile. —
Grundsétzlich darf man nach diesen und verwandten Ausfiih-
rungen sagen, dass von den okumenischen Studienkonferenzen
keine prophetischen Kundgebungen zur politischen und sozialen
Zeitlage zu gewirtigen sind. Vielmehr haben diese Konferenzen
die ungleich bescheidenere Aufgabe, aus dem Geiste des Glaubens,
wie er in verschiedener Priagung in den verschiedenen christ-
lichen Kirchen lebendig ist, eine Besinnung iiber die Grund-
fragen des politischen und sozialen Lebens in die Wege zu

Vorliegender Aufsatz stellt einen Versuch dar, in knapper Zusammen-
fassung eine Darstellung der mir wesentlich erscheinenden Gedankenginge
und Ergebnisse der Pariser Studienkonferenz zu bieten, wobei ich an ver-
schiedenen Stellen meine personliche kritische Stellungnahme angeschlossen
habe. Diese im einzelnen zu entwickeln, ist mir erst moglich gewesen, nach-
dem ich das gesamte der Studienkonferenz zugrunde liegende Material {iber-
sehenkonnte. Fiir diesen Aufsatz wurden das Protokoll der Gesamtdiskussion,
d_as ich gelegentlich durch eigene Aufzeichnungen erginzen konnte, ferner
die Referate von Prof. Brunner, Prof. Huber, Prof Runestam, lic. Menn, lic.
A. Lecerf, Rev. V. A. Demand, Prof. Fedotoff, die Thesen der russisch-ortho-
dqxen Studiengruppe in Paris, die Thesen des Arbeitsausschusses der evangel.
K“'.ChB der bohmischen Briider, die Thesen von Dr. A. E. Garvie und endlich
Tneéine eigenen Thesen benutzt.



— 170 —

leiten. Vielleicht dass diese Besinnung dann zunichst in der
christlichen Kirche selbst eine Gesinnungsgemeinschaft heraus-
bildet, aus der sich in der Folge Richtlinien fiir das Handeln
der christlichen Welt in einer Umwelt ergeben, die gegenwiirtig
von ihrem Gesinnungsethos noch weit entfernt ist. Dass dieses
Gesinnungsethos sich jedoch zu einer Gesinnungsmacht entfalte,
ist allerdings ein Wunsch, den wir im Glauben hegen und von
dem wir hoffen, dass auch hier der Glaube die Welt iber-
winden werde.

Doch dieser Glaube schaut einstweilen in eine geschicht-
lich unerreichbare Ferne, niher und im Umkreis der auf der
Konferenz vertretenen Kirchen immerhin méglich erscheint der
Gedanke einer Verstandigung eben dieser Kirchen iiber das
grundsitzliche Wesen des Staates, liber die ihm zugedachten
Aufgaben und ihre Begrenzung, iber sein Verhéltnis zum Volks-
tum und zum Rechtsgedanken, zur Menschheit und zu einer
tiberstaatlichen Rechtsordnung, endlich iiber sein Verhéiltnis zu
den christlichen Kirchen und dem religiosen Ethos, das sie ver-
treten. Dass der ehrliche Wille zu einer solchen Verstandigung
bei allen, die an der Konferenz teilnahmen, zu spiiren war,
bildet auch fir die zuriickblickende Erinnerung noch ein be-
glickendes Krlebnis. Aber ebenso war zu beobachten, dass
dieser Wille Schwierigkeiten begegnete, die in der volkischen
und politischen, in der geschichtlichen und konfessionellen Ein-
stellung der Beteiligten begriindet waren und gelegentlich zu
einer fast dramatischen Auseinandersetzung tiber das Recht der
Anwendung der Staatsgewalt, diese behauptend und sie be-
kimpfend, bei einem franzosischen und einem russischen Teil-
nehmer zum Ausdruck kam. Auch durch die vorgetragenen und
eingereichten Referate ldsst sich diese Beobachtung leicht er-
ganzen. Sie wird auch in der folgenden Darstellung noch er-
sichtlich werden.

I. Wesen und Begriindung des Staates.

Doch nach diesen Vorbemerkungen beginnen wir mit der
Erorterung des Problems, das den ganzen Verlauf der Tagung
beherrschte, und zwar nicht zufillig, sondern als eine Folge der
Tatsache, dass die Frage nach dem Wesen und der Auswirkung
des Staates heute nicht nur das politische, sondern auch das
religiose und kirchliche Denken auf das stirkste beschéftigt.



— 171 —

Der psychologische Hintergrund fiir die Vordringlichkeit des
Staates im Denken der Gegenwart — insbesondere in Deutsch-
land — wurde von Prof. Runestam in einem der Konferenz ein-
gereichten Referat treffend gekennzeichnet mit der Bemerkung,
dass die individualistische und liberalistische Lebensauffassung,
die sich ihr politisches Organ im demokratischen und spiter im
sozialistischen Staat geschaffen hatte, zu einer inneren Auf-
losung des Staates habe fiihren mfissen, insofern sie die letzte
Sinndeutung des Staates in dem Wohl des Einzelnen gesucht
habe. Eine solche Ausbeutung des Staates fiir eine individua-
listische Interessenpolitik habe sich am Ende als unmdéglich er-
wiesen. Dementsprechend verlange man, dass die Autoritiit des
Staates als des Vertreters fir das Gemeinwohl vorangestellt
werde. Man verlange, dass man dem Staat nicht mehr mit
seinen personlichen Anspriichen entgegentrete, sondern dass man
sich ihm in tatiger Hingabe einfiige. Das Ethos gegeniiber dem
Staat sei heute der Wille zum Gehorsam. Dieser Wille ent-
spreche einem Bediirfnis, weil in der geistigen und religiosen
Autoritiitslosigkeit, die uns als ein Erbe des liberalen Zeitalters
verblieben sei, der Wunsch nach einer letzten und entscheiden-
den Autoritdat das Staatsdenken der Gegenwart bestimme. Im
ototalen Staat“ suche man ein ,Autorititssurrogat® in einer
Welt der Autorititslosigkeit. Mit dieser Formulierung war das
Problem auf einen ilusserst zugespitzten Ausdruck gebracht.
Ihm entsprach die von anderer Seite erhobene Warnung vor
einer Verherrlichung des Staates, die sich auf Heidentum griinde.
— Allerdings blieb dabei die Tatsachenfrage unerortert, ob
wirklich die Fithrung des nationalsozialistischen Staates seine
Totalitiit in dem allumgreifenden Sinne beanspruche, dass er in
jeder Beziehung die letzte und unbedingte Autoritit sein wolle.
Von deutscher Seite wurde das bestritten, allerdings zugegeben,
dass in weiten Kreisen Stimmungen, Willensimpulse lebendig
seien, die auf eine vom christlichen Glauben nicht tragbare
Staatsvergstterung abzielten.

Damit aber war der Punkt bezeichnet, von dem aus die
Stellung des Christen zum Staat iberhaupt zu bemessen ist.
Denn auch die Uberlegungen, die die Konferenz iiber das Wesen
des Staates anstellte, wollten nicht etwa den soziologischen oder
rechtsphilosophischen Sinn des Staates, sondern seinen theolo-
gischen Ort festlegen. Man kann versuchen, diesen Ort an der



— 172 —

Hand der schlichten biblischen Aussage zu bestimmen, dass jede
Obrigkeit von Gott verordnet sei, und von da aus dann weitere
Folgerungen ziehen, wie das insbesondere durch Prof. Huber
geschah; man kann aber auch von vornherein die Frage zum
Ausgangspunkt wihlen, inwiefern sich der Staat der gottlichen
Heils6konomie eingliedern lasst. Drei Moglichkeiten wurden
hier zur Erorterung gestellt, wobei sich ergab, dass jede dieser
Moglichkeiten von einem besonderen Typus kirchlichen Denkens
gepriagt wird, wie sogleich gezeigt werden soll: 1. Der Staat
kann als eine in der Schopfungsordnung begriindete Idee mensch-
lichen Gemeinschaftslebens betrachtet werden. 2. Der Staat
gehort nicht der Schépfungs-, sondern der Erkaltungsordnung an,
durch die Gott die siindige und durch die Siinde der Zerriittung
verfallene Welt vor dem volligen Verderben bewahrt. Der
Staat erscheint hier wesentlich als Gegenwirkung gegen die
Siinde, als Schiitzer der Rechtsordnung, als Wille zu ihrer
Selbstbehauptung und als Abwehr ihrer Stérung. 3. Der Staat
gehort der Erlosungsordnung wenn auch nur als eine ihrer Vor-
stufen an. — Die erste Auffassung darf wohl als die des abend-
landischen Katholizismus, des Altkatholizismus und weiter Kreise
der anglikanischen Kirche bezeichnet werden. — Die zweite
Auffassung wurde von protestantischer, besonders reformierter
Seite vertreten, aber auch mit einer ganz eigenen Begriindung
von den Vertretern der russisch-orthodoxen Kirche. — Die
dritte Auffassung begegnete uns in einzelnen Ausfiihrungen, die
von lutherischer und anglikanischer Seite gemacht wurden. —
Vorab sei bemerkt, dass auch die Vertreter der ersten und
dritten Auffassung in weitem Umfang geneigt waren, das Recht
der zweiten anzuerkennen. Nur glaubten sie, dass die ausschliess-
liche Beschrinkung auf diese, wonach der Staat wesentlich als ein
Zuchtmeister wider die Siinde zu betrachten sei, eine theologisch
nicht zu rechtfertigende Verengung des Staatsbegriffs bedeute.

Was ist nun mit dem Gedanken, dass der Staat zur
Schopfungsordnung gehore, gesagt? — Zunichst nicht mebhr,
als dass alle menschliche Gemeinschaft irgendwie geordnet,
d. h. jedem ihrer Glieder seine besondere Funktion im Rahmen
des Ganzen, seine Aufgabe und sein Recht zuweisend, gedacht
werden muss. Und zwar ist hierbei vorausgesetzt, dass
solche Verbundenheit verschiedener Individuen schon durch den
Schopfungsgedanken gefordert werde. Dass das in Hinsicht auf



— 1713 —

die Verbundenheit in der Ehe zutrifft, wurde von den meisten
Teilnehmern der Konferenz zugestanden. Wenn man aber die
Ehe zur Schopfungsordnung rechnet, so ist die Folgerung un-
ausweichlich — das wurde als katholische Auffassung. geltend
gemacht —, auch ihre Erweiterung in der Familie, in der Sippe,
im Volkstum als goéttlichen Schopfungswillen anzuerkennen,
dann aber auch die Organisation des Volkstums im Staat. Im
Hintergrund dieser Auffassung steht zweifellos der Gedanke einer
naturrechtlichen Begriindung des Staates. Er soll seiner idealen
Bestimmung nach eine im Willen Gottes gegriindete Rechts-
ordnung vertreten, die einem jeden das zuteilt, was ihm zu-
kommt. Doch diese pristabilierte IHHarmonie des idealen Rechts-
staates — ich ziehe hier Folgerungen aus Sitzen, die ich auf
der Konferenz nur fliichtig andeuten konnte — ist nicht nur
gottliche Ordnung, sondern zugleich eine Ordnung, die ihren
Wiederschein in dem sittlichen und rechtlichen Bewusstsein der
Menschheit finden sollte. Dem entspricht, dass sich im mensch-
lichen Bewusstsein positive und aktive Tendenzen entfalten, die
zur Staatsbildung fithren miissen. Diese Tendenzen zielen auf
Zusammenschluss, Verbindung der Individuen in der Gemein-
schaft. Die Siinde isoliert die Individuen, die gottliche Gemein-
schaftsanlage fiihrt sie zusammen. — Eine ganz ausgezeichnete
Prigung wurde diesem Gedanken von anglikanischer Seite
(Demand) gegeben: Der Staat sei ein Instrument der Gemein-
schaft, die in der Differenzierung der ihr gestellten Aufgaben
ein Organ der Koordination fir den Ausgleich und die Zusammen-
fassung der Einzelnen notig habe. — Warum, so wurde an-
schliessend gefragt, soll dieses fir die Koordination notwendige
Wesen (eben der Staat) auf die Siinde zuriickgefuhrt werden?
— Dann miisse man die Siinde schon in die Schépfung ver-
legen. Denn der Staat erwichst aus der schon in der Schop-
fung angelegten menschlichen Gemeinschaft. Diese aber setzt
Individuation voraus, die sich nicht nur im Neben- und Mitein-
anderleben einzelner Individuen, sondern auch einzelner Volker
auswirkt. Das wurde auch in den Thesen ausgesprochen, welche
die FErgebnisse der Diskussion zusammenzufassen versuchten?).

1 «ﬂbereinstimmung besteht darin, dass das Prinzip 'der Individuation
als mit der Sch opfung gegeben und auch im V(’)’lkerleben'wu*ksz.m.l ane_rkannt
wird.,» — Wenn es dann weiter heisst, die Frage, ob die Indlv:duatlpn als
solche als Folge siindlicher Entzweiung angesehen werden miisse, sei offen
geblieben, als These aber nicht vertreten worden, so gestehe .1_ch_, dass rmr'd1e
Frage im Rahmen des christlichen Schépfungsglaubens unméglich erscheint.



— 174 —

Trotzdem nahm ersichtlich ein erheblicher Teil der Kon-
ferenz an dem Gedanken, den Staat der Schopfungsordnung zu-
zuweisen, heftigen Anstoss. Ihm schien das Wesen des Staates
bestimmt durch seine Eingliederung in die Welt der Siinde, mit
der er sich nicht nur dauernd auseinanderzusetzen habe, sondern
von der er auch selbst in seinem Wesen angesteckt sei. Ich
habe vorhin schon bemerkt, dass diese Auffassung keineswegs
ausser dem Gesichtskreise derer liegt, die grundsitzlich den
Staat schon der gottlichen Schopfungsordnung eingliedern. Denn
wir sind uns bewusst, dass wir mit dieser Eingliederung nur den
idealen Ort des Staates, nicht seine geschichtliche Wirklichkeit
bestimmen. Wir erkennen also ohne weiteres an, dass aus dem
in der Schépfungsordnung gedachten Gottesstaat im Bereich der
geschichtlichen Welt (die immer von der Siinde beherrschte
Welt ist) der Staat wird, der wesentlich Organ der géttlichen
Erhaltungsordnung und darauf angelegt ist, die zerstérenden
Auswirkungen der Siinde zu bekimpfen. — Die Differenz, die
unsere Auffassung von der pessimistischen Staatsbewertung
trennt, wie sie wohl am schéirfsten und eindruckvollsten E.
Brunner vortrug, ist eben diese, dass wir den Staat, wie er in
der geschichtlichen Wirklichkeit ist, gleichsam als ein corpus
mixtum betrachten, in dem sowohl Antriebe, die der Schopfungs-
ordnung entstammen, sich auswirken #Adnnen, wie auch die
Zwangsreaktionen gegen die Stinde und nicht zuletzt die dimo-
nische Macht des Bosen selbst. Schliesslich vollziehen sich auch
im Staatsleben fortlaufend Entscheidungen, die unter religioser
und sittlicher Verantwortung stehen, und von der Art, wie diese
Entscheidungen vollzogen werden, wird es abhingen, welche
der angedeuteten Tendenzen sich dberwiegend im Staatsleben
durchsetzen. Ich verkenne dabei keineswegs, dass diese Ent-
scheidungen in jedem Falle der Unzulinglichkeit menschlichen
Tuens verhaftet bleiben und dass demgemiiss auch ihre Be-
urteilung sich dieser Grenzen bewusst sein muss. FErlost und
gerechtfertigt wird der Mensch eben nicht durch seine Teilnahme
am Staatsleben, sondern durch die Liebe Gottes. Aber auch
im Staatsleben lebend und wirkend kann sich der Mensch ge-
trosten ,iiber wenigem getreu“ zu sein. Denn auch hier be-
gegnet ihm Gottes Ordnung.

Das wurde nun auch von den reformierten Teilnehmern an
der Pariser Konferenz zugestanden, allerdings mit einer wesent-



— 175 —

lichen Einschrinkung seines Gesichtswinkels. Denn der Staat
erscheint fiir den wiedergeborenen Menschen, den Christen,
wesentlich als ein Notbehelf, mit dem man sich um des ,alten
Menschen“ willen abfinden muss. Er hat seinen Platz innerhalb
der Siinde. Ohne diese brauchte es keinen Staat zu geben. Da
wir aber mit ihr zu rechnen haben, ,muss es ihn, leider Gottes,
geben* ?). Die Siinde gehort in der Form des Zwanges zum Wesen
des Staates. Er ist Zwangsordnung, ,organisierte Unmensch-
lichkeit, um Schlimmeres zu verhiiten“. KEs Kklingt etwas wie
antinomistische Schwirmerei aus dieser Charakteristik des
Staates heraus. Das hindert jedoch Brunner nicht, an der prak-
tischen Anerkennung des Staates, an der niichternen Einsicht
seiner Notwendigkeit: er ist der gottliche Kommissar, der hin-
geschickt ist, nachdem die Welt in Stinde verfallen. Er dient
ihrer Erhaltung, und das Mittel, das er hierzu verwendet, ist
der Zwang. Der Staat ist Zwangsordnung. Man kann ihn nicht
denken ohne das Schwert. — Auch von dem auf der Konferenz
anwesenden Staatsrechtler, Prof. Huber, wurde dieser Gedanke
mit besonderem Nachdruck betont. Das Schwert ist, tibrigens
auch nach neutestamentlicher Lehre, ,das Spezifikum des
Staates“. Damit iibt er das Monopol der Macht iiber die Menschen
aus. Es sei keineswegs erwiinscht, diese Betonung des Schwertes
gering zu schiitzen. Denn letzten Endes hinge doch alles an
dieser Ordnung. Wenn in einem Staat die Rechtsprechung und
die Handhabung der Justiz durch die Gewalt, oder die Fihig-
keit, das Volkstum auch nach aussen zu verteidigen, verderbt
und verlottert sei, so befinde sich der Staat in der grdssten
Gefahr. Er ist in seinem Kern getroffen, wenn er nicht mehr
Recht und Ordnung aufrecht erhalten kann. Es sei keineswegs
eine pessimistische Betrachtungsweise, im Staat die Macht des
Schwertes zu sehen. Denn mit ihrer Hilfe diene er der gottlichen
Erhaltungsordnung. Stelle und sehe man ihn ausserhalb dieser
Erhaltungsordnung, so kénne der Staat nur zu leicht als eine
Verkérperung der Siinde erscheinen. Was am Ende die durch
den Staat gewiihrleistete Ordnung alles Lebens bedeute, werde
am besten durch den Vergleich veranschaulicht, dass sie der
Nagel sei, an dem alles — auch das kulturelle und soziale
Leben — hange; wenn er rostig werde, falle alles dahin.

Y Vgl. E. Brunner, Thesen iiber Kirche und Staat, Nrn. 3, 9, 10, 11.



— 176 —

Die positive Wiirdigung, die das Gewaltwesen des Staates
von seiten des Staatsrechtlers erfuhr, wurde, was leicht ver-
stindlich ist, von den Theologen nur mit mancherlei Vorbe-
halten geteilt. Grundsitzlich wurde die ganze Frage in ihrer
Fragwirdigkeit und zugleich in ihrer Tiefe noch einmal von
den russischen Theologen angeschnitten. — Doch ehe ich auf
ihre bedeutsame Ausfiihrungen eingehe, will ich zunéichst die
wichtigsten Folgerungen erwihnen, die aus der zuvor geschil-
derten Staatsauffassung gezogen wurden.

Der Staat dient der Erhaltung der menschlichen Gemein-
schaft, indem er das Bose durch die ihm verliehene Gewalt
bekampft. Dadurch wird er zum Machtstaat. Es ist durchaus
nicht notig, dass dieser von seiner Macht dauernd und sinnféllig
Gebrauch macht. Es geniigt seine unsichtbare Bereitschaft dazu,
um die psvchologische Wirkung zu erzielen, dass die ihm ein-
gegliederten Menschen sich im Rahmen der von ihm verfiigten
gesetzlichen Ordnung und des Rechtes halten. In diesem Sinne
wirkt sich der Staat als Autoritdt aus, um so mehr, je mehr er
seine Macht im Dienste des Rechtes und der Wohlfahrt ver-
wendet. Aber auch als Rechisstaat iibt er Herrschaft aus, und
es ist nicht denkbar, dass das ohne Zwang geschieht. Nur ein
eschatologischer Glaube kann sich von diesem Gedanken leiten
lassen (Lecerf). — Der Rechtsstaat soll das Gemeinschaftsleben
im Sinne der Gerechtigkeit und der allgemeinen Wohlfahrt
ordnen. Wie weit allerdings seine Befugnisse zur Regelung des
Gemeinschaftslebens hier reichen, dartiber konnte eine Ein-
stimmigkeit des Urteils auf der Konferenz nicht erzielt werden.
Auch hier stand, wie Prof. Krummacher bemerkte, die Zwie-
spiltigkeit der Auffassung im Hintergrund, ob der Staat der
Schopfungsordnung zugerechnet werden diirfe oder ob er als ein
durch die Stinde bedingtes Gebilde der Erhaltungsordnung zu
denken sei. Denn in diesem Falle erscheine der Staat als ein
sekundires Gebilde, demgegeniiber die in der Schépfung ur-
spriinglich begriindeten Ordnungen, wie z. B. die Ehe, die
Familie, Raum und Recht fiir eine selbstindige L.ebensregelung™
gewiannen. — Aber auch im Kreise solcher Theologen, fir~
welche diese etwas zugespitzte Begrindung nicht in Frage kam,—
dusserte sich eine starke Abneigung, dem Staate bestimmté=
Gebiete personlichen Gemeinschaftslebens (Erziehung, Schulm
Kultur) zu iiberantworten, Es war nicht zu verkennen, dass hier—



— 177 —

nationale Uberlieferungen und Gepflogenheiten, daneben viel-
leicht auch Abneigung gegen staatliche Reglementierungssucht
auf dem Gebiete des personlichen und kulturellen Lebens das
Urteil bestimmten?). — Auf der anderen Seite wurde bemerkt,
dass es lediglich eine Zweckmissigkeitsfrage sei, ob und in
welchem Umfang der Staat bestimmte Kulturgebiete seiner
Fiihrung unterordne. Zugleich wurde bezweifelt, ob der National-
sozialismus den totalen Staat in dem Sinne erstrebe, dass er
wirklich das gesamte Kulturleben beherrschen wolle. — Jeden-
falls wurde wohl allgemein die Meinung vertreten, dass die
itbrigens schon lange vor dem Nationalsozialismus zu beobach-
tende Einmischung des Staates in alle Gebiete des Kulturlebens
fir diese eine Gefahr bedeute, weil sie das freie Wirken und
die schopferische Leistung verkiimmern lasse.

Der staatliche Herrschaftswille bedient sich eben allent-
halben des Zwanges. Das liegt in seinem Wesen. Er kann nicht
anders, wenn er sich selbst behaupten will. Daraus aber er-
geben sich auch die Bedenken, womit das sittliche und religitse
Empfinden immer wieder dem Zwangswillen des Staates be-
gegnen. Sie fanden in den Ausfithrungen russischer Theologen
ihre bedeutsamste Darstellung. Allerdings muss bemerkt wer-
den, dass nach der Erklirung dieser Theologen seit der russi-
schen Revolution eine einheitliche Lehre tiber Wesen und Funk-
tion des Staates (und auch iiber sein Verhiltnis zur Kirche)
nicht mehr existiert. Die sich daraus ergebenden Schwierig-
keiten liegen in der Sache selbst begriindet, d. h. sie liegen in
der Problematik des Staatswesens, in dem nie ganz zu lésenden
Ratsel seiner Natur %). Eben darum, so fithrte Professor Vyches-
lovtzeff aus, sei eine absolute Rechtfertigung wie eine abso-
lute Verurteilung des Staates in gleicher Weise unmdglich. Ins-
besondere die ihm iibertragene Herrschermacht weise einen

1) Beides scheint mir in den Thesen eines amerikanischen Theologen
in besonders charakteristischer Art zusammenzufliessen: «Church and State»,
Nr. 7. Da die personliche Entwicklung freie Selbstentwicklung sein soll, so
Uberschreitet der Staat seine Aufgaben, wenn er nicht der persdnlichen
Freiheit ein weites Feld lisst. Die Aufgabe des Staates n,has no intrinsic
value in itself, but only an instrumental value to the commun good of the
members of the society*.

%) ,Das Riitsel Staat“ iiberschreibt in diesem Sinne E. Brunner einen
Abschnitt seiner Ethik. (Das Gebot und die Ordnungen, S. 426, vgl. auch
S.433 f. und 488 t.)

Internat, kirchl. Zeitachrift, Heft 3, 1934. 12



— 1718 —

tief antinomischen Charakter auf. Die Tragik, die darin be-
schlossen liege, ziehe sich durch die ganze Bibel, durch das
ganze Evangelium bis zur Apokalypse hindurch. Sie sei eine
Tragik der ganzen menschlichen Geschichte, die eben jetzt von
uns wieder erlebt werde. Man diirfe sich hier mit Keiner ver-
frithten Losung zufrieden geben, die sich am Ende immer als
wertlos erwiesen habe. Vielleicht miisse man sogar zugestehen,
dass das Problem fiir uns unldsbar sei.

Wir gehen aus von der Antithese der Machtlosigkeit, die
in den Worten Christi an seine Jinger ausgesprochen ist: ,Ihr
wisset, dass die Konige die Volker unterjochen und die Fiirsten
gegen sie Gewalt tiben. So soll es nicht bei euch sein. Sondern,
wer unter euch gross sein will, der sei euer Diener, und wer
unter euch der erste sein will, der sei euer Knecht, so wie
auch der Menschensohn nicht gekommen ist, sich dienen zu
lassen, sondern zu dienen und sein Leben hinzugeben als Lose-
geld fiur viele).* Diesen Worten gegeniiber steht nun die These
der Macht. Der Staat ist Macht und Paulus gibt ihm die
religiose Rechtfertigung mit der Erkldrung: es gibt keine Macht
(Obrigkeit), die nicht von Gott stammte ). — Man kann mog-
licherweise die Worte des Apostels zu weitgehend finden und
meinen, sie stiinden im Widerspruch zum Evangelium. Aber
durch unser ganzes Leben zieht sich der gleiche Widerspruch
hindurch. Die Losung des Widerspruches wiire die Erlésung. Vom
Standpunkt der russischen Orthodoxie ist hierzu zu sagen: wir
habern hier keine eindeutige Theorie; wir fithlen nur in unserem
Gewissen das Vorhandensein dieser Antithese. Wie sie sich in
der Geschichte Russlands auswirkt, in der kirchlichen Recht-
fertigung der kaiserlichen Gewalt, das veranschaulicht in mon-
stréser Form die Regierung Iwans des Grausamen. Sie wird
gedeckt durch die These: Gott ist ein absoluter Herrscher und
der Kaiser auch. — Dem gegeniiber steht nun der Anarchismus,
allerdings durchaus nur verstanden als Predigt der Gewalt-
losigkeit. Vycheslovtzeff berief sich hier auf Tolstoi und Dosto-
jewski. Tolstoi macht sich zum Propheten des Gedankens: it
der Zukunft werde das grosste Bose in der Welt nicht von ein-
zelnen Verbrechern kommen, sondern von der Staatsgewalt,
die als solche die grosste Gefahr bedeute. Ahnlich Dostojewski

1) Matth, 20, 25 ff.
% Rém. 13, 1.



— 179 —

der diesen Gedanken in den tiefsinnigen Mythos vom Gross-
inquisitor gekleidet hat. Er stellt den seelenlosen Herrscher-
willen des Staates dar, der die Massen erniedrigt, ihre sinn-
lichen Bediirfnisse befriedigt und zugleich den Weg in die christ-
liche Freiheit versperrt. Diese inquisitorische Staatsgewalt kann
ebenso von der Kirche wie von einem sozialistischen Kommu-
nismus ausgeiibt werden. — Ein eigentiimliches System christ-
licher Geschichtsphilosophie steckt in diesen Gedanken, als deren
Wesensgesetz Vycheslovtzeff die Sitze bezeichnete: Das Gute,
das Reich Gottes, kann nie die Form einer Herrschergewalt an-
nehmen, das Bose hingegen muss sich immer in die Form dieser
Gewalt kleiden. In der Apokalypse sei das ganz klar ausgedriickt:
der Antichrist ist immer ein Fiirst dieser Welt. Die grossten
Verbrechen in der menschlichen Geschichte sind vom Staat
inspiriert oder vollzogen (die Verurteilung des Sokrates, die
Kreuzigung Christi). — Die hier vorliegende Schwierigkeit ist
nach den Ausfihrungen Vycheslovtzeffs nur zu iberwinden
im Reiche Gottes, weil hier die Herrschergewaltf aufgehoben
werde. Auf Erden bleibe diese Gewalt in ihrem antinomischen
Charakter bestehen: sie sei géttlich und damonisch zugleich.
Paulus erklire alle Macht fiir gottlich, und zwar darum, weil
der Herrscher gegen die Bosen mit dem Schwerte kiampfen
solle. — Aber konue nicht der Herrscher auch ein Schrecken
fur die Guten sein? — So bliebe denn in der Zeit, im Bereich
menschlicher Unzuldnglichkeit, die Antinomie bestehen, und die
Herrschergewalt sei, auch wenn sie ihre Gewalt in legitimer
Form austibe, unloslich mit der Tragik verbunden, dass sie
eigentlich gegen das Gebot Gottes handeln miisse. So gegen das
Gebot _du sollst nicht toten“, wie denn auch Christus seinen
Jingern den Gebrauch des Schwertes verboten habe. — So
schlossen denn die Ausfiilhrungen Vycheslovizeffs mit der Reichs-
gottesforderung des gewaltlosen Staates, eine Forderung, die
in einer siindigen Welt die Anarchie bedeuten wirde. Abend-
lindischem Denken wird darum diese Art russisch-orthodoxer
Staatsbetrachtung wohl immer fremd bleiben. Wir bringen die
chiliastische Lebensstimmung nicht auf, die dazu erforderlich
ist. Vielleicht wirkt in uns als Erben alter rémischer Tradition,
die in diesem Punkte das abendlindische Staatsdenken bestimmt
hat, auch eine sehr viel stirkere gefithlsmiissige Staatsver-
bundenheit nach, wohingegen das russische Kulturempfinden (und



— 180 —

zur Kultursphire rechnete Fedotoff, der zu den Ausfiihrungen
Vycheslovtzeffs wichtige Ergdnzungen bot, auch den Staat) durch-
aus von der Kirche geformt ist und tberall den theokratischen
Gedanken voranstellt. Selbstverstindlich trifft diese Bemerkung
das vergangene und nicht das bolschewistische Russland. Doch
die russische Theologie lebt in der ihr eigenen kirchlichen Uber-
lieferung, wie sehr diese auch durch die politische Revolution
erschiittert und vielleicht gelautert sein mag. — In dieser Uber-
lieferung aber lebt der Chiliasmus, der auch den Staat in die
Welt der gottlichen Gnade und Liebe eingliedern mochte. Viel-
leicht konnte dieser Gedanke auch fiir das abendldndische
Staatsdenken die wertvolle Erinnerung in sich schliessen, dass
es doch nicht unbedenklich ist, im Schwert das wesentliche und
entscheidende Attribut des Staates zu sehen. Diese Auffassung
ist gewiss illusionsfrei und niichtern. Aber sie schliesst die
Gefahr in sich, den Staat religios zu entleeren und ihn zugleich
sittlich zu verdéchtigen, als sei er die Verkorperung verbreche-
rischer Instinkte der Menschennatur. — Auch diese Moglich-
keit bestreite ich nicht. Aber es scheint mir, dass der Christ
ihr am besten dadurch begegnet, dass er die im corpus mixtum
des Staates unzweifelhaft auch vorhandenen Antriebe des Guten
zu stirken und auszubilden sucht. Der scholastische Gedanke,
dass das bonum commune das Hauptziel des Staatslebens sei,
ist jedenfalls sehr viel geeigneter, das Staatsdenken zu befruchten
und die aktiven politischen Krifte zu entbinden, als eine Auf-
. fassung, die im Staat nur das siindige Mittel sieht einer siindigen
‘Welt zu begegnen!). — Von hier aus ergeben sich Verbindungs-
linien zu der auf der Konferenz gleichfalls vertretenen An-
schauung, dass der Staat eine Vorstufe zur gittlichen Gnaden-
und Erldsungsordnung sel.

Grundsétzlich wurde sie auf der Konferenz von angli-
kanischer Seite ausgesprochen (Can. Hodgson): ,Es gibt kein
Element in dieser Welt, das nicht von der erlosenden Kraft
Gottes in Inkarnation, Kreuz und Auferstehung Christi erfasst
werden konnte, also auch nicht der Staat.“ Gottes Ziel sei die

) Diese positive Staatsbewertung wurde besonders eindringlich in den
Thesen des Arbeitsausschusses der evangelischen Kirche der Bshmischen
Briider zum Thema ,Die Kirche und das Staatsdenken der Gegenwart®
zum Ausdruck gebracht. Leider konnte sie auf der Pariser Konferenz von
den Verfassern nicht persidnlich vertreten werden.



— 181 —

Schopfung einer Gemeinschaft freier Menschen. Der Staat schaffe
durch seine Ordnungen fiir die Erreichung dieses Zieles die
Moglichkeiten und die Grundlagen. Dabei sei die Gegenwirkung
der Sinde keineswegs zu verkenmen. Allein das Evangelium
bezeuge uns, dass Gott in der Geschichte wirksam sei, um die
Stnde zu tiberwinden. Hierbei richte sich der gottliche Wille
nicht nur auf die Erlosung der Einzelnen, sondern auch auf die
aller Korperschaften und Gemeinschaften und darunter auch
auf den Staat. Als Christen missten wir an den Sieg Christi
glauben, und so glaube er (Hodgson), dass es in vier Millionen
Jahren besser in der Welt aussehen werde.

Auch von Demand wurde der Gedanke einer Mitwirkung
des Staates am Werke der Erlésung vertreten, und zwar in einer
ganz eigentiimlichen und geistvollen Fassung: Erlésung bedeute
die Wiederherstellung des urspriinglichen Sinnes der Schopfung.
An diesen Aufgaben sei auch der Staat beteiligt, indem er die
menschliche Gesellschaft im Sinne des Friedens und der Ge-
rechtigkeit zu ordnen trachte. Soweit er hierbei als Gegen-
wirkung gegen die Siinde Zwang anwenden und Schmerz bereiten
miisse, handle er nicht anders wie ein Arzt, der zur Wieder-
herstellung eines erkrankten Korpers unter Umstinden schmerz-
liche Eingriffe zu vollziehen habe. Diese Eingriffe seien aber
nur Mittel zum Zweck, nicht das vom Arzt erstrebte Ziel. In
dhnlicher Weise sei die Zwangsgewalt des Staates und ihre tat-
sidchliche Anwendung nicht als das dem Staat zugedachte eigent-
liche Ziel anzusehen, sondern nur als ein Mittel, die Schéden
der menschlichen Gesellschaft zu beseitigen. Der von ihm aus-
geilibte Zwang und der Schmerz, den dieser bereite, sei als eine
Spiegelung der Bedeutung des Kreuzes fiir die Welt aufzufassen.
Denn Schmerz und Opfer seien das Mittel der Erlésung. So
werde in diesem Zusammenhang ,der kosmische Aspekt des
Heilswerkes Christi neu entdeckt®.

Schliesslich wurde in dem einleitenden Referat von Prof.
Runestam der Versuch gemacht, den Staat vom Standpunkt der
lutherischen Lehre aus in ein positives Verhiltnis zum Evange-
lium zu setzen. — Zunichst scheint, so wurde hier ausgefiihrt,
der Staat in den Umkreis des ,Gesetzes* zu gehdren und somit
wie das Gesetz tiberhaupt dem Evangelium, dem Glauben und
der Liebe zu widerstehen. Jedoch eine tiefere Besinnung auf
das Wesen der dem Staat eigenen Gesetzlichkeit lédsst erkennen,



— 182 —

dass sie nicht als Selbstrechtfertigung des Menschen vor Gott
gedacht ist, sondern einfach als Pflichterfiillung. — Diese hat
er im Rahmen der gesetzlichen Ordnung, deren Triger der Staat
ist, zu leisten. Indem er das tut, ibt er einen ihm von Gott zu-
gedachten Beruf aus, und solche Berufsausiibung ist fiir alle
Stinde Gottesdienst. Dadurch erhilt der Staat als Beruf eine
unmittelbar religiose Bedeutung. Weiter dient der Staat dem
gottlichen Willen, indem er durch die Obrigkeit Ruhe und Frieden
fordert. Endlich ermoglicht der Staat dem Christen auch bei
dem Vollzug weltlicher Geschiifte die ,rechte Liebestibung®,
d. h. er lidsst ihm die Moglichkeit, diese Geschiéifte aus dem Geiste
der chrislichen Liebe heraus zu fithren. — Trotzdem aber bleibt
der Staat Gesetz, weil er als solcher Zwangsordnung auch fir
den Christen ist, der immer zugleich Sunder und Christ ist.
Wiire die Stinde nicht, so bediirfte der Christ der Beihilfe des
Staates nicht. So aber hilft er dem Christen dazu, sich dem
Evangelium einzuordnen. Ich habe in der im vorigen Heft dieser
Zeitschrift veroffentlichten Erweiterung meiner der Pariser Kon-
ferenz vorgelegten Thesen den verwandten Gedanken vertreten,
dass der Staat als Repriisentant der Gerechtigkeit einen reli-
giosen Beruf zu erfiillen hat und als Wegbereiter des Reiches
Gottes gelten darf!). — Da aber das Reich Gottes seine Kr-
filllung in der Liebe Christi findet, so darf in der Tat der Staat
als ein vorbereitendes und fiir den gefallenen Menschen uner-
lassliches Glied in der gottlichen Heilsordnung aufgefasst werden,
unerlidsslich fiir das Zeitleben in dieser Welt, aber dazu be-
stimmt, dereinst in der Vollendung des Reiches Gottes auf-
gehoben zu werden. Nur ist es allerdings misslich, ja genau
genommen verfehlt, fiir irgend einen noch so fernen Zeitpunkt
eine Annédherung an diesen Zustand der Vollendung anzunehmen.
Denn er liegt seinem Begriff nach ausser aller Zeit.

I1. Struktur, Funktionen und Form des Staates.

Es war unvermeidlich, dass sich auf der Pariser Konferenz
im Laufe der Diskussion héiufiz die Problemenkreise iiber-
schnitten, wodurch die Aufgabe des Berichterstatters, dem
daran gelegen war, eine reinliche Abgrenzung der Probleme
zu vollziehen, in nicht geringem Masse erschwert wurde. Der

1y Internat. kirchl. Zeitschrift, 1934, Heft 2, S. 99.



— 183 —

folgende Bericht tibergeht daher manche Einzelheiten. Uns ist
vor allem daran gelegen, in zusammenfassender Ubersicht die
entscheidenden Punkte der Diskussion herauszustellen.

Diese aber bewegte sich in ihrem weiteren Fortgang vor-
nehmlich um die Frage: Was charakterisiert, gemessen an den
ihm gestellten Aufgaben, das Wesen des Staates? — In dem
ersten Teil unserer Erorterungen haben wir diese Frage in der
Hauptsache theologisch zu erfassen gesucht (der Staat ist
Schopfungs- oder Erhaltungsordnung, Abwehrmittel gegen die
Siinde, Vorstufe fir das Reich Gottes und als solche ein-
gegliedert dem goéttlichen Heilswillen in der Erlosung). Nun-
mehr aber versuchten wir, den Staat als geschichtliches Ge-
bilde und in seiner wesentlich menschlichen Struktur zu be-
stimmen!). — Prof. Huber stellte hier die formaljuristische
Bestimmung voran: ,Der Staat ist die Organisation eines Volkes,
auf einem gegebenen Gebiet, die mit oberster Befehlsgewalt
ausgestattet ist.“ Ordnung, Gewalt und Autoritiit erscheinen
hier als seine wesenhaften Attribute. Die Frage ist nur, ob sie
zu seiner Bestimmung ausreichen?. Denn gerade die Gegen-
wart hat uns gelehrt, dass der Staat nicht denkbar ist ohne
die Menschen, die ihn bilden, d. h. der Staat muss in irgend-
einer Art als Volksgemeinschaft gedacht werden.

Nun ist allerdings der Begriff des Volkes, worauf besonders
Prof. Huber aufmerksam machte, sehr vieldeutig. Er kann 1.
die elementare Grundlage des Staates bezeichnen: ohne Volk
kein Staat. — 2. Das Volk als Organ des Staatswillens, so ins-
besondere nach demokratischer Auffassung wie in der Schweiz,
wo als ,Volk“ die Summe der stimmberechtigten Biirger gilt. —
3. Das Volk als soziologische Einheit, als Blutsgemeinschaft, die
sich in der Reihenfolge der Generationen erhélt und unabhéngig
vom Staat bestehen kann. Eben dieser Fall trifft dann zu, wenn
ein kulturell und blutmiissig abgegrenztes Volk einem fremden

1) Ubrigens wurde zuvor schon das «humanum» von Prof. Lieb als
die eigentliche Sphire des Staates erkliart. Thm begegnete eine verwandte
Erklarung eines russischen Theologen, der den Staat als Erzeugnis mensch-
licher Kultur betrachtete.

) Gleiches gilt fiir die Staatsdefinition von Lecerf in seinem der Kon-
ferenz vorgelegten essai d’'une détermination des rapports entre I'Eglise et
Etat selon les principes du Calvinisme, n°18: « Nous entendons par I'Etat
toute institution disposant souverainement aprés Dieu de la force armée et
du droit de justice sur un groupement social, dans un territoire déterminé.»



— 184 —

Staat eingegliedert ist, so die Amerikaner vor 1776 England,
Polen vor seiner Wiederherstellung am Ende des Weltkrieges,
Italien vor dem Risorgimento. — Die moderne Tendenz zielt
zweifellos auf die Bildung von Nationalstaaten, d. h. auf die
Verwirklichung der Forderung, dass Staat und Volk sich decken
sollen. Das Volk soll jedenfalls nicht mehr Objekt der Staats-
politik werden, sondern das den Staat bestimmende Element
sein. Gelegentlich kann allerdings dieses Ziel auch erreicht
werden, wenn verschiedene Volkselemente juristisch, geistig,
politisch zu einer Staatseinheit zusammengeschmolzen werden.
(So in der Schweiz, im mittelalterlichen Spanien und Frank-
reich.) In der Regel wird dann jedoch das fithrende Staatsvolk
die Suprematie im Staat gewinnen und in der Weise fiir sich
ausnutzen, dass es die anderen Volkselemente sich zu assimi-
lieren sucht. — Demgegeniiber wurde von Prof. Krummacher
darauf verwiesen, dass der nationalsozialistische Staat zwar
die Einheit von Volk, Kultur und Staat fordere, aber eben
darum sich selbst begrenze und es ablehne, imperialistische
Politik zu treiben, fremdes Volkstum zu vergewaltigen und sich
zwangsweise zu assimilieren.

Eine Reihe von weiteren Unterscheidungen, die im Ver-
laufe der Diskussion geltend gemacht wurden, gaben dem Pro-
blem ,Volkstum und Staat“ noch eine weitere Verwickelung.
So wurde darauf hingewiesen, dass man den Begriff des Volks-
tums nicht mit dem der Rasse gleichsetzen diirfe. Rasse sei
ein durchaus biologisches, Volk zugleich ein geschichtliches
Faktum. Von anderer Seite wurde dariiber hinaus noch Volk
und Nation unterschieden, insofern das Volk sich in einer be-
stimmten geistigen und religiosen Kultur im Laufe seiner Ge-
schichte zur Nation entwickle, wobei die Nation selbst im
Nationalstaat ihre Stiitze finde. Als Nation stelle das Volkstum
sein sittliches und religioses Ethos dar, und darum sei der
Nationalstaat hoher zu werten als der blosse Rechtsstaat. —
Genau entgegengesetzt lautete die von Brunner vertretene
These: Das Interesse des Christen am Staat liege nicht daran,
dass er die nationale Einheit, sondern dass er das Recht ver-
trete. Dem Begriff des Volksstaates steht dieser Schweizer
Theologe, wie wir auch aus seinem grossen Werke iiber ,das
Gebot und die Ordnungen“ wissen?), mit grossen Vorbehalten

1) E. Branner, Das Gebot und die Ordnungen S. 440 ff.



— 185 —

gegeniiber. Die Geschichte beweise, dass politische Organisation,
Staatsleben, auch ohne diese Einheit von Staat und Volk mog-
lich sei, kein Staatsleben aber ohne Ordnung und Recht. In
der gottlichen Weltregierung scheine der volkische Einheits-
staat eine Art ,Luxus“ zu bedeuten. — Nicht das Volkstum
als solches wollte Brunner durch diese Bemerkungen treffen,
in dem er vielmehr ein ,relatives“, durch die Schopfungsord-
nung gegebenes Gut erkannt wissen wollte, wohl aber lag ihm
daran, das Volkstum und seine Kultur gegeniiber dem Staat
zu distanzieren. Dieser gilt ihm als eine ,emergency institution*,
als ein Notbehelf, dessen Anwendungsbereich moglichst ein-
geschrinkt werden sollte. — Es scheint mir jedoch nicht zu-
fillig, dass diese Ausfithrungen von einem Schweizer gemacht
wurden, dessen staatspolitisches und auch theologisches Urteil
in diesem Falle durch die Erfahrungen in seinem eigenen
Lande bestimmt sein diirften. Denn wohl in keinem TLande
dirfte fur das Zusammenleben verschiedener Volksgruppen und
Kulturen in einem Staatswesen eine so gliickliche Losung ge-
funden worden sein wie in der Schweiz. Vielleicht ist auch das
nur ein Luxus und ein Ausnahmefall. Jedenfalls wollen ander-
wirts die Klagen liber die Unterdriickung der Rechte vélkischer
Minderheiten, iiber eine oft brutale Assimilierung derselben an
das herrschende Staatsvolk nicht verstummen. Solange aber
solche Dinge geschehen, wird man die Idee des Nationalstaates
nicht damit abfertigen konnen, dass man auf den geschicht-
lichen Ursprung dieser Idee in der Romantik hinweist, sondern
man wird in ihr ein sehr dringliches politisches Problem der
Gegenwart erkennen und ebenso auch ein theologisches Pro-
blem, wenn anders Volkstum, was von den meisten Mitgliedern
der Konferenz zugestanden wurde, in der Schopfungsordnung
wurzelt und wenn dementsprechend, was ich personlich fur
eine unerlissliche Folgerung aus dieser Auffassung ansehe, die
Bewahrung des Volkstums als eine naturrechtlich wohl be-
grindete Forderung angesehen werden darf!). — Ausfiihrlich
- Wwurde das Problem ,Rechtsstaat oder Nationalstaat¥ in einem
von Prof. Runestam verfassten Memorandum fir die Pariser
Konferenz behandelt und dabei als Massstab fir die ,Richtig-

keit' des Staates seine Befihigung angegeben, die ,seelsorger-
\K*—

') Vgl. hierzu auch meine Ausfiihrungen in dem Aufsatz « Naturrecht,
Staat und Kirche in ihrem Verhéltnis und ihrer Begrenzung». A.a.0. S 92f.



— 186 —

liche und erzicherische Wirksamkeit Gottes im betreffenden
Volk zur Ausibung kommen zu lassen und dem Einzelnen
echte Gewissensfreiheit und lebendigen Glauben zu ermdoglichen.
Leider kann ich auf Einzelheiten in Runestams durchgehends
trefflichen Ausfiihrungen hier nicht eingehen. Dagegen kann
ich eine Auseinandersetzung mit einer Kritik nicht umgehen,
die von anderer Seite an dem Gedanken des Nationalstaates
mit Argumenten geiibt wurde, die heute in theologischen Kreisen
weite Verbreitung gefunden haben!). — Hier findet man, dass
durch die Ineinssetzung von Staat und Volk (der Staat ist das
organisierte Volk), weiter durch den (Glauben, dass das Volk
Gottes Schopfung sei, der Staat selbst in einen heiligen Raum
gestellt werde. In dem von ihm beschlossenen Volkstum gewinne
der Staat einen Eigenwert, einen sakralen Hintergrund, der
nur zu leicht die Gefahr mit sich filhre, den Staat zu einem
Absoluten zu stempeln, ihn heilig zu sprechen. — Diese an
dem Staat vollzogene Absolutierung fiihre dann in weiterer
Folge dazu, dass der Staat die ihm von Gott zugedachte Auf-
gabe, Ordner einer siindigen Welt zu sein (und zu dieser ge-
hort auch das Volk), zu vergessen. — Wolle man der in der
hier umschriebenen Auffassung drohenden Versuchung entgehen,
so sei es am besten, den Gedanken der Schopfungsordnung
iberhaupt aufzugeben, weil durch ihn ,die Einheit einer unter
der Siinde und zugleich unter der Gnade stehenden Welt in
irgendeiner Weise gestort werde“.

Zunichst sei zu diesen Ausfithrungen gesagt, dass ich die
driickenden Sorgen, die in ihnen ihren Ausdruck fanden, wohl
verstehe. Es ist wirklich so, dass die religiose Verklarung, die
man der Naturgrundlage des Staates, dem Volkstum — ver-
sinnbildet in ,Blut und Boden“ —, zuteil werden lisst, in
manchen Kreisen den Gottesglauben ,ersetzt. Es ist hiufig
auch so, dass man die gottliche Allmacht auf den totalen Staat
iibertrigt und ihm dementsprechend eine unbeschrinkte Herr-
schergewalt, eine unbedingte Autoritdt beimisst. — Allein diese
Ubersteigerung des Staatsgedankens ist keineswegs ein Erzeug-
nis der jungsten politischen Entwicklung. Auch von einem fran-
zosischen Gelehrten wurde auf der Konferenz anerkannt, dass
die im Zusammenhang mit der franzosischen Revolution ein-

1) Auch in dem Memorandum von Prof. Runestam werden diese Argu
mente besprochen. S. 2 f.



— 18T —

getretene Sikularisierung der Kultur zu einer Vergottung des
Staates in den blrgerlichen Kreisen gefiithrt habe. In Deutsch-
land aber haben wir schon vor mehr als 100 Jahren die philo-
sophische Rechtfertigung des Staatsabsolutismus durch Hegel
erlebt, der in ihm ,die Erscheinung des gegenwirtigen gott-
lichen Willens“ sehen wollte, ,den absoluten sittlichen End-
zweck“. — Man wird aber einer solchen geistigen und see-
lischen Kinstellung nicht dadurch gerecht, dass man nicht nur,
was berechtigt ist, an dieser Staatsauffassung radikale Kritik
libt, sondern dariiber hinaus Staat und Volkstum gleichsam in
einen Stndenpfubl wirft und ihnen keinerlei Wert im Reiche
Gottes mehr zuerkennt, weil sie, wie man behauptet, zur un-
erlosten Welt gehoren. Hier wird die kritische Besinnung zu
unterscheiden haben zwischen dem, was ist und das geschicht-
liche Dasein erfiillt, und dem, was sein sollte. Dass zwischen
beiden eine dauernde Spannung, oft ein unertriglicher Gegen-
satz besteht, ist offenkundig. — Wir wiirden diese Spannung,
diesen GGegensatz gar nicht empfinden, wenn wir nicht aus dem
urspriinglichen sittlichen Bewusstsein des Gewissens und dariiber
hinaus aus dem Evangelium von eciner anderen Ordnung des
Lebens und der Liebe wiissten, als wie sie im Volkstum und
im Staate verwirklicht ist. Diese Ordnung weist uns vorwirts
auf das kommende Gottesreich in seiner Vollendung hin und
sie weist uns riickwarts auf die Schopfungsordnung, von der
allerdings nur noch verwischte Spuren in dem wirklichen ge-
schichtlichen Leben zu erkennen sind. — Denn alles geschicht-
liche T.eben in Volkstum und Staat steht unter der Siinde. Und
so gilt denn vom Volkstum oft genug, dass es von seiner gott-
lichen Berufung nur noch in der Verzerrung leeren Selbst-
ruhms weiss ,wir haben Abraham zum Vater“, und ebenso gilt
von diesem Volkstum oft genug die erschitternde Tatsache,
dass Gott die Stunden der Viter an den Kindern heimsuchen
wird bis ins dritte und vierte Glied. Und gleiches gilt von der
Selbstiiberheblichkeit des Staates in der Brutalitit seines Macht-
strebens, gleiches gilt auch von dem gottlichen Gericht, das
im Laufe der Geschichte immer wieder den seinen Machtwillen
tberspannenden Staat getroffen hat. — Doch es wiire ein durch-
aus einseitiges Bild von Volkstum und Staat, das sich damit
begnigte, in jhrem jeweiligen geschichtlichen Befund die Be-
stitigung eines universalen Siindenpessimismus zu suchen. Die



— 188 —

christliche Auffassung von Volkstum und Staat kann dabei nicht
stehen bleiben. Sie sucht und findet auch hier den Weg zur
Erlosung und zum Reiche Gottes. Die Moglichkeit dieses Weges
erschliesst sich uns einmal dadurch, dass wir im Volkstum,
dem wir angehoren, eine goéttliche Schopfung erkennen, eine
Gabe, die immer zugleich eine Aufgabe ist, diese nimlich, Gott
zu suchen und zu finden (Apstlg. 17, 27), um in dieser Gottes-
gemeinschaft das Volkstum zu verklidren. Somit kann der letzte
Sinn volkischer Gemeinschaft nur ein religioser sein, d. h. das
Volkstum grindet in Gott und empfingt vom gottlichen Willen
die Richtlinien seiner Bewihrung. Nicht in seiner biologischen
Struktur, sondern nur in dieser goéttlichen Berufung liegt das
sacrum eines jeden Volkslebens. Darum sollen alle, die von
dieser Berufung wissen, sich im Sinne dieser Berufung in den
Dienst des Volkstums und seiner geordneten Organisation, des
Staates, stellen. Der Dienst aber, den sie ihrem Volke und
dem Staate erweisen — auf diesen Gedanken Luthers konnte in
diesem Zusammenhang Prof. Runestam mit Recht verweisen —,
soll als Gottesdienst empfunden und vollzogen werden. So wird
der Christ sich iiber den Gedanken des nur naturgebundenen
Volkstums erheben, um fiir dieses die Verklirung im Dienste
des Reiches Gottes zu finden, genau so, wie er in seinem end-
geschichtlichen Glauben den Gewaltstaat abgelost sieht durch
eine Ordnung, die die Gerechtigkeit durch den freien Willen
aller Beteiligten gewihrleistet weiss. Nur dieser Glaube ist es,
der fir den Christen Volkstum und Staat zu Gemeinschafts-
werten gestaltet, denen er sich im Gewissen verpflichtet fiihlt.
Zugleich weist dieser Glaube beiden Gemeinschaften ihre
Grenzen. Sie konnen niemals als absoluter Selbstzweck auf-
gefasst werden, sondern sind eingegliedert dem goéttlichen Ord-
nungswillen, der sich auf die Menschheit und somit alle Volker
und Staaten erstreckt. Das sittliche Prinzip dieses Ordnungs-
willens ist jedenfalls die Gerechtigkeit, wenn auch seine ge-
schichtlichen Zielsetzungen fiir uns unerfasslich sind. Aber schon
dieses sittliche Prinzip schliesst die Anerkennung imperia-
listischer Anspriiche fir einzelne Vilker aus. Solche lassen
sich weder religios noch sittlich aus dem christlichen Glauben
begriinden ?).

1) Verwandte Gedanken wurden in dem Protokoll iiber die Ergebnissé
der Konferenz ge#ussert. S. Nr. 2.



— 189 —

An der Gerechtigkeit findet also die Staatsmacht grund-
satzlich ihre Grenzen. Darum, so fiihrte besonders Brunner in
einem Referat iber ,Christentum und zwischenstaatliche Be-
ziehungen“ aus, habe gerade der Christ die Aufgabe ,aller
Verherrlichung der Macht als solcher durch die Erinnerung
an die Rechtsgebundenheit aller Macht entgegenzutreten“. Was
allerdings Recht sei, das lasse sich nicht in zeitloser, gesetz-
licher Allgemeinheit fiir alle Zeiten festlegen. ,Das gerechte
Recht steht nirgends in den Sternen geschrieben. Es muss zu
jeder Zeit und in jedem Lebenskreis neu gesucht werden. ..
Aber gerade dass das gerechte Recht gesucht werden muss,
heisst, dass kein Staat dariiber verfiigt, dass er nicht sein Herr,
sondern sein Diener ist.“ — In seinem geschichtlichen Bestande
ist das Recht eine verdnderliche Grosse. Aber hinter diesem
Wandel des Rechts steht nicht nur der Wandel der Machtver-
héltnisse, die in und ausserhalb eines Staatswesens ihm sein
Recht gewaihrleisten, so dass das Recht nur durch eine An-
gleichung an gegebene Machtverhiltnisse zustande ké&me, es
steht ebenso dahinter die Forderung, dass das gegebene Recht
dem Recht entspreche, das durch den géttlichen Willen aller
menschlichen Gemeinschaftsordnung gesetzt ist. Allerdings hat
man diesem géttlichen Recht verschiedene Deutungen gegeben,
die im Verlaufe der Diskussion auf der Konferenz zur Sprache
kamen. So wurde von einer Immanenz dieses Rechts in allen
menschlichen Gemeinschaftsordnungen gesprochen, doch nicht
80, dass dieses Recht in diesen Ordnungen verwirklicht sei,
vielmehr so, dass es auf seine Verwirklichung warte. Denn zu
ihrer vollen Ertillung gelangen die Gemeinschaftsordnungen
nur dort, wo sie dieses ideale Recht in sich darstellen, wo sie
also das sind, was sie sein sollen. — Eine weitere Fassung
wurde dem Rechtsgedanken in der Forderung gegeben, dass
es nicht nur fur die verschiedenen menschlichen Gemeinschafts-
formen ein ihnen angemessenes Recht geben misse, sondern
dass dariiber hinaus ein allgemein verbindliches Menschheits-
recht zu gelten habe, das insbesondere alle Volker und Staaten
in ihrem Verhiiltnis zueinander verpflichte (das Volkerrecht).
— Schliesslich wurde daran erinnert, dass alle diese Rechts-
formen, auch wenn als ihr letzter Garant der gottliche Wille
gedacht werde, an menschliche Beziige gebunden seien. Sie
entwickele sich innerhalb dieser Beziige, wobei als ein be-



— 190 —

dingender Faktor dieser Entwicklung besonders die jeweilige
geschichtliche Lage in Anrechnung zu bringen ist und zugleich
auch die volkische Sonderart, die dem Recht sein eigenes Ge-
prige gibt. Insofern bleibt alles Recht geschichtlich und vél-
kisch bedingt und vermoége dieser Bedingtheit begrenzt in
seiner Geltung. Unbedingt hingegen bleibt das Gottesrecht, das
in den Forderungen des Evangeliums und ganz besonders in
seinem Liebesgebot fir alle Zeiten und fir alle menschlichen
Gemeinschaftskreise, fiir Volker und Staaten gilt. — Dieses
Gottesrecht wird man also grundsitzlich von jedem zu geschicht-
licher Geltung gelangten Staats- und Vélkerrecht, von jeder
volkischen Rechtsgesinnung, dem Nomos, als welchen man es
neuerdings zu bezeichnen pflegt, unterscheiden miissen. Denn
das im Evangelium verkiindete Liebesgebot ist jedenfalls der
Massstab, mit dem jegliches Recht zu priifen ist. In dieser Be-
wertung trafen sich alle Teilnehmer der Konferenz.

Eine zusammenfassende Ubersicht iiber diesen Abschnitt
der Diskussion liess dagegen tiefgreifende Unterschiede der
Auffassung in Hinsicht auf die elementare Strukturbedingtheit
des Staates erkennen. Wihrend die einen geneigt waren, als
das Elementare das Volkstum anzusehen, aus dem dann Ge-
meinschaft, Recht und Staat organisch hervorwiichsen, wurde
von anderer Seite die Suprematie des Staates behauptet, da
ohne Staat und Recht das Volksleben der Anarchie verfallen
miisse. Daher sei der Staat nicht wesentlich Volksstaat, wohl
aber wesentlich Rechtsstaat (E. Brunner). Aber auch innerhalb
dieser beiden Auffassungen ergaben sich noch weitreichende
Gegensiatze in der Feststellung des Bereichs der staatlichen
Zustindigkeit. So kann z. B. die Auffassung, dass der Staat die
organisierte Volksgemeinschaft sei, zu der Folgerung fihren,
den Herrschaftsbereich des Staates tber das gesamte Volks-
leben auszudehnen und demgeméss den totalen Staat anzu-
streben. Es kann aber auch diese Auffassung im Staatsleben
nur eine der moglichen Funktionen des Volkslebens erblicken,
so dass neben dem Staate noch eine Reihe weiterer, durchaus
selbstindiger Formen menschlichen Gemeinschaftslebens mog-
lich sind. — Doch auch bei Voranstellung der Idee des Rechts-
staates kann sich die gleiche Gegensitzlichkeit geltend machen.
Der Ordnungswille des Rechtsstaats kann sich zu einem to-
talen Herrschaftsanspruch erweitern, der alles und jedes regle-



— 191 —

mentiert, er kann aber auch um der Freiheit willen sich selbst
beschrianken und nur dort seine Zustindigkeit beanspruchen,
wo es ohne Zwang nicht geht'). — Ich begniige mich mit
diesen Andeutungen und bemerke dazu nur, dass die Ubergriffe
des Staates auf Gebiete, die ihm an sich fremd sind, oft genug
nicht einmal einem doktriniren Ordnungswillen entspringen,
sondern durch einen wirklichen Notstand bedingt sind, so z. B.
sein Eingreifen in eine zerittete Ehe, wirtschaftliche Zwangs-
massnahmen, selbst gelegentliche Eingriffe in das religiose
Leben oder in die kiinstlerische Betitigung. Der Selbstschutz
des Staates oder die Notwendigkeit, bestimmte sittliche Ord-
nungen, die der Staat unter seinen Schutz gestellt hat, zu er-
halten (Ehe, Familie), kann dazu nétigen. Ich trage daher Be-
denken, vom Standpunkt des Christen aus, von vornherein eine
abstrakte Grenze festzulegen, iiber die hinaus der Staat seine
Kompetenzen nicht iiberschreiten dirfe. — Dass es solche
Grenzen gibt, ist gewiss. Soweit sie fur das religiose und kirch-
liche Gebiet in Frage kommen, wird im Laufe unseres Berichtes
noch zur Sprache kommen.

Eine weitere Frage, die auf der Pariser Konferenz, wenn
auch verhiltnismissig nur flichtig, zur Sprache kam, war die
der politischen Verfassungsform. Die Warnung, die im Verlauf
der Aussprache geidussert wurde, politische nicht mit theolo-
gischen Urteilen zu verwechseln, wirkte sich dahin aus, dass
die meisten Teilnechmer, die hier zur Sache sprachen, sich eine
gewisse Zuriickhaltung des politischen Urteils auferlegten.
Schliesslich war ja auch kaum abzustreiten, dass hier jeweils
die Befangenheit des Einzelnen begann. Sie mochte vielleicht
selbst dort bestehen, wo der Einzelne des Glaubens war, seine
politische Einstellung mit religiésen Griinden rechtfertigen zu
kénnen. Wir mochten uns darum in unserm Bericht auf die
Wiedergabe solcher Siitze beschrinken, fir die unter den Teil-
nehmern der Konferenz Ubereinstimmung des Urteils bestand,
0 zunichst fir den Fundamentalsatz, ,dass alle Souverénitit
von Gott stammt“, ferner fur den Gedanken, dass fir jede Ver-
fassungsform die Aufgabe gestellt sei, den Willen Gottes zu
verwirklichen. Das aber, so wurde mit Recht bemerkt, erscheint
nur moglich, wenn die zum politischen Handeln Berufenen, die

_\“ﬁ_
) 8. Brunners Thesen fiir die 6kumen. Studienkonferenz iiber Kirche

und Staat, Nrn. 16 u. 18.



— 192 —

Inhaber der staatlichen Gewalt, sich ihrer Verantwortung vor
Gott bewusst sind. Wo das der Fall sei, konne mit jeder Ver-
fassung gut regiert werden, und die Frage nach der besonderen
Verfassungsform verliere ihre Wichtigkeit. — Leider musste
dieses auf letzte religiose Gebundenheit sich stiitzende Urteil
korrigiert werden durch die Beobachtung, dass infolge der
Macht des Bosen iiber den Menschen sein politisches Handeln
nur zu hiufig ausserhalb jeder religiosen Verantwortung er-
folge. Unter solchen Umstiinden erscheine aber unter dem Ge-
sichtswinkel theologischer Beurteilung jede Verfassung frag-
wiirdig. Diese Bemerkung wurde durch eine kirchengeschicht-
liche Erinnerung ergdnzt: Calvin hat vor der Monarchie ge-
warnt, weil sie zuviel Macht in eine Hand gebe und ent-
sprechend nur zu leicht in Absolutismus umschlage, ebenso
aber auch vor der Demokratie, weil sie stets Gefahr laufe, in
Anarchie tberzugehen. — Hier wird wohl unser Urteil stets in
menschlicher Unsicherheit stecken bleiben. Darum wurde nicht
ohne Grund die Kirche davor gewarnt, im Namen Gottes zu
politischen Fragen Stellung zu nehmen. Das sei ein Wagnis,
das nur unternommen werden koénne in der Zuversicht auf die
gottliche Vergebung und nicht auf Grund von irgendwelchen
Sicherheiten (Menn). — Allerdings mdochte ich persoénlich an
dieser Stelle bemerken, dass ich die Gefahr fir die Kirche,
zu schweigen und smh an Entscheidungen Vorbelzudrucken,
fiur mindestens ebenso gross halte.

In der Behandlung einer politischen Tagesfrage, bei der
Beurteilung des totalen Staates, trat jedoch bei der Mehrzahl der
Konferenzmitglieder die Neigung zutage, aus dieser Zuriick-
haltung herauszutreten. In einer radikalen Kritik wurde von
einer Seite die Behauptung ausgesprochen: der totale Staat
stelle sich vom Evangelium auws als ,eine restlose Damonisie-
rung des Menschen durch die Machtidee® dar. Es wurde gegen
ihn der Vorwurf erhoben, dass er das Humanum verletze, d.h.
die freie Verwertung der dem Menschen von Gott verliehenen
Geistesgaben, fir die er Gott allein verantwortlich sei. Der
totale Staat erkenne nur noch sich selbst an und wolle darum
den Menschen formen nach seinem Bilde. Er fordere im eigent-
lichen Sinne Glauben an sich selbst und schaffe durch diese
Ideologie eine Pseudokirche, die aber kein Evangelium habe.
— (Gegeniiber dieser Kritik, deren Berechtigung in den wesent-



— 193 —

lichen Punkten sicher nicht zu bestreiten ist, wurden jedoch
von anglikanischer und deutscher Seite gewisse Vorbehalte er-
hoben. So wurde die Frage gestellt, nach welchen Normen wir
die wahre Funktion des Staates zu bestimmen hitten. Das neue
Testament enthalte keine Staatslehre. Es werde in ihm von der
Bestimmung des Menschen gesprochen, nicht aber iiber die
Mittel, die im politischen Sinne fiir die Erreichung dieser Be-
stimmung dienlich sein kénnten. In diesem Punkte sei die Kirche
fiberhaupt nicht politisch informiert, sondern entnehme ihre
Lehre iber die Bestimmung des Menschen der Offenbarung.
Die Frage nach der Staatsform werde dabei gar nicht beriihrt,
— Fragwiirdig werde der Staat erst dann, wenn er den Men-
schen durch die von ihm geiibte Erziehung in eine Richtung
weise, die ihn seiner geistlichen Bestimmung entfremde oder
wenn tiiberhaupt die Politik nur unter Beriicksichtigung wirt-
schaftlicher Gesichtspunkte gefiihrt werde. Denn gerade die
Vorherrschaft der Wirtschaft habe das soziale und politische
Leben der jiingsten Vergangenheit in die Anarchie hinein-
gefiihrt. Im Grunde sei auch der totale Staat wesentlich eine
Nothilfe. Er wolle den Staat auf seine wirklichen Aufgaben
wieder zuriickfiihren. Man konne ihn darum nicht a priori ab-
lehnen. — Schliesslich wurde noch bemerkt, dass, wenn der
Staat zu seiner Selbstbehauptung ein Recht habe, es unter Um-
stinden — wenigstens fiir ein menschliches Urteil — schwer zu
entscheiden sei, wann diese Selbstbehauptung einen ddmonischen
Charakter annehme. — Ebenso schwierig sei es auch zu ent-
scheiden, wann ein Recht des Humanum durch den Staat ver-
letzt werde. Denn auch das Humanum sei an das Gesetz ge-
bunden. Eine bedingungslose Freiheit gebe es nicht — weder
fir die Wissenschaft, noch fiir die Kunst, noch fir die per-
sonliche Lebensentscheidung. Denn alle Freiheit stehe unter
Verantwortung. — Diese Verantwortung wird uns in der Form
des gesetzlichen Zwanges durch den Staat, sie wird uns in der
Form des Liebesgebots als Gebundenheit an Gott und den
Nachsten durch das Evangelium nahegebracht. Hier besteht
die Moglichkeit zu Konflikten, dann némlich, wenn die Autori-
tdt des Staates sich gegen die Gewissengebundenheit durch das
Evangelium und den Gottesglauben wendet. Hier also wird
auch der totale Staat seiner Totalitit Grenzen ziehen miissen,
Wenn er sich nicht der Gefahr der Damonisierung seiner selbst

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1934. 13



— 194 —

aussetzen will. Damit aber wurde der letzte Problemkreis be-
rihrt, mit dem sich die Pariser Studienkonferenz zu befassen
hatte. Er handelte

II1. Von den Grenzen des Staates.

Diese sind zunéichst naturhaft und politisch gegeben in den
den Staat begrenzenden fremden Volkern und Staaten. Daraus
ergab sich zunichst das Problem

Staat und Vilkerwelt.

Es war fiir die Aussprache iiber die mit diesem Problem
verkniipften Fragen ein ausserordentlicher Gewinn, dass ein
Staatswissenschaftler von so umfassender Sachkunde und zu-
gleich so griindlicher und niichterner politischer Erfahrung in
der Personlichkeit von Prof. M. Huber zur Verfiigung stand.
Die Gefahr, die gerade fiir Theologen bei ihrer Behandlung
besteht, sich an irgendwelche ideologischen Forderungen zu
verlieren, wurde dadurch gliicklich tiberwunden. Ich stelle
daher die von Huber geidusserten Leitsitze in den Vordergrund
des hier anschliessenden Berichts. — Ausgangspunkt seiner Be-
trachtung war die Feststellung, dass eine Vielheit neben- und
gegeneinander abgegrenzter Staaten besteht, und die weitere
Feststellung, dass sich das wohl auch in Zukunft nicht findern
werde. Ein Weltstaat hat nie bestanden und wird wohl auch
menschlicher Voraussicht nach nie bestehen. Auch das romische
Weltreich hatte seine Grenzen. Daher wird auch die Kirche
die Idee des Weltreichs als eine Fiktion betrachten miissen.
Das Evangelium mag darum aller Welt verkiindigt werden.
Tatséichlich wird es in gegeneinander abgegrenzten Staaten ge-
predigt. Daraus ergibt sich ein sehr ernstes theologisches
Problem. Nach dem alten und neuen Testament ist der Mensch
einer Obrigkeit untergeordnet, die tiber ein riumlich abge-
grenztes (Gebiet und somit auch nur tber einen Teil der Mensch-
heit befiehlt. — Dagegen wird durch die vom Evangelium ver-
kiindete Zugehorigkeit des Menschen zu Gott dem Vater ein
briderliches Verhdltnis nicht nur von Christ zu Christ, sondern
auch von Mensch zu Mensch begriindet. — Diese in Gott ver-
bundenen Menschen sind durch die Staatsgrenzen in historisch-
politische Gruppen geteilt. Diese Teilung wiirde ertriiglich sein,
wenn diese Staatsgruppen nicht stindig gegeneinander gerichtet



— 195 —

wiren. Daraus ergibt sich das so schwer ertrigliche Problem,
dass die Menschheit, die gemeinsam auf Gott ausgerichtet sein
sollte, in gegensiitzlich gerichtete Gruppen aufgeteilt ist. Da-
durch wird das Verhiiltnis der Staaten zueinander, und weiter
des Einzelnen in dem einen Staat zum Kinzelnen im anderen
Staat ein sittliches Problem, das unmittelbar mit dem Problem
des Menschen zu Gott zusammenhingt. Denn dieses be-
grindet Briderlichkeit, jenes aber Abtrennung oder gar
Feindschatft.

Was kann nun die Kirche tun, um diesen Widerspruch
zwischen Politik und Evangelium auszugleichen? — Prof. Huber
entwickelte in der Antwort auf diese Frage folgende Uber-
legungen. Wihrend der Einzelstaat ein verhiiltnismiissig stabiles
System darstellt, das durch Gesetz und Sitte gesichert wird, ist
das Verbhéltnis der verschiedenen Staaten zueinander durchaus
labiler Art, wobei ihre Krifte meist antagonistisch gegeneinander
eingestellt sind. Hier ist der Kirche die grosse Aufgabe zuge-
wiesen, einen Nomos fir das zwischenstaatliche Leben zu fordern,
der, getragen von dem Glauben an die Gemeinschaft in Christus,
eine sittliche Verpflichtung auch in dem Verhiéltnis von Staat
zu Staat anerkennt. Der Internationalismus, der heute als Ge-
sinnung die zwischenstaatlichen Beziehungen beherrscht, wird
darum mit so viel Misstrauen betrachtet, weil man fihlt, dass
er nur durch Zweckmissigkeitserwidgungen geleitet wird, deren
letzte und unmittelbare Triebkraft der Egoismus ist. Das
Schlimme dabei ist, dass man den Egoismus verdeckt und die
Zweckmissigkeitserwagungen in falscher Art moralisiert. Prof.
Huber wies in diesem Zusammenhang auf die Verhandlungen
der Abrustungskonferenz hin. Ihr Ziel habe sich schliesslich
darauf beschriinkt, besonders furchtbare Kriegsmittel zu ver-
bieten oder zu beschriinken. Das sei durchaus nur eine Zweck-
missigkeitsmassnahme, ein Akt der Okonomie, habe aber mit
sittlichem Fortschritt nichts zu tun. Im iibrigen habe man die
Idee der Abriistungspolitik dadurch sabotiert, dass man Prin-
zipien proklamierte, deren praktische Durchfiihrung weder mog-
lich noch gewollt war. Diese Dinge muss auch der christliche
Politiker realistisch betrachten, um sich vor Enttiuschungen zu
bewahren. — Nur diese Realistik ermoglicht es auch, die Mog-
lichkeiten richtig abzuwiigen, die fiir die Ausgestaltung des
Vilkerrechts bestehen.



— 196 —

Prof. Huber erinnerte bei der Behandlung dieses Problems
zunichst an die Tatsache, dass heute vielleicht als eine Folge
der tieferen Besinnung auf die christlichen Grundlagen der
Volkerrechtswissenschaft das Bestreben bestehe, die Einheit des
Rechts anzuerkennen im Gegensatz zum Rechtspositivismus des
vergangenen Jahrhunderts, der im Recht nur den Ausdruck
des souverdnen Willens absolut isolierter Staaten habe sehen
wollen. Das Recht bringt hiernach nicht nur eine immanente
Verpflichtung im Wirkungsbereich des einzelnen Staates zum
Ausdruck, sondern stellt dariiber hinaus eine Verpflichtung der
Staatsgemeinschaften in ihrem Verhéltnis zueinander dar,
»Wenn man das Recht ausserhalb des Staates leugnet, zerstort
man es im Staate.“ Tatséchlich haben ja zu allen Zeiten die
Staaten sich gegenseitig eine gewisse Rechtssicherheit durch
Vertrige garantiert, oft auch durch Bindnisse diese Garantie
verstarkt. Erst der Volkerbund war ein in seinen Mitteln sehr
begrenzter Versuch, auf dem Gebiete der Friedenssicherung und
Rechtsordnung weiter zu gehen und Gemeinschaftsinteressen
anzuregen. Hierbei spielte der Gedanke der Justiz eine grosse
Rolle. Pazifistische Kreise liessen sich wohl von dem Gedanken
leiten, als konne durch Schiedsgerichte alles geregelt werden.
Doch dieser Gedanke tibersieht die Tatsache, dass alles Recht
sich dem Leben anpassen muss und dass das L.eben immer in
Bewegung ist und darum keinen Rechtszustand von ewiger
Dauer zuldsst. Andererseits fordert die Rechtsprechung ein
stabiles Recht, wenn nicht alles Recht aufgelost werden soll.
Wir stehen somit vor der Antinomie, dass man das Recht dndern
muss und damit seine Stabilitit zerstort — oder man stabilisiert
die Rechtsordnung und zerstort die Idee des Rechts, das dem
Leben und seinen geschichtlichen Wandlungen angepasst sein
muss. Im Einzelstaat erfolgt diese Wandlung des Rechts durch
die Gesetzgebung. Aber in der internationalen Politik ware schon
ein Uberstaat notwendig, um eine solche Regelung zu treffen.
So ergeben sich hier kaum zu iiberwindende Schwierigkeiten.
Man kann ihnen nur mit dem sittlichen Ethos des Evangeliums
begegnen ,alles, was ihr wollt, dass euch die Leute tun, das
tut auch ihr ihnen® (Math. 7, 12)1). Das bedeutet die Anerken-
nung der Lebensrechte auch fiir andere. Wenn der Staat das

1) Schon die negative Fassung des Gebots Tob. 4, 16 wiirde fiir die
politische Praxis geniigen.



— 197 —

hemmungslose Sich-Durchsetzen des Einzelnen in seinem eigenen
Bereich bekédmpft, so kann er es nicht selber im Verhiltnis zu
anderen Staaten grundsitzlich bejahen. Nur so ist die zwischen-
staatliche Anarchie zu tiberwinden. Oder wie es Brunner in seinem
Referat ,Christentum und zwischenstaatliche Beziehungen* for-
mulierte: ,Der Christ darf und soll fir seinen Staat Gerechtig-
keit und Menschlichkeit fordern. Er darf und soll die anderen
Nationen an die Grenzen ihres Lebensanspruches erinnern, und
gleiches ist er seinem eigenen Volk schuldig. FEr ist nur dann
innerlich befugt und dusserlich imstande, das eine zu tun, wenn
er auch das andere tut.“ Der Rechtsgedanke ist hoher zu stellen
als die Forderungen des nationalen Egoismus. Das soll nun
nicht heissen, dass ein gegebener Rechtszustand als ewig und
unabiinderlich auszugeben wire. Das Recht hat sich dem Leben
anzupassen und ihm zu dienen. Allerdings ist diese Forderung,
in die Dynamik des politischen Lebens iibertragen, eine un-
losbare Aufgabe, wie in der abschliessenden Feststellung tiber
die Ergebnisse der Konferenz gesagt wurde!). Trotzdem sollen
die christlichen Kirchen, soweit es an ihnen liegt, zu verhiiten
suchen, dass man diese Aufgabe einfach fallen lédsst. Sie sollen
Wegbereiter einer Gesinnung sein, die der Politik des guten
Willens, der Verstindigung und des gerechten Ausgleichs dient.
Ob es notig wire, fiir diese Politik ein autoritatives und ord-
nendes Organ zu schaffen ?), erscheint mir persénlich von nicht
so grossem Belang wie eine Propaganda des Gesinnungswandels
unter den Volkern, der sich zum Ziele setzte, die Politik des
Eigennutzes durch eine Politik ehrlicher Gerechtigkeit zu er-
setzen. Fir diesen Gesinnungswandel konnen die Kirchen
Wesentliches und Entscheidendes tun, indem sie als Grunddogma
aller Aussenpolitik die L.ehre von der briiderlichen Verbunden-
heit aller Volker in Gott dem Vater vertreten.

Noch einmal wurde in Verbindung mit dem Problemkreis
»Staat und Volkerwelt die Bedeutung des Berufsgedankens fir
ein einzelnes Volk zur Erorterung gestellt. Da diese Frage in
ihren wesentlichen Beziigen schon in den Ausfithrungen iiber
Staat und Volkstum besprochen wurde®), kann ich mich an
dieser Stelle auf die Anfiigung einiger kurzer Nachtrige be-

) Ergebnisse der Diskussion unter 4 und 5.
) So am gleichen Orte S. 2.
%) Siehe in diesem Bericht S. 183—188.



— 198 —

schrinken. Der Ausgangspunkt fiir diese soll die Frage sein:
was denn Uberhaupt ,Beruf“ fiir ein einzelnes Volk bedeute?
— Gewohnlich, so wurde kritisch hierzu bemerkt, sei mit diesem
Gedanken der Glaube an eine Abstufung in der Erwihlung der
Volker durch Gott, also an eine Hierarchie der Volker (Stapel)
verbunden, in der das eigene Volk dann als das ,auserwiihlte*
betrachtet werde. Insbesondere in der XKolonialpolitik habe
dieser Gedanke eine gefihrliche Rolle gespielt. Leicht verbinde
sich mit ihm auch die Versuchung zu tiberheblichem Hochmut
oder die Gefahr einer ideologischen Rechtfertigung des Selbst-
interesses. — Demgegeniiber wurde nun von anderer Seite darauf
verwiesen, dass Individuation der Volksart und seiner Begabung
auch mit dem Gedanken der Verpflichtung, mit der Erkenntnis
einer gottlichen Aufgabe verbunden werden konne, so im Gleich-
nis von den anvertrauten Pfunden (Dibelius). Der Berufsgedanke,
so wurde von lutherischer Seite erklart, kann auch den Sinn
haben, ein Volk an den Dienst zu erinnern, den es fiir Gott an
der Menschheit zu leisten hat. Im Falle des Versagens kann
sich dieser Gedanke dann auch kritisch gegen das eigene Volk
wenden. Schliesslich wurde diese Bemerkung durch die Erklarung
eines orthodoxen Theologen erginzt, dass der nationale Berufs-
gedanke auch die Idee des Dienstes, den jedes Volk Gott in seiner
Geschichte zu leisten habe, zum Ausdruck bringen konne. Erst
am Iinde der Geschichte, also am jingsten Tage, konne tiiber-
sehen werden, wozu Gott diesen Dienst gebraucht habe. Die
Kirche, das wurde unter Berufung auf das Pfingstwunder gesagt,
konne ihren Beruf nur als einen 6kumenischen auffassen. Der
Ruf des hl. Geistes wolle in Christus und seiner Kirche die
Vélker zur Einheit fiihren, wobei dann allerdings hervorgehoben
wurde, dass auch diese Einheit sich erst am Ende der Zeiten
bei der Wiederkunft Christi verwirklichen werde. Sie sei also
ein eschatologischer Glaube.

Ist diese orthodoxe Auffassung zutreffend (was im romischen
Katholizismus grundsitzlich bestritten wird), so scheint mir die
Moglichkeit gegeben, der Kirche nicht nur einen 6kumenischen,
sondern zugleich auch einen nationalen Beruf zuzusprechen.
Thr Berufsgedanke wiire zu orientieren an dem Satz, dass die
Gnade die Natur nicht aufhebt, sondern verklirt und vollendet.
Die katholische Nationalkirche hiitte demgemiiss ebensowohl
ein 6kumenisches Ziel — die Einigung der Menschheit in Christus



— 199 —

— wie ein nationales: die Verkldarung des eigenen Volkstums
und seiner Kultur durch den Geist Christi. Durch ihn wiirde
auch das Volkstum zur Erfassung seines letzten Berufgedankens
gebracht, sich als dienendes Glied dem Reiche Gottes einzufiigen.

RupoLrF KEUSSEN.
(Schluss folgt.)



	Das moderne Staatsdenken und die Kirche : Betrachtungen zu der Aussprache auf der Pariser Studienkonferenz vom 8.-14. April 1934

