
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 24 (1934)

Heft: 3

Artikel: Zur Tagung des Fortsetzungsauschusses der Weltkonferenz für
Glauben und Verfassung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404095

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


161

Zar Tagung des Fortsetzungsausschusses der Weltkonferenz

für Glauben und Verfassung.

Vom 3.—7. September 1934 tritt der Fortsetzungsausschuss
der Weltkonferenz in Hertenstein bei Luzern zur Beratung
zusammen. Verhandlungsgegenstände sind : Beschlüsse der
Amerikanischen Landesgruppe, der Protestantischen Bischöflichen
Kirche der U. S. A. und ein Memorandum von Dr. Garvie, ferner
„Die Kirche und das Wort", „Die Kirche und die Welt".

Die erwähnten Beschlüsse, das Memorandum und Bemerkungen

zu den beiden letzten Themen des Generalsekretärs
sind in englischer Sprache verfasst. Wir lassen eine deutsche
Übersetzung folgen, die Pfarrer K. Neuhaus uns zur Verfügung
gestellt hat:

Beschluss der Amerikanischen Landesgruppe vom 13.

Januar 1934. Folgende Fragen werden dem Überweisungsaus-
schuss zur ernsten Erwägung als Material für das Programm
von 1937 empfohlen:
I. a) Welche gemeinsame Grundlage kann ermittelt werden,

auf der das hl. Abendmahl ruhen könnte, um allen Teilen
der Kirche annehmbar zu sein?

b) Kann irgendeine Auffassung über das Kirchen amt eruiert
werden, die eine Mittelstellung einnimmt und für alle
Teile der Kirche annehmbar wäre?

c) Kann irgendein Unions- oder Föderativplan ausgearbeitet
werden, der Raum bieten würde für die ernsten
Überzeugungen jener, die an der hochkirchlichen Stellung
und an einer liberalen Auffassung festhalten, so dass er
in der Gottesdienstordnung einen weiten Spielraum bieten
könnte?

II- a) Wie kann bis zum Zustandekommen einer vollständigen
organischen Union die bereits existierende Einheit der
Kirchen ihren wirksamen Ausdruck finden? Unter
welchen Bedingungen und mit welcher Wirkung kann eine

Interkommunion dieses zum Ausdruck bringen?
b) Was ist eine Föderativunion und in welcher Beziehung

steht sie zur organischen Union? Inwiefern kann sie

Internat, kirehl. Zeitschrift, Heft 3, 1934. **



— 162 —

1. als Form einer organischen, 2. als Vorstufe zur
organischen Union, 3. als Ersatz für organische Union
betrachtet werden? Wieweit und unter welchen Bedingungen

ist jetzt eine Föderation durchführbar?
c) Welche Methoden können am dienlichsten in der

Behandlung jener Punkte befolgt werden, in denen wir
gegenwärtig scheinbar hoffnungslos auseinandergehen?
Was können wir von andern Parallelgebieten (z. B. der

Experimentalwissenschaft) in der Art des Vorgehens
lernen, um Fortschritte zu machen? Was kann 1. durch
historische Studien, wie sie von unserm gegenwärtigen
Theologenausschuss betrieben werden, 2. durch einen

systematischen Versuch gemeinsamer Arbeit, wie z. B.

in Südindien, 3. durch die Praxis gemeinsamen Gebetes

und geistlicher Übungen dazu beigetragen werden?

Beschluss vom 20. April 1933 der Kommission der Protestantischen

Bischöflichen Kirche der U. S. A.:
„Die Kommission bestätigt bei der Wahl ihrer Vertreter

zur IL Weltkonferenz über Glaube und Verfassung wiederholt

ihre ursprüngliche Bedingung, dass die Konferenz den

Zweck des Studiums und der Diskussion hat, ohne die
Vollmacht jedoch, Gesetze zu geben oder Beschlüsse zu fassen.

Sie fordert, dass diese Bestimmungen in den amtlichen
Urkunden des Fortsetzungsausschusses gebührend hervorgehoben
wTerden."

Memorandum von Rev. A. E. Garvie, Dr. theol.

Lausanne 1937. Wenn die für 1937 vorgesehene Konferenz
gegenüber der des Jahres 1927 einen Fortsehritt erzielen soll,

wenn alle die Arbeiten des Fortsetzungsausschusses und der

mit ihr verbundenen Vertretungen zu rechtfertigen sind, wenn

die sehnsüchtigen Erwartungen vieler Freunde der
Wiedervereinigung erfüllt werden sollen, so scheint eine Änderung ira

geschäftlichen Verfahren dringend geboten, sollte sobald als

möglich vorbereitet werden und die Billigung der vertretenen
Kirchen erlangen.

1. Das Grundprinzip, dass die Differenzen nicht weniger

freimütig und erschöpfend festgestellt werden sollen als die

Übereinstimmungen, ist dahin abzuändern, dass die
Übereinstimmungen so gründlich zu erforschen sind, um in ihnen die



— 163 —

Beweggründe und Ursachen zur Schlichtung von Differenzen
zu unterscheiden, sofern solch eine Schlichtung notwendig ist,
um eine wesentliche Einheit, nicht aber eine erzwungene
Einförmigkeit sicherzustellen. Denn es gibt Differenzen, die ruhig
bestehen bleiben können. Im Hinblick auf die Übereinstimmungen

soll eine Differenz nicht nur dogmatisch verteidigt,
sondern durch eine durchdachte Feststellung im versöhnlichen
Geiste gerechtfertigt werden.

2. Die Überlieferungen und Überzeugungen, die jetzt noch
die Geister trennen, müssen von den Theologen und Gelehrten
geprüft werden, um ausfindig zu machen, ob sie nur ein
historisches Erzeugnis von relativem Wert oder der ständige
Ausdruck eines absoluten Wertes sind, der nicht zu den Akzidentien,
sondern zum Wesen eines unterscheidenden Zeugnisses der
betreffenden Kirche gehört.

3. Die Unterscheidung zwischen den soteriologischen Funktionen

der Kirche als des Organes der rettenden, souveränen
Tätigkeit Gottes und seiner Gnade in der Welt, und der
soziologischen Form, die sie im Laufe der Geschichte angenommen
hat, muss untersucht werden, um zu bestimmen, ob eine
besondere soziologische Form für ihre soteriologische Funktion
nötig ist oder nicht, oder ob die erstere zur äussern Anpassung
an die gegenwärtigen Bedürfnisse geändert werden kann. Ferner:
Inwieweit muss die Kirche das Objekt der göttlichen Gnade
sein, um als Organ der Gnade zu wirken? Wieweit ist eine
amtliche Autorität oder Wirksamkeit abhängig von der
geistlichen Qualität Die Beantwortung dieser Fragen ist eine
Aufgabe für die Theologen, die bis an die Wurzeln des christlichen
Glaubens und Bekenntnisses geht. Eine noch weiter reichende
Streitfrage ist die: Inwieweit kann das individuelle Gewissen
oder die individuelle Einsicht Anspruch auf endgültige Autorität
erheben Welche Bedingungen müssen erfüllt werden, um einen
solchen Anspruch zu rechtfertigen?

4. Die Berichte von Lausanne aus dem Jahre 1927 konnten
nur entgegengenommen werden, und zwar einstimmig. Sie
konnten aber nicht durch eine Abstimmung mit Majorität gut-
geheissen werden. Soll das auch 1937 der Fall sein? Wir
müssen zwischen einem allerletzten Grundsatz und einer
augenblicklichen Politik unterscheiden. Nach meiner Überzeugung
kann man von der Konferenz nicht verlangen, dass sie über



— 164 —

die Frage abstimmt, ob das Episkopat als notwendige Bedingung

irgendeiner Wiedervereinigung angenommen werde, oder
über eine derartige Frage, die den Glauben oder die Verfassung
irgendeiner Kirche berührt. Aber könnte sie nicht Methoden
einer näheren Zusammenarbeit in der Evangelisation oder
Interkommunion, wenn die Grundsätze der betreffenden Kirche keine
Hindernisse böten, oder einen Kanzelaustausch oder Bewegungen
in der Richtung der Wiedervereinigung approbieren Möglicherweise

könnte eine einmütige Zustimmung zu solch einem Votum

von einigen Kirchen als Bürgschaft gefordert, oder aber es

könnte eine grosse Majorität, etwa von Zweidrittel oder
Dreiviertel, für die Abstimmung selbst verlangt werden. Einige
Kirchen werden das Interesse verlieren, wenn sie bezüglich
praktischer Massnahmen stets einem non possumus gegenüberständen.

5. Da es von der grössten Wichtigkeit ist, sich des

Interesses der Jugend und der Frauen zu versichern, und Anstrengungen

gemacht werden sollten, ihre Anwesenheit bei der
Konferenz sicherzustellen, so muss dafür Sorge getragen werden,
dass deren repräsentativer Charakter auf keinen Fall
unterschätzt werde. Die Kirchen sollten aufgefordert werden, sofern

es ihre Praxis gestattet, auch jüngere Männer und Frauen in

ihre Vertretungen aufzunehmen, wenn das auch als eine
Herabsetzung der Autorität der Konferenz, im Namen der Kirchen

zu sprechen, betrachtet w*ürde. Es ist wünschenswert, dass die

verantwortlichen Leiter anwesend sind, die in ihrer Gemeinschaft

Einfluss ausüben. Bisher haben erst wenige junge Leute

und Frauen eine derartige Stellung errungen.
6. Wenn irgend möglich, sollten Beschlüsse von örtlichen

Konferenzen als Basis für die Diskussion in der ökumenischen

Konferenz von 1937 zugänglich gemacht werden, so dass die

volle Ernte der ganzen Aussaat einzuheimsen wäre.

Beschlüsse des Ausführungsausschusses vom 3. und 4. Mai 1934:

a) Der Ausführungsausschuss soll so ausgebaut werden,

dass er aus den offiziellen Persönlichkeiten, den Präsidenten

der Ausschüsse und sieben andern Mitgliedern besteht, die

vom Fortsetzungsausschuss mit der Vollmacht, sich noch um

höchstens drei Mitglieder zu ergänzen, ernannt werden. Dieser



— 165 —

soll die bisher vom Ausführungs- und Überweisungsausschuss
durchgeführten Funktionen übernehmen.

b) Der Theologenausschuss soll gebeten werden, als nächstes
Studienthema „das kirchliche Amt und die Sakramente" zu
behandeln. Die theologischen Schlüsse, die durch die Resolution
der Amerikanischen Landesgruppe bei ihrer Zusammenkunft
am 13. Januar 1934 aufgestellt sind, sollen in Erwägung
gezogen werden.

c) Es soll ein zweiter Ausschuss gebildet werden, der diese
Resolution von andern Gesichtspunkten her betrachtet.

Anmerkungen des theologischen Sekretärs: Sie sind zur
Vorbereitung der Diskussionen von einem Manne geschrieben, der
zugleich Engländer und Anglikaner ist. So bedürfen sie zweifellos

der Ergänzung von solchen, die eine grössere Erfahrung
und eine vollständigere Kenntnis anderer Gesichtspunkte besitzen.

I. Die Kirche und das Wort. Das Wort „Wort" hat drei
Hauptbedeutungen : a) Jesus Christus — das Fleisch gewordene
Wort; b) das Evangelium — die Botschaft von der Offenbarung
Gottes; c) die Bibel — das geschriebene Wort.

Es würde einfach und deutlich sein zu sagen, dass a) Christus,

das Fleisch gewordene Wort, die Kirche gründete, um b)

das Evangelium zu verkünden, welches c) in der Bibel seinen
Ausdruck fand. Aber es kommen Unterschiede zum Vorschein,
wenn wir die Materie weiter analysieren. Hier sollen zwei
Hauptgesichtspunkte erwähnt werden.

1. a) Christus, das Fleisch gewordene Wort, ist selbst der
Inhalt des b) Evangeliums und der c) Bibel, so dass der „Dienst
am Worte" seitens der Kirche mehr ist als einfach die
Verkündigung der Botschaft an die Seele. Es ist auch die
Hinführung der Menschen zu Gott in Christo eine persönliche
Beziehung, die nicht den Geist allein einschliesst, sondern die

ganze Persönlichkeit.
2. Die Kirche als Leib a) Christi, des Fleisch gewordenen

Wortes, ist selbst die Erfüllung des b) Evangeliums und hat
cj die Bibel als Instrument für ihr Werk geformt.

Nach der (1) Bibel ist der fortwährend gebrauchte
Ausdruck „Wort" und „Kirche" ein stark dem Irrtume
unterworfenes Werkzeug, das in seinem Wahrheitsgehalt durch ständige

Kontrolle am Prüfsteine der Bibel rein erhalten werden sollte.



— 166 —

Nach der (2) Kirche ist der fortwährend gebrauchte
Ausdruck „Wort" und „Bibel" ein der Missdeutung unterworfenes
Werkzeug, wenn es nicht in Übereinstimmung mit dem Geiste

der Kirche interpretiert wird.
Ich neige der Auffassung zu, dass die erste Frage, die vor-

gängig der beiden erwähnten Fragen beantwortet werden muss,
die ist: Was verstehen wir eigentlich genau unter Offenbarung?
Was meinen wir, wenn wir vom Christentume als „geoffenbarter

Religion" reden? Es wird auch notwendig sein, zu fragen,
wie weit wir durch die unbewusste Annahme gehemmt sind,
dass entweder die Bibel immer autoritativer sein muss als die

Kirche, oder umgekehrt, während Avahrscheinlich das die

Wahrheit ist, dass bald die eine oder die andere den

Vorrang hat.
Wenn der ordo essendi allein berücksichtigt werden musste,

so wäre es besser, im Programm der Weltkonferenz von 1937

„Offenbarung" durch das Wort „die Kirche und das Wort" zu

ersetzen. Aber für eine solche Konferenz ist im Unterschied

von einer internationalen Theologenkonferenz der ordo cognos-
cendi wahrscheinlich wichtiger. Das beste Vorgehen wird wohl

sein, die Programme in ihrer gegenwärtigen Gestalt zu
belassen. In diesem Falle mache ich folgenden Vorschlag: Was

die 1937er Konferenz endgültig erledigen sollte, ist eine klare

Herausarbeitung seitens aller Teilnehmer von gerade dem, was

als Verschiedenheit der Gesichtspunkte über diesen Gegenstand

festgehalten wird. Auch das ist klar herauszuarbeiten, was

wirklich grundsätzliche Differenzen in sich schliesst, die auf

dem Boden des reinen Denkens, auf dem sie erwachsen, nicht

ausgeglichen werden können, sondern eine theologische Prüfung
des Begriffes „Offenbarung" erfordern. Es wird dann die
Aufgabe für den Fortsetzungsausschuss sein, nach 1937 seinen
Theologen dieses Studienthema zu überbinden.

II. Die Kirche und die Welt. Darüber herrscht wohl
allgemeine Übereinstimmung, dass die Welt „eine gefallene Welt"

ist, wenigstens in dem Sinne, dass die ursprüngliche Güte der

Schöpfung durch das Böse so verdorben ist, dass sie nur durch

einen neuen Einbruch der göttlichen Erlösungsgnade in Christo

heilbar ist. Die Kirche ist Gottes Werkzeug, durch welche diese

göttliche Tätigkeit das menschliche Leben in der ganzen weiten

Welt zu durchdringen hat.



— 167 —

Verschiedene Meinungen existieren (1) bezüglich des Zu-
standes der Welt, insofern sie von der Verbreitung des
Evangeliums durch die Kirche unbeeinflusst blieb; (2) bezüglich des
Schicksals der Welt und (3) über die konsequenten Ziele der
Kirche bezüglich dessen, was (1) aus der Welt zu machen ist
und (2), was es heisst, sich selbst dabei treu zu bleiben.

1. a) Einige behaupten, dass die vom Evangelium
unberührte Welt unerlösbar böse ist, ein Bereich, in der die göttliche

Gnade nicht wirksam ist, noch irgendeine göttliche
Offenbarung entdeckt werden kann. Dieser Gedanke kommt in
solchen Gesichtspunkten zum Ausdruck, dass wir verstandes-
mässig nichts von Gott wissen ausser durch Christus, dass weltliche

Kunst, Wissenschaft, politische Tätigkeit und andere scheinbar

gute Werke nicht göttlichen Ursprunges sind.
b) Andere behaupten, dass Gott durch die ganze Schöpfung

hindurch im Kampfe mit den Mächten der Finsternis wirkt;
dass, wo immer man irgendeine Schönheit oder Wahrheit
bemerkt oder etwas Gutes im einzelnen vollendet wird, soziales
oder politisches Leben, Gott hier am Werke ist, und dass der
Christ imstande ist, im Lichte der göttlichen Offenbarung die

Tätigkeit Gottes sonstwo zu erkennen.
2. a) Einige behaupten, dass die Welt dazu bestimmt ist,

in einer göttlichen Zerstörung durch Gottes Gericht wegen ihres
Verderbnisses unterzugehen, in einer Zerstörung, in der die in
Christo Erlösten gerettet werden

b) Andere betrachten die Welt als Gottes Werk, die durch
Christus erlöst ist, und behaupten, dass Gottes Schöpfung durch
den „Sauerteig" der Kirche, der das Ganze durchdringt, zu
ihrer Vollendung gebracht wird.

3. i. a) Einige behaupten, dass die Kirche kein direktes
Interesse an der Förderung des menschlichen Fortschrittes
habe, sei es in Kunst, Wissenschaft oder in der sozialen und
politischen Ordnung. Ihre Pflicht ist es, Seelen für das ewige
Leben zu retten.

b) Andere behaupten, dass es die Aufgabe der Kirche ist,
„Mitarbeiter Gottes" zwecks Vollendung der göttlichen Schöpfung
durch Fortschritt in der Kunst, Wissenschaft, sozialen und
politischen Ordnung heranzubilden. Den geteilten Meinungen unter
(1) oben entsprechend, unterscheiden sie noch solche, die
behaupten (ba), dass wahrer Fortschritt nur durch eine Wieder-



— 168 —

geburt des menschlichen Fortschrittes unter christlichem
Einfluss möglich sei und dass (bb) auch in den menschlichen
Tätigkeiten, die bejaht werden müssen, etwas Gutes stecke.

iL a) Einige behaupten, dass die Kirche die Gesellschaft
der Erlösten oder jener sein müsse, die sich „auf dem Wege
des Heiles", zurückgezogen von der Welt, auf der Suche nach
dem ewigen Leben befinden.

b) Andere behaupten, dass die Kirche die Dienerin der

Welt sei, korporativ und in ihren einzelnen Mitgliedern, die

ihr Heil durch Hingabe an die Sache der Vollendung der
göttlichen Schöpfung fördern.

Gerade so wie uns die Diskussion über die Kirche und
das Wort dazuführt, die Lehre von der Offenbarung zu erwägen,
so fördert die über die Kirche und die Welt das Studium über
die Lehre von der Erlösung, da ja unsere Betrachtung über
das Schicksal der vom Evangelium unberührten Welt davon

abhängt, ob wir die Erlösung a) als einen objektiv vollendeten
Akt Gottes ansehen, kraft dessen alle Kreatur potentiell erlöst

ist, oder b) als eine Tat, die unvollendet ist, bis sie subjektiv
von allen, die daraus Nutzen zu ziehen haben, bestätigt ist.

Hier denke ich, wie vorher, dass es übereilt wäre und mehr
Schaden als Gutes hervorbrächte, wenn man die theologische
Aussprache über die Erlösung zum Diskussionsgegenstand für
die Weltkonferenz von 1937 machen würde. Wir werden sicher
weiter kommen, wenn wir dahin streben, die Konferenz zu

klarer Einsicht über das wahre Wesen der Meinungsspaltungen
und die Angemessenheit einer theologischen Diskussion über

die Erlösung zu bringen — zu ihrer Versöhnung.


	Zur Tagung des Fortsetzungsauschusses der Weltkonferenz für Glauben und Verfassung

