
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 24 (1934)

Heft: 3

Artikel: Zur Neugestaltung des Kommunionunterrichtes

Autor: U.K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404094

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Neugestaltung des Kommunion¬
unterrichtes.

Vortrag, gehalten an der schweizerischen christkatholischen Pastoral¬
konferenz in Zürich, den 24. Oktober 1933.

Wenn im folgenden von der Ausgestaltung unseres
Kommunionunterrichtes die Rede sein soll, so kann es nicht unsere
Absicht sein, in erster Linie allfällig notwendig werdende
Reformen oder neue und bessere Lehrmethoden in Vorschlag zu
bringen. Es soll vielmehr versucht werden, von den grossen
Schwierigkeiten und der tiefen Not her, in der wir uns mit
unserem Kommunionunterricht, zumal in der heutigen Zeit,
befinden, in Besinnung auf die letzten Ziele unserer Lehrverkündigung

nach einer neuen und zeitgemässen Lösung der schweren
Aufgabe zu suchen, die uns im Kommunionunterricht gestellt
ist. Im Hinblick auf diese Aufgabe ist es wohl besonders eine
Frage, die uns immer wieder beschäftigen muss, die Frage nämlich:

kann es heute noch genügen, wenn wir unseren Kommunikanten

eine möglichst verständliche und eindrückliche Einführung

in das sakramentale Leben der Kirche geben und nach
dem Grundsatz „non multa sed multum" gewisse elementare
Wahrheiten, die zum Verständnis des Abendmahles notwendig
sind, dem Kinde beibringen? Oder muss es heute nicht
vielmehr unser Bestreben sein, den Kindern über den Rahmen der
Kirchenlehre hinaus eine möglichst umfassende und in einem
gewissen Sinn abschliessende Unterweisung im Christentum zu
geben, eine Unterweisung, die in Erklärung und Aufklärung,
in Besprechung von Lebensfragen persönlicher Art und von
sozialen Problemen einen Eindruck zu geben versucht von der
Wahrheit und dem Reichtum unseres Christenglaubens, eine
Unterweisung, die schliesslich auch die Notwendigkeit des
Kampfes und der Auseinandersetzung unseres Glaubens mit der
Welt aufzeigt? Beide Wege haben ihre besonderen Vorteile,
aber auch ihre besonderen Schwierigkeiten ; wir könnten darum
versucht sein zu sagen : verbinden wir die beiden Methoden in
der Weise, dass wir beispielsweise die Sakramentenlehre in
den Mittelpunkt unseres Unterrichtes stellen und in Form von

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1934. 10



— 146 —

Nutzanwendungen und praktischen Folgerungen noch einige
Lehren allgemein-christlichen Inhaltes an das über die Sakramente

Gesagte anknüpfen. Allein, mit einer allzu direkten
Verbindung von Sakrament und praktischer Lebenskunde banalisieren

wir gar leicht die Botschaft, die wir auszurichten haben,
und entleeren das eine wie das andere — das Sakrament in
seinem Geheimnis und das Leben, wie es sich dem Kinde
darstellt — seines realen Gehaltes. Vor allem aber geht die
Spannung, die nun einmal zwischen Gott und Welt, zwischen dem

Geheimnis des Sakraments und dem profanen Leben besteht,
verloren. Damit aber verfehlt unser Kommunionunterricht
zwangsläufig sein Ziel und seine heiligste Aufgabe.

Welches ist denn, so muss unsere erste Frage lauten, das

Ziel und die Aufgabe des Kommunionunterrichtes? Da wir hier

nicht eine ausführliche theoretische Begründung geben können,
knüpfen wir an einen Gedanken an, den G. Bohne seinem

beachtenswerten Buch „Das Wort Gottes und der Unterricht"1)
zugrunde gelegt hat und der uns im folgenden wegleitend sein

soll. Bohne führt nämlich aus, es müsse das Ziel des
Unterrichtes sein, im Kinde das Bewusstsein von der lebendigen
Spannung zwischen der göttlichen und menschlichen
Wirklichkeit zu wecken und es in psychologischer Anknüpfung an

seine seelische Entwicklung in die Entscheidung vor Gott zu

stellen. Mit diesem ^in die Entscheidung stellen" meint der

Verfasser nicht, dass im Kinde irgendwie Bekehrungen veranlasst

werden sollten oder dass das Kind zu einem bekenntnis-

mässigen Entscheid für oder gegen Gott aufgefordert werden

solle, sondern er will sagen, dass in der Darbietung des
katechetischen Stoffes durch den Pfarrer etwas aufleuchten muss

von der göttlichen Wirklichkeit in der Weise, dass dem Kinde

klar wird: nicht um die Religion als menschliche Tatsache,

d.h. nicht um irgendwelche religiöse Gefühle oder Anschauungen,
die man haben kann oder nicht, geht es, wenn der Pfarrer

von Gott, Glaube, Sünde, Mensch, Christus, Kirche, Sakrament,
Gnade spricht, sondern um eine alle Menschlichkeiten schlechthin

übersteigende, ganz andere Wirklichkeit, die dem Menschen

und seiner Welt als etwas Neues, Geheimnisvolles gegenübersteht.

Dem Kinde muss deutlich werden: diese Wirklichkeit
ist, wo immer sie dem Menschen begegnet, so stark, dass sie

die Existenz des Menschen von Grund auf in Frage stellt und



— 147 —

erschüttert, so dass es für den Menschen ein positives Verhältnis

zu ihr nur geben kann, wenn dieser sich durch den Tod
alles Menschlichen hindurch zu einem neuen Leben rufen lässt.
Die christliche Botschaft, die Verkündigung des lebendigen
Gottes muss also, weil sie die Erschütterung des natürlichen
Menschen und damit auch die Krisis seiner natürlichen
Religiosität mit sich bringt, auch das Kind über alle blosse
Religiosität hinausführen zur Begegnung mit dem transzendenten,
jenseitigen Gott, indem sie das Kind nicht bloss in seinem
Fühlen und Denken, sondern in der besonderen Not seiner in
Entwicklung begriffenen Existenz trifft. Im Gegensatz, der
zwischen der göttlichen Heilsverkündigung und der Not der
kindlichen Existenz besteht, liegt die Möglichkeit der Entscheidung,

in die der Kommunionunterricht das Kind hineinstellen
muss.

Im Lichte dieser Erkenntnis kann unsere Frage nicht mehr
bloss lauten : sollen wir eine blosse Einführung ins sakramentale

Leben der Kirche geben oder soll unser Kommunionunterricht

eine christliche Lebenskunde sein, sondern es wird sich
darum handeln müssen, dass wir das Kind im Hinblick auf den
Empfang der hl. Kommunion hineinstellen in eben jene Spannung,

aus der heraus es sich selber für oder gegen Gott
entscheiden muss. Es muss darum unseres Erachtens das
Hauptbestreben des Katecheten sein, diese Spannung, d. h. die
Problematik, die in jedem jungen Leben liegt und der andrerseits
eine ganz bestimmte Lösung von Gott her entsprechen muss,
recht lebendig werden zu lassen und das Kind auf diese Weise
in eben jene Entscheidung hineinzustellen, deren Beantwortung
dann allerdings nicht mehr unsere, sondern die Sache Gottes
ist. Welche Lehrmethode wir darum immer anwenden mögen,
wir können im besten Fall soviel erreichen, dass das Kind
durch die Art und Weise unseres Unterrichtens dahin geführt
wird, dass es, soviel überhaupt an ihm selbst liegt, ja sagen
kann — wenn Gott ihm begegnet.

Von dieser „Art und Weise des Unterrichtens" soll nun
im folgenden die Rede sein. Es ist ja allerdings — nach den
beiden einleitenden Referaten2) — nicht mehr nötig, darüber
zu reden, inwiefern der Religionslehrer selbst durch seine Haltung

und durch seine innere Einstellung Träger der Botschaft
sein und eben dadurch zu jener Entscheidung hinführen kann.



— 148 —

Wir sehen hier von dieser Seite des Problems ab und wenden
uns der Frage zu, ob und inwiefern im Kinde selbst die
Möglichkeit zu dieser Entscheidung besteht. Dabei ist zweierlei in
Berücksichtigung zu ziehen. Erstens die allgemeine Lage, in
der sich heute das Kind und der Religionslehrer befinden;
zweitens die psychologische Struktur des Kindes.

Betrachten wir zunächst die allgemeine Lage. Wenn
die Botschaft vom lebendigen Gott den Menschen grundsätzlich
erschüttern und ihn über sich selbst, also auch über seine

eigene natürliche Religiosität hinausführen soll, so muss doch
andrerseits diese natürliche Religiosität, über die hinausgeführt
werden soll, vorhanden sein. Sie ist als jenes Hungern und
Dürsten nach der Gerechtigkeit eine der unerlässlichen
Voraussetzungen, ohne die die Botschaft des Evangeliums nicht
vernommen werden kann. Heute — und das hängt ja mit unserer
ganzen Zeitlage zusammen — ist aber von dieser natürlichen
Religiosität beim Kind wenig mehr zu finden. Denn es wächst
auf in einer Umgebung, die religiös meistens gleichgültig ist.

Wir wissen aus Erfahrung, besonders in den Stadtgemeinden,
in wie vielen Fällen das Elternhaus versagt, wenn es gilt, das

Kind auch nur zum Besuch des Unterrichtes oder der Kirche
anzuhalten. Aber nicht nur das Elternhaus versagt, sondern
es fehlt auch die Gemeinde, die für das Kind lebendige Trägerin
der göttlichen Botschaft und eben damit eine Stütze des Glaubens

sein könnte; die Gemeinde ist heute selber Missionsgebiet
geworden. Ja, es kommt hinzu, dass die Religion für unser
Kulturbewusstsein bereits ganz an die Peripherie gerückt ist:
die grossen religiösen und metaphysischen Bindungen, die früher
allgemein bestanden und in unserem Volke eine Atmosphäre
des religiösen Lebens geschaffen haben, sind zum grossen Teil

gefallen, so dass für das Kind nicht mehr nur alle religiöse
Anregung dahinfällt, sondern — was noch schwerwiegender ist—
ihm das Verständnis dafür, dass Religion Gehorsam und Dienst

ist, ausserordentlich erschwert wird. Es ist eine denkbar
ungünstige Situation, in der wir heute unsere Kinder zu
unterrichten haben. Der Erstkommunikantenunterricht scheint
höchstens insofern eine Ausnahme zu machen, als die Eltern in den

meisten Fällen noch Wert darauf legen, dass ihre Kinder wenigstens

zur ersten Kommunion kommen. Aber ist dieses Verlangen
in vielen Fällen gar viel mehr als eine archaistische Remi-



— 149 —

niszenz an die Jünglingsweihen der Urzeit, indem nicht die
Sache selbst, die Kommunion und der vorhergehende Unterricht,

sondern die Feier der Erstkommunion als zeremonieller
Abschluss der Kindheit und Eintritt ins Erwachsenenalter im
Vordergrund steht? Wenn auch in vielen Fällen eine positivere
Einstellung der Eltern und der Kinder zum Kommunionunterricht

anzutreffen ist, so werden wir beim Beginn des
Kommunionunterrichts doch immer wieder damit rechnen müssen, dass
das Elternhaus, die Schule, wie überhaupt die ganze kulturelle
Umgebung dem Kinde religiös nichts mitgegeben haben, so dass
wir gar nichts voraussetzen, religiös beim Nullpunkt beginnen
müssen.

So paradox das von unserer Zielsetzung aus, die wir an
den Anfang unserer Untersuchung gestellt haben, erscheinen
mag, so muss es heute doch unsere erste und dringendste
Aufgabe sein, die Kinder ganz einfach mit dem LJhänomen der
Religion, zunächst einmal ganz in ihrer menschlichen
Erscheinungsform genommen, bekannt zu machen. Wir dürfen nur
nicht glauben, wir könnten das erreichen allein schon durch
unser persönliches Beispiel oder durch unsere Ermahnungen,
Lehren, Aufmunterungen usw. Es ist viel wichtiger, dass wir
durch eine möglichst sachliche Darstellung des religiösen
Phänomens, eine Darstellung, die dem kindlichen Verständnis an-
gepasst ist, aber weiter keinen Bezug nimmt auf sein Innenleben,

ihm einen Begriff zu geben versuchen gerade von der
Fremdheit der Religion, von diesem „ganz andern", Unbekannten,
Geheimnisvollen, Unerklärlichen, das in der Religion in diese
Welt hineinragt. Gilt das schon für den Unterricht jüngerer
Kinder — etwa für die Besprechung alttestamentlicher
Geschichten — so ist das erst recht wahr für den Kommunikantenunterricht.

Wir werden, um die Fremdheit der Religion deutlich

werden zu lassen, etwa erzählen vom geheimniserfüllten
Leben der urchristlichen Gemeinden, vom Wirken der Apostel,
vor allem des Paulus, und dabei einen möglichst lebendigen
Eindruck zu geben versuchen von all den Wundertaten Gottes
der ersten Zeit, ohne dass wir lang und breit „erklären*4, nach
Sinn und Gehalt eines Wunders fragen, sondern das Wunder
— möglichst authentisch — als Wunder hinstellen. Ein anderer
Weg ist der, dass wir, wenn wir Gelegenheit haben, die Kinder
nach der ersten Kommunion noch etwa ein Jahr zu behalten,



— 150 —

an den ausserchristlichen Religionen das religiöse Leben in
seinen verschiedenen Formen der Spekulation, Mystik, Askese,
Dämonismus, Geister- und Zauberglaubens usw. darstellen.
Dadurch, dass wir von nichtchristlichen Religionen reden, das

Kind aber innerlich die christliche Botschaft immer als Norm
setzt, an der es alles misst, wird den Kindern unbewusst deutlich,

dass wir von der Religion nicht reden um ihrer selbst
willen, sondern dass wir irgend etwas in ihnen wecken möchten,
das über dieselbe hinausweist. Gleichzeitig aber wird der junge
Mensch mit dem religiösen Phänomen in allen seinen oft
fremdartigen Formen bekannt.

Die Darstellung der Fremdheit aller Religion allein kann
es allerdings nicht tun, wenn in unserem Unterricht nicht
zugleich etwas spürbar wird von der Bewegung und dem Kampf,
der aller echten Religion innewohnt. Religion soll schon dem
Kinde deutlich werden als Kampf des Menschen um die
göttliche Wahrheit. Bei der ganzen Selbstsicherheit und behaglichen

Ruhe, die unser Christentum weithin kennzeichnet und
die gerade der Jugend irgendwie zuwider ist, ist es von grosser
Wichtigkeit, dass wir von der inneren Unruhe, die die Religion
mit sich bringen kann, von allfälligen Zweifeln usw. als von
etwas reden, das sein muss um der Wahrheit willen. Diesen
notwendigen Kampf aller Religion werden wir etwa anschaulich
machen können, indem wir — beispielsweise vom Gleichnis vom
Zöllner und Pharisäer ausgehend — den Unterschied zwischen
wahrer und falscher Frömmigkeit aufzeigen oder die Wurzeln
des Glaubens wie des Unglaubens aufdecken. Unter solchen
Gesichtspunkten lässt sich vor allem die Kirchengeschichte mit
den Kindern besprechen, wobei wir viel weniger die grossen
geschichtlichen Zusammenhänge, für die die Kinder meistens
noch kein Organ haben, schildern, als vielmehr einzelne
markante Gestalten aus der Geschichte des Christentums darstellen.
Der Unterschied zwischen falscher und echter Gläubigkeit darf
aber nie so in Erscheinung treten, dass wir, wie das etwa
geschieht, die römische oder auch die protestantische Lehre als

verwerflich hinstellen und unsere eigene als fehlerlos ; sondern
es wird notwendig sein, dass wir von den Gefahren aller
kirchlichen Frömmigkeit reden. Gerade dafür sind junge Leute
immer dankbar. Wir sollen uns darum nicht scheuen, zu
bekennen, dass auch unsere Kirche nicht vollkommen und ihre



— 151 —

innere Entwicklung noch lange nicht zum Abschluss gelangt
ist, sondern sich erst auf dem Wege ihrer Erfüllung befindet.
In den Zusammenhang des Kampfes um die Wahrheit müssen
wir vor allem auch unseren Katechismus stellen, dessen Fragen
und Antworten nicht die Bedeutung eines fertigen Kodex haben,
sondern der Ausgangspunkt einer gedanklichen Durchdringung
des Stoffes im Hinblick auf seine Wahrheit sein sollen.

Wenn wir auf diese Weise im Kommunionunterricht immer
wieder den Unterschied zwischen wahrer und falscher Frömmigkeit

deutlich werden lassen, so ergibt sich daraus ohne weiteres
die Notwendigkeit, auch von den Früchten der wahren wie
der falschen Frömmigkeit zu sprechen. Unsere Kinder leben,
auch wenn sie die Vorgänge begrifflich sicher noch nicht zu
erfassen vermögen, stark unter dem Eindruck unseres kulturellen

und wirtschaftlichen Chaos, und unter diesem Eindruck
stehend, erleben sie das Christentum und die Kirche als eine
Grösse, die der heutigen Welt im grossen und ganzen machtlos

gegenübersteht. Es wäre darum äusserst unvorsichtig, wenn
wir den Kindern gegenüber einfach schweigen wollten von der
Diskrepanz, die zwischen der Kirche und dem modernen, ganz
auf Diesseitigkeit eingestellten Leben besteht, und den Eindruck
erwecken wollten, als befinde sich alles in bester Ordnung;
es soll im Gegenteil deutlich werden, dass die Kirche gerade
der heutigen Welt gegenüber vor eine grosse Verantwortung
gestellt ist. Es wäre nun allerdings falsch, mit den Kindern
darüber zu reden, wie die heutigen sozialen, wirtschaftlichen,
politischen Probleme usw. von der Kirche her gelöst werden
sollen und ihnen zu diesem Zweck irgendwelche Weltverbesserungspläne

zu entwickeln; damit rufen wir nur Diskussionen,
bei denen weniger die Meinungen der Kinder selbst als die
ihrer Eltern zum Ausdruck kommen. Wir werden aber in
allgemeiner Form auf die tiefe Spannung aufmerksam machen

müssen, die zwischen dem Evangelium und der heutigen Welt
besteht, und anhand kleiner Beispiele immer wieder darauf
hinweisen, dass es eine Rettung aus der heutigen Not nur geben
kann von einem vertieften Christentum her. Im Hinblick auf
das Abendmahl werden wir am Opfergedanken anknüpfen
können und der heutigen, auf brutale Selbsterhaltung
ausgehenden Welt den tiefen Sinn des Opfers als das „ganz andere",
oder der heutigen Diesseitsstimmung, wie sie sich etwa im



— 152 —

Sportwesen oder im totalitären Staat Geltung zu verschaffen
gewusst hat, die Jenseitigkeit Gottes und seines Reiches
gegenüberstellen.

An diesen wenigen Beispielen dürfte klar geworden sein,
wie wir es meinen, wenn wir sagen, es müsse durch den
Kommunionunterricht im Kinde jene Spannung zwischen göttlicher
und menschlicher Wirklichkeit lebendig werden und es so in
die letzte Entscheidung vor Gott gestellt werden. Es liegt in
der Situation unserer Zeit, wenn wir das nicht anders, ich
möchte sagen, nur in dieser Dürftigkeit und mit äusserster
Vorsicht tun können. Es ist die eine tiefe Not, aber vielleicht
auch eine besondere Verheissung, dass wir dem Kinde heute
nicht sagen können, was das Christentum ist (unter Hinweis
etwa auf seine wirklichen oder angeblichen „Errungenschaften"),
sondern immer nur, was es sein sollte. Gerade für das
Verständnis des Abendmahles kann das insofern wertvoll sein, als
das Kind dadurch schon frühzeitig auf die Erkenntnis
vorbereitet wird, dass die im Abendmahl empfangene Gnade uns
den wahren Christenstand nicht nur verbürgt, sondern uns
immer auch zum Kampf um seinen Besitz verpflichtet.

Allein, wenn es uns nun auch gelingen sollte, durch unsere

ganze Darstellungsart das Kind in die Entscheidung vor Gott
hineinzustellen, so müssen wir uns doch fragen: ist denn das

Kind im Alter, da es den Erstkommunikantenunterricht besucht,
nach seiner ganzen psychologischen Entwicklung zu eben jener
Entscheidung überhaupt fähig? Reden wir nicht einfach über
seinen Kopf hinweg, wenn wir in ihm jene Spannung lebendig
zu machen versuchen — Bei der Beantwortung dieser Frage
haben wir uns vorerst darüber klar zu sein, dass die Entscheidung

überhaupt nicht auf bloss psychologischem Boden erfolgen
kann; sie ist vielmehr eine Tat Gottes, die von irgendeiner
psychologischen Konstellation des Menschen nicht abhängig ist.

Durch die psychologische Verfassung des Menschen ist lediglich

die Form bedingt, in der die Entscheidung erfolgt. Die

Frage nach der psychologischen Möglichkeit der Entscheidung
im Kindesalter soll im folgenden auch ausdrücklich unter dem

Gesichtspunkt dieser Einschränkung beantwortet werden. Um

nun aber die Psychologie des 14—15jährigen Kindes, mit dem

wir es im Erstkommunikantenunterricht zu tun haben, zu
verstehen, ist es notwendig, dass wir die beiden Entwicklungs-



— 153 —

Perioden, die in diesem Alter zusammentreffen, nämlich die
Kindheit, die etwa bis zum vierzehnten Lebensjahr dauert, und
die darauffolgende Zeit der Pubertät, die etwa im siebzehnten
bis achtzehnten Lebensjahr von der Periode der Adoleszenz
abgelöst wird, zunächst gesondert für sich betrachten.

Die Kindheit ist psychologisch dadurch gekennzeichnet,
dass sich das Individuum seines eigenen Ichs noch nicht
bewusst ist; es hat wohl sein Ego, aber es erlebt es noch nicht
als ein Sonderwesen, als ein Subjekt, das einem Objekt
gegenüberstünde; mit seinem ganzen Wesen ist es noch hineinver-
woben in die es umgebende Welt. Dieser seiner ganzen Wesensart

entspricht es, dass das Kind auch Gott als eine Wirklichkeit

erlebt, die ihm durch die Umgebung vermittelt wird, durch
die Eltern vor allem, deren Gottesvorstellung es gläubig
hinnimmt. So setzt sich Gott als ein halb jenseitiges, halb
diesseitiges Wesen mit selbstverständlicher Kraft in seinem Innern
durch ; das Kind denkt nicht daran, sich gegen Gott irgendwie
zur Wehr zu setzen, um sich ihm gegenüber eine gewisse
Selbständigkeit zu bewahren. Darum kann es, psychologisch
betrachtet, beim Kind auch gar nicht zu einer Entscheidung
im Sinne einer bewussten Wahl für oder gegen Gott kommen,
sondern seine Religion besteht in der direkten, mehr oder
weniger gehorsamen Erfüllung seines Willens, so wie es ihn
versteht, ist naive, bedenkenlose Hingabe an Gott. Die autoritativ

gebundene Direktheit des Gotteserlebnisses, sodann die

Selbstverständlichkeit, mit der Gott sich im Bewusstsein des
Kindes durchsetzt und schliesslich die bedenkenlose Bereitschaft,
den göttlichen Willen zu erfüllen, das sind wohl — in Kürze
gesagt — die drei hauptsächlichsten Wesensmerkmale der
kindlichen Religiosität. Und wir kennen die Erscheinungsformen,
die diesen Wesensmerkmalen entsprechen: die starke
Autoritätsgläubigkeit des Kindes gegenüber Gott, vor dessen Heiligkeit

es einen grossen und heiligen Respekt hat; sodann glaubt
das Kind, Gott, der sich in ihm mit so grosser Selbstverständlichkeit

durchsetzt, werde mit eben derselben Selbstverständlichkeit

auf seine Bitten und Wünsche eingehen, seine Frömmigkeit,

vor allem sein Gebetsleben, hat einen stark magischen,
naiv-magischen Charakter. Endlich weiss das Kind, das sich
der Erfüllung des göttlichen Willens hingibt, noch nichts um
die Realität der Sünde als einer grundsätzlichen Abkehr des



— 154 —

Menschen von Gott, es empfindet wohl seine Fehler, und es

empfindet sie unter Umständen sehr stark, aber immer nur von
Fall zu Fall. Es sieht sie nicht im Wesenszusammenhang, in
dem sie untereinander stehen, es glaubt darum an die Möglichkeit

der moralischen Besserung, des „Fortschrittes", seine Religion

hat einen stark ethischen, und zwar einen ungebrochen
ethischen Charakter.

Allein, so naiv und geradlinig die kindliche Religiosität
auch sein mag, es ist nun nicht etwa so, dass sie jeder
Problematik enthoben wäre. Es ist ja schon gesagt worden, dass

das Kind in seinem Denken ganz und gar abhängig ist von
der Mitteilung, vom Wort, das ihm, vor allem durch die Eltern,
über Gott gesagt oder nicht gesagt wird. Der Entscheid des

Kindes ist darum hineinverwoben in den Entscheid seiner Eltern,
es ist, indem es an Gott glaubt, zugleich gebunden an die
Autorität seiner Eltern. Da aber Grund besteht zur Annahme,
dass schon das Kind den Unterschied zwischen der göttlichen
Autorität und der menschlichen der Eltern wenigstens ahnt,
ist es wohl möglich, dass das Kind sich durchaus seine eigenen
Gedanken über Gott macht. Es beginnt jedenfalls — oft schon

sehr frühzeitig — sich kritisch oder zweifelnd zu äussern;
aber seine Zw*eifel haben noch keine grundsätzliche Bedeutung,
sie werden vielmehr geäussert in der Erwartung, auf sie eine

positive und beruhigende Antwort zu erhalten. Dies muss auch

im Kommunionunterricht in Betracht gezogen werden : es darf
diesen kindlichen Zweifeln vom Katecheten nicht der
grundsätzliche Sinn, den solche Zweifel für die Erwachsenen haben, unterlegt

werden, sondern in Würdigung der Kindlichkeit solcher
Einwendungen soll eine positive Antwort gegeben und das Kind nicht

mit einer Problematik gequält werden, die ihm in diesem Alter
noch ferne liegt. Zweitens machen wir bei Kindern dieses Alters

etwa die Beobachtung, dass sie in den magischen Erwartungen
ihres Gebetslebens mehr und mehr enttäuscht werden. Das Kind,
das seine naiven Bitten und Wünsche von Gott nicht erfüllt sieht,

wendet sich enttäuscht ab und will nicht mehr beten, oder es

beginnt sich des Betens zu schämen. Und doch gibt es die

Hoffnung noch nicht ganz auf; vor allem auf den Tag der

ersten hl. Kommunion selbst werden dann alle magischen
Erwartungen der Kindheit noch einmal wach, speziell die Mädchen

gehen in diesem Alter oft mit einer Hingabe zum Abendmahl,



— 155 —

die sie später nicht mehr aufbringen können3). Wir müssen
diesem Wiedererwachen z. T. schon halbwegs überwundener
magischer Erwartungen gerade im Kommunionunterricht
vorsichtig vorbauen und schon rechtzeitig darauf hinwirken, dass
der Abendmahlsempfang als ein Geschehen verstanden wird,
das seine tiefste Begründung in Gott selbst hat und das solche
naiv-magischen Erwartungen nicht verträgt. Vielleicht am
unerschütterlichsten, aber darum nicht ganz ungefährlich ist endlich

die ethische Geradlinigkeit jener Jahre, der Glaube also,
dass der Mensch mit eigener Kraft, wenn er nur guten Willens
ist, das Gute tun könne. Es wäre durchaus verkehrt, durch
eine allzu frühe und aufdringliche Betonung der Sündhaftigkeit
des Menschen die Bereitschaft zum Guten, den Glauben an das
Gute im Kinde zu ersticken. Die Lehre von der grundsätzlichen
Sündhaftigkeit des Menschen wird vielmehr nur angedeutet
werden können, im übrigen aber muss es darauf ankommen
müssen, in Anknüpfung an die zehn Gebote oder an die
Bergpredigt die christliche Ethik in ihrer Kraft und Bedeutung für
das tägliche Leben deutlich werden zu lassen.

Im grossen und ganzen ist es jedenfalls die hier in aller
Kürze geschilderte Psychologie der Kindheit, mit der wir im
Erstkommunikantenunterricht noch in weitgehendem Masse

rechnen müssen. Allerdings machen sich nun gerade in dieser
Altersklasse bereits auch die ersten Anzeichen der eintretenden
Pubertätszeit sehr stark geltend, und diese schafft nun wiederum
eine völlig neue Situation. Die Religiosität der etwa mit dem
14. Lebensjahr eintretenden Pubertätszeit bedeutet nämlich für
die Religion der Kindheit in mehr als einer Beziehung eine
schwere und radikale Krisis. Durch sie wird auch dem
Katecheten im Kommunionunterricht eine völlig neue und bedeutend
schwerere Aufgabe gestellt.

Die Religiosität dieser Entwicklungsperiode ist vor allem
dadurch gekennzeichnet, dass der Junge sich seines eigenen
Ichs mehr und mehr bewusst wird. Er ist nicht mehr das

Kind, das zu Gott in einem ungebrochenen, direkten Verhältnis

steht, sondern indem sich der junge Mensch auf sich
selbst besinnt und sich seines eigenen Ichs bewusst wird,
rückt er für sein eigenes Erleben von Gott ab und fühlt sich
nun irgendwie von Gott bedrängt. Allgemein psychologisch
betrachtet bedeutet diese Situation, dass der junge Mensch sich



— 156 —

selbst, seine eigene „Idealität", d. h. die Bestimmung, die seiner

Anlage und seinem Charakter entspricht, zu suchen beginnt.
Das ganze Bestreben des zum eigenen bewussten Leben
erwachenden jungen Menschen geht dahin, sich selbst zu finden.
Das geschieht normalerweise in der Form, dass der Junge sich

gegen die Autoritäten wendet, die ihm in der Kindheit heilig,
vielleicht zu heilig waren. Und zwar gestaltet sich unter
Umständen diese Ablehnung um so schroffer, je grösser vorher
die Verehrung gewesen : Eltern, Lehrer, Pfarrer, Kirche stehen

nun plötzlich im Lichte einer vorwiegend negativen Beurteilung
vor dem jungen Menschen. Die Ablehnung der menschlichen
Autorität kann in gewissen Fällen zum Anlass werden, die

Autorität Gottes, und d. h. seine Existenz, ebenfalls zu leugnen.
Das ist die typisch jugendliche Form der Ungläubigkeit.

Aber nicht nur gegen seine Umgebung steht der Junge
in Abwehrstellung, sondern auch gegen sich selbst, gegen die

religiösen Ideale seiner Kindheit. Unter dem Einfluss des
erwachenden selbständigen Denkens werden ihm diese mehr und

mehr verdächtig. Vor allem erfährt der magische Kinderglaube
nun recht eigentlich eine Erschütterung grundsätzlicher Art.
Ebenso geht seine ethische Geradlinigkeit einer tiefen Krisis

entgegen, indem der Junge im Gefühl der Schuld, das in den

Jahren der Geschlechtsreife und der damit vielfach verbundenen
sittlichen Niederlagen besonders lebhaftwerden kann, zum erstenmal

die ganze Abgründigkeit der menschlichen Sünde erlebt.
Aufs Ganze gesehen, ist die Zeit der Pubertät religiös stark

negativ eingestellt, wenigstens in ihren augenfälligsten
Äusserungen. Aber diese negative Einstellung ist nur die Kehrseite
des im Grunde sehr positiven Willens, sich selbst das Leben
und eine eigene Welt aufzubauen. Im Grunde möchte der Junge
sich zum Ruf Gottes, der an ihn ergeht, positiv einstellen. Das

gelingt ihm auch in sehr vielen Fällen, vor allem nach der

eigentlichen Pubertätszeit, in der Periode der Adoleszenz, die

viel weniger negativ, sondern eine Zeit der allgemeinen, strukturellen

Klärung und des positiven Aufbaus ist. Aber im
eigentlichen Jünglingsalter besteht dafür die grosse Gefahr, dass der

junge Mensch Gott sucht, nicht um sich vor ihm zu beugen
und sich ihm zu opfern, sondern um an seiner Realität das

eigene Lebensgefühl zu steigern. Gott wird dann im
idealistischen Sinn missverstanden als eine innerweltlich-seelische



— 157 —

Kraft; die Gottesverehrung dieses Alters trägt die typisch
schwärmerische Form des religiösen Idealismus. Doch ginge es über den
Rahmen dieser Arbeit, diese Entwicklung hier weiter zu verfolgen.

In der Zeit der eigentlichen Pubertät jedenfalls, mit der
wir es bei unseren Erstkommunikanten zu tun haben, ist es in
der Regel so, dass der Ruf Gottes, wo er von den Jungen
vernommen wird, für diese ein überaus schmerzliches Erlebnis ist.
Denn der Junge steht in einer Entwicklung drin, die von ihm
verlangt, dass er sich selbst durchsetze als eigene, autonome
Persönlichkeit; Gott aber fordert von ihm gerade das Opfer
des eigenen Ichs und stellt damit das kaum erfasste Ich wieder
in Frage. Es ist darum gar nicht verwunderlich, dass der junge
Mensch, der sich in seiner jugendlichen Existenz erschüttert
sieht, aus einer Art geistigen Selbsterhaltungstriebes vor Gottes
Ruf die Flucht ergreift. Darum werden gerade in diesem Alter
alle die Motive, die schon in der Kindheit eine gewisse Rolle
spielen, ausserordentlich wirksam, die Autoritätsfeindschaft, die

magische Enttäuschung und das Erlebnis der Sünde. Da aber
mit dem erwachenden Bewusstsein des eigenen Ichs auch das
Denken in diesem Alter mächtig erstarkt und sich vergeistigt,
äussert sich dieses Fliehenwollen vor Gott vor allem in Zweifeln

intellektueller Art4). Unter der starken Suggestion, die
noch immer die Naturwissenschaft auf die Jugend ausübt,
richten sich diese religiösen Zweifel dann vor allem gegen
die Möglichkeit der Wunder, der Schöpfung uswt. ; vor allem
aber beunruhigt den Jungen das Problem der Theodizee. Alle
diese negativen Reaktionen können unter Umständen sehr stark
werden und zur Ablehnung des christlichen Glaubens führen,
und doch sind sie nicht eigentlich in sich selbst gefährlich,
weil sie sekundärer Art sind. Primär ist die Auflehnung gegen
Gott zu verstehen als Abwehrhandlung des jungen Menschen,
der sich im Bestreben, sein Leben aufzubauen, bedroht sieht.
Im Unterricht werden wir darum wohl auf alle die intellektuellen

Probleme, die sich dem jungen Menschen stellen,
eingehen, ohne indessen ihrer verstandesmässigen Durchdringung
allzu grosse Bedeutung beizumessen; viel wichtiger ist die

ständige Rückbeziehung auf die praktische Situation, d. h. den
inneren Kampf, den der Junge mit seinem Gott ausficht.

Was nun die Frage betrifft, ob das 14. Lebensjahr für die

Vorbereitung auf die erste Kommunion eine günstige Zeit sei,



— 158 —

so muss diese Frage unter Berücksichtigung der ganzen
psychologischen Entwicklungslage verneint werden. Vor allem
darum, weil die Entwicklung der Pubertätszeit erst einsetzt,
resp. sich noch im Vorstadium befindet, so dass die
Konflikte noch nicht bewusst gemacht und darum mit den Jungen
selber noch nicht besprochen werden können. Andrerseits sind
noch starke Bindungen aus der Kindheit da. die wiederum nicht
allzu stark positiv ausgewertet werden können, weil sie doch

in absehbarer Zeit dahinfallen. Sollen wir also, wie schon
vorgeschlagen worden ist, die Kommunion vorschieben auf das

11. oder 12. Lebensjahr oder sollen wir im Gegenteil zuwarten
bis zum 17. oder 18. Lebensjahr? So grosse Vorteile beide

Altersstufen bieten würden, so wäre trotz allen berechtigten
Bedenken doch zu empfehlen, beim 14. Lebensjahr zu bleiben.
Wenn es für den Katecheten auch besonders schwierig sein

mag, die Kinder in diesem Alter auf die erste Kommunion
vorzubereiten, so bietet dieser Zeitpunkt doch insofern einen grossen
Vorteil, als er gewissermassen zwei Fronten hat, eine gegen
die Kindheit, eine gegen die eigentliche Jugendzeit. Es ist dies

eine Zeit, die in psychologisch-menschlicher Hinsicht besonders
locker ist und die eben darum in besonderer Weise jene Spannung

lebendig werden lässt, aus der heraus die Entscheidung
vor Gott erfolgen kann.

Die Nachteile, die dieser Zeitpunkt ohne Zweifel hat lassen

sich zum Teil beheben dadurch, dass wir die ganze Einteilung
des Religionsunterrichts der psychologischen Entwicklung des

Kindes anpassen. Vor allem ist es unseres Erachtens imbedingt
notwendig, dass wir die Kinder, die wir mit 14 Jahren zur
ersten Kommunion geführt haben, nachher noch beieinander
behalten zur Vorbereitung auf eine zweite und wenn möglich
dritte Kommunion. Aber es muss in möglichst freier, nicht mehr

sehulmässiger Form geschehen, etwa in Form von
Jugendgruppen mit Selbstverwaltung. In diesem Alter lässt sieh nach

unserer Erfahrung den Kindern sehr viel sagen, das nur schon

ein Jahr vorher von ihnen nicht verstanden worden wäre.

Endlieh lässt sieh durch eine geeignete Verteilung des Unter-

riehtss#o;fes mancher Nachteil gutmachen. Im ersten Halbjahr
des Erstkommunikantenunterriehtes sollte die Vorbereitung mehr

allgemeinen Charakter haben und auf die eigentlich Mndlieh«

Psychologie in weitgehendem Masse Rücksieht nehmen (Dar-



— 159 —

Stellung des urchristlichen Gemeindelebens, Erklärung der
Messliturgie, Bergpredigt). In einem zweiten Teil können dann
anhand des Katechismus die Probleme der Gnade und der Sünde
samt der Sakramentenlehre, und im Zusammenhang damit
Probleme des modernen Lebens und schliesslich noch individual-
ethische Fragen behandelt werden. Im Zweit- resp.
Drittkommunikantenunterricht dürften ausserchristliche Religionen,
Kirchengeschichte, Probleme des öffentlichen Lebens und
gewisse psychologische Fragen eine besondere Berücksichtigung
erfahren. Als allgemeine Regel soll gelten, dass der Stoff, der
oben geschilderten psychologischen Lage des Kindes angepasst,
von möglichst verschiedenen Seiten her dargestellt und erklärt
wird. So wird es möglich sein, in jedem Kinde irgendwie jenen
psychologischen Anknüpfungspunkt zu finden, von dem aus es

von sich aus zu jener Entscheidung für Gott befähigt wird.
Wir fassen das Ergebnis unserer Untersuchung zusammen:
1. Das Ziel des Kommunionunterrichtes muss es sein, das

Kind durch die Art der Darbietung des katechetischen. Stoffes
und unter ständiger Berücksichtigung seiner jeweiligen
psychologischen Entwicklungsperiode hineinzustellen in die Entscheidung

vor Gott.
2. Die Entscheidung muss bei der heutigen allgemeinen

Gleichgültigkeit gegenüber der Religion dadurch in ihrer
Dringlichkeit verständlich gemacht werden, dass die Religion vorerst

in ihrer Erscheinung möglichst eindrücklich dargestellt
wird, zugleich aber müssen die Notwendigkeit des Kampfes
aller wahren Frömmigkeit um die eigene Reinheit und die
daraus sich ergebenden Konsequenzen für die Probleme unserer
Zeit deutlich gemacht werden.

3. Schliesslich ist in ständiger Berücksichtigung der
psychologischen Entwicklung der Jugend so zu unterrichten, dass

weder die Bejahung des Göttlichen von der Kindheit her noch
auch die Ablehnung von der Pubertät her die Jugendlichen so
in die Irre führt, dass die reale Begegnung mit Gott erschwert
oder gar verunmöglicht wird. Im Abendmahl soll gerade deutlich

werden, dass Gott eine Realität ist, die nach freiem Willen
über alle menschliche Bejahung und Verneinung hinweg sich
an dem Menschen offenbart, der aus der Not seiner Existenz
zu ihm ruft. U. K.



— 160 —

Anmerkungen.

') G.Bohne: Das Wort Gottes und der Unterricht, Berlin, 1932.
2) Dr. Fritz Wartenweiier : Lebendiger Religionsunterricht ; Prof. Dr.

Gaugier : Ist Eeligion lehrbar
') Vgl. dazu : E. Spranger, Psychologie des Jugendalters, Leipzig 1924,

292.

4) Ebendort, p. 293 ff.


	Zur Neugestaltung des Kommunionunterrichtes

