Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 24 (1934)

Heft: 3

Artikel: Zur Neugestaltung des Kommunionunterrichtes
Autor: U.K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404094

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Neugestaltung des Kommunion-
unterrichtes,

Yortrag, gehalten an der schweizerischen christkatholischen Pastoral-
konferenz in Ziirich, den 24. Oktober 1933.

Wenn im folgenden von der Neugestaltung unseres Kom-
munionunterrichtes die Rede sein soll, so-kann es nicht unsere
Absicht sein, in erster Linie allfillig notwendig werdende Re-
formen oder neue und bessere Lehrmethoden in Vorschlag zu
bringen. Es soll vielmehr versucht werden, von den grossen
Schwierigkeiten und der tiefen Not her, in der wir uns mit
unserem Kommunionunterricht, zumal in der heutigen Zeit, be-
finden, in Besinnung auf die letzten Ziele unserer Lehrverkiin-
digung nach einer neuen und zeitgeméissen Lésung der schweren
Aufgabe zu suchen, die uns im Kommunionunterricht gestellt
ist. Im Hinblick auf diese Aufgabe ist es wohl besonders eine
Frage, die uns immer wieder beschiftigen muss, die Frage nim-
lich: kann es heute noch geniligen, wenn wir unseren Kommuni-
kanten eine méglichst verstindliche und eindriickliche Einfiih-
rung in das sakramentale Leben der Kirche geben und nach
dem Grundsatz ,non multa sed multum“ gewisse elementare
Wahrheiten, die zum Verstindnis des Abendmahles notwendig
sind, dem Kinde beibringen? Oder muss es heute nicht viel-
mehr unser Bestreben sein, den Kindern iiber den Rahmen der
Kirchenlehre hinaus eine méglichst umfassende und in einem
gewissen Sinn abschliessende Unterweisung im Christentum zu
geben, eine Unterweisung, die in Erklirung und Aufkldrung,
in Besprechung von Lebensfragen personlicher Art und von
sozialen Problemen einen Eindruck zu geben versucht von der
Wahrheit und dem Reichtum unseres Christenglaubens, eine
Unterweisung, die schliesslich auch die Notwendigkeit des
K&mpfes und der Auseinandersetzung unseres Glaubens mit der
Welt aufzeigt? Beide Wege haben ihre besonderen Vorteile,
aber auch ihre besonderen Schwierigkeiten; wir kénnten darum
versucht sein zu sagen: verbinden wir die beiden Methoden in
der Weise, dass wir beispielsweise die Sakramentenlehre in
den Mittelpunkt unseres Unterrichtes stellen und in Form von

Internat. kirehl, Zeitschrift, Heft 3, 1934, 10



— 146 —

Nutzanwendungen und praktischen Folgerungen noch einige
Lehren allgemein-christlichen Inhaltes an das iiber die Sakra-
mente (Gesagte anknilipfen. Allein, mit einer allzu direkten Ver-
bindung von Sakrament und praktischer Lebenskunde banali-
sieren wir gar leicht die Botschaft, die wir auszurichten haben,
und entleeren das eine wie das andere — das Sakrament in
seinem Geheimnis und das Leben, wie es sich dem Kinde dar-
stellt — seines realen Gehaltes. Vor allem aber geht die Span-
nung, die nun einmal zwischen Gott und Welt, zwischen dem
Geheimnis des Sakraments und dem profanen Leben besteht,
verloren. Damit aber verfehlt unser Kommunionunterricht
zwangsldufig sein Ziel und seine heiligste Aufgabe.

Welches ist denn, so muss unsere erste Frage lauten, das
Ziel und die Aufgabe des Kommunionunterrichtes? Da wir hier
nicht eine ausfiihrliche theoretische Begriindung geben konnen,
kniipfen wir an einen Gedanken an, den G. Bohne seinem
beachtenswerten Buch ,Das Wort Gottes und der Unterricht*!)
zugrunde gelegt hat und der uns im folgenden wegleitend sein
soll. Bohne fiihrt namlich aus, es miisse das Ziel des Unter-
richtes sein, im Kinde das Bewusstsein von der Ilebendigen
Spannung zwischen der gottlichen und menschlichen Wirk-
lichkeit zu wecken und es in psychologischer Ankniipfung an
seine seelische Entwicklung in die Entscheidung vor Gott zu
stellen. Mit diesem ,in die Entscheidung stellen® meint der
Verfasser nicht, dass im Kinde irgendwie Bekehrungen veran-
lasst werden sollten oder dass das Kind zu einem bekenntnis-
méssigen Entscheid fiir oder gegen Gott aufgefordert werden
solle, sondern er will sagen, dass in der Darbietung des kate
chetischen Stoffes durch den Pfarrer etwas aufleuchten muss
von der gottlichen Wirklichkeit in der Weise, dass dem Kinde
klar wird: nicht um die Religion als menschliche Tatsache,
d.h. nicht um irgendwelche religiose Gefiihle oder Anschauungen,
die man haben kann oder nicht, geht es, wenn der Pfarrer
von Gott, Glaube, Siinde, Mensch, Christus, Kirche, Sakrament,
Gnade spricht, sondern um eine alle Menschlichkeiten schlecht-
hin tibersteigende, ganz andere Wirklichkeit, die dem Mensched
und seiner Welt als etwas Neues, Geheimnisvolles gegeniiber-
steht. Dem Kinde muss deutlich werden: diese Wirklichkeit
ist, wo immer sie dem Menschen begegnet, so stark, dass sie
die Existenz des Menschen von Grund auf in Frage stellt und



— 147 —

erschiittert, so dass es fiir den Menschen ein positives Verhilt-
nis zu ihr nur geben kann, wenn dieser sich durch den Tod
alles Menschlichen hindurch zu einem neuen Leben rufen lisst.
Die christliche Botschaft, die Verkiindigung des lebendigen
Gottes muss also, weil sie die Erschiitterung des natiirlichen
Menschen und damit auch die Krisis seiner natiirlichen Reli-
giositit mit sich bringt, auch das Kind {iber alle blosse Reli-
giositidt hinausfiihren zur Begegnung mit dem transzendenten,
jenseitigen Gott, indem sie das Kind nicht bloss in seinem
Fiihlen und Denken, sondern in der besonderen Not seiner in
Entwicklung begriffenen Existenz trifft. Im Gegensatz, der
zwischen der gottlichen Heilsverkindigung und der Not der
kindlichen Existenz besteht, liegt die Moglichkeit der Entschei-
dung, in die der Kommunionunterricht das Kind hineinstellen
muss.

Im Lichte dieser Erkenntnis kann unsere Frage nicht mehr
bloss lauten: sollen wir eine blosse Einfithrung ins sakramen-
tale Leben der Kirche geben oder soll unser Kommunionunter-
richt eine christliche Lebenskunde sein, sondern es wird sich
darum handeln miissen, dass wir das Kind im Hinblick auf den
Empfang der hl. Kommunion hineinstellen in eben jene Span-
nung, aus der heraus es sich selber fiir oder gegen Gott ent-
scheiden muss. Es muss darum unseres Erachtens das Haupt-
bestreben des Katecheten sein, diese Spannung, d. h. die Pro-
blematik, die in jedem jungen Leben liegt und der andrerseits
eine ganz bestimmte Losung von Gott her entsprechen muss,
recht lebendig werden zu lassen und das Kind auf diese Weise
in eben jene Entscheidung hineinzustellen, deren Beantwortung
dann allerdings nicht mehr unsere, sondern die Sache Gottes
ist. Welche Lehrmethode wir darum immer anwenden mogen,
wir konnen im besten Fall soviel erreichen, dass das Kind
durch die Art und Weise unseres Unterrichtens dahin gefiihrt
wird, dass es, soviel tiberhaupt an ihm selbst liegt, ja sagen
kann — wenn Gott ihm begegnet.

Von dieser ,Art und Weise des Unterrichtens® soll nun
im folgenden die Rede sein. Es ist ja allerdings — nach den
beiden einleitenden Referaten 2) — nicht mehr nétig, dariiber
ZU reden, inwiefern der Religionslehrer selbst durch seine Hal-
tung und durch seine innere Einstellung Triger der Botschaft
sein und eben dadurch zu jener Entscheidung hinfihren kann,



— 148 —

Wir sehen hier von dieser Seite des Problems ab und wenden
uns der Frage zu, ob und inwiefern im Kinde selbst die Mog-
lichkeit zu dieser Entscheidung besteht. Dabei ist zweierlei in
Beriicksichtigung zu ziehen. Erstens die allgemeine Lage, in
der sich heute das Kind und der Religionslehrer befinden;
zweitens die psychologische Struktur des Kindes.

Betrachten wir zunidchst die allgemeine Lage. Wenn
die Botschaft vom lebendigen Gott den Menschen grundsitzlich
erschiittern und ihn tUber sich selbst, also auch iiber seine
eigene natiirliche Religiositdt hinausfiihren soll, so muss doch
andrerseits diese natiirliche Religiositit, tiber die hinausgefiihrt
werden soll, vorhanden sein. Sie ist als jenes Hungern und
Diirsten nach der Gerechtigkeit eine der unerlisslichen Vor-
aussetzungen, ohne die die Botschaft des Evangeliums nicht
vernommen werden kann. Heute — und das hdangt ja mit unserer
ganzen Zeitlage zusammen — ist aber von dieser natiirlichen
Religiositét beim Kind wenig mehr zu finden. Denn es wichst
auf in einer Umgebung, die religiés meistens gleichgiiltig ist.
Wir wissen aus Erfahrung, besonders in den Stadtgemeinden,
in wie vielen Fillen das Elternhaus versagt, wenn es gilt, das
Kind auch nur zum Besuch des Unterrichtes oder der Kirche
anzuhalten. Aber nicht nur das Elternhaus versagt, sondern
es fehlt auch die Gemeinde, die fiir das Kind lebendige Trégerin
der gottlichen Botschaft und eben damit eine Stiitze des Glau-
bens sein konnte; die Gemeinde ist heute selber Missionsgebiet
geworden. Ja, es kommt hinzu, dass die Religion fiir unser
Kulturbewusstsein bereits ganz an die Peripherie geriickt ist:
die grossen religiosen und metaphysischen Bindungen, die friiher
allgemein bestanden und in unserem Volke eine Atmosphére
des religiosen Lebens geschaffen haben, sind zum grossen Teil
gefallen, so dass fiir das Kind nicht mehr nur alle religiose
Anregung dahinfillt, sondern — was noch schwerwiegender ist —
ihm das Verstdndnis dafiir, dass Religion Gehorsam und Dienst
ist, ausserordentlich erschwert wird. Es ist eine denkbar un-
glinstige Situation, in der wir heute unsere Kinder zu unter-
richten haben. Der Erstkommunikantenunterricht scheint hoch-
stens insofern eine Ausnahme zu machen, als die Eltern in den
meisten Fillen noch Wert darauf legen, dass ihre Kinder wenig-
stens zur ersten Kommunion kommen. Aber ist dieses Verlangen
in vielen Fillen gar viel mehr als eine archaistische Remi-



— 149 —

niszenz an die Jiinglingsweihen der Urzeit, indem nicht die
Sache selbst, die Kommunion und der vorhergehende Unter-
richt, sondern die Feier der Erstkommunion als zeremonieller
Abschluss der Kindheit und Eintritt ins Erwachsenenalter im
Vordergrund steht? Wenn auch in vielen Féallen eine positivere
Einstellung der Eltern und der Kinder zum Kommunionunter-
richt anzutreffen ist, so werden wir beim Beginn des Kommu-
nionunterrichts doch immer wieder damit rechnen miissen, dass
das Elternhaus, die Schule, wie liberhaupt die ganze kulturelle
Umgebung dem Kinde religios nichts mitgegeben haben, so dass
wir gar nichts voraussetzen, religios beim Nullpunkt beginnen
milssen.

So paradox das von unserer Zielsetzung aus, die wir an
den Anfang unserer Untersuchung gestellt haben, erscheinen
mag, so muss es heute doch unsere erste und dringendste Auf-
gabe sein, die Kinder ganz einfach mit dem Phdnomen der Re-
ligion, zunichst einmal ganz in ihrer menschlichen Erschei-
nungsform genommen, bekannt zu machen. Wir dirfen nur
nicht glauben, wir konnten das erreichen allein schon durch
unser personliches Beispiel oder durch unsere Ermahnungen,
Lehren, Aufmunterungen usw. Es ist viel wichtiger, dass wir
durch eine moglichst sachliche Darstellung des religisen Phi-
nomens, eine Darstellung, die dem kindlichen Verstindnis an-
gepasst ist, aber weiter keinen Bezug nimmt auf sein Innen-
leben, ihm einen Begriff zu geben versuchen gerade von der
Fremdheit der Religion, von diesem ,ganz andern“, Unbekannten,
Geheimnisvollen, Unerklirlichen, das in der Religion in diese
Welt hineinragt. Gilt das schon fiir den Unterricht jingerer
Kinder — etwa fiir die Besprechung alttestamentlicher Ge-
schichten — so ist das erst recht wahr fiir den Kommunikanten-
unterricht. Wir werden, um die Fremdheit der Religion deut-
lich werden zu lassen, etwa erzidhlen vom geheimniserfiillten
Leben der urchristlichen Gemeinden, vom Wirken der Apostel,
vor allem des Paulus, und dabei einen moglichst lebendigen
Eindruck zu geben versuchen von all den Wundertaten Gottes
der ersten Zeit, ohne dass wir lang und breit ,erkldren“, nach
Sinn und Gehalt eines Wunders fragen, sondern das Wunder
— moglichst authentisch — als Wunder hinstellen. Ein anderer
Weg ist der, dass wir, wenn wir Gelegenheit haben, die Kinder
nach der ersten Kommunion noch etwa ein Jahr zu behalten,



— 150 —

an den ausserchristlichen Religionen das religiose Leben in
seinen verschiedenen Formen der Spekulation, Mystik, Askese,
Déadmonismus, Geister- und Zauberglaubens usw. darstellen. Da-
durch, dass wir von nichtchristlichen Religionen reden, das
Kind aber innerlich die christliche Botschaft immer als Norm
setzt, an der es alles misst, wird den Kindern unbewusst deut-
lich, dass wir von der Religion nicht reden um ihrer selbst
willen, sondern dass wir irgend etwas in ihnen wecken mochten,
das iiber dieselbe hinausweist. Gleichzeitig aber wird der junge
Mensch mit dem religiosen Phdnomen in allen seinen oft fremd-
artigen Formen bekannt.

Die Darstellung der Fremdheit aller Religion allein kann
es allerdings nicht tun, wenn in unserem Unterricht nicht zu-
gleich etwas spiirbar wird von der Bewegung und dem Kampf,
der aller echten Religion innewohnt. Religion soll schon dem
Kinde deutlich werden als Kampf des Menschen um die gott-
liche Wahrheit. Bei der ganzen Selbstsicherheit und behag-
lichen Ruhe, die unser Christentum weithin kennzeichnet und
die gerade der Jugend irgendwie zuwider ist, ist es von grosser
Wichtigkeit, dass wir von der inneren Unruhe, die die Religion
mit sich bringen kann, von allfilligen Zweifeln usw. als von
etwas reden, das sein muss um der Wahrheit willen. Diesen not-
wendigen Kampf aller Religion werden wir etwa anschaulich
machen kénnen, indem wir — beispielsweise vom Gleichnis vom
Zollner und Pharisier ausgehend — den Unterschied zwischen
wahrer und falscher Frommigkeit aufzeigen oder die Wurzeln
des Glaubens wie des Unglaubens aufdecken. Unter solchen Ge-
sichtspunkten ldsst sich vor allem die Kirchengeschichte mit
den Kindern besprechen, wobei wir viel weniger die grossen
geschichtlichen Zusammenhinge, fir die die Kinder meistens
noch kein Organ haben, schildern, als vielmehr einzelne mar-
kante Gestalten aus der Geschichte des Christentums darstellen.
Der Unterschied zwischen falscher und echter Glaubigkeit darf
aber nie so in Erscheinung treten, dass wir, wie das etwa ge-
schieht, die romische oder auch die protestantische Lehre als
verwerflich hinstellen und unsere eigene als fehlerlos; sondern
es wird notwendig sein, dass wir von den Gefahren aller kirch-
lichen Frommigkeit reden. Gerade dafiir sind junge Leute
immer dankbar. Wir sollen uns darum nicht scheuen, zu be-
kennen, dass auch unsere Kirche nicht vollkommen und ihre



— 1561 —

innere Entwicklung noch lange nicht zum Abschluss gelangt
ist, sondern sich erst auf dem Wege ihrer Erfiillung befindet.
In den Zusammenhang des Kampfes um die Wahrheit miissen
wir vor allem auch unseren Katechismus stellen, dessen Fragen
und Antworten nicht die Bedeutung eines fertigen Kodex haben,
sondern der Ausgangspunkt einer gedanklichen Durchdringung
des Stoffes im Hinblick auf seine Wahrheit sein sollen.

Wenn wir auf diese Weise im Kommunionunterricht immer
wieder den Unterschied zwischen wahrer und falscher Frommig-
keit deutlich werden lassen, so ergibt sich daraus ohne weiteres
die Notwendigkeit, auch von den Frichten der wahren wie
der falschen Frommigkeit zu sprechen. Unsere Kinder leben,
auch wenn sie die Vorginge begrifflich sicher noch nicht zu
erfassen vermogen, stark unter dem Eindruck unseres kultu-
rellen und wirtschaftlichen Chaos, und unter diesem Eindruck
stehend, erleben sie das Christentum und die Kirche als eine
Grosse, die der heutigen Welt im grossen und ganzen macht-
los gegeniibersteht. Es wire darum #dusserst unvorsichtig, wenn
wir den Kindern gegeniiber einfach schweigen wollten von der
Diskrepanz, die zwischen der Kirche und dem modernen, ganz
auf Diesseitigkeit eingestellten Leben besteht, und den Eindruck
erwecken wollten, als befinde sich alles in bester Ordnung;
es soll im Gegenteil deutlich werden, dass die Kirche gerade
der heutigen Welt gegeniiber vor eine grosse Verantwortung
gestellt ist. Ks wire nun allerdings falsch, mit den Kindern
dariiber zu reden, wie die heutigen sozialen, wirtschaftlichen,
politischen Probleme usw. von der Kirche her gelost werden
sollen und ihnen zu diesem Zweck irgendwelche Weltverbesse-
rungspldne zu entwickeln; damit rufen wir nur Diskussionen,
bei denen weniger die Meinungen der Kinder selbst als die
ihrer Eltern zum Ausdruck kommen. Wir werden aber in all-
gemeiner Form auf die tiefe Spannung aufmerksam machen
missen, die zwischen dem Evangelium und der heutigen Welt
besteht, und anhand kleiner Beispiele immer wieder darauf
hinweisen, dass es eine Rettung aus der heutigen Not nur geben
kann von einem vertieften Christentum her. Im Hinblick auf
das Abendmahl werden wir am Opfergedanken ankniipfen
kénnen und der heutigen, auf brutale Selbsterhaltung aus-
gehenden Welt den tiefen Sinn des Opfers als das ,ganz andere®,
oder der heutigen Diesseitsstimmung, wie sie sich etwa im



— 152 —

Sportwesen oder im totalitiren Staat Geltung zu verschaffen
gewusst hat, die Jenseitigkeit Gottes und seines Reiches gegen-
iiberstellen.

An diesen wenigen Beispielen diirfte klar geworden sein,
wie wir es meinen, wenn wir sagen, es miisse durch den Kom-
munionunterricht im Kinde jene Spannung zwischen gottlicher
und menschlicher Wirklichkeit lebendig werden und es so in
die letzte Entscheidung vor Gott gestellt werden. Es liegt in
der Situation unserer Zeit, wenn wir das nicht anders, ich
mochte sagen, nur in dieser Diirftigkeit und mit ausserster
Vorsicht tun kénnen. Es ist die eine tiefe Not, aber vielleicht
auch eine besondere Verheissung, dass wir dem Kinde heute
nicht sagen konnen, was das Christentum st (unter Hinweis
etwa auf seine wirklichen oder angeblichen ,Errungenschaften®),
sondern immer nur, was es sein sollte. Gerade flr das Ver-
stindnis des Abendmahles kann das insofern wertvoll sein, als
das Kind dadurch schon friihzeitig auf die Erkenntnis vor-
bereitet wird, dass die im Abendmahl empfangene Gnade uns
den wahren Christenstand nicht nur verbiirgt, sondern uns
immer auch zum Kampf um seinen Besitz verpflichtet.

Allein, wenn es uns nun auch gelingen sollte, durch unsere
ganze Darstellungsart das Kind in die Entscheidung vor Gott
hineinzustellen, so miissen wir uns doch fragen: ist denn das
Kind im Alter, da es den Erstkommunikantenunterricht besucht,
nach seiner ganzen psychologischen Entwicklung zu eben jener
Entscheidung tiberhaupt fihig? Reden wir nicht einfach iber
seinen Kopf hinweg, wenn wir in ihm jene Spannung lebendig
zu machen versuchen? — Bei der Beantwortung dieser Frage
haben wir uns vorerst dariiber klar zu sein, dass die Entschei-
dung tiberhaupt nicht auf bloss psychologischem Boden erfolgen
kann; sie ist vielmehr eine Tat Gottes, die von irgendeiner
psychologischen Konstellation des Menschen nicht abhéingig ist.
Dureh die psychologische Verfassung des Menschen ist ledig-
lich die Form bedingt, in der die Entscheidung erfolgt, Die
Frage nach der psychologischen Moglichkeit der Entscheidung
im Kindesalter soll im folgenden auch ausdriicklich unter dem
Gesichtspunkt dieser Einschriankung beantwortet werden. Um
nun aber die Psychologie des 14—15jéhrigen Kindes, mit dem
wir es im Erstkommunikantenunterricht zu tun haben, zu ver-
stehen, ist es notwendig, dass wir die beiden Entwicklungs-



— 163 —

perioden, die in diesem Alter zusammentreffen, nimlich die
Kindheit, die etwa bis zum vierzehnten Lebensjahr dauert, und
die darauffolgende Zeit der Pubertit, die etwa im siebzehnten
bis achtzehnten Lebensjahr von der Periode der Adoleszenz
abgelost wird, zunichst gesondert fir sich betrachten.

Die Kindheit ist psychologisch dadurch gekennzeichnet,
dass sich das Individuum seines eigenen Ichs noch nicht be-
wusst ist; es hat wohl sein Ego, aber es erlebt es noch nicht
als ein Sonderwesen, als ein Subjekt, das einem Objekt gegen-
liberstiinde; mit seinem ganzen Wesen ist es noch hineinver-
woben in die es umgebende Welt. Dieser seiner ganzen Wesens-
art entspricht es, dass das Kind auch Gott als eine Wirklich-
keit erlebt, die ihm durch die Umgebung vermittelt wird, durch
die Eltern vor allem, deren Gottesvorstellung es gliubig hin-
nimmt. So setzt sich Gott als ein halb jenseitiges, halb dies-
seitiges Wesen mit selbstverstindlicher Kraft in seinem Innern
durch; das Kind denkt nicht daran, sich gegen Gott irgendwie
zur Wehr zu setzen, um sich ihm gegentiber eine gewisse
Selbstandigkeit zu bewahren. Darum kann es, psychologisch
betrachtet, beim Kind auch gar nicht zu einer Entscheidung
im Sinne einer bewussten Wahl fiir oder gegen Gott kommen,
sondern seine Religion besteht in der direkten, mehr oder
weniger gehorsamen Erfilllung seines Willens, so wie es ihn
versteht, ist naive, bedenkenlose Hingabe an Gott. Die autori-
tativ gebundene Direktheit des Gotteserlebnisses, sodann die
Selbstverstandlichkeit, mit der Gott sich im Bewusstsein des
Kindes durchsetzt und schliesslich die bedenkenlose Bereitschalft,
den géttlichen Willen zu erfiillen, das sind wohl — in Kiirze ge-
8agt — die drei hauptséichlichsten Wesensmerkmale der kind-
lichen Religiositat. Und wir kennen die Erscheinungsformen,
die diesen Wesensmerkmalen entsprechen: die starke Autori-
tatsglaubigkeit des Kindes gegeniiber Gott, vor dessen Heilig-
keit es einen grossen und heiligen Respekt hat; sodann glaubt
das Kind, Gott, der sich in ihm mit so grosser Selbstverstind-
lichkeit durchsetzt, werde mit eben derselben Selbstverstind-
lichkeit auf seine Bitten und Wiinsche eingehen, seine Frommig-
keit, vor allem sein Gebetsleben, hat einen stark magischen,
laiv-magischen Charakter. Endlich weiss das Kind, das sich
der Erfullung des gottlichen Willens hingibt, noch nichts um
die Realitit der Sinde als einer grundsitzlichen Abkehr des



— 154 —

Menschen von Gott, es empfindet wohl seine Fehler, und es
empfindet sie unter Umstinden sehr stark, aber immer nur von
Fall zu Fall. Es sieht sie nicht im Wesenszusammenhang, in
dem sie untereinander stehen, es glaubt darum an die Moglich-
keit der moralischen Besserung, des ,Fortschrittes“, seine Reli-
gion hat einen stark ethischen, und zwar einen ungebrochen
ethischen Charakter.

Allein, so naiv und geradlinig die kindliche Religiositét
auch sein mag, es ist nun nicht etwa so, dass sie jeder Pro-
blematik enthoben wire. Es ist ja schon gesagt worden, dass
das Kind in seinem Denken ganz und gar abhingig ist von
der Mitteilung, vom Wort, das ihm, vor allem durch die Eltern,
tiber Gott gesagt oder nicht gesagt wird. Der Entscheid des
Kindes ist darum hineinverwoben in den Entscheid seiner Eltern,
es ist, indem es an Gott glaubt, zugleich gebunden an die Au-
toritit seiner Eltern. Da aber Grund besteht zur Annahme,
dass schon das Kind den Unterschied zwischen der gottlichen
Autoritit und der menschlichen der Eltern wenigstens ahnt,
ist es wohl moglich, dass das Kind sich durchaus seine eigenen
Gedanken tber Gott macht. Es beginnt jedenfalls — oft schon
sehr frihzeitis — sich Kkritisch oder zweifelnd zu &ussern;
aber seine Zweifel haben noch keine grundséatzliche Bedeutung,
sie werden vielmehr gedussert in der Erwartung, auf sie eine
positive und beruhigende Antwort zu erhalten. Dies muss auch
im Kommunionunterricht in Betracht gezogen werden: es darf
diesen kindlichen Zweifeln vom Katecheten nicht der grund-
séitzliche Sinn,den solche Zweifel fiir die Erwachsenen hahen, unter-
legt werden, sondern in Wiirdigung der Kindlichkeit solcher Ein-
wendungen soll eine positive Antwort gegeben und das Kind nicht
mit einer Problematik gequilt werden, die ihm in diesem Alter
noch ferne liegt. Zweitens machen wir bei Kindern dieses Alters
etwa die Beobachtung, dass sie in den magischen Erwartungen
ihres Gebetslebens mehr und mehr enttiuscht werden. Das Kind,
das seine naiven Bitten und Wiinsche von Gott nicht erfiillt sieht,
wendet sich enttduscht ab und will nicht mehr beten, oder s
beginnt sich des Betens zu schiamen. Und doch gibt es die
Hoffnung noch nicht ganz auf; vor allem auf den Tag der
ersten hl. Kommunion selbst werden dann alle magischen Er
wartungen der Kindheit noch einmal wach, speziell die Méddchen
gehen in diesem Alter oft mit einer Hingabe zum Abendmahl,



— 155 —

die sie spiter nicht mehr aufbringen koénnen?). Wir miissen
diesem Wiedererwachen z.T. schon halbwegs iiberwundener
magischer Erwartungen gerade im Kommunionunterricht vor-
sichtig vorbauen und schon rechtzeitig darauf hinwirken, dass
der Abendmahlsempfang als ein Geschehen verstanden wird,
das seine tiefste Begriindung in Gott selbst hat und das solche
naiv-magischen Erwartungen nicht vertrdgt. Vielleicht am un-
erschiitterlichsten, aber darum nicht ganz ungefihrlich ist end-
lich die ethische Geradlinigkeit jener Jahre, der Glaube also,
dass der Mensch mit eigener Kraft, wenn er nur guten Willens
ist, das Gute tun koénne. Es wédre durchaus verkehrt, durch
einc allzu frithe und aufdringliche Betonung der Siindhaftigkeit
des Menschen die Bereitschaft zum Guten, den Glauben an das
Gute im Kinde zu ersticken. Die Lehre von der grundsétzlichen
Siindhaftigkeit des Menschen wird vielmehr nur angedeutet
werden konnen, im iibrigen aber muss es darauf ankommen
milssen, in Ankniipfung an die zehn Gebote oder an die Berg-
predigt die christliche Ethik in ihrer Kraft und Bedeutung fir
das tdagliche Leben deutlich werden zu lassen.

Im grossen und ganzen ist es jedenfalls die hier in aller
Kiirze geschilderte Psychologie der Kindheit, mit der wir im
Erstkommunikantenunterricht noch in weitgehendem Masse
rechnen miissen. Allerdings machen sich nun gerade in dieser
Altersklasse bereits auch die ersten Anzeichen der eintretenden
Pubertiitszeit sehr stark geltend, und diese schafft nun wiederum
eine vollig neue Situation. Die Religiositat der etwa mit dem
14. Lebensjahr eintretenden Pubertéitszeit bedeutet nédmlich fir
die Religion der Kindheit in mehr als einer Beziehung eine
schwere und radikale Krisis. Durch sie wird auch dem Kate-
cheten im Kommunionunterricht eine vollig neue und bedeutend
schwerere Aufgabe gestellt.

Die Religiositat dieser Entwicklungsperiode ist vor allem
dadurch gekennzeichnet, dass der Junge sich seines eigenen
Ichs mehr und mehr bewusst wird. Er ist nicht mehr das
Kind, das zu Gott in einem ungebrochenen, direkten Verhalt-
nis steht, sondern indem sich der junge Mensch auf sich
selbst besinnt und sich seines eigenmen Ichs bewusst wird,
rickt er fiir sein eigenes Erleben von Gott ab und fithlt sich
nun irgendwie von Gott bedrdangt. Allgemein psychologisch
betrachtet bedeutet diese Situation, dass der junge Mensch sich



— 156 —

selbst, seine eigene ,,Idealitat“, d. h. die Bestimmung, die seiner
Anlage und seinem Charakter entspricht, zu suchern beginnt,
Das ganze Bestreben des zum eigenen bewussten Leben er-
wachenden jungen Menschen geht dahin, sich selbst zu finden.
Das geschieht normalerweise in der Form, dass der Junge sich
gegen die Autoritdten wendet, die ihm in der Kindheit heilig,
vielleicht zu heilig waren. Und zwar gestaltet sich unter Um-
stinden diese Ablehnung um so schroffer, je grosser vorher
die Verehrung gewesen: Eltern, Lehrer, Pfarrer, Kirche stehen
nun plotzlich im Lichte einer vorwiegend negativen Beurteilung
vor dem jungen Menschen. Die Ablehnung der menschlichen
Autoritit kann in gewissen Fillen zum Anlass werden, die
Autoritdt Gottes, und d. h. seine Existenz, ebenfalls zu leugnen.
Das ist die typisch jugendliche Form der Unglaubigkeit.
Aber nicht nur gegen seine Umgebung steht der Junge
in Abwehrstellung, sondern auch gegen sich selbst, gegen die
religiosen Ideale seiner Kindheit. Unter dem Kinfluss des er-
wachenden selbstéindigen Denkens werden ihm diese mehr und
mehr verdichtig. Vor allem erfihrt der magische Kinderglaube
nun recht eigentlich eine Erschiitterung grundsitzlicher Art.
Ebenso geht seine ethische Geradlinigkeit einer tiefen Krisis
entgegen, indem der Junge im Gefiihl der Schuld, das in den
Jahren der Geschlechtsreife und der damit vielfach verbundenen
sittlichen Niederlagen besonders lebhaft werden kann, zum ersten-
mal die ganze Abgriindigkeit der menschlichen Siinde erlebt.
Aufs Ganze gesehen, ist die Zeit der Pubertit religios stark
negativ eingestellt, wenigstens in ihren augenfilligsten Ausse-
rungen. Aber diese negative Kinstellung ist nur die Kehrseite
des im Grunde sehr positiven Willens, sich selbst das Leben
und eine eigene Welt aufzubauen. Im Grunde mochte der Junge
sich zum Ruf Gottes, der an ihn ergeht, positiv einstellen. Das
gelingt ihm auch in sehr vielen Fillen, vor allem nach der
eigentlichen Pubertiitszeit, in der Periode der Adoleszenz, di¢
viel weniger negativ, sondern eine Zeit der allgemeinen, struktu
rellen Klirung und des positiven Aufbaus ist. Aber im eigent-
lichen Junglingsalter besteht dafiir die grosse Gefahr, dass der
junge Mensch Gott sucht, nicht um sich vor ihm zu beugent
und sich ihm zu opfern, sondern um an seiner Realitéit das
eigene Lebensgefiihl zu steigern. Gott wird dann im idea
listischen Sinn missverstanden als eine innerweltlich-seelische



— 157 —

Kraft; die Gottesverehrung dieses Alters triagt die typisch schwiir-
merische Form des religiosen Idealismus. Doch ginge es iiber den
Rahmen dieser Arbeit, diese Entwicklung hier weiter zu verfolgen.

In der Zeit der eigentlichen Pubertiit jedenfalls, mit der
wir es bei unseren Erstkommunikanten zu tun haben, ist es in
der Regel so, dass der Ruf Gottes, wo er von den Jungen ver-
nommen wird, fiir diese ein {iberaus schmerzliches Erlebnis ist.
Denn der Junge steht in einer Entwicklung drin, die von ihm
verlangt, dass er sich selbst durchsetze als eigene, autonome
Personlichkeit; Gott aber fordert von ihm gerade das Opfer
des eigenen Ichs und stellt damit das kaum erfasste Ich wieder
in Frage. Es ist darum gar nicht verwunderlich, dass der junge
Mensch, der sich in seiner jugendlichen Existenz erschiittert
sieht, aus einer Art geistigen Selbsterhaltungstriebes vor Gottes
Ruf die Flucht ergreift. Darum werden gerade in diesem Alter
alle die Motive, die schon in der Kindheit eine gewisse Rolle
spielen, ausserordentlich wirksam, die Autorititsfeindschaft, die
magische Enttiauschung und das Erlebnis der Siinde. Da aber
mit dem erwachenden Bewusstsein des eigenen Ichs auch das
Denken in diesem Alter miichtig erstarkt und sich vergeistigt,
dussert sich dieses Fliehenwollen vor Gott vor allem in Zwei-
feln intellektueller Art4). Unter der starken Suggestion, die
noch immer die Naturwissenschaft auf die Jugend ausiibt,
richten sich diese religiésen Zweifel dann vor allem gegen
die Moglichkeit der Wunder, der Schopfung usw.; vor allem
aber beunruhigt den Jungen das Problem der Theodizee. Alle
diese negativen Reaktionen kénnen unter Umsténden sehr stark
werden und zur Ablehnung des christlichen Glaubens fiihren,
und doch sind sie nicht eigentlich in sich selbst geféhrlich,
weil sie sekundirer Art sind. Primir ist die Auflehnung gegen
Gott zu verstehen als Abwehrhandlung des jungen Menschen,
der sich im Bestreben, sein Leben aufzubauen, bedroht sieht.
Im Unterricht werden wir darum wohl auf alle die intellek-
tuellen Probleme, die sich dem jungen Menschen stellen, ein-
gehen, ohne indessen ihrer verstandesmiissigen Durchdringung
allzu grosse Bedeutung beizumessen; viel wichtiger ist die
stindige Riickbeziehung auf die praktische Situation, d. h. den
inneren Kampf, den der Junge mit seinem Gott ausficht.

Was nun die Frage betrifft, ob das 14. Lebensjahr fir die
Vorbereitung auf die erste Kommunion eine glnstige Zeit sei,



— 138 —

so muss diese Frage unter Bertcksichiigung der ganzen psy-
chologischen Entwicklungslage verneint werden. Vor allem
darum, weil die Entwicklung der Pubertatszeit erst einsetzt,
resp. sich noch im Vorstadium befindet, so dass die Kon-
flikte noch nicht bewusst gemacht und darum mit den Jungen
selber noch nicht besprochen werden kdénnen. Andrerseits sind
noch starke Bindungen aus der Kindheit da, die wiederum nicht
allzu stark positiv ausgewertet werden konnen. weil sie doch
in absehbarer Zeii dahinfallen. Sollen wir also, wie schon vor-
geschlagen worden ist, die Kommunion vorschieben auf das
11. oder 12. Lebensjahr oder sollen wir im Gegenteil zuwarten
bis zum 17. oder 18. Lebensjahr? So grosse Vorteile beide
Altersstufen bieten wiirden, so ware troiz allen berechtigien
Bedenken doch zu empfehlen, beim 14. Lebensjahr zu bleiben.
Wenn es fir den Katecheten auch besonders schwierig sein
mag, die Kinder in diesem Alter auf die erste Kommunion vor-
zubereiten, so bietet dieser Zeitpunkt doch insofern einen grossen
Vorteil, als er gewissermassen zwel Fronten hat, eine gegen
die Kindheit, eine gegen die eigentliche Jugendzeit. Es ist dies
eine Zeit, die in psychologisch-menschlicher Hinsicht besonders
locker ist und die eben darum in besonderer Weise jene Span-
nung lebendig werden lidsst, aus der heraus die Entscheidung
vor Gott erfolgen Kann. '
Die Nachteile, die dieser Zeiipunkt ohne Zweifel hat, lassen
sich zum Teil beheben dadurch, dass wir die ganze Einteilung
des Religionsunterrichts der psychologischen Entwicklung des
Kindes anpassen. Vor allem ist es unseres Erachtens unbedingt
notwendig, dass wir die Kinder, die wir mit 14 Jahren zur
ersten Kommunion gefiihrt haben, nachher noch beieinander
behalten zur Vorbereitung auf eine zweite und wenn moglich
dritte Kommunion. Aber es muss in méglichst freier, nicht mebr
schulmassiger Form geschehen, etwa in Form von Jugend-
gruppen mit Selbstverwaltung. In diesem Alter lisst sich nach
unserer Erfahrung den Kindern sehr viel sagen. das nur schon
ein Jahr vorher von ibmen nicht verstanden worden ware.
Endlich lasst sich durch eine geeignete Verteilung des Unter-
richtsstoffes mancher Nachteil gutmachen. Im ersten Halbjahr
des Erstkommunikantenunterrichtes sollte die Vorbereitung mehr
allgemeinen Charakter haben und auf die eigentlich kindliche
Psychologie in weitgehendem Masse Riicksicht nehmen (Dar-



— 159 —

stellung des urchristlichen Gemeindelebens, Erklirung der Mess-
liturgie, Bergpredigt). In einem zweiten Teil kénnen dann an-
hand des Katechismus die Probleme der Gnade und der Siinde
samt der Sakramentenlehre, und im Zusammenhang damit Pro-
bleme des modernen Lebens und schliesslich noch individual-
ethische Fragen behandelt werden. Im Zweit- resp. Drittkom-
munikantenunterricht diirften ausserchristliche Religionen,
Kirchengeschichte, Probleme des offentlichen Lebens und ge-
wisse psychologische Fragen eine besondere Beriicksichtigung
erfahren. Als allgemeine Regel soll gelten, dass der Stoff, der
oben geschilderten psychologischen Lage des Kindes angepasst,
von moglichst verschiedenen Seiten her dargestellt und erklirt
wird. So wird es moglich sein, in jedem Kinde irgendwie jenen
psychologischen Ankniipfungspunkt zu finden, von dem aus es
von sich aus zu jener Entscheidung fur Gott befihigt wird.

Wir fassen das Ergebnis unserer Untersuchung zusammen:

1. Das Ziel des Kommunionunterrichtes muss es sein, das
Kind durch die Art der Darbietung des katechetischen Stoffes
und unter stindiger Beriicksichtigung seiner jeweiligen psycho-
logischen Entwicklungsperiode hineinzustellen in die Entschei-
dung vor Gott.

2. Die Entscheidung muss bei der heutigen allgemeinen
Gleichguiltigkeit gegeniiber der Religion dadurch in ihrer Dring-
lichkeit verstindlich gemacht werden, dass die Religion vor-
erst in ihrer Erscheinung méglichst eindriicklich dargestellt
wird, zugleich aber miissen die Notwendigkeit des Kampfes
aller wahren Frommigkeit um die eigene Reinheit und die
daraus sich ergebenden Konsequenzen fiir die Probleme unserer
Zeit deutlich gemacht werden.

3. Schliesslich ist in standiger Bericksichtigung der psycho-
logischen Entwicklung der Jugend so zu unterrichten, dass
weder die Bejahung des Géttlichen von der Kindheit her noch
auch die Ablehnung von der Pubertit her die Jugendlichen so
in die Irre fithrt, dass die reale Begegnung mit Gott erschwert
oder gar verunmoglicht wird. Im Abendmahl soll gerade deut-
lich werden, dass Gott eine Realitat ist, die nach freiem Willen
iiber alle menschliche Bejahung und Verneinung hinweg sich
an dem Menschen offenbart, der aus der Not seiner Existenz
Zu ihm ruft, U. K.



— 160 —

Anmerkungen.

1) G. Bohne: Das Wort Gottes und der Unterricht, Berlin, 1932.

%) Dr. Fritz Wartenweiler: Lebendiger Religionsunterricht; Prof. Dr.
E. Gaugler: Ist Religion lehrbar?

%) Vgl. dazu: E. Spranger, Psychologie des Jugendalters, Leipzig 1924,
p. 292.

Y) Ebendort, p. 2931f.




	Zur Neugestaltung des Kommunionunterrichtes

