Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 24 (1934)

Heft: 2

Artikel: Die Gnadenlehre in der orthodoxen morgenlandischen Kirche [Schluss]
Autor: C.N.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404092

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 101 —

Die (nadenlehre in der orthodoxen
morgenldndischen Kirche.

(Schluss.)

TIT.
Die im Gebet und durch die Sakramente vermittelte Gnade.

Das Zentraldogma der orthodoxen morgenlindischen Kirche
ist das Dogma von der Menschwerdung des Logos. Daneben
hat das Trinititsdogma sein religioses Interesse lediglich als
Voraussetzung fur die Inkarnationslehre. Christus ist das grosse
Sakrament, die Verbindung des Unendlichen mit dem Iindlichen,
des Ilwigen mit dem Zeitlichen, des Gottlichen mit dem Irdisch-
Menschlichen. Der Mensch gewordene Logos ist der Orthodoxie
nicht nur der Hohepriester. Er ist auch Prophet und Koénig.
Damit das, was er als Prophet iiber das ewige Leben, dessen
Frmoglichung und Erreichbarkeit gelehrt hat, zu Nutz und
Frommen der Menschheit weitergegeben werden Kkonne, hat
er die Kirche gegriindet und ihr als ,der erhohte Konig“ den
»lebendigmachenden® heiligen Geist mit seinen Gaben vom
Vater erbeten. In der vom Geiste Gottes beseelten Kirche als
seinem mystischen Leibe lebt Christus, der Hohepriester, fort.
Sic ist die Treubiinderin, der er sein Wort und seine Sakra-
mente anvertraut hat, damit sie durch Verkindigung seiner
Lebre an Gldubige und Ungliubige und durch rechte Verwal-
tung seiner heiligen (Geheimnisse das Werk der Erlosung immer
wieder an die Menschen herantrage. Auch sie ist gleichsam
ein Sakrament, das irdische Gefiss, in dem das ganze géttliche
Erlosungswerk weiter wirkt. Die Apostel als die vom Herrn
besteliten Vorsteher der Kirche haben Bischofe zu ihren Nach-
folgern eingesetzt und haben durch schriftliche und mundliche
Uberlieferung die Funktionen der Kirche und die Verhiltnisse
i ihr so geordnet, wie es im wesentlichen jetzt anzutreffen
ist. Daher ist die gegenwirtige Kirche die apostolische, weil sie
auf treu bewahrter apostolischer Grundlage ruht. Sie ist eine,
weil sie ein Haupt hat, Christus, und weil ein Geist in ihr wirkt.
Sie-ist die heilige, weil ihre Glieder gcheiligt werden durch die
rechte T.ehre, durch Christi Blut und durch die von ihm ein-



— 102 —

gesetzten Mysterien. Sie ist die katholische, weil sie alle Welt
umfassen soll. — Das sind jedem unterrichteten orthodoxen
Christen geldufige Katechismuswahrheiten. Dogma ist, dass die
Kirche, so wie sie jetzt ist, von Christus gestiftet ist, und dass sie
im Unterschiede von allen heterodoxen Kirchengemeinschaften
allein die eine, heilige, katholische und apostolische, kurz also
die wahre Kirche ist. Im Katechismus des Kalliphron heisst es
S. 63: ,Die Kirche ist zweifach, sichtbar und unsichtbar. . . .
Die sichtbare Kirche ist auf Erden; sie heisst auch die strei-
tende ... Die unsichtbare aber ist im Himmel. Sie wird auch
die triumphierende genannt.* — Von der Einheit der Kirche
trotz ihres Bestehens in vielen autokephalen Kirchen heisst es
in demselben Katechismus S. 65: ,Die Einheit wird bewahrt
durch das iibereinstimmende Bekenntnis des Glaubens und durch
die Gemeinschaft im Gebet und in den Sakramenten.“

Thre Aufgabe erfilllt die Kirche durch Verkiindigung des
gottlichen Wortes und Spendung der hl. Sakramente. Wohl ist
sie ,Lehranstalt“, aber noch mehr ,Kultusanstalt“. Der Glaube
an sie als Triigerin der rechten Lehre ist bei ihren Mitgliedern
selbstverstindliche Voraussetzung. Sind sie nach Absolvierung
des Katechumenenunterrichtes miindig geworden, so tritt ihnen
die Kirche, abgesehen von dem meist predigtlosen Kultus, fast
nur dann als Lehrerin gegeniiber, wenn es gilt, aufgetauchte
Irrlehren zuriickzuweisen. Unter gewdhnlichen und geregelten
Verhéltnissen ist dem Orthodoxen der Glaube an die Kirche
die Uberzeugung von der auf géttlichen Ordnung ruhenden
Wiirde und Heiligungskraft ihres Kultus, besonders ihrer My-
sterien. In ihrem Kultus, in ihren Sakramenten wirkt Christus.
Das nvetuc vov Xowrov durchwaltet sie. Mit ihr muss der Gléiu-
bige in Mysterien- und Gebetsgemeinschaft stehen, an ihrem
Kultus teilnehmen, um der gnadenvollen Gemeinschaft mit Chris-
tus, dem Haupte der Kirche, gewiss sein zu koénnen. Durch
Gebet, Kultus und Sakrament heiligt die Kirche das Leben der
Glaubigen von der Geburt bis zum Grabe. Trefflich schreibt dar-
tiber N. Arseniew: ,Ritus ist nach Auffassung der Kirche ob-
jektiviertes Gebet der Gesamtheit und zugleich Symbol einer
hoheren Wirklichkeit. Sakrament ist Durchdringung des Krea-
tirlichen durch den Geist Gottes und Verklidrung, Heiligung
des Kreatiirlichen und Menschlichen durch die Kraft des Geistes:
nicht Vernichtung des Menschlichen, sondern Veredelung, Rei-



— 103 —

nigung, Umgestaltung, Wiedergeburt des Menschen zum Kinde
Gottes, Hintliberleitung des Kreatiirlichen in eine héhere Sphére,
Vorbereitung, aber auch schon Besitzergreifung des Reiches
Gottes, das schon da ist und das kommen wird. Darum nicht
bloss passives Verhiltnis des Menschen dem Gdottlichen gegen-
iiber, auch nicht mechanische, magische, bloss von aussen her-
angebrachte Umwandlung, sondern freie Aufnahme der Gnade,
freies Hineinwachsen des Menschen in ein hoheres Leben. Dasist
der Sinn des Lehre von den Gnadenmitteln der Kirche, von
dem Wehen des Geistes, der in der Kirche wohnt, in seinem
Verhiltnis zur freien Personlichkeit des Menschen. Die Idee
der Heiligung, des neuen Lebens durch die Kraft des Geistes,
das alles verklart, sogar das Essen und Trinken nach dem
Worte des Apostels, das Schlafen und Wachen, das Arbeiten
und Ruhen, ist wie ein roter Faden, der sich durch die Riten,
Brauche und Sakramente der Kirche hindurchzieht“?).

Der Kultus der orthodoxen Kirche, der auf apostolische
Tradition zurtickgefiihrt wird (can. 32 der Quinisexta), ist seinem
Wesen nach eine symbolisierende Darstellung des Gottlichen,
im Hauptgottesdienst, der in der Feier der hl. Eucharistie seinen
Hohepunkt erreicht, geradezu heiliges Drama, Veranschaulichung
der Heilsgeschichte, zumal des Opfertodes Christi. Die Gemeinde
ist lediglich Zuschauerin. Sie nimmt an den Segnungen des
Kultus teil, wenn sie ,in die Mysterien eingeweiht ist“, wenn
sie den Kultus als Versinnlichung des Ubersinnlichen ehr-
furchtsvoll auf sich wirken lasst. Selbt die private Frommig-
keit ist wesentlich kultisch eingestellt. Das ersehen wir aus
den 9 Geboten der Kirche, wie sie in der confessio orthodoxa
des Petrus Moghilas aufgestellt sind: Besuch des Kultus der
Sonn- und Festtage, Beobachtung der Fasttage, Ehrung des
Klerus, viermalige Beicht im Jahre, Fiirbitten fiir die geistlichen
und weltlichen Behérden, Teilnahme an Bittgéingen, Achtung
vor dem Kirchengut, Verbot festlicher Hochzeiten an bestimm-
ten Tagen u. a. Der Gebetssegen der Kirche heiligt auch den
Werktag mit seiner Arbeit und mit seiner Einformigkeit. Heili-
gung aller Kreatur und des Lebens durch die Macht dessen,
der den Tod und den Teufel besiegt hat, das ist die geistige
Atmosphiire des Lebens der Kirche und ihrer Glaubigen. Der

') N. Arseniew, Die Kirche des Morgenlandes, Sammlung Gdschen,
Nr. 918, S 33/34.



— 104 —

Sieg iiber das Widergottliche ist errungen durch das Kreuz.
Daher die Wichtigkeit des Kreuzes als des Symbols und Triigers
der Heiligung. In allen Lebenlagen, auf Schritt und Tritt soll
es gebraucht werden als Erinnerung und Mahnung, als kurz
gefasster Inbegriff des Glaubens, als ,Siegeszeichen®.

,Ubrigens“, schreibt Arseniew in seiner Kirche des Morgen-
landes S. 44, ,alle Riten, Gebidrden, Worte haben Zweck und
Wert nur als Triager der Geistes, als Mittel, durch welche der
grosse Strom des Geistes auf den Menschen einwirken, sich
dem Menschen einpriagen kann. Von dem lebendigen Geiste
Christi soll das gesamte Kultusleben getragen sein, wie ja iiber-
haupt unser ganzes Leben — sonst ist es wertlos; denn der
(zeist soll herrschen und nicht der Buchstabe!®

Man hort oft von protestantischen Reisenden, die ortho-
doxe Kirchen besuchen, wie sehr sie durch das ihnen fremd-
artige haufige Bekreuzigen, das Kiissen von Bildern und Re-
liquien, die Ehrenbezeugungen vor der Ikonostase, das Bespren-
gen mit Weihwasser u. a. abgestossen werden. Sie erblicken
darin eine vollige Verdusserlichung des religiosen Lebens, ein
Zeichen primitiven religiosen Denkens. Aber es ist zu erwiigen,
dass das sinnliche und dingliche Moment eine notwendige Vor-
aussetzung fir alle religiose Erfahrung, wie fiir das gesamte
(yeistesleben ist. ,Selbst die reinste und geistigste Frommigkeit
kann des sinnlichen Elementes nicht entraten. Die Bilder und
Gleichnisse, mit denen jede religitose Erfahrung das gottliche
Geheimnis veranschaulicht, sind der Welt der dussern Erfahrung
entnommen. Aussere Kultsymbole koénnen zum Anstoss und
Anreiz der sublimsten Erfahrung werden. Auch das ,Wort®,
auf das sich die evangelische Gewissheit grindet, ist durch die
Sinne vermittelt. Eine absolute ,geistige“ Religion, die in keiner-
lei Beriihrung mit der Welt der Dinge steht, existiert nur als ab-
strakte Theorie in den Koépfen der Religionsphilosophen und
spiritualistischen Religionsverbesserer . . . Hinter allem Sinn-
lich-Gegenstindlichen steht auch fir die primitive Frommigkeit
dieselbe geistige Wirklichkeit, vor welcher die hohere Frommig-
keit niedersinkt. Auch das sinnlich gebundene ,Heilige“ der
primitiven Religion ist stets das Ganz-Andere, Schauervolle,
Wunderbare, Machterfiillte, Ubernatiirliche, das die grossten
Geniender Religion angebetet haben“, (Heiler, Katholizismus, 1923,
S. 165). Mag sich das praktische Christentum fiir viele Ortho-



— 105 —

doxe in der Teilnahme am Kultus, in der gewissenhaften Be-
obachtung der Fasten und in der Verehrung der Bilder, die
sich in allen religiosen Héusern finden, zu erschopfen scheinen,
wir missen uns stets daran erinnern, dass Riten und religiose
Brauche fur die morgenlindischen Christen von einfacheren
Kulturverhéltnissen eine tiefere Realitit haben als fir uns
nichterne, verrationalisierte, diesseitige, hyperzivilisierte Abend-
linder.

Iis wiire aber ein Unrecht gegen die orthodoxe Kirche,
wenn man ihr vorwurfe, fir ihre Gliaubigen bestiinde das ganze
Christentum in dieser Kultusfrommigkeit. Sie bemiiht sich viel-
mehr, die sittlich-religiose Irziehung ihrer Kinder tatkraftig
zu fordern. Sie hat nie dariber Zweifel aufkommen lassen,
dass dereinst nach den Werken gerichtet werden wird. In ihren
Katechismen steckt dort, wo die Gebote, die Seligpreisungen
und das Vaterunser behandelt werden, ein sehr gesunder Mo-
ralismus. Auch die orthodoxe Kirche versteht es, ein subjek-
tives Christentum zu erwecken und zu praktischer Frommig-
keit anzuleiten.

Das Ideal christlicher Frommigkeit geht allerdings iiber
das des Durchschnittschristen weit hinaus. Der Reprasentant
des vollkommenen Christentums ist der Monch, der sich schon
in diesem Leben aus der Verstrickung in die Sinnlichkeit los-
zuldsen sucht. Gerade das mystische Leben, speziell die hesy-
chastische Mystik, findet in den Klostern warme und liebevolle
Pflege. Die beiden Pole der mystischen Erfahrung, die iiberwiil-
tigende, tiberreiche Majestiit und Iille Gottes und die Nichtig-
keit der Kreatur, die ungriindliche, iiberstromende Liebe Gottes,
der sich in Christus zur Kreatur herabneigt, und die vollige
Unterwerfung des cigenen Willens unter den géttlichen Willen
durch Christus, sie werden hier im mystischen Gebete erlebt.
In dieser alles menschliche Verstindnis iibersteigenden, herab-
lassenden Liebe Gottes erfihrt der Beter Gottes Gnade, und
in diesem (ebetsleben erhilt er die Gnade, Gott ganz gehorsam
zu werden und den alten Adam auszuziehen. Die praktisch
durchgefiihrte Unterscheidung von praecepta und consilia evan-
gelica wird bei den Orthodoxen nur selten mit theoretischer
Bestimmtheit anerkannt.

Es verdient noch besonders hervorgehoben zu werden, dass
Richtigkeit der Lehre und religiose Wiirdigkeit und Tichtigkeit



— 106 —

durchaus Wechselbegriffe sind. Daher konnen sogar Tugenden
und Leiden der Konfessoren und Mértyrer nur Wert haben in
Verbindung mit der rechtglaubigen Kirche: Nur die wahrhaft
Rechtglaubigen sind auch Empfinger der gittlichen Gnade!

Die Lehre von den Sakramenten als Gnadenmitteln hat sich
in der orthodoxen morgenlidndischen Kirche wie in der abend-
lindischen allmahlich und langsam entwickelt. Hier wie dort
flossen die Begriffe von dem, was wir heute Sakramente und
Sakramentalien nennen, ineinander tiber. Im orthodoxen Volke
ist heute der alte weite Mysterienbegrift noch nicht ganz ver-
schwunden. KEs ist vielmehr fir die orthodoxe Kirche charakte-
ristisch, dass man liber die fliessenden Grenzen von den Haupt-
mysterien zu den vielen andern Mysterien der Sitte, vom Dogma
zu Kultus und Kirchensitte hintibergefithrt wird. Erstim 13. Jahr-
hundert wurde die Begriffsbestimmung durch den Ménch Job
(1270) und durch das Bekenntnis des Kaisers Michael Palaeologos
an das Unionskonzil von Lyon (1274) behufs einer Angleichung
an die inzwischen verfestigte Sakramentsterminologie der West-
kirche Kklarer fixiert und im 17. Jahrhundert einer genaueren
Nachpriifung unterzogen.

Der Begriff der sakramentalen Ginade im Sinne einer den
Zwecken der einzelnen Sakramente entsprechenden besondern
Gnadenkraft oder Gnadenwirkung ist der dltern orthodoxen
Theologie vollig fremd. Sie spricht einfach von der gewohn-
lichen Gnade Gottes, die durch die Sakramente empfangen wird.
Die spétere Entwickelung der Lehre von den Sakramenten in
der orthodoxen Kirche, wenn sie sich auch auf die hl. Schrift
und Tradition stiitzt, steht doch ganz unter dem Einfluss der
scholastischen romischen Theologie. Von ihr sind besonders
die beiden orthodoxen Bekenntnisse des Russen Petrus Moghilas
(1642) und des Griechen Dositheos (1672) abhéngig, die tibrigens
nicht allgemein, nicht ganz und in allen Teilen anerkannt
werden. Der Einfluss der reformierten Theologie in der Sakra-
mentenlehre macht sich in dem offiziell abgelehnten Bekenntnis
des Kyrillos Lukaris bemerkbar.

Die griechischen Viiter und die auf ihnen fussenden Theologen
haben die Sakramentenlehre ebensowenig wie die Gnadenlehre
systematisch behandelt. Doch findet sich in ihren Schriften
geniigend Material, um daraus ganz unabhéngig von den spéateren
durch die Reformation des 16. Jahrhunderts veranlassten Be-



kenntnissen und den Arbeiten der folgenden und neuzeitlichen
Theologen einen umfangreichen Traktat tiber die Sakramente
herauszuarbeiten. Die Lehre von den Sakramenten ist heute
auch von den orthodoxen Theologen griindlich klargestellt
worden. KEs ist aber nicht alles so bestimmt festgelegt, wie in
der romisch-katholischen Kirche durch das Tridentinum, so dass
noch manche Probleme zur Diskussion stehen, die von den
Viitern nicht ins Auge gefasst wurden. Was von diesen in
volliger Ubereinstimmung und gestiitzt auf die hl. Schrift ge-
lehrt worden ist, das allein ist in der orthodoxen Kirche der
Diskussion entriickt.

Was die Viter gelehrt haben, hat Prof. Avilisatos im
August 1931 dem Theologenausschuss der Weltkonferenz in
Gloucester vorgetragen. Wir geben das im folgenden auszugs-
weise wieder.

1. Aussere Zeichen und Sakramente.

Die Kirche hat immer verschiedene Mittel gehabt, um den
(liaubigen Christi Gnaden mitzuteilen. Aber die wirksamsten
Mittel der Gnadenverleihung sind die Sakramente oder Mysterien.
Unter Sakrament versteht auch die orthodoxe Kirche, wie die
romisch-katholische und altkatholische, eine von dem Herrn
vorgeschriebene Verrichtung, welche unter einem sichtbaren
Zeichen eine mitteilende Wirkung ausiibt, indem sie die un-
sichtbare Gnade Gottes in die Seelen einfiihrt. Gliubige werden
dadurch Empfinger des in Christus geoffenbarten Heilsgutes.
Die Sakramente bestehen also aus dussern, sinnlich wahrnehm-
baren Zeichen und Handlungen, die durch sich selbst eine
Teilnahme an der wiedergebirenden, rechtfertigenden und
heiligmachenden Gnade Gottes vermitteln. In diesen Definitionen
driickt sich die herrschende Meinung aus. Metrophanes Kritopu-
los gibt eine stark protestantisierende Definition, aus der ge-
schlossen werden muss, als ob die Sakramente nur fiir die
Auserwiihlten besténden und allein in ihnen wirksam werden
kénnten. Theophylakt Gorskij lutheranisiert, wenn er von den
Sakramenten sagt, dass sie den Gliaubigen ,als Verheissung
gnadenvollen Siindennachlasses durch Christum gespendet
wiirden.“

Besonders stark wird stets in der orthodoxen Kirche betont,
dass nicht die dussern, sinnlich wahrnehmbaren Zeichen und



— 108 —

Handlungen die Gnade verleihen, sondern dass der in diesen
Zeichen mit seiner Kraft wirksame heilige Geist handelt. Wenn
Basilius von der Gnade spricht, die durch das Wasser in der
Taufe vermittelt wird, so sagt er: ,Wenn im Wasser Gnade
ist, so ist das nicht in der Natur des Wassers, sondern durch
die Gegenwart des hl. Geistes. Ahniich und noch austiihr-
licher spricht Gregor von Nyssa liber die Sakramente der Taufe,
der hl. Eucharistie, des Chrisma und der hl. Weihen, wenn er
sagt: ,Nun wird diese Wohltat (der Wiedergeburt) nicht gewéhrt
durch das Wasser, sondern durch die Verordnung Gottes und
die Heimsuchung des hl. Geistes, der geheimnisvoll zu unserer
Frlosung kommt . . . . Das Brot wiederum ist soweit gewdohn-
liches Brot, aber wenn das Mysterium es geheiligt hat, so heisst
es und ist es der Leib Christi. So ist es auch mit dem hl
Chrisma und so mit dem Wein. Wenn auch noch so wertlos
vor dem Segen, so hat doch jedes von ihnen nach der Heiligung
durch den hl. Geist eine hohere Wirksamkeit. Und diese nam-
liche Macht des Wortes macht den Priester auch ehrwiirdig
und achtenswert, da er durch die EKinzigartigkeit (Kewovduic-
Neuheit) des Segens von der Gemeinschaft (Kowéeng) der Menge ab-
gesondert wird. Das wirkt der Priester, ohne irgendwie an Grosse
oder Gestalt verindert zu werden, sondern, indem er dem An-
scheine nach derselbe bleibt, der er war, wird seine unsichtbare
Seele durch eine unsichtbare Gnadenkraft umgestaltet . . .©
,und das Wasser, obschon es nichts als Wasser ist, erneuert den
Menschen zur geistigen Wiedergeburt, da ja die Gnade von oben
es segnet.“ (Gregor von Nyssa, in diem Ipiph. Migne, gr. XXX XIV,
col. 581, 584.) Derselbe Vater sagt, wo er von dem Wasser der
Taufe und der darin enthaltenen Gnade spricht: ,Da wir auch
das betrachten soliten, inwiefern wir durch die hl. Taufe be-
troffen sind, was ist da zu sagen? Ist die lebenspendende
Kraft im Wasser, das mit Riicksicht auf die Taufgnade ver-
wendet wird? Ist es nicht klar, dass das Wasser zum Zwecke
des dussern Dienstes verwendet wird, da es von sich aus nichts
zur Heiligung beitrdgt, wenn es nicht durch die Weihe um-
gewandelt ist? Aber es ist der Geist, der die erquickt, die
getauft werden.“ (ctra. Macedonianos, 19).

Johannes Chrysostomus redet in demselben Sinne von der
wirksamen Kraft des hl. Geistes in der Taufe, fiir die unter
bestimmten Verhiiltnissen selbst das Wasser nicht absolut un-



— 109 —

erlisslich ist: ,Aber wie kommt es, dass er von ihrer Taufe
spricht, da doch kein Wasser im obern Gemache war? Weil
der Geist das méichtige Element ist, durch den auch das Wasser
wirksam ist.“ Dieser sehr richtige Gedanke, dass es der hl.
Geist ist und seine Macht allein, nicht aber die #ussern, sicht-
baren Zeichen und Handlungen, die die Gnade verleihen, fiihrt
Johannes Chrysostomus auf folgende Sakramentsdefinition: , Wir
nennen es Mysterium, weil wir nicht glauben, was wir sehen,
sondern wir sehen etwas und glauben an etwas anderes.“
(VII. hom. in I. Cor.)

2. Notwendigkeit und Beschaffenheit der dussern Zeichen der
Sakramente in Verbindung mit der sakramentalen Gnade.

Die Ansicht der Viter uber die sekundire Bedeutung der
dussern Zeichen und Handlungen, die sie im Sakramente spielen,
und die von den spateren und zeitgendssischen Theologen ge-
teilt wird, driingt nun ganz nétiirlich die Frage in den Vorder-
grund, ob diese Zeichen, da sie ja die Gnade nicht selbst
bringen, iberhaupt notwendig seien. Die gleichen Viter erkliren
jedoch, dass diese Zeichen absolut notwendig seien, weil sie
von unserm Herrn selbst so eingefiihrt, verordnet und gebraucht
sind. In bezug auf ihre Beschaffenheit erkliren sie, dass die
aussern Zeichen durch Gebet und Anrufung gereinigt und ge-
heiligt sind. Was der hl. Irendus mehr allgemein sagt: ,Wenn
Christus nicht wirklich litt, so hat er keine Gnade erwirkt, da
es dann keine Passion gab“, das ist ein Hinweis auf die wahre
Wurzel der Sakramente, die in dem grossen Mysterium der
Inkarnation des Logos lag. Was Ambrosius meinte mit dem
Satze: ,Wer ist der Urheber der Sakramente, wenn nicht der
Herr Jesus?, das driickt St. Johannes Chrysostomus ausfiihrlicher
ausmitden Worten: ,Dakamen Wasser und Blut heraus; nicht aufs
Geratewohl, nichtaus Zufall kamen diese Quellen hervor, sondern
weil die Kirche auf diese beiden Quellen gestellt ist. Der Ge-
taufte weiss das, weil er durch Wasser wiedergeboren ist und
durch Blut und Fleisch genahrt wird. Von dort her haben die
Sakramente ihren Ausgang genommen.“ (85. hom. in St. Joh.
Migne, gr. Bd. LIX, col. 463.) Es ist sehr interessant, dass
der gleiche Gedanke sich in den alten sakramentalen Gebeten
der Kirche findet. In dem bekannten Gebetbuche des Bischofs
Serapion lesen wir bei der Epiklese des eucharistischen Gebetes



— 110 —

u. a.: ,Wir haben das Brot dargebracht.... da der Herr
Jesus in der Nacht, als er verraten wurde, Brot nahm, es brach
und seinen Jingern gab“ und im Konsekrationsgebet des Tauf-
wassers wird gesagt: ,und als dein einzig gezeugtes Wort, als
es ins Wasser des Jordans ging, es heilig machte ... und
in mehr kategorischer Weise rechtfertigt Kyrill von Jerusalem
den Gebrauch von &dussern Zeichen, wenn er sagt: ,Und
wihrend das Wasser den Korper reinigt, besiegelt der hl. Geist
die Seele, damit wir uns Gott nahen konnen mit unserm Herzen,
das vom hl. Geist besprengt ist, und mit unserm Korper, der
mit reincm Wasser gewaschen ist. Wenn du daher ins Wasser
hernieder steigst, so achte nicht auf das physische Wasser,
sondern siehe auf die Errettung durch die Wirksamkeit des
hl. Geistes. Nicht ich bin es, der das sagt, sondern der Herr
Jesus Christus, der in dieser Frage die Autoritit besitzt. Es ist
ein kithnes Wort, aber nicht meines; denn Jesus ist es, der es
gesagt hat ..., damit, wenn die Seele durch den Glauben
wiedergeboren ist, auch der Korper an der Gnade teilnehme
durch Vermittelung des Wassers. Wenn nun jemand zu wissen
winscht, warum Gnade vermittels des Wassers gegeben wird,
und nicht durch ein anderes Element, so kann er das erfahren,
wenn er auf die hl. Schrift zuriickgreift.“

Aber nicht nur die Verordnung des Herrn macht den Ge-
brauch iusserer Zeichen unerlisslich und gibt ihnen allein
schon volle Rechtfertigung, sondern auch die Tatsache ihrer
Heiligung durch die Anrufung der Kraft des hl. Geistes tiber sie.
Dadurch werden sie gereinigt, erhalten gewissermassen einen be-
sondern Charakter, empfangen etwas, was sie vor der Heiligung
nicht hatten, und was sie zur Ubertragung der Gnade befiihigt.
Einige Viter gehen so weit, dass sie viele Jahrhunderte vor der
Scholastik von einer Art Umgestaltung oder Transelementation
der #dussern Zeichen und Elemente sprechen. Gregor von Nyssa
spricht von einer Wandlung (usramoiiorc) des Wassers zur Taufe
durch die Heiligung. Kyrill von Alexandrien spricht in folgenden
Ausdriicken iiber die Wirkung der Kraft des hl. Geistes auf
dem Wasser: ,Durch die Tatigkeit des hl. Geistes wird das
sichtbare Wasser umgewandelt zu einer Art gottlicher, unaus-
sprechlicher Macht, und es heiligt noch dazu diejenigen, fir
die es verwendet wird.* Derselbe Kyrill sagt bei der ausfiihr-
licheren Behandlung der hl. Eucharistie: ,Er sagt Dank, d. b.



— 111 —

unter der Form des Gebetes redet er den Vater an, wie wenn
er ihn als Teilhaber und zustimmenden Teil bei der Segnung
der lebenspendenden Darstellung der Gaben einfiihrt, die uns
gewidlrt werden sollen. Denn jede vollkommene Gabe kommt
uns vom Vater durch den Sohn im hl Geist.* Und diese
Handlung war fir uns ein Gebetstyp, das Vorbild eines Gebetes,
das dargebracht werden sollte, wenn immer wir im Begrifte
stehen, das Gnadengeschenk der mystischen und lebenspendenden
Verordnung Christi zur Darstellung zu bringen, was wir ja zu
tun pflegen. Denn wir senden alle unsere Danksagungen empor
und geben gleichzeitig mit unserm Gott und Vater auch dem
Sohne und dem heiligen Geiste die Ehre, und so nahern wir
uns dem heiligen Tische im Glauben, dass wir an Leib und
Seele erquickt und gesegnet werden. Denn wir nchmen in uns
selbst das Wort Gottes des Vaters auf, das fiir uns Fleisch
ward und das L.eben und der Spender des L.ebens ist.“ (Comment.
zu Luk. XXTII, 19.) Kyrill von Jerusalem sagt bei der Erklirung
des Vorganges im eucharistischen Offizium und der Wirkung
der tiber die Elemente angerufenen Gnade des hl. Geistes:
,Dann, nachdem wir uns durch diese heiligen Hymnen selbst
geheiligt haben, bitten wir unsern Gott, der die Menschen liebt,
dass er den hl. Geist iiber die Gaben sende, damit er das Brot
zum ILeibe Christi und den Wein zum Blute Christi mache.
Denn gewiss wird alles, was mit dem hl. Geiste in Beriihrung
kommt, geheiligt und verwandelt...* (Sermo mystagogicus,
V, 7, Migne XXXIII, col. 1113) und ,danach sagt der Priester:
Das Heilige den Heiligen“. Die Gaben sind heilig, da sic die
Ausgiessung des hl, Geistes aufgenommen haben.“ Ahnlich
sagt Basilius ganz in Ubereinstimmung mit Augustinus: ,Aber
wie werden wir gerettet? Sicher durch die Wiedergeburt in
der Gnade, die in der Taufe liegt.* Seiner Auffassung folgend
sagt die Confessio des Dositheos: ,Wir bekennen, das sie (die
Sakramente) notwendig wirksame Werkzeuge der Gnade fiir
Jeue sind, die eingeweiht werden sollen.*

Die erwahnten Zitate machen es nun klar, dass nach or-
thodoxer Lehre, wenn auch in den Sakramenten die Kraft des
hl. Geistes die Gnaden Christi mit allen ihren Folgen bewirkt
und mitteilt und nicht die &ussern Zeichen und Handlungen,
durch diese allein nach ihrer Heiligung durch die Gegenwart
und Kraft des hl. Geistes die Gnade iibermittelt wird. Die



— 112 —

Scholastik wiirde kurz sagen: Die dussern Zeichen der Sakra-
mente sind die causa physica der Gnadenmitteilung.

3. Ndihere Definition der Sakramente.

Den bereits erwidhnten Ausspruch des hl. Johannes Chry-
sostomus: , Mvotrowy xaletar 0TE 0Uy GTEQ 0QWNEY TLIOTEVOUSY,
Al Ersoe opwnsy xai Ersgu mwrevousv®, setzt er im folgenden
weiter auseinander: ,Denn so ist das Wesen unserer Sakra-
mente. Tatséichlich habe ich und der Ungliubige eine ganz
verschiedene Einstellung zu diesen. Ich hore, dass Christus ge-
kreuzigt ist und alsbald staune ich iiber eine solche Liebe zu
den Menschen. KEr hort es und hilt es fir Schwiche., Wenn
~er von der Taufe etwas vernimmt, so hilt er das fiir einfaches
Wasser. Ich aber sehe nicht bloss das wahrnehmbare Element,
sondern die Reinigung der Secele durch den Geist. Er meint,
nur mein Korper werde gereinigt. Ich aber halte im Glauben
fest, dass meine Seele rein und heilig wird, und ich sehe das
Begriibnis, die Auferstehung, die Heiligung, die Rechtfertigung,
die Erlosung, die Annahme an Kindes Statt, die Erbschaft des
Himmels, den Dienst des hl. Geistes. Denn ich beurteile die
Dinge nicht, wie sie mir auf den ersten Blick, natiirlich ge-
sehen, erscheinen, sondern mit geistigen Augen. Ich verstehe
das Wort so, der Unglidubige anders. Das ist demnach besonders
ein Sakrament (Mysterium), was Uberall verkindigt, aber von
denen nicht angenommen wird, die nicht das richtige Versténd-
nis dafir aufbringen. Es wird nicht durch Weisheit und Ver-
stand, sondern durch den hl. Geist enthtllt, soweit wir liber-
haupt imstande sind, es geistig aufzunehmen. Daher wiirde
man sich, ganz dem Mysterium entsprechend, nicht irren, wenn
man es unaussprechlich nennt. Denn nicht einmal uns Glau-
bigen ist vollige Klarheit und das genaue Verstindnis gegeben
worden.“

Die vollstandige Erkldrung fir das, was ein Sakrament
ist, ist daher nur fiir den wesentlich mystischen Glauben des
Christen verstandlich.

Spétere griechische orthodoxe Theologen bis zu unserer
Zeit geben die gleiche Sakramentsdefinition von dem #ussern
Zeichen, durch das uns in geheimnisvoller Weise Gnade ver-
liehen wird. So sagt Moghilas in seiner Confessio orthodoxa:
»Das Sakrament ist eine Zeremonie, die unter einer sichtbaren



— 113 —

Gestalt Ursache ist, dass sie in die Seele des Glaubigen die
unsichtbare Gnade Gottes bringt, da dieses so von unserm Herrn
angeordnet ist, durch den jeder Gldubige die gottliche Gnade
empfangt® (bei Kimmel I, pag. 170). Gabriel von Philadelphia
gibt folgende Definition: ,Gewisse heilige, der Wahrnehmung
unterworfenen Dinge, die in sich eine verborgene Kraft haben,
den Menschen das Heil und alles zum Heile Notwendige zu
bringen.“ Dositheos behauptet in seiner Confessio fidei gegen
die reformierte Auffassung, die Sakramente seien nicht blosse
Zeichen der gottlichen Verheissungen, sondern notwendigerweise
wirksame Werkzeuge der Gnade. Malinowskij fasst die ihm in den
symbolischen Biichern begegneten Definitionen folgendermassen
zusammen: ,Sakramente sind heilige Handlungen, die von Chris-
tus selbst zum Heile der Glidubigen eingesetzt sind und von der
rechtméssigen Hierarchie vollzogen werden. Sie enthalten unter
einem sichtbaren Zeichen die unsichtbare Gnade Gottes und
teilen sie unter dem sichtbaren Zeichen mit, so dass in einem
jedem Sakramente bestimmte Gnadengaben den Gliubigen iiber
tragen werden.“ Ahnlich #ussern sich Makarius von Moskau,
Dyobuniotes, Andrutsos u. a.

4. Die Gnadenverleihung.

Die Fragenach der mit Notwendigkeit erfolgendenVerleihung
der Gnade durch die &dussern Zeichen der Sakramente wird
nicht nur mit dem Argument beantwortet, dass Christus es so
angeordnet habe, sondern auch mit dem passenden Hinweis
darauf, dass die menschliche Natur, die ja nicht génzlich geistig
ist, auch materieller Mittel zu einer mehr natiirlichen und um-
fassenden Annahme der verliehenen Gnaden bendétige. Es ent-
spricht ja ganz der orthodoxen Lehre, dass materielle Dinge
hoheren Zwecken Gottes dienen koénnen, da ja alles, was Gott
erschaffen hat, gut und im ganzen seinem heiligen Willen dienst-
bar ist. Bei der Erklirung dieses Punktes sagt Johannes Chry-
sostomus: ,Nichts fiir die Sinne Wahrnehmbares iibergab uns
der Herr, aber in sinnlich wahrnehmbaren Dingen alles, was
geistig verstindlich ist. So kommt auch in der Taufe durch
das sichtbare Element des Wassers die Gabe, aber was voll-
zogen wird, ist nur geistig wahrnehmbar, ndamlich die Wieder-
geburt und Erneuerung. Denn wirest du unkorperlich, so wiirden
unkérperliche Dinge fiir dich passend sein, aber da deine Seele

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1934, 8



— 114 —

in einen Korper gesenkt ist, so gibt er geistiz Verstindliches
durch sinnlich wahrnehmbare Mittel® (hom. 84,2 in Matth).
Ganz in derselben Weise erkliart Gregor von Nazianz das Ver-
nunftige der geistigen Reinigung durch das Wasser der Taufe:
-...aber da wir zweifach konstituiert sind, aus Leib und Seele,
also von sichtbarer und unsichtbarer Natur, so ist auch unsere
Reinigung doppelier Ari, namlich mit Wasser und mit Geist.
Das eine wurde sichtbar und koérperlich empfangen, das an-
dere unsichtbar und unkérperlich. Dementsprechend ist das
eine figarlich. das andere real und die Seele in ihren Tiefen
reinigend.” {Oratdo 40, 7/8in baptismo, Migne gr. XXX VT, col. 368..
Die griechischen Vater definieren allerdings nicht die engen
Beziehungen zwischen den aussern Elementen und der verlie-
henen Gnade oder deren genauen Grad. Es geniigt ihnen, den
festen Glauben an die Tatsache auszudricken, dass die Gnade
gewiss durch die sakramentalen Elemente verliehen wird. Fir
spitzfindige Theorien, wie die Gnade durch die Elemente ge-
ceben wird, haben sie Kein Interesse. Die durch die Sakramente
verliehene Gnade izt die tbernatfrliche Kraft des hl. Geistes,
durch welche die Aneignung des Erlosungswerkes unseres Herrn
mit Hilfe der Xirchlichen Mittel der Heiligung {Wort und Sakra-
ment} vollendet wird, vorausgesetzt, dass der Glaube des ein-
zelnen auf Goties herablassende Haltung reagiert. Es ist daber
keine besondere Gnade noch eiwas Magisches, sondern es ist
der Geist Gottes selbst und seine Krafi. die zu uns durch die
Sakramente Kommi Dositheos glaubt in seiner Confessio, dass
Gnade _... die mitwirki, stirkt und uns also in der Liebe
Gottes, d. h. in dem Guten, das wir nach Goites Willen tun
sollen. befestigt {Gott giesst also die erste Gnade ein!}, ubs
rechifertigi und zu Pridestinierten macht*. Das ist eine Er
Eidrung dessen, was die griechische Kirche in ihren Vaiern
Gber die Gnade lehrt, die direkt von der herablassenden Giie
Gottes zum Menschen ibergehi und ihn befihigi, jedes guit
Werk zu tun und schliesslich sein Heil zu wirken. Bei der
Behandlung dieses Themas sagt Basilins: _Alles Gurte. das #o
erst zu uns durch die gowuliche Gnade kommti, nennen wir eine
Tadgkeit derGnade, die alles in allem wirkt.* {Epist. 138.} Gregor
von Nazianz erkliart das noch systematischer mir den Wortel:
---.. und vom Geiste kommt unsere Wiedergeburt, und voB
der Wiedergeburt unsere Umgesialiung und von der Umge



— 115 —

staltung die vollere Erkenntnis dessen, der uns umbildet®
(Oratio 31). Noch genauer sagt Kyrill von Alexandrien: [Wie
eine Waffe, wie eine unzerbrechliche Sicherheit hat der Vater
unsern Herzen den Geist Christi gegeben, indem er dieselbe
Gnade, Gegenwart und Kraft in uns zur Vollendung brachte.
Denn es ist unmoglich, die Seele des Menschen in Ordnung zu
bringen oder das Gute zu tun, oder seine eigenen bosen Nei-
gungen zu meistern, oder der grossen teuflischen Schlinge zu
entgehen, wenn der Mensch nicht mit der Gnade des hl. Geistes
gestirkt wird und wenn nicht seine Seele Christus in sich hat.”
(Ctr. Julianum III. Migne, gr. XXXI.)

Die durch die Sakramente verliehene Gnade ist von ver-
schiedener Art, den verschiedenen Noéten unserer Seele ent-
sprechend. So erneuert und rechtfertigt sie in der Taufe und
Firmung, nédbrt und erquickt uns in der hl. Eucharistie usw.
Die Russen Malinowskij, Sylvester Lebedinskij, Philaret und
Andrutsus lehren {iibrigens ganz ausdriicklich eine besondere
sakramentale Gnade, die jedem Sakramente eigentiimlich ist.

0. Notwendigkeit und Wirksamkeit der sakramentalen Gnade.

Es wird allgemein anerkannt, dass die durch und mit den
Sakramenten verliehene Gnade absolut notwendig ist, da ihre
Wirkung die Heiligung und schliesslich die Erlosung ist. Das
heisst nun aber nicht, dass die Sakramente die einzigen Gnaden-
mittel sind, weil der allmichtige Gott auch andere Mittel ge-
brauchen kann. Andererseits sind auch nicht alle Sakramente
absolut notwendig, weil jeder nur die gebrauchen muss, die
fur ihn notwendig sind. Aber dic Notwendigkeit der Sakramente
und deren Gnaden wird in vielen Beziehungen durch ihre Wir-
kungen, und zwar die objektiven wie subjektiven, die positiven
und die negativen gezeigt. Die verliehene Gnade und ihre Kraft
beriihrt zuerst die #ussern und wahrnehmbaren Zeichen, die
nach der Heiligung Werkzeuge der Gnade und Mittel zur Hei-
ligung werden. Gregor von Nyssa sagt bei der Behandlung
der Sakramente und deren Gnadenwirkung auf die dussern und
wahrnehmbaren Zeichen: ,Aber nicht das Wasser teiit diese
Gabe der Wiedergeburt mit, sondern die Verordnung Gottes
und die Heimsuchung des hl. Geistes, der geheimnisvoll zu un-
serer Erlosung kommt. Ferner bewirkt die verliehene sakra-
Mmentale Gnade fiir den wiirdigen und ehrfiirchtigen Empfinger



—-116 —

positiv Heiligung und Erlésung, aber auch fir den unwirdigen
und in gewissen Fillen fiir den spottischen Empfanger negativ
Stiinde und Verdammnis. Basilius sagt in verschiedenen Vor-
bereitungsgebeten auf die hl. Kommunion: ,Und lass meine
Teilnahme an deinem reinen und lebenspendenden Sakrament
sich an mir nicht als Gericht erweisen, noch lass mich seelisch
schwach werden an Leib und Seele durch unwiirdige Teilnahme
an demselben . . . Ich weiss, o Herr, dass, wenn ich unwiirdig
teilnehme an deinem reinen Leibe und deinem ehrwiirdigen
Blute, ich schuldig werde und mir das Gericht esse und trinke,
da ich deinen Leib und dein Blut, mein Christus und Gott,
nicht unterscheide.“

Ahnlich Johannes Chrysostomus: ,0 Herr und Gott! Ich
weiss, dass ich weder wirdig noch vorbereitet bin, dass du
unter das Dach des Hauses meiner Seele kommen kénntest . . . .
denn nicht als Verdchter nahe ich mich dir, o Christus, mein
Gott!“ (In allen Gebetbiichern.) Die sakramentale Gnade hat
ihre Wirkung fiir den wiirdigen Empfinger je nach seinen
geistlichen Bedurfnissen und der Art des Sakramentes, das er
empfingt. Kyrill von Jerusalem sagt demgem:iss: ,Lasst keinen
glauben, dass er nur die Taufe zur Vergebung der Siinden
empfange. Er empfingt auch die Gnade der Adoption durch

Gott. . . denn wir wissen, dass, wie sie die Sinden tilgt, und
die Gaben des hl. Geistes vermittelt, so ist sie auch ein Sym-
bol des Leidens Christi“ . . ,und wenn wir seiner hl, Salbung

wiirdig befunden werden, werden wir Christen genannt . ..
denn bevor ihr dieser Gnade wiirdig befunden wurdet, waret
ihr dieses Titels eigentlich nicht wert.“ (Sermo mystag. III, 4.)
Bei der Besprechung der Taufgnade sagt Kyrill von Alexan-
drien: , . . und wir haben ebenfalls Zutritt zur Gnade der hl
Taufe, die uns heiligt, indem wir bekennen, dass die Kraft des
Wassers das Wegrdumen der Siinden, die geistige Erneuerung
ist.“ (In Jes. I, sermo II, Migne, gr. LXX, col. 96.)
Athanasius sagt iiber den gleichen Gegenstand: ,Er befahl
uns, dass wir getauft wiirden auf den Namen des Vaters, des
Sohnes und des heiligen Geistes. Denn so sind wir auch wirk-
lich vervollkommnet und als Sohne angenommen.* Und anders-
wo: ,Es gibt nur eine erneuernde Taufe, die keine Sintfluf
tiber die Erde herabruft, wie ehedem, sondern eine personliche
Reinigung von Siinde und eine voéllige Abwaschung vom Ungliick



— 117 —

der angehiuften Befleckungen, die wir uns zugezogen haben,
bewirkt . .. .. Diese Hilfe, die der ersten Geburt zuteil wird,
macht ganz neue Menschen anstatt der alten und gottgleiche
Menschen anstatt der gegenwirtigen Menschen. Sie formt sie
um ohne Feuer und baut sie wieder auf ohne Riicksicht auf
den fritheren Verfall. (Sermo 140 in Bapt.)

Natiirlich bedeutet eine solche Auffassung von der Gnaden-
wirkung nicht, dass sie magisch ist. Nicht nur, weil sie das
Werk des hl. Geistes ist, sondern auch weil die siindige Neigung
trotz der Gnadenwirkung in den Sakramenten wegen der Macht
der Siinde und der Gegenwirkung des siindigen freien mensch-
lichen Willens nicht ausgeloscht ist. Makarius von Agypten, der
diesen Punkt klar behandelt, sagt: ,Niemals habe ich einen
vollkommenen oder freien Christenmenschen gesehen. Selbst
wenn ein Mensch in der Gnade Ruhe findet und bis zu den
Mysterien, Offenbarungen und Siissigkeiten der Gnade vor-
dringt, so ist die Stinde doch noch in ihm. Und solche Menschen
halten sich infolge der iiberreichen Gnade und des innern
Lichtes fiir frei und vollkommen, weil sie durch Mangel an
Erfahrungen getiuscht werden. Wohl besitzen sie eine Gnaden-
kraft, aber ich habe nie einen freien Menschen gesehen.“
(Hom. IX, 6.) Daraus folgt, dass die Anstrengung gegen die Siinde
und stindige Neigung trotz aller Gnadengegenwart bestdndig
und ununterbrochen weiter gehen muss.

Basilius findet es schwer, zu glauben, dass die Gnade mit
der siindigen Neigung gleichzeitig existieren kann. Aber gerade
dieser Zweifel zeigt, was seine Uberzeugung ist: ,Denn es ist
fir uns unméglich, die gottliche Gnade zu empfangen, ohne
dass die bosen Leidenschaften vertrieben werden, die in unsern
Seelen wohnen.* Dieser Kampf ist wirklich sehr hart und
unendlich, wie eine alte christiche Urkunde besagt: ,Aber die
Gnade Gottes kimpfte gegen den Bosen und einige schwache
Brider bewahrten sie und errichteten gegen ihn starke Pa-
lisaden, wodureh sie befahigt wurden, dank ihrer Standhaftig-
keit alle diese Angriffe auf sich abzulenken.“ (Migne. gr. XXIX,

col. 477)
6. Der Character indelebilis der sakramentalen Gnade.

Uber die Theorie von einem unausloschlichen Charakter,
der der Seele durch die Sakramente, sei es durch alle, oder



— 118 —

nur durch Taufe, Firmung und Amtsweihe aufgedrickt wird,
herrscht unter den heutigen orthodoxen Theologen eine lebhafte
Diskussion. Sie ist aus der romisch-katholischen Kirchenlehre
iibernommen und folgendermassen in der Confessio Dosithei
ausgedriickt: ,Der Ritus der Taufe driickt ein unausloschliches
Siegel auf, gerade so wie die Priesterweihe.“ Unter den heutigen
griechischen Theologen verwerfen einige die Lehre vom Cha-
racter indelebilis, ohne dafiir hinreichende Griinde angeben zu
konnen. Die Meinung vom unausloschlichen Charakter, oder,
um in der Sprache der orthodoxen Theologie zu reden, von
der unausldschlichen Kraft aller oder wenigstens der genannten
drei Sakramente steht jedoch im vollen Einklang mit der Grund-
lehre von den Sakramenten der orthodoxen Kirche. Viele
griechische Viter sprechen klar in diesem Sinne, ja sie ge-
brauchen die Bezeichung ,unzerstorbares Siegel“, ein Siegel,
das fir ewig unausléschlich ist. (ogeayidos drefulsinrov sis vovg
atwvag) Die griechischen Viiter glauben offenbar, dass, wenn
Gott durch die Sakramente einmal wirkt, sein Wirken
nicht nur zeitlichen oder partiellen Charakter tragen kann
Die Kraft der durch die Sakramente offenbarten gottlichen
Gnade ist vollkommen und in ihrer Wirkung ewig. Nichts
kann das andern, was Gott selbst wirkt. Niemand kann dem
widersprechen. Johannes Chrysostomus, der diesen Gedanken
beziiglich der Taufe entwickelt, sagt: ,Denn der Grund, auf
welchen du getauft bist, ist dein Glaube an die Auferstehung
des toten Leibes, dass er nicht mehr tot bleibe . . .. Denn
Gott allein tut dieses. Und er wirkt es im Bade der Wieder-
geburt; denn die Gnade berithrt die Seele selbst und zerstort
von da aus die Sinde mit den Wurzeln. Deswegen konnen
wir die Seele dessen, der vom Konig weggeschickt war, als
unrein betrachten. Aber die Seele dessen, der getauft ist, ist
nicht mehr so, sondern reiner als der Sonnenstrahl und 0
wie sie urspriinglich erschaffen war, nein, weit besser als selbst
diese. Denn sie erfreut den Geist, der sie allseits entziindet
und ihre Heiligkeit vermehrt. Gerade so wie wenn du Eisel
oder Gold im Schmelztiegel umformst, es rein und neu machs
so schmilzt dich der hl. Geist in der Taufe wie in einem Feuel
ofen und verzehrt die Siinden und lisst die Seele reiner leuchtel
als lauteres Gold.“ (Hom. in 2. Cor. XV, 1/2, Migne, gr. LX!
col.348/9.) Und weiter: ,Wie es keine zweite Kreuzigung Christ



— 119 —

geben kann, so kann es auch keine zweite Taufe geben.“ (Hom. 9,3
in Hebr., Migne, gr. LXIII, col. 19.) Uber denselben Gegenstand
sagt Theodoret ganz klar: ,Wie Christus einmal fiir alle litt,
so konnen wir nur ein einziges Mal an seinem Leiden teil-
nehmen. Durch die Taufe sind wir ja mit ihm begraben und
stehen wieder auf mit ihm.“ (Hom. in Hebr. 6, 6.) Zu der Regel,
dass die Taufe nur einmal empfangen werden darf, sagt Johannes
von Damaskus: , ... also gerade so wie der Tod des Herrn
einmal fiir alle erlitten wurde, so soll man sich auch nur ein-
mal der Taufe unterziehen ... Von denen, die wiedergetauft
werden, nachdem sie im Namen des Vaters, des Sohnes und
des hl. Geistes getauft worden sind, sagt der hl. Apostel: Denn
es ist unmoglich fir die, die einmal erleuchtet sind, wieder
durch Busse sich zu erneuern, da sie Christus wiederum fir
sich kreuzigen und ihn der Schmach tiberliefern.“ (Exp. in
fid. orthod. 1V, 10, Migne, gr. LXXXVI.) Derselbe Vater spricht
von der Taufe als von einem Siegel: ,Sodann empfangen wir
Jetzt in der Taufe die Erstlinge des hl. Geistes, und unsere
Wiedergeburt wird uns der Beginn eines andern Lebens, Siegel
Schutz und Erleuchtung.“ (Ibidem.)

Kyrill von Jerusalem behandelt die Taufe und Firmung
und spricht ausdriicklich von einem unzerstorbaren Siegel,
welches der hl. Geist uns fir ewig aufdriickt: ,Die Taufe, die
uns bevorsteht, ist etwas Grosses ... ein heiliges, unzerstor-
bares Siegel und die Gabe der Annahme an Kindes Statt durch
Gott ... Denn Gott kann sogar den Unglidubigen gliubig
machen ... Moge er euch mit den himmlischen Dingen des
Neuen Bundes erfiillen und das fiir ewig unausléschliche Zeichen
geben!“ (Procatechesis 16, 17, Migne, gr. XXXIII, col. 360/1,364/5.)

Nikolaus Kabasilas sagt iiber die Wirksamkeit der Taufe,
Firmung und Eucharistie: ,Denn wenn wir in den hl. Mysterien
sein Begribnis darstellen und seinen Tod verkiindigen, so sind
wir durch sie vom Erloser erzeugt, umgebildet und bedeutsam
mit ihm verbunden. Denn durch diese leben, weben und sind
wir in ihm, wie der hl. Paulus sagt, da ja die Taufe das Wesen
mitteilt, das ganz christusgemiss ist. Denn erst wenn wir den
Tod auf uns nehmen und das Leben erst verlieren, werden
Wir zum Leben gefiihrt. Dann vollendet die Salbung mit Ol
den neu Erzeugten und legt in sein Inneres eine Kraft, die
einem solchen T.eben entspricht. Dann bewahrt die gottliche



— 120 —

Eucharistie dieses Leben und hilt es in Gesundheit aufrecht.*
(De vita in Christo, Migne, gr. CL, col. 501/4.)

Im gleichen Sinne sagt Dositheos in seinem Bekenntnis:
»2Denn wie es fiir den gleichen Mann unmdoglich ist, zweimal
die Priesterweihe zu empfangen, so ist es fiir den, der recht
getauft ist, unmoglich, wiedergetauft zu werden, auch wenn
er das Ungliick hatte, in zahllose Stinden zu fallen, ja wenn
er selbst den Glauben abgeschworen héatte, Denn wenn er
bereit ist, sich dem Herrn wieder zuzuwenden, so empfingt er
die verlorene Kindschaft durch das Sakrament der Busse wieder.“
(Decretum XVI bei Kimmel.)

Die Praxis der orthedoxen Kirche zeigt ferner klar, dass
Taufe, Firmung und geistliche Amtsweihe nicht wiederholt
werden, weil die Idee von deren unausloschlichem Charakter
massgeblich ist. Taufe und Firmung, wenn einmal im Namen
des Vaters, des Sohnes und des hl. Geistes vollzogen, konnen
nicht wiederholt werden. Und auch die Priesterweihe wird
nach der Absolution eines Degradierten nicht wiederholt. Wie
schon gesagt, ist die in den Sakramenten verliechene Gnade
das Werk Gottes des heiligen Geistes und keiner, selbst die
Kirche nicht, kann sie zuriicknehmen. Die Kirche kann den
Unwiirdigen suspendieren. Sie kann die Suspension iin Falle
einer wahren oder angenommenen Besserung aufheben, aber
sie darf nicht an Dinge riihren, die von Gott gegeben sind.
Ihm sind die, welche sie unwiirdig empfangen und gebraucht
haben, verantwortlich. Die orthodoxe Kirche wire ganz in-
konsequent, wenn sie den unausloschlichen Charakter der Sakra-
mente im Sinne einer ewigen Wirkung nicht annidhme.

Auch das Ritual der orthodoxen Kirche bestitigt die Meinung,
dass der unausloschliche Charakter einiger Sakramente — oder
vielleicht besser aller — im Einklange mit ihrer Sakramenten-
lehre steht. Einige Stellen in ihren gottesdienstlichen Gebeten
driicken das implicite oder explicite aus. In den Taufgebeten
lesen wir: ,Gib ihm (dem Taufling) das Siegel der Gaben des
hl. Geistes, dass er in jeder Tat und in jedem Wort ein dir
wohlgefilliges Kind und Erbe des Himmelreiches sei (cf. Goar,
Euchol. p.290/1)“. ,Machesie gnidigstdieser grossen Gnade deiner
heiligen Taufe teilhaftig.“ (Ibid.) ,Lasset uns beten, dass das
Gewand der Taufe und das Unterpfand des hl. Geistes flecken-
los und ohne Makel von ihm getragen werde bis zum schreck-



— 121 —

lichen Tage des Herrn Jesu Christi, unseres Gottes.“ (Ibid.)
Im Firmungsritual wird dieses Sakrament genannt ,das Chrisma
des Unterpfandes des hl. Geistes“. (Ibid. p. 296.) Die Form der
Salbung beim gleichen Sakrament ist: ,Das Siegel der Gabe
des hl. Geistes, Amen“. Wir finden den Gedanken vom unaus-
loschlichen Charakter und Siegel noch deutlicher betont im
Weihegebet tiber das Chrisma, worin gesagt wird: ,Durch die
Heimsuchung deines heiligen und anbetungswiirdigen Geistes
mache sie (die Salbung) zu einem Gewande der Unsterblichkeit
und zu einem vollkommenen Siegel, das du denen aufdriickst,
die deine gottliche Taufe empfangen, die Namen von dir selbst,
deinem eingeborenen Sohn und dem hl. Geist, damit sie in deiner
Gegenwart als Glieder deines Hauses und deiner Stadt aner-
kannt werden.“ (Goar, Euchol. p. 502.)

Im Offizium der hl. Weihen lesen wir bei der Diakonats-
weihe:  Dass auch er, befreit von aller Siinde, tadellos vor
dir am Tage deines schrecklichen Gerichtes stehen moge“ (Ibid.
p. 209) und bei der Priesterweihe: ,Dass er wiirdig befunden
werde, ohne Tadel vor deinem Richterstuhl zu stehen, das Evan-
gelium deines Reiches zu predigen, das Wort deiner ‘Wahrheit
zu spenden . . . dass er auch bei der zweiten Ankunft unseres
grossen Gottes und Erlosers Jesu Christi vor dich hintreten
kann“ (Ibid. p. 243) und ,dass er die von dir ihm anver-
traute Hinterlage des Gllaubens annehme und bewahre bis auf
den Tag Jesu Christi, da sie von ihm wieder zuriickverlangt
wird“ (Ibid.). Wie Symeon von Thessalonichi noch deutlicher
sagt: ,dass er, wenn er seine Arbeit in der Gegenwart ge-
wissenhaft verrichtet hat, jenes ewige Amt und die unmittel-
bare Gemeinschaft Jesu Christi erlangen moge, aber auch dass
er, wenn er die grosse Ausstattung des Geistes und die Fiille
der Gaben des hl. Geistes empfangen hat, an denselben Tagen
unerschiitterlich seine Gnadenpflichten erfillle“ (bei der Bi-
schofsweihe, Goar, p. 251) ,damit er, geziemend vorbereitet,
die im anvertrauten Seelen im gegenwirtigen Leben leite und
ohne Beschimung vor deinen Thron trete.“ (Ibid.)

Im Trauungsritual lesen wir: ,Lass sie in deinen Augen
wohlgefillig sein. Mogen sie bei dir, unserm Herrn, wie Him-
melslichter leuchten“ (Ibid. p. 317) und ,halte sie fiir wiirdig,
Zu einem hohen Alter zu kommen, indem sie deine Gebote mit
reinem Herzen halten“ (Ibid. p. 318) und weiter: ,Halte sie fiir



— 122 —

immer frei von Flecken und Versuchungen® (Ibid. p. 320). Im
Offizium der hl. Krankenoslung betet die Kirche: ,,dass die, welche
mit diesem Ol der Wiedergeburt gesalbt werden, ihren Wider-
sachern schrecklich sein und unter den Ausgezeichneten deiner
Heiligen glénzen mogen ohne Flecken und Makeln, dass sie in dir
ewige Ruhe empfangen und den Lohn der ewigen Wohnungen
erlangen mogen“. (Ibid. p. 338.) Endlich lesen wir in den Ge-
beten der Beichte und Absolution: ,Erldse sie von der ewigen
Strafe“ (p. 537) und ,dass er, indem du ihm Verzeihung gewihrst,
in dieser und in der zukiinftigen Welt von dir wiirdig befunden
werde, ohne Verdammungsurteil vor dir zu stehen* (p. 536

Alle diese Stellen zeigen deutlich die Uberzeugung der
Kirche, dass die in den Sakramenten verliehene Gnade, wenig-
stens bei der Taufe, Firmung und Weihe, nicht etwas Voriiber-
gehendes ist. In ihnen wirkt vielmehr Gottes Gnade, der gegen-
wiirtig ist. Daher ist sein Wirken ewig. Sie offenbart sich in
ihrer ewigen Wirkung und verleiht daher einen unauslosch-
lichen Charakter.

7. Die sakramentale Gnade in ihrer Beziehung zur Verwaltung
und Giiltigkeit der Sakramente.

Das unbezweifelte Vorhandensein der sakramentalen Gnade
kann nur durch die gililtige Verwaltung der Sakramente ge-
sichert werden. Aber das hingt ab 1. von der kanonischen
Weihe des spendenden Priesters oder Bischofs und seiner ernsten
Absicht, die Sakramente zu spenden, 2. von ihrer rechten Ver-
waltung. Mehrere Kanones der orthodoxen Kirche sprechen
klar von der absoluten Notwendigkeit der Verwaltung der Sa-
kramente allein durch die Kleriker, wihrend Laien fiir die
Spendung derselben iliberhaupt nicht zugelassen werden (ausser
fiir die Nottaute). Der Laie sowie die Geistlichen gewisser
Héresien sind nicht Organe der Gnade und koénnen sie daher
auch nicht andern tibermitteln. Der hl. Athanasius sagt: ,Denn
wenn sie, wihrend die Konsekration im Namen des Vaters,
des Sohnes und des heiligen Geistes vollzogen wird, den wahren
Vater durch ihre Leugnung der Gleichheit der Natur nicht an-
erkennen, auch den wahren Sohn leugnen und einen andern
80 nennen, ndmlich eine Kreatur, den sie von sich aus, aus nichts
bilden, dann ist natiirlich die Taufe, die sie spenden, null und
nichtig und ohne Nutzen, da sie ja nur eine Heuchelei und
wirklich keine Hilfe zur Gottseligkeit ist* (de baptismo). Noch



— 123 —

deutlicher sagt Basilius zum gleichen Thema: ,Sie haben die
Gnade des hl. Geistes nicht mehr in sich, denn die Mitteilung
horte durch dieTrennung von der Sukzession auf. Denn die, welche
sich zuerst trennten, hatten ihre Weihe von den Viitern und
durch die Auflegung der Hinde hatten sie die Gabe des hl.
Geistes. Aber sie haben sie unterbrochen, wurden Laien und
hatten weder die Maeht zu taufen noch zu ordinieren, da sie
nicht mehr fihig waren, die Gnade des hl. Geistes zu geben,
von dem sie selbst abgefallen waren. Daher wurde denen, dic
durch sie zur Kirche kamen, da sie durch Laien getauft waren,
auferlegt, durch die wahre Taufe der Kirche gereinigt zu werden*
(ep.188). Demgemiss konnen die Sakramente, welche von Geist-
lichen nicht-orthodoxer Kirchen gespendet wurden, nur giiltig
sein und die sakramentale Gnade mitteilen unter zwei Bedin-
gungen: 1. dass ihre Kirche eine Lehre von den Sakramenten
und der sakramentalen Gnade annimmt die derjenigen der ortho-
doxen Kirche &dhnlich ist, 2. dass die Geistlichen demgeméss recht
und kanonisch durch Bischoéfe, die eine ununterbrochene aposto-
lische Sukzession haben, geweiht sind. Natiirlich hiingt die rechte
Spendung der Sakramente und die sichere Ubertragung der
sakramentalen Gnaden nicht von der Wiirdigkeit der spenden-
den Person ab, da sie ja nicht ihre eigenen oder ihres Bi-
schofs Sakramente, sondern die Sakramente Gottes spendet.
Der hl. Gregor von Nazianz sagt: ,Forsche, bitte, nicht nach
der Wirdigkeit jener, die dich reinigen, noch mache einen
Unterschied zwischen denen, die dich geistig erzeugten. So
soll es bei euch hinsichtlich des Spenders der Taufe sein. Ja,
wenn einer in seiner Lebensweise hervorragt, so ist doch ihre
Taufgewalt die gleiche, und jedermann, der durch den gleichen
Glauben gestaltet ist, ist fiir dich in ganz gleicher Weise der
Initiator.“ (Oratio 40, 26, Migne, gr. XXXVI, col. 396.) Noch
genauer driickt sich Johannes Chrysostomus iiber diesen (tegen-
stand aus: ,Gott pflegt selbst vermittels unwiirdiger Menschen
zu wirken. Die Gnade der Taufe wird keineswegs durch das
Leben des Priesters vermindert; denn kein Mensch bringt etwas
in die vorliegende Handlung, sondern alles ist das Werk Gottes
und der gottlichen Macht. Er weiht uns ein“ (in 1. Cor. hom. 8,
Migne, gr. LXI, col. 69). Es ist fiir den rechten Vollzug des
Sakramentes und fir die giiltige Ubermittlung der sakramen-
talen Gnade nicht ohne Bedeutung, dass das Ritual der Kirche,



— 124 —

zumal in bezug auf das #dussere, wahrnehmbare Zeichen der
Sakramente genau beobachtet wird.

8. Die Zahl der Sakramente.

Ts steht heute einwandfrei fest, dass sowohl der Sakraments-
begriff in seiner jetzigen Bedeutung wie auch die Siebenzahl
der Sakramente (nicht aber die Sakramente selbst) in der ortho-
doxen Kirche der katholischen Scholastik des Abendlandes,
nicht vor dem 12. Jahrhundert, entlehnt sind. Immerhin ist die
Zahl im Osten noch nicht als Dogma festgelegt, weil sich noch
kein 6kumenisches Konzil damit beschiftigt hat. Wenn auch die
verschiedenen Bekenntnisse, die allgemein als wahrhaft orthodox
angenommen werden, an der Siebenzahl festhalten, so ist doch
zu erwihnen, dass einige russische Theologen der sogenannten
slawophilen und damit latinophoben Schule dieseZahl ablehnen,
weil ihnen alles, was nach dem Abendland schmeckt, verdichtig
erscheint. So schreibt der Englinder W. Palmer in seinem
,Notes of a visit to the Russian Church 1840/1 (L.ondon, New-
man, 1882), dass ihm der Priester Fortunatow gesagt habe:
,von Anfang an gab es T Sakramente und wir haben sie von
Anfang an gehabt, aber im Laufe der Zeit hat sie uns der
Papst vorgeziahlt®.

In dem 1903 in Petersburg erschienenen, von der Zeunsur
des hl. Synods approbierten, vom Priestermonch Tarasios ver-
fassten ,Theologie der Weliko-Russen und der Malo-Russen des
16. und 17. Jahrhunderts® wird der allgemein giiltige Sakraments-
begriff streng zerpflickt. Tarasios behauptet, dass Teile dieser
Definition auch andern Riten ausser den 7 Sakramenten zu
kamen, die an Bedeutung und Wirde einige der Sakramente
weit tiberragten. Er schreibt: ,Die Bestimmung der Zahl der
Sakramente ist vollig willkiirlich und kiinstlich. Sie verrat
sofort ihre Herkunft aus der Scholastik und ihrem Juridismus.
Es gibt in der kirchlichen Praxis noch andere Riten und heilige
Handlungen, die nicht mit unter die Sakramente bezogen
werden, die aber gottlicher Einsetzung, der sichtbare Ausdruck
einer unsichtbaren Gnade und von grosserer Bedeutung als
gewisse sogenannte Sakramente sind. So muss z. B. der religitse
Profess als eine grosse Bekundung und als ein grosses Symbol
der gottlichen Gnade betrachtet werden, ebenso wie die Taufe,
die hl. Eucharistie und die Priesterweihe. Der religicse Profess
heisst im Ritual des Eintrittes in den Orden Sakrament



— 125 —

(Mysterium) und wird auch so von Dionysius dem Areopagiten,
von Theodor Studita und von dem Mdonch Job genannt. Daher steht
es fest, dass die inneren und &ussern Merkmale, wodurch jene
die Sakramente von andern Offizien und Riten unterscheiden,
nicht richtig und nicht sachlich begriindet sind. Das Urteil
liber die mehr oder minder grosse Notwendigkeit des einen
oder andern Sakramentes entbehrt jedes Fundamentes. Denn
das Heil wird nicht durch den getrennten Empfang gewisser
heiliger Riten vollendet, so gross auch ihre Bedeutung ist,
sondern durch die Gremeinschaft mit dem ganzen kirchlichen
Leben, in dem {iiberhaupt nichts von geringerer Bedeutung ist.
Die Grosse Wasserweihe, die Einkleidung als Monch oder
Nonne, der Begrébnisritus haben nicht geringere Wirkung und
Bedeutung als die meisten Sakramente. Der Monch Job erklért
Busse und Krankenolung fiir ein und dasselbe Sakrament, und
man muss gestehen, dass in der inneren Beschaffenheit beider
Sakramente vieles vorhanden ist, was diese Meinung wahr-
scheinlich macht. Der ,Grosse Katechismus“ von Philaret und
die Confessio orthodoxa zidhlen auch die Ehe unter die Sakra-
mente, eine Einrichtung, die gar keine Beziechung zur Religion
hat und, ganz von der Religion getrennt, auch in irreligitsen
Gesellschaften existiert. Er kommt endlich zu dem Schluss:
»Was die Lehre von den Sakramenten anbetrifft, so muss man
offen bekennen, dass sie keine religios wirksame Kraft besitzen
kann, weil sie den Werken von Hiretikern entnommen ist“.
Das ist ein typisches Zeichen fiir die Mentalitéit der Slawophilen.
Wie er, so empfinden auch andere Russen, so der frithere
Metropolit Antonius Khrapovitskij von Kiew, der heute im Exil
lebt und die in Europa zerstreuten Russen kirchlich betreut.
Auch er bekampft die Siebenzahl der Sakramente, setzt be-
sonders die Ehe herab und mochte an deren Stelle die Monchs-
tonsur setzen. In seinem 1924 in Karlowitz herausgegebenen
Katechismus hilt er jedoch an der Siebenzahl fest, wie sie in
der Confessio des Dositheos zu finden ist, ,wegen der Autoritit,
die dieses Dokument, wenn es auch neueren Ursprunges ist,
in der gesamten Kirche geniesst%, doch filgt er bei: ,Ubrigens
gibt es noch andere Riten von der grossten Wichtigkeit, die
bei den alten Vitern wie in den liturgischen Offizien Sakramente
genannt werden, wie die Grosse Wasserweihe, die Pfingsten
kniend verrichteten Gebete, die Kirchenweihe, die Monchstonsur.



— 126 —

Aber aus Pietidt gegen die Lehre ist es wertvoll, die oben ge-
nannten Sakramente anzuerkennen.“

Kattenbusch trifft wohl das Richtige, wenn er in seiner
Konfessionskunde S.396 schreibt: , Ausser bei sehr ,scholastischen®
Theologen (Theologen, die einem echten Orthodoxen immer wie
vom Romanismus angesteckt erscheinen) bleibt es in der Tat
dabei, dass es freilich sieben grosse Mysterien gebe, dass aber
die kleineren Verrichtungen doch qualitativ keinen andern
Charakter tragen.“

Bemerkenswert ist es, dass der orthodoxe Geistliche dem
Laien bei der Vollziehung der Mysterien nie personlich gegen-
tibertritt, ndmlich nie sich ihm gegeniiber so darstellt, als ob
er selbst der Spendende sei. Uberall tritt der Priester hinter
das Mysterium zuriick. Es ist offenbar, dass Gott selbst als
der Redende und Handelnde erscheinen soll. Der Priester
erklart nur, dass sich dieses oder jenes jetzt vollziehe, alsdann
geht er zu einem Gebete iiber. Dieses Unpersonliche in der
Stellung auch des hoéchsten Geistlichen deutet den Unterschied
der orthodoxen Vorstellung iiber die Hierarchie von der romi-
schen an. Der Vater ist auch in den Mysterien durch Christus
im heiligen Geist der Spender aller Gnaden. So wird auch in
der orthodoxen Kirche der Hierurg nie als hoheres Wesen
betrachtet. Nur im Kultus ist er tiber den Laien erhaben. Das
Gewand macht den Kleriker. Im Kultus, in ihrer entsprechenden
Tracht sind die Kleriker Gegenstand der Verehrung fir den
Laien, nicht ausserhalb der Kirche.

Basel. C. N.

Benutzte Literatar:

Whitley, The doctrine of grace, London 1932 (besonders die Arbeiten
von Glubokowskij und Avilisatos).

Martin Jugie, Theologia dogmatica christianorum orientalium ab ecclesia
catholica dissidentium, Paris 1926—1933, 4 Bde.

E. J. Kimmel, Libri symbolici ecclesiae orientalis, Jena 1843.

W. Gass, Symbolik der griechischen Kirche, Berlin 1872.

Ferd. Kattenbusch, Liehrbuch der vergleichenden Konfessionskunde,
Bd. I, Freiburg 1892.

Friedr. Loofs, Symbolik der christlichen Konfessionskunde, Bd. I,
Tiibingen 1902.

N. Arseniew, Die Kirche des Morgenlandes (Géschen 918), Berlin 1926.

Friedr. Heiler, Der Katholizismus, Miinchen 1923.

Die entsprechenden Artikel in der BGG und EE f. prot. Theologie.

Vorlesungsnotizen des Kollegs von Prof. E. Stihelin, Basel, Geschichte
der katholischen Theologie, S. S. 1932.



	Die Gnadenlehre in der orthodoxen morgenländischen Kirche [Schluss]

