
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 24 (1934)

Heft: 2

Artikel: Die Gnadenlehre in der orthodoxen morgenländischen Kirche [Schluss]

Autor: C.N.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404092

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


101

Die Gnadenlehre in der orthodoxen
morgenländischen Kirche.

(Schluss.)

III.
Die im Gebet und durch die Sakramente vermittelte Gnade.

Das Zentraldogma der orthodoxen morgenländischen Kirche
ist das Dogma von der Menschwerdung des Logos. Daneben
hat das Trinitätsdogma sein religiöses Interesse lediglich als
Voraussetzung für die Inkarnationslehre. Christus ist das grosse
Sakrament, die Verbindung des Unendlichen mit dem Endlichen,
des Ewigen mit dem Zeitlichen, des Göttlichen mit dem Irdisch-
Menschlichen. Der Mensch gewordene Logos ist der Orthodoxie
nicht nur der Hohepriester. Er ist auch Prophet und König.
Damit das, was er als Prophet über das ewige Leben, dessen

Ermöglichung und Erreichbarkeit gelehrt hat, zu Nutz und
Frommen der Menschheit weitergegeben werden könne, hat
er die Kirche gegründet und ihr als „der erhöhte König" den
„lebendigmachenden" heiligen Geist mit seinen Gaben vom
Vater erbeten. In der vom Geiste Gottes beseelten Kirche als
seinem mystischen Leibe lebt Christus, der Hohepriester, fort.
Sie ist die Treuhänderin, der er sein Wort und seine (Sakramente

anvertraut hat, damit sie durch Verkündigung seiner
Lehre an Gläubige und Ungläubige und durch rechte Verwaltung

seiner heiligen Geheimnisse das Werk der Erlösung immer
wieder an die Menschen herantrage. Auch sie ist gleichsam
ein Sakrament, das irdische Gefäss, in dem das ganze göttliche
Erlösungswerk weiter wirkt. Die Apostel als die vom Herrn
bestellten Vorsteher der Kirche haben Bischöfe zu ihren
Nachfolgern eingesetzt und haben durch schriftliche und mündliche
Überlieferung die Funktionen der Kirche und die Verhältnisse
in ihr so geordnet, wie es im wesentlichen jetzt anzutreffen
ist. Daher ist die gegenwärtige Kirche die apostolische, weil sie
auf treu bewahrter apostolischer Grundlage ruht. Sie ist eine,
weil sie ein Haupt hat, Christus, und weil ein Geist in ihr wirkt.
Sie ist die heilige, weil ihre Glieder geheiligt werden durch die
rechte Lehre, durch Christi Blut und durch die von ihm ein-



— 102 —

gesetzten Mysterien. Sie ist die katholische, weil sie alle Welt
umfassen soll. — Das sind jedem unterrichteten orthodoxen
Christen geläufige Katechismuswahrheiten. Dogma ist, dass die

Kirche, so wie sie jetzt ist, von Christus gestiftet ist, und dass sie

im Unterschiede von allen heterodoxen Kirchengemeinschaften
allein die eine, heilige, katholische und apostolische, kurz also
die wahre Kirche ist. Im Katechismus des Kalliphron heisst es

S. 63: „Die Kirche ist zweifach, sichtbar und unsichtbar.
Die sichtbare Kirche ist auf Erden ; sie heisst auch die
streitende Die unsichtbare aber ist im Himmel. Sie wird auch
die triumphierende genannt." — Von der Einheit der Kirche
trotz ihres Bestehens in vielen autokephalen Kirchen heisst es

in demselben Katechismus S. 65: „Die Einheit wird bewahrt
durch das übereinstimmende Bekenntnis des Glaubens und durch
die Gemeinschaft im Gebet und in den Sakramenten."

Ihre Aufgabe erfüllt die Kirche durch Verkündigung des

göttlichen Wortes und Spendung der hl. Sakramente. Wohl ist

sie „Lehranstalt"-, aber noch mehr „Kultusanstalt". Der Glaube
an sie als Trägerin der rechten Lehre ist bei ihren Mitgliedern
selbstverständliche Voraussetzung. Sind sie nach Absolvierung
des Katechumenenunterrichtes mündig geworden, so tritt ihnen
die Kirche, abgesehen von dem meist predigtlosen Kultus, fast

nur dann als Lehrerin gegenüber, wenn es gilt, aufgetauchte
Irrlehren zurückzuweisen. Unter gewöhnlichen und geregelten
Verhältnissen ist dem Orthodoxen der Glaube an die Kirche
die Überzeugung von der auf göttlichen Ordnung ruhenden
Würde und Heiligungskraft ihres Kultus, besonders ihrer
Mysterien. In ihrem Kultus, in ihren Sakramenten wirkt Christus.
Das nvsipa tov Xqiüiov durchwaltet sie. Mit ihr muss der Gläubige

in Mysterien- und Gebetsgemeinschaft stehen, an ihrem
Kultus teilnehmen, um der gnadenvollen Gemeinschaft mit Christus,

dem Haupte der Kirche, gewiss sein zu können. Durch

Gebet, Kultus und Sakrament heiligt die Kirche das Leben der

Gläubigen von der Geburt bis zum Grabe. Trefflich schreibt
darüber N. Arseniew : „Ritus ist nach Auffassung der Kirche
objektiviertes Gebet der Gesamtheit und zugleich Symbol einer

höheren Wirklichkeit. Sakrament ist Durchdringung des
Kreatürlichen durch den Geist Gottes und Verklärung, Heiligung
des Kreatürlichen und Menschlichen durch die Kraft des Geistes:

nicht Vernichtung des Menschlichen, sondern Veredelung, Rei-



— 103 —

nigung, Umgestaltung, Wiedergeburt des Menschen zum Kinde
Gottes, Hinüberleitung des Kreatürlichen in eine höhere Sphäre,
Vorbereitung, aber auch schon Besitzergreifung des Reiches
Gottes, das schon da ist und das kommen wird. Darum nicht
bloss passives Verhältnis des Menschen dem Göttlichen gegenüber,

auch nicht mechanische, magische, bloss von aussen
herangebrachte Umwandlung, sondern freie Aufnahme der Gnade,
freies Hineinwachsen des Menschen in ein höheres Leben. Das ist
der Sinn des Lehre von den Gnadenmitteln der Kirche, von
dem Wehen des Geistes, der in der Kirche wohnt, in seinem
Verhältnis zur freien Persönlichkeit des Menschen. Die Idee
der Heiligung, des neuen Lebens durch die Kraft des Geistes,
das alles verklärt, sogar das Essen und Trinken nach dem
Worte des Apostels, das Schlafen und Wachen, das Arbeiten
und Ruhen, ist wie ein roter Faden, der sich durch die Riten,
Bräuche und Sakramente der Kirche hindurchzieht"1).

Der Kultus der orthodoxen Kirche, der auf apostolische
Tradition zurückgeführt wird (can. 32 der Quinisexta), ist seinem
Wesen nach eine symbolisierende Darstellung des Göttlichen,
im Hauptgottesdienst, der in der Feier der hl. Eucharistie seinen
Höhepunkt erreicht, geradezu heiliges Drama, Veranschaulichung
der Heilsgeschichte, zumal des Opfertodes Christi. Die Gemeinde
ist lediglich Zuschauerin. Sie nimmt an den Segnungen des
Kultus teil, wenn sie „in die Mysterien eingeweiht ist", wenn
sie den Kultus als Versinnlichung des Übersinnlichen
ehrfurchtsvoll auf sich wirken lässt. Selbt die private Frömmigkeit

ist wesentlich kultisch eingestellt. Das ersehen wir aus
den 9 Geboten der Kirche, wie sie in der confessio orthodoxa
des Petrus Moghilas aufgestellt sind: Besuch des Kultus der
Sonn- und Festtage, Beobachtung der Fasttage, Ehrung des

Klerus, viermalige Beicht im Jahre, Fürbitten für die geistlichen
und weltlichen Behörden, Teilnahme an Bittgängen, Achtung
vor dem Kirchengut, Verbot festlicher Hochzeiten an bestimmten

Tagen u. a. Der Gebetssegen der Kirche heiligt auch den
Werktag mit seiner Arbeit und mit seiner Einförmigkeit. Heiligung

aller Kreatur und des Lebens durch die Macht dessen,
der den Tod und den Teufel besiegt hat, das ist die geistige
Atmosphäre des Lebens der Kirche und ihrer Gläubigen. Der

*) N. Arseniew, Die Kirche des Morgenlandes, Sammlung Göschen,
Nr. 918, S 33/34.



— 104 —

Sieg* über das Widergöttliche ist errungen durch das Kreuz.
Daher die Wichtigkeit des Kreuzes als des Symbols und Trägers
der Heiligung. In allen Lebenlagen, auf Schritt und Tritt soll
es gebraucht werden als Erinnerung und Mahnung, als kurz
gefasster Inbegriff des Glaubens, als „Siegeszeichen".

„Übrigens", schreibt Arseniew in seiner Kirche des Morgenlandes

S. 44, „alle Riten, Gebärden, Worte haben Zweck und
Wert nur als Träger der Geistes, als Mittel, durch welche der

grosse Strom des Geistes auf den Menschen einwirken, sich
dem Menschen einprägen kann. Von dem lebendigen Geiste
Christi soll das gesamte Kultusleben getragen sein, wie ja
überhaupt unser ganzes Leben — sonst ist es wertlos ; denn der
Geist soll herrschen und nicht der Buchstabe!"

Man hört oft von protestantischen Reisenden, die orthodoxe

Kirchen besuchen, wie sehr sie durch das ihnen fremdartige

häufige Bekreuzigen, das Küssen von Bildern und
Reliquien, die Ehrenbezeugungen vor der Ikonostase, das Besprengen

mit Weihwasser u. a. abgestossen werden. Sie erblicken
darin eine völlige Veräusserlichung des religiösen Lebens, ein

Zeichen primitiven religiösen Denkens. Aber es ist zu erwägen,
dass das sinnliche und dingliche Moment eine notwendige
Voraussetzung für alle religiöse Erfahrung, wie für das gesamte
Geistesleben ist. „Selbst die reinste und geistigste Frömmigkeit
kann des sinnlichen Elementes nicht entraten. Die Bilder und

Gleichnisse, mit denen jede religiöse Erfahrung das göttliche
Geheimnis veranschaulicht, sind der Welt der äussern Erfahrung
entnommen. Äussere Kultsymbole können zum Anstoss und

Anreiz der sublimsten Erfahrung werden. Auch das „Wort",
auf das sich die evangelische Gewissheit gründet, ist durch die

Sinne vermittelt. Eine absolute „geistige" Religion, die in keinerlei

Berührung mit der Welt der Dinge steht, existiert nur als
abstrakte Theorie in den Köpfen der Religionsphilosophen und

spiritualistischen Religionsverbesserer Hinter allem
Sinnlich-Gegenständlichen steht auch für die primitive Frömmigkeit
dieselbe geistige Wirklichkeit, vor welcher die höhere Frömmigkeit

niedersinkt. Auch das sinnlich gebundene „Heilige" der

primitiven Religion ist stets das Ganz-Andere, Schauervolle,
Wunderbare, Machterfüllte, übernatürliche, das die grössten
Genien der Religion angebetet haben", (Heiler, Katholizismus, 1923,

S. 165). Mag sich das praktische Christentum für viele Ortho-



-- 105 —

doxe in der Teilnahme am Kultus, in der gewissenhaften
Beobachtung der Fasten und in der Verehrung der Bilder, die
sich in allen religiösen Häusern finden, zu erschöpfen scheinen,
wir müssen uns stets daran erinnern, class Riten und religiöse
Bräuche für die morgenländischen Christen von einfacheren
Kulturverhältnissen eine tiefere Realität haben als für uns
nüchterne, verrationalisierte, diesseitige, hyperzivilisierte Abendländer,

Es wäre aber ein Unrecht gegen die orthodoxe Kirche,
wenn man ihr vorwürfe, für ihre Gläubigen bestände das ganze
Christentum in dieser Kultusfrömmigkeit. Sie bemüht sich
vielmehr, die sittlich-religiöse Erziehung ihrer Kinder tatkräftig
zu fördern. Sie hat nie darüber Zweifel aufkommen lassen,
dass dereinst nach den Werken gerichtet werden wird. In ihren
Katechismen steckt dort, wo die Gebote, die Seligpreisungen
und das Vaterunser behandelt werden, ein sehr gesunder i\Io-
ralismus. Auch die orthodoxe Kirche versteht es, ein subjektives

Christentum zu erwecken und zu praktischer Frömmigkeit

anzuleiten.
Das Ideal christlicher Frömmigkeit geht allerdings über

das des Durchschnittschristen weit hinaus. Der Repräsentant
des vollkommenen Christentums ist der Mönch, der sich schon
in diesem Leben aus der Verstrickung in die Sinnlichkeit
loszulösen sucht. Gerade das mystische Leben, speziell die hesy-
chastische Mystik, findet in den Klöstern warme und liebevolle
Pflege. Die beiden Pole der mystischen Erfahrung, die überwältigende,

überreiche Majestät und Fülle Gottes und die Nichtigkeit

der Kreatur, die ungründliche, überströmende Liebe Gottes,
der sich in Christus zur Kreatur herabneigt, und die völlige
Unterwerfung des eigenen Willens unter den göttlichen Willen
durch Christus, sie werden hier im mystischen Gebete erlebt.
In dieser alles menschliche Verständnis übersteigenden,
herablassenden Liebe Gottes erfährt der Beter Gottes Gnade, und
in diesem Gebetsleben erhält er die Gnade, Gott ganz gehorsam
zu werden und den alten Adam auszuziehen. Die praktisch
durchgeführte Unterscheidung von praeeepta und Consilia
evangelica wird bei den Orthodoxen nur selten mit theoretischer
Bestimmtheit anerkannt.

Es verdient noch besonders hervorgehoben zu werden, dass
Richtigkeit der Lehre und religiöse Würdigkeit und Tüchtigkeit



— 106 —

durchaus Wechselbegriffe sind. Daher können sogar Tugenden
und Leiden der Konfessoren und Märtyrer nur Wert haben in
Verbindung mit der rechtgläubigen Kirche: Nur die wahrhaft
Rechtgläubigen sind auch Empfänger der göttlichen Gnade!

Die Lehre von den Sakramenten als Gnadenmitteln hat sich
in der orthodoxen morgenländischen Kirche wie in der
abendländischen allmählich und langsam entwickelt. Hier wie dort
flössen die Begriffe von dem, was wir heute Sakramente und
Sakramentalien nennen, ineinander über. Im orthodoxen Volke
ist heute der alte weite Mysterienbegriff noch nicht ganz
verschwunden. Es ist vielmehr für die orthodoxe Kirche charakteristisch,

dass man über die fliessenden Grenzen von den
Hauptmysterien zu den vielen andern Mysterien der Sitte, vom Dogma
zu Kultus und Kirchensitte hinübergeführt wird. Erst im 13.

Jahrhundert wurde die Begriffsbestimmung durch den Mönch Job
(1270) und durch das Bekenntnis des Kaisers Michael Palaeologos
an das Unionskonzil von Lyon (1274) behufs einer Angleichung
an die inzwischen verfestigte Sakramentsterminologie der
Westkirche klarer fixiert und im 17. Jahrhundert einer genaueren
Nachprüfung unterzogen.

Der Begriff der sakramentalen Gnade im Sinne einer den

Zwecken der einzelnen Sakramente entsprechenden besondern

Gnadenkraft oder Gnadenwirkung* ist der altem orthodoxen
Theologie völlig fremd. Sie spricht einfach von der gewöhnlichen

Gnade Gottes, die durch die Sakramente empfangen wird.
Die spätere Entwickelung der Lehre von den Sakramenten in
der orthodoxen Kirche, wenn sie sich auch auf die hl. Schrift
und Tradition stützt, steht doch ganz unter dem Einfluss der
scholastischen römischen Theologie. Von ihr sind besonders
die beiden orthodoxen Bekenntnisse des Russen Petrus Moghilas
(1642) und des Griechen Dositheos (1672) abhängig, die übrigens
nicht allgemein, nicht ganz und in allen Teilen anerkannt
werden. Der Einfluss der reformierten Theologie in der
Sakramentenlehre macht sich in dem offiziell abgelehnten Bekenntnis
des Kyrillos Lukaris bemerkbar.

Die griechischen Väter und die auf ihnen fussenden Theologen
haben die Sakramentenlehre ebensowenig wie die Gnadenlehre
systematisch behandelt. Doch findet sich in ihren Schriften
genügend Material, um daraus ganz unabhängig von den späteren
durch die Reformation des 16. Jahrhunderts veranlassten Be-



— 107 —

kenntnissen und den Arbeiten der folgenden und neuzeitlichen
Theologen einen umfangreichen Traktat über die Sakramente
herauszuarbeiten. Die Lehre von den Sakramenten ist heute
auch von den orthodoxen Theologen gründlich klargestellt
worden. Es ist aber nicht alles so bestimmt festgelegt, wie in
der römisch-katholischen Kirche durch das Tridentinum, so dass
noch manche Probleme zur Diskussion stehen, die von den
Vätern nicht ins Auge gefasst wurden. Was von diesen in
völliger Übereinstimmung und gestützt auf die hl. Schrift
gelehrt worden ist, das allein ist in der orthodoxen Kirche der
Diskussion entrückt.

Was die Väter gelehrt haben, hat Prof. Avilisatos im
August 1931 dem Theologenausschuss der Weltkonferenz in
Gloucester vorgetragen. Wir geben das im folgenden auszugsweise

wieder.

1. Äussere Zeichen und Sakramente.

Die Kirche hat immer verschiedene Mittel gehabt, um den
Gläubigen Christi Gnaden mitzuteilen. Aber die wirksamsten
Mittel der Gnadenverleihung sind die Sakramente oder Mysterien.
Unter Sakrament versteht auch die orthodoxe Kirche, wie die
römisch-katholische und altkatholische, eine von dem Herrn
vorgeschriebene Verrichtung, welche unter einem sichtbaren
Zeichen eine mitteilende Wirkung ausübt, indem sie die
unsichtbare Gnade Gottes in die Seelen einführt. Gläubige werden
dadurch Empfänger des in Christus geoffenbarten Heilsgutes.
Die Sakramente bestehen also aus äussern, sinnlich wahrnehmbaren

Zeichen und Handlungen, die durch sich selbst eine
Teilnahme an der wiedergebärenden, rechtfertigenden und
heiligmachenden Gnade Gottes vermitteln. In diesen Definitionen
drückt sich die herrschende Meinung aus. Metrophanes Kritopulos

gibt eine stark protestantisierende Definition, aus der
geschlossen werden muss, als ob die Sakramente nur für die
Auserwählten beständen und allein in ihnen wirksam werden
könnten. Theophylakt Gorskij lutheranisiert, wenn er von den
Sakramenten sagt, dass sie den Gläubigen „als Verheissung
gnadenvollen Sündennachlasses durch Christum gespendet
würden."

Besonders stark wird stets in der orthodoxen Kirche betont,
dass nicht die äussern, sinnlich wahrnehmbaren Zeichen und



— 108 -
Handlungen die Gnade verleihen, sondern dass der in diesen
Zeichen mit seiner Kraft wirksame heilige Geist handelt. Wenn
Basilius von der Gnade spricht, die durch das Wasser in der
Taufe vermittelt wird, so sagt er: „Wenn im Wasser Gnade

ist, so ist das nicht in der Natur des Wassers, sondern durch
die Gegenwart des hl. Geistes." Ähnlich und noch ausführlicher

spricht Gregor von Nyssa über die Sakramente der Taufe,
der hl. Eucharistie, des Chrisma und der hl. Weihen, wenn er
sagt: „Nun wird diese Wrohltat (der Wiedergeburt) nicht gewährt
durch das Wasser, sondern durch die Verordnung Gottes und
die Heimsuchung des hl. Geistes, der geheimnisvoll zu unserer
Erlösung kommt Das Brot wiederum ist soweit gewöhnliches

Brot, aber wenn das Mysterium es geheiligt hat, so heisst

es und ist es der Leib Christi. So ist es auch mit dem hl.
Chrisma und so mit dem Wein. Wenn auch noch so wertlos
vor dem Segen, so hat doch jedes von ihnen nach der Heiligung
durch den hl. Geist eine höhere Wirksamkeit. Und diese
nämliche Macht des Wortes macht den Priester auch ehrwürdig
und achtenswrert, da er durch die Einzigartigkeit (Kaivóxr^-
Neuheit) des Segens von der Gemeinschaft (Koivórrjc) der Menge
abgesondert wird. Das wirkt der Priester, ohne irgendwie an Grösse

oder Gestalt verändert zu werden, sondern, indem er dem
Anscheine nach derselbe bleibt, der er war, wird seine unsichtbare
Seele durch eine unsichtbare Gnadenkraft umgestaltet ..."
„und das Wasser, obschon es nichts als Wasser ist, erneuert den

Menschen zur geistigen Wiedergeburt, da ja die Gnade von oben

es segnet." (Gregor von Nyssa, in diem Epiph. Migne,gr. XXXXIV,
col. 581, 584.) Derselbe Vater sagt, wo er von dem Wasser der
Taufe und der darin enthaltenen Gnade spricht: „Da wir auch
das betrachten sollten, inwiefern wir durch die hl. Taufe
betroffen sind, was ist da zu sagen? Ist die lebenspendende
Kraft im Wasser, das mit Rücksicht auf die Taufgnade
verwendet wird Ist es nicht klar, dass das Wasser zum Zwecke
des äussern Dienstes verwendet wird, da es von sich aus nichts

zur Heiligung beiträgt, wrenn es nicht durch die Weihe
umgewandelt ist? Aber es ist der Geist, der die erquickt, die

getauft werden." (etra. Macedonianos, 19).
Johannes Chrysostomus redet in demselben Sinne von der

wirksamen Kraft des hl. Geistes in der Taufe, für die unter
bestimmten Verhältnissen selbst das Wasser nicht absolut un-



— 109 —

erlässlich ist: „Aber wie kommt es, dass er von ihrer Taufe
spricht, da doch kein Wasser im obern Gemache war? Weil
der Geist das mächtige Element ist, durch den auch das WTasser

wirksam ist." Dieser sehr richtige Gedanke, dass es der hl.
Geist ist und seine Macht allein, nicht aber die äussern,
sichtbaren Zeichen und Handlungen, die die Gnade verleihen, führt
Johannes Chrysostomus auf folgende Sakramentsdefinition: „Wir
nennen es Mysterium, weil wir nicht glauben, was wir sehen,
sondern wir sehen etwas und glauben an etwas anderes."
(VII. hom. in I. Cor.)

2. Notwendigkeit und Beschaffenheit der äussern Zeichen der
Sakramente in Verbindung mit der sakramentalen Gnade.

Die Ansicht der Väter über die sekundäre Bedeutung der
äussern Zeichen und Handlungen, die sie im Sakramente spielen,
und die von den späteren und zeitgenössischen Theologen
geteilt wird, drängt nun ganz natürlich die Frage in den Vordergrund,

ob diese Zeichen, da sie ja die Gnade nicht selbst
bringen, überhaupt notwendig seien. Die gleichen Väter erklären
jedoch, dass diese Zeichen absolut notwendig seien, weil sie
von unserm Herrn selbst so eingeführt, verordnet und gebraucht
sind. In bezug auf ihre Beschaffenheit erklären sie, dass die
äussern Zeichen durch Gebet und Anrufung gereinigt und
geheiligt sind. Was der hl. Irenäus mehr allgemein sagt: „Wenn
Christus nicht wirklich litt, so hat er keine Gnade erwirkt, da
es dann keine Passion gab", das ist ein Hinweis auf die wahre
Wurzel der Sakramente, die in dem grossen Mysterium der
Inkarnation des Logos lag. Was Ambrosius meinte mit dem
Satze : „Wer ist der Urheber der Sakramente, wenn nicht der
Herr Jesus?", das drückt St. Johannes Chrysostomus ausführlicher
aus mit den Worten: „Da kamen Wasser und Blut heraus; nichtaufs
Geratewohl, nicht aus Zufall kamen diese Quellen hervor, sondern
weil die Kirche auf diese beiden Quellen gestellt ist. Der
Getaufte weiss das, weil er durch WTasser wiedergeboren ist und
durch Blut und Fleisch genährt wird. Von dort her haben die
Sakramente ihren Ausgang genommen." (85. hom. in St. Joh.
Migne, gr. Bd. LIX, col. 463.) Es ist sehr interessant, dass
der gleiche Gedanke sich in den alten sakramentalen Gebeten
der Kirche findet. In dem bekannten Gebetbuche des Bischofs
Serapion lesen wir bei der Epiklese des eucharistischen Gebetes



— 110 —

u. a.: „Wir haben das Brot dargebracht.... da der Herr
Jesus in der Nacht, als er verraten wurde, Brot nahm, es brach
und seinen Jüngern gab" und im Konsekrationsgebet des

Taufwassers wird gesagt: „und als dein einzig gezeugtes Wort, als

es ins Wasser des Jordans ging, es heilig machte ." und

in mehr kategorischer Weise rechtfertigt Kyrill von Jerusalem
den Gebrauch von äussern Zeichen, wenn er sagt : „Und
während das Wasser den Körper reinigt, besiegelt der hl. Geist
die Seele, damit wir uns Gott nahen können mit unserm Herzen,
das vom hl. Geist besprengt ist, und mit unserm Körper, der

mit reinem V/asser gewaschen ist. Wenn du daher ins Wasser
hernieder steigst, so achte nicht auf das physische Wasser,
sondern siehe auf die Errettung durch die Wirksamkeit des

hl. Geistes. Nicht ich bin es, der das sagt, sondern der Herr
Jesus Christus, der in dieser Frage die Autorität besitzt. Es ist

ein kühnes Wort, aber nicht meines ; denn Jesus ist es, der es

gesagt hat damit, wenn die Seele durch den Glauben

wiedergeboren ist, auch der Körper an der Gnade teilnehme
durch Vermittelung des Wassers. Wenn nun jemand zu wissen

wünscht, warum Gnade vermittels des Wassers gegeben wird,
und nicht durch ein anderes Element, so kann er das erfahren,
wenn er auf die hl. Schrift zurückgreift."

Aber nicht nur die Verordnung des Herrn macht den
Gebrauch äusserer Zeichen unerlässlich und gibt ihnen allein
schon volle Rechtfertigung, sondern auch die Tatsache ihrer
Heiligung durch die Anrufung der Kraft des hl. Geistes über sie.

Dadurch werden sie gereinigt, erhalten gewissermassen einen
besondern Charakter, empfangen etwas, was sie vor der Heiligung
nicht hatten, und was sie zur Übertragung der Gnade befähigt.
Einige Väter gehen so weit, dass sie viele Jahrhunderte vor der

Scholastik von einer Art Umgestaltung oder Transelementation
der äussern Zeichen und Elemente sprechen. Gregor von Nyssa

spricht von einer Wandlung (fis-canoûfiiç) des Wassers zur Taufe
durch die Heiligung. Kyrill von iUexandrien spricht in folgenden
Ausdrücken über die Wirkung der Kraft des hl. Geistes auf

dem Wasser: „Durch die Tätigkeit des hl. Geistes wird das

sichtbare Wasser umgewandelt zu einer Art göttlicher,
unaussprechlicher Macht, und es heiligt noch dazu diejenigen, für
die es verwendet wird." Derselbe Kyrill sagt bei der
ausführlicheren Behandlung der hl. Eucharistie : „Er sagt Dank, d. h.



— Ill —

unter der Form des Gebetes redet er den Vater an, wie wenn
er ihn als Teilhaber und zustimmenden Teil bei der Segnung
der lebenspendenden Darstellung der Gaben einführt, die uns
gewährt werden sollen. Denn jede vollkommene Gabe kommt
uns vom Vater durch den Sohn im hl. Geist." Und diese
Handlung war für uns ein Gebetstyp, das Vorbild eines Gebetes,
das dargebracht werden sollte, wenn immer wir im Begriffe
stehen, das Gnadengeschenk der mystischen und lebenspendenden
Verordnung Christi zur Darstellung zu bringen, was wir ja zu
tun pflegen. Denn wir senden alle unsere Danksagungen empor
und geben gleichzeitig mit unserm Gott und Vater auch dem
Sohne und dem heiligen Geiste die Ehre, und so nähern wir
uns dem heiligen Tische im Glauben, dass wir an Leib und
Seele erquickt und gesegnet werden. Denn wir nehmen in uns
selbst das Wort Gottes des Vaters auf, das für uns Fleisch
ward und das Leben und der Spender des Lebens ist." (Comment,
zu Luk. XXII, 19.) Ky^rill von Jerusalem sagt bei der Erklärung
des Vorganges im eucharistischen Offizium und der Wirkung
der über die Elemente angerufenen Gnade des hl. Geistes:
„Dann, nachdem wir uns durch diese heiligen Hymnen selbst
geheiligt haben, bitten wir unsern Gott, der die Menschen liebt,
dass er den hl. Geist über die Gaben sende, damit er das Brot
zum Leibe Christi und den Wein zum Blute Christi mache.
Denn gewiss wird alles, was mit dem hl. Geiste in Berührung
kommt, geheiligt und verwandelt ..." (Sermo mystagogicus,
V, 7, Migne XXXIII, col. 1113) und „danach sagt der Priester:
Das Heilige den Heiligen". Die Gaben sind heilig, da sie die
Ausgiessung des hl. Geistes aufgenommen haben." Ähnlich
sagt Basilius ganz in Übereinstimmung mit Augustinus: „Aber
wie werden wir gerettet? Sicher durch die Wiedergeburt in
der Gnade, die in der Taufe liegt." Seiner Auffassung folgend
sagt die Confessio des Dositheos: „Wir bekennen, das sie (die
Sakramente) notwendig wirksame Werkzeuge der Gnade für
jene sind, die eingeweiht werden sollen."

Die erwähnten Zitate machen es nun klar, dass nach
orthodoxer Lehre, wenn auch in den Sakramenten die Kraft des
hl. Geistes die Gnaden Christi mit allen ihren Folgen bewirkt
und mitteilt und nicht die äussern Zeichen und Handlungen,
durch diese allein nach ihrer Heiligung durch die Gegenwart
und Kraft des hl. Geistes die Gnade übermittelt wird. Die



— 112 —

Scholastik würde kurz sagen: Die äussern Zeichen der Sakramente

sind die causa physica der Gnadenmitteilung.

3. Nähere Definition der Sakramente.

Den bereits erwähnten Ausspruch des hl. Johannes
Chrysostomus: „MvffTiJQiov xaXshai ori ov% uttsq ÓQwfisv niiirsvofisv,
dXX" sisga oocöfisv xal é'rsça nascsvofisv"-, setzt er im folgenden
weiter auseinander: „Denn so ist das Wesen unserer
Sakramente. Tatsächlich habe ich und der Ungläubige eine ganz
verschiedene Einstellung zu diesen. Ich höre, dass Christus
gekreuzigt ist und alsbald staune ich über eine solche Liebe zu
den Menschen. Er hört es und hält es für Schwäche. Wenn
er von der Taufe etwas vernimmt, so hält er das für einfaches
Wasser. Ich aber sehe nicht bloss das wahrnehmbare Element,
sondern die Reinigung der Seele durch den Geist. Er meint,
nur mein Körper werde gereinigt. Ich aber halte im Glauben
fest, dass meine Seele rein und heilig wird, und ich sehe das

Begräbnis, die Auferstehung, die Heiligung, die Rechtfertigung,
die Erlösung, die Annahme an Kindes Statt, die Erbschaft des

Himmels, den Dienst des hl. Geistes. Denn ich beurteile die

Dinge nicht, wie sie mir auf den ersten Blick, natürlich
gesehen, erscheinen, sondern mit geistigen Augen. Ich verstehe
das Wort so, der Ungläubige anders. Das ist demnach besonders
ein Sakrament (Mysterium), was überall verkündigt, aber von
denen nicht angenommen wird, die nicht das richtige Verständnis

dafür aufbringen. Es wird nicht durch Weisheit und
Verstand, sondern durch den hl. Geist enthüllt, soweit wir
überhaupt imstande sind, es geistig aufzunehmen. Daher würde

man sich, ganz dem Mysterium entsprechend, nicht irren, wenn
man es unaussprechlich nennt. Denn nicht einmal uns
Gläubigen ist völlige Klarheit und das genaue Verständnis gegeben
worden."

Die vollständige Erklärung für das, was ein Sakrament
ist, ist daher nur für den wesentlich mystischen Glauben des

Christen verständlich.
Spätere griechische orthodoxe Theologen bis zu unserer

Zeit geben die gleiche Sakramentsdefinition von dem äussern

Zeichen, durch das uns in geheimnisvoller Weise Gnade
verliehen wird. So sagt Moghilas in seiner Confessio orthodoxa:
„Das Sakrament ist eine Zeremonie, die unter einer sichtbaren



— 113 —

Gestalt Ursache ist, dass sie in die Seele des Gläubigen die
unsichtbare Gnade Gottes bringt, da dieses so von unserm Herrn
angeordnet ist, durch den jeder Gläubige die göttliche Gnade
empfängt" (bei Kimmel I, pag. 170). Gabriel von Philadelphia
gibt folgende Definition: „Gewisse heilige, der Wahrnehmung
unterworfenen Dinge, die in sich eine verborgene Kraft haben,
den Menschen das Heil und alles zum Heile Notwendige zu
bringen." Dositheos behauptet in seiner Confessio fidei gegen
die reformierte Auffassung, die Sakramente seien nicht blosse
Zeichen der göttlichen Verheissungen, sondern notwendigerweise
wirksame Werkzeuge der Gnade. Malinowskij fasst die ihm in den

symbolischen Büchern begegneten Definitionen folgendermassen
zusammen: „Sakramente sind heilige Handlungen, die von Christus

selbst zum Heile der Gläubigen eingesetzt sind und von der
rechtmässigen Hierarchie vollzogen werden. Sie enthalten unter
einem sichtbaren Zeichen die unsichtbare Gnade Gottes und
teilen sie unter dem sichtbaren Zeichen mit, so dass in einem
jedem Sakramente bestimmte Gnadengaben den Gläubigen über
tragen werden." Ähnlich äussern sich Makarius von Moskau,
Dyobuniotes, Andrutsos u. a.

4. Die Gnadenverleihung.

Die Frage nach der mitNotwendigkeit erfolgendenVerleihung
der Gnade durch die äussern Zeichen der Sakramente wird
nicht nur mit dem Argument beantwortet, dass Christus es so

angeordnet habe, sondern auch mit dem passenden Hinweis
darauf, dass die menschliche Natur, die ja nicht gänzlich geistig
ist, auch materieller Mittel zu einer mehr natürlichen und
umfassenden Annahme der verliehenen Gnaden benötige. Es
entspricht ja ganz der orthodoxen Lehre, dass materielle Dinge
höheren Zwecken Gottes dienen können, da ja alles, was Gott
erschaffen hat, gut und im ganzen seinem heiligen Willen dienstbar

ist. Bei der Erklärung dieses Punktes sagt Johannes
Chrysostomus: „Nichts für die Sinne Wahrnehmbares übergab uns
der Herr, aber in sinnlich wahrnehmbaren Dingen alles, was
geistig verständlich ist. So kommt auch in der Taufe durch
das sichtbare Element des Wassers die Gabe, aber was
vollzogen wird, ist nur geistig wahrnehmbar, nämlich die Wiedergeburt

und Erneuerung. Denn wärest du unkörperlich, so würden
unkörperliche Dinge für dich passend sein, aber da deine Seele

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1934. 8



— 114 —

in einen Körper gesenkt ist, so gibt er geistig Verständliches
durch sinnlich wahrnehmbare Mittel" (hom. 84,2 in Matth).
Ganz in derselben Weise erklärt Gregor von Nazianz das

Vernünftige der geistigen Reinigung durch das Wasser der Taufe :

„. aber da wir zweifach konstituiert sind, aus Leib und Seele,
also von sichtbarer und unsichtbarer Natur, so ist auch unsere
Reinigung doppelter Art, nämlich mit Wasser und mit Geist.

Das eine wurde sichtbar und körperlich empfangen, das
andere unsichtbar und unkörperlich. Dementsprechend ist das

eine figürlich, das andere real und die Seele in ihren Tiefen
reinigend. - (Oratio 40,7/8 in baptismo, Migne gr. XXXVI. col. 368).

Die griechischen Väter definieren allerdings nicht die engen
Beziehungen zwischen den äussern Elementen und der
verliehenen Gnade oder deren genauen Grad. Es genügt ihnen, den

festen Glauben an die Tatsache auszudrücken, dass die Gnade

gewiss durch die sakramentalen Elemente verliehen wird. Für
spitzfindige Theorien, wie die Gnade durch die Elemente
gegeben wird, haben sie kein Interesse. Die durch die Sakramente
verliehene Gnade ist die übernatürliche Kraft des hl. Geistes,
durch welche die Aneignung des Erlösungswerkes unseres Herrn
mit Hilfe der kirchlichen Mittel der Heiligung (Wort und Sakrament)

vollendet wird, vorausgesetzt, dass der Glaube des
einzelnen auf Gottes herabhissende Haltung reagiert. Es ist daher

keine besondere Gnade noch etwas Magisches, sondern es ist

der Geist Gottes selbst und seine Kraft, die zu uns durch die

Sakramente kommt. Dositheos glaubt in seiner Confessio, dass

Gnade die mitwirkt, stärkt und uns also in der Liebe
Gottes, d. h. in dem Guten, das wir nach Gottes Willen tun

sollen, befestigt (Gott giesst also die erste Gnade ein!}, ans

rechtfertigt und zu Prädestinierten macht-. Das ist eine
Erklärung dessen, was die griechische Kirche in ihren Vätern
über die Gnade lehrt, die direkt von der herabkìssenden Güte

Gottes zum Menschen übergeht und ihn befähigt, jedes gute

Werk zu tun und schliesslich sein Heil zu wirken. Bei der

Behandlung dieses Themas sagt Basilius: .Alles Gute, das
zuerst zu uns durch die göttliche Gnade kommt, nennen wir eine

Tätigkeit derGnade. die alles in allem wirkt,- (Epist. 18.1 Gregor

von Nazianz erklärt das noch systematischer mit den Worten-'
und vom Geiste kommt unsere Wiedergeburt, und von

der Wiedergeburt unsere Umgestaltung und von der Uroge-



— 115 —

staltung die vollere Erkenntnis dessen, der uns umbildet"
(Oratio 31). Noch genauer sagt Kyrill von Alexandrien : „Wie
eine Waffe, wie eine unzerbrechliche Sicherheit hat der Vater
unsern Herzen den Geist Christi gegeben, indem er dieselbe
Gnade, Gegenwart und Kraft in uns zur Vollendung brachte.
Denn es ist unmöglich, die Seele des Menschen in Ordnung zu
bringen oder das Gute zu tun, oder seine eigenen bösen

Neigungen zu meistern, oder der grossen teuflischen Schlinge zu
entgehen, wenn der Mensch nicht mit der Gnade des hl. Geistes
gestärkt wird und wenn nicht seine Seele Christus in sich hat."
[Qtr. Julianum III. Migne, gr. XXXI.)

Die durch die Sakramente verliehene Gnade ist von
verschiedener Art, den verschiedenen Nöten unserer Seele
entsprechend. So erneuert und rechtfertigt sie in der Taufe und
Firmung, nährt und erquickt uns in der hl. Eucharistie usw.
Die Russen Malinowskij, Sylvester Lebedinskij, Philaret und
Andrutsus lehren übrigens ganz ausdrücklich eine besondere
sakramentale Gnade, die jedem Sakramente eigentümlich ist.

5. Notwendigkeit und Wirksamkeit der sakramentalen Gnade.

Es wird allgemein anerkannt, dass die durch und mit den
Sakramenten verliehene Gnade absolut notwendig ist, da ihre
Wirkung die Heiligung und schliesslich die Erlösung ist. Das
heisst nun aber nicht, dass die Sakramente die einzigen Gnadenmittel

sind, weil der allmächtige Gott auch andere Mittel
gebrauchen kann. Andererseits sind auch nicht alle Sakramente
absolut notwendig, weil jeder nur die gebrauchen muss, die
für ihn notwendig sind. Aber die Notwendigkeit der Sakramente
und deren Gnaden wird in vielen Beziehungen durch ihre
Wirkungen, und zwar die objektiven wie subjektiven, die positiven
und die negativen gezeigt. Die verliehene Gnade und ihre Kraft
berührt zuerst die äussern und wahrnehmbaren Zeichen, die
nach der Heiligung Werkzeuge der Gnade und Mittel zur
Heiligung werden. Gregor von Nyssa sagt bei der Behandlung
der Sakramente und deren Gnadenwirkung auf die äussern und
wahrnehmbaren Zeichen: „Aber nicht das Wasser teilt diese
Gabe der Wiedergeburt mit, sondern die Verordnung Gottes
und die Heimsuchung des hl. Geistes, der geheimnisvoll zu
unserer Erlösung kommt. Ferner bewirkt die verliehene
sakramentale Gnade für den würdigen und ehrfürchtigen Empfänger



— 116 —

positiv Heiligung und Erlösung, aber auch für den unwürdigen
und in gewissen Fällen für den spöttischen Empfänger negativ
Sünde und Verdammnis. Basilius sagt in verschiedenen
Vorbereitungsgebeten auf die hl. Kommunion: „Und lass meine
Teilnahme an deinem reinen und lebenspendenden Sakrament
sich an mir nicht als Gericht erweisen, noch lass mich seelisch
schwach werden an Leib und Seele durch unwürdige Teilnahme
an demselben Ich weiss, o Herr, dass, wenn ich unwürdig
teilnehme an deinem reinen Leibe und deinem ehrwürdigen
Blute, ich schuldig werde und mir das Gericht esse und trinke,
da ich deinen Leib und dein Blut, mein Christus und Gott,
nicht unterscheide."

Ähnlich Johannes Chrysostomus: „O Herr und Gott! Ich
weiss, dass ich weder würdig noch vorbereitet bin, dass du

unter das Dach des Hauses meiner Seele kommen könntest....
denn nicht als Verächter nahe ich mich dir, o Christus, mein
Gott!" (In allen Gebetbüchern.) Die sakramentale Gnade hat
ihre Wirkung für den würdigen Empfänger je nach seinen

geistlichen Bedürfnissen und der Art des Sakramentes, das er
empfängt. Kyrill von Jerusalem sagt demgemäss: „Lasst keinen
glauben, dass er nur die Taufe zur Vergebung der Sünden

empfange. Er empfängt auch die Gnade der Adoption durch
Gott. denn wir wissen, dass, wie sie die Sünden tilgt, und

die Gaben des hl. Geistes vermittelt, so ist sie auch ein Symbol

des Leidens Christi" „und wenn wir seiner hl. Salbung
würdig befunden werden, werden wir Christen genannt
denn bevor ihr dieser Gnade würdig befunden wurdet, wäret
ihr dieses Titels eigentlich nicht wert." (Sermo mystag. III, 4.)

Bei der Besprechung der Taufgnade sagt Kyrill von Alexandrien

: „ und wir haben ebenfalls Zutritt zur Gnade der hl.

Taufe, die uns heiligt, indem wir bekennen, dass die Kraft des

Wassers das Wegräumen der Sünden, die geistige Erneuerung
ist." (In Jes. I, sermo II, Migne, gr. LXX, col. 96.)

Athanasius sagt über den gleichen Gegenstand: „Er befahl

uns, dass wir getauft würden auf den Namen des Vaters, des

Sohnes und des heiligen Geistes. Denn so sind wir auch wirklich

vervollkommnet und als Söhne angenommen." Und anderswo:

„Es gibt nur eine erneuernde Taufe, die keine Sintflut
über die Erde herabruft, wie ehedem, sondern eine persönliche
Reinigung von Sünde und eine völlige Abwaschung vom Unglück



— 117 —

der angehäuften Befleckungen, die wir uns zugezogen haben,
bewirkt Diese Hilfe, die der ersten Geburt zuteil wird,
macht ganz neue Menschen anstatt der alten und gottgleiche
Menschen anstatt der gegenwärtigen Menschen. Sie formt sie

um ohne Feuer und baut sie wieder auf ohne Rücksicht auf
den früheren Verfall." (Sermo 140 in Bapt.)

Natürlich bedeutet eine solche Auffassung von der Gnadenwirkung

nicht, dass sie magisch ist. Nicht nur, weil sie das
Werk des hl. Geistes ist, sondern auch weil die sündige Neigung
trotz der Gnadenwirkung* in den Sakramenten wegen der Macht
der Sünde und der Gegenwirkung des sündigen freien menschlichen

Willens nicht ausgelöscht ist. Makarius von Ägypten, der
diesen Punkt klar behandelt, sagt: „Niemals habe ich einen
vollkommenen oder freien Christenmenschen gesehen. Selbst
wenn ein Mensch in der Gnade Ruhe findet und bis zu den
Mysterien, Offenbarungen und Süssigkeiten der Gnade
vordringt, so ist die Sünde doch noch in ihm. Und solche Menschen
halten sich infolge der überreichen Gnade und des innern
Lichtes für frei und vollkommen, weil sie durch Mangel an
Erfahrungen getäuscht werden. Wohl besitzen sie eine Gnadenkraft,

aber ich habe nie einen freien Menschen gesehen."
(Hom. IX, 6.) Daraus folgt, dass die Anstrengung gegen die Sünde
und sündige Neigung trotz aller Gnadengegenwart beständig
und ununterbrochen weiter gehen muss.

Basilius findet es schwer, zu glauben, dass die Gnade mit
der sündigen Neigung gleichzeitig existieren kann. Aber gerade
dieser Zweifel zeigt, was seine Überzeugung ist: „Denn es ist
für uns unmöglich, die göttliche Gnade zu empfangen, ohne
dass die bösen Leidenschaften vertrieben werden, die in unsern
Seelen wohnen." Dieser Kampf ist wirklich sehr hart und
unendlich, wie eine alte christiche Urkunde besagt: „Aber die
Gnade Gottes kämpfte gegen den Bösen und einige schwache
Brüder bewahrten sie und errichteten gegen ihn starke
Palisaden, wodurch sie befähigt wurden, dank ihrer Standhaftig-
keit alle diese Angriffe auf sich abzulenken." (Migne. gr. XXIX,
col. 477.)

6. Der Character indelebilis der sakramentalen Gnade.

Über die Theorie von einem unauslöschlichen Charakter,
der der Seele durch die Sakramente, sei es durch alle, oder



— 118 -
nur durch Taufe, Firmung und Amtsweihe aufgedrückt wird,
herrscht unter den heutigen orthodoxen Theologen eine lebhafte
Diskussion. Sie ist aus der römisch-katholischen Kirchenlehre
übernommen und folgendermassen in der Confessio Dosithei

ausgedrückt: „Der Ritus der Taufe drückt ein unauslöschliches

Siegel auf, gerade so wie die Priesterweihe." Unter den heutigen
griechischen Theologen verwerfen einige die Lehre vom
Character indelebilis, ohne dafür hinreichende Gründe angeben zu

können. Die Meinung vom unauslöschlichen Charakter, oder,

um in der Sprache der orthodoxen Theologie zu reden, von

der unauslöschlichen Kraft aller oder wenigstens der genannten
drei Sakramente steht jedoch im vollen Einklang mit der Grundlehre

von den Sakramenten der orthodoxen Kirche. Viele

griechische Väter sprechen klar in diesem Sinne, ja sie
gebrauchen die Bezeichung „unzerstörbares Siegel", ein Siegel,

das für ewig unauslöschlich ist. (oipQuyîdoç dvsÇaXsîxcov sic vov;

aïwvuç) Die griechischen Väter glauben offenbar, dass, wenn

Gott durch die Sakramente einmal wirkt, sein Wirken
nicht nur zeitlichen oder partiellen Charakter tragen kann,

Die Kraft der durch die Sakramente offenbarten göttlichen
Gnade ist vollkommen und in ihrer Wirkung ewig. Nichts

kann das ändern, was Gott selbst wirkt. Niemand kann dem

widersprechen. Johannes Chrysostomus, der diesen Gedanken

bezüglich der Taufe entwickelt, sagt: „Denn der Grund, auf

welchen du getauft bist, ist dein Glaube an die Auferstehung
des toten Leibes, dass er nicht mehr tot bleibe Denn

Gott allein tut dieses. Und er wirkt es im Bade der
Wiedergeburt; denn die Gnade berührt die Seele selbst und zerstört

von da aus die Sünde mit den Wurzeln. Deswegen können

wir die Seele dessen, der vom König weggeschickt war, als

unrein betrachten. Aber die Seele dessen, der getauft ist, ist

nicht mehr so, sondern reiner als der Sonnenstrahl und so,

wie sie ursprünglich erschaffen war, nein, weit besser als selbst

diese. Denn sie erfreut den Geist, der sie allseits entzündet

und ihre Heiligkeit vermehrt. Gerade so wie wenn du Eisen

oder Gold im Schmelztiegel umformst, es rein und neu machst,

so schmilzt dich der hl. Geist in der Taufe wie in einem Feuerofen

und verzehrt die Sünden und lässt die Seele reiner leuchten

als lauteres Gold." (Hom. in 2. Cor. XV, 1/2, Migne, gr. LXI,

col. 348/9.) Und weiter: „Wie es keine zweite Kreuzigung Christi



— 119 —

geben kann, so kann es auch keine zweite Taufe geben." (Hom. 9,3
in Hebr., Migne, gr. LXIII, col. 79.) Über denselben Gegenstand
sagt Theodoret ganz klar: „Wie Christus einmal für alle litt,
so können wir nur ein einziges Mal an seinem Leiden
teilnehmen. Durch die Taufe sind wir ja mit ihm begraben und
stehen wieder auf mit ihm." (Hom. in Hebr. 6, 6.) Zu der Regel,
dass die Taufe nur einmal empfangen werden darf, sagt Johannes
von Damaskus: „ also gerade so wie der Tod des Herrn
einmal für alle erlitten wurde, so soll man sich auch nur einmal

der Taufe unterziehen Von denen, die wiedergetauft
werden, nachdem sie im Namen des Vaters, des Sohnes und
des hl. Geistes getauft worden sind, sagt der hl. Apostel : Denn
es ist unmöglich für die, die einmal erleuchtet sind, wieder
durch Busse sich zu erneuern, da sie Christus wiederum für
sich kreuzigen und ihn der Schmach überliefern." (Exp. in
fid. orthod. IV, 10, Migne, gr. LXXXVI.) Derselbe Vater spricht
von der Taufe als von einem Siegel: „Sodann empfangen wir
jetzt in der Taufe die Erstlinge des hl. Geistes, und unsere
Wiedergeburt wird uns der Beginn eines andern Lebens, Siegel
Schutz und Erleuchtung." (Ibidem.)

Kyrill von Jerusalem behandelt die Taufe und Firmung
und spricht ausdrücklich von einem unzerstörbaren Siegel,
welches der hl. Geist uns für ewig aufdrückt: „Die Taufe, die
uns bevorsteht, ist etwas Grosses ein heiliges, unzerstörbares

Siegel und die Gabe der Annahme an Kindes Statt durch
Gott Denn Gott kann sogar den Ungläubigen gläubig
machen Möge er euch mit den himmlischen Dingen des
Neuen Bundes erfüllen und das für ewig unauslöschliche Zeichen
geben !" (Procatechesis 16,17, Migne, gr. XXXIII, col. 360/1,364/5.)

Nikolaus Kabasilas sagt über die Wirksamkeit der Taufe,
Firmung und Eucharistie : „Denn wenn wir in den hl. Mysterien
sein Begräbnis darstellen und seinen Tod verkündigen, so sind
wir durch sie vom Erlöser erzeugt, umgebildet und bedeutsam
mit ihm verbunden. Denn durch diese leben, weben und sind
wir in ihm, wie der hl. Paulus sagt, da ja die Taufe das Wesen
mitteilt, das ganz christusgemäss ist. Denn erst wenn wir den
Tod auf uns nehmen und das Leben erst verlieren, werden
wir zum Leben geführt. Dann vollendet die Salbung mit Öl
den neu Erzeugten und legt in sein Inneres eine Kraft, die
einem solchen Leben entspricht. Dann bewahrt die göttliche



— 120 —

Eucharistie dieses Leben und hält es in Gesundheit aufrecht."
(De vita in Christo, Migne, gr. CL, col. 501/4.)

Im gleichen Sinne sagt Dositheos in seinem Bekenntnis:
„Denn wie es für den gleichen Mann unmöglich ist, zweimal
die Priesterweihe zu empfangen, so ist es für den, der recht
getauft ist, unmöglich, wiedergetauft zu werden, auch wenn
er das Unglück hatte, in zahllose Sünden zu fallen, ja wenn
er selbst den Glauben abgeschworen hätte. Denn wenn er
bereit ist, sich dem Herrn wieder zuzuwenden, so empfängt er
die verlorene Kindschaft durch das Sakrament der Busse wieder."
(Decretum XVI bei Kimmel.)

Die Praxis der orthodoxen Kirche zeigt ferner klar, dass

Taufe, Firmung und geistliche Amtsweihe nicht wiederholt
werden, weil die Idee von deren unauslöschlichem Charakter
massgeblich ist. Taufe und Firmung, wenn einmal im Namen
des Vaters, des Sohnes und des hl. Geistes vollzogen, können
nicht wiederholt werden. Und auch die Priesterweihe wird
nach der Absolution eines Degradierten nicht wiederholt. Wie

schon gesagt, ist die in den Sakramenten verliehene Gnade
das Werk Gottes des heiligen Geistes und keiner, selbst die

Kirche nicht, kann sie zurücknehmen. Die Kirche kann den

Unwürdigen suspendieren. Sie kann die Suspension im Falle
einer wahren oder angenommenen Besserung aufheben, aber
sie darf nicht an Dinge rühren, die von Gott gegeben sind.

Lhm sind die, welche sie unwürdig empfangen und gebraucht
haben, verantwortlich. Die orthodoxe Kirche wäre ganz
inkonsequent, wenn sie den unauslöschlichen Charakter der
Sakramente im Sinne einer ewigen Wirkung nicht annähme.

Auch das Ritual der orthodoxen Kirche bestätigt die Meinung,
dass der unauslöschliche Charakter einiger Sakramente — oder

vielleicht besser aller — im Einklänge mit ihrer Sakramentenlehre

steht. Einige Stellen in ihren gottesdienstlichen Gebeten

drücken das implicite oder explicite aus. In den Taufgebeten
lesen wir: „Gib ihm (dem Täufling) das Siegel der Gaben des

hl. Geistes, dass er in jeder Tat und in jedem Wort ein dir

wohlgefälliges Kind und Erbe des Himmelreiches sei (cf. Goar,

Euchol.p. 290/1)". „Mache sie gnädigst dieser grossen Gnade deiner

heiligen Taufe teilhaftig." (Ibid.) „Lasset uns beten, dass das

Gewand der Taufe und das Unterpfand des hl. Geistes fleckenlos

und ohne Makel von ihm getragen werde bis zum schreck-



— 121 —

liehen Tage des Herrn Jesu Christi, unseres Gottes." (Ibid.)
Im Firmungsritual wird dieses Sakrament genannt „das Chrisma
des Unterpfandes des hl. Geistes". (Ibid. p. 296.) Die Form der
Salbung beim gleichen Sakrament ist: „Das Siegel der Gabe
des hl. Geistes, Amen". Wir finden den Gedanken vom
unauslöschlichen Charakter und Siegel noch deutlicher betont im
Weihegebet über das Chrisma, worin gesagt wird: „Durch die
Heimsuchung deines heiligen und anbetungswürdigen Geistes
mache sie (die Salbung) zu einem Gewände der Unsterblichkeit
und zu einem vollkommenen Siegel, das du denen aufdrückst,
die deine göttliche Taufe empfangen, die Namen von dir selbst,
deinem eingeborenen Sohn und dem hl. Geist, damit sie in deiner
Gegenwart als Glieder deines Hauses und deiner Stadt
anerkannt werden." (Goar, Euchol. p. 502.)

Im Offizium der hl. Weihen lesen wir bei der Diakonatsweihe:

„Dass auch er, befreit von aller Sünde, tadellos vor
dir am Tage deines schrecklichen Gerichtes stehen möge" (Ibid.
p. 209) und bei der Priesterweihe: „Dass er würdig befunden
werde, ohne Tadel vor deinem Richterstuhl zu stehen, das
Evangelium deines Reiches zu predigen, das Wort deiner Wahrheit
zu spenden dass er auch bei der zweiten Ankunft unseres
grossen Gottes und Erlösers Jesu Christi vor dich hintreten
kann" (Ibid. p. 243) und „dass er die von dir ihm anvertraute

Hinterlage des Glaubens annehme und bewahre bis auf
den Tag Jesu Christi, da sie von ihm wieder zurückverlangt
wird" (Ibid.). Wie Symeon von Thessalonichi noch deutlicher
sagt: „dass er, wenn er seine Arbeit in der Gegenwart
gewissenhaft verrichtet hat, jenes ewige Amt und die unmittelbare

Gemeinschaft Jesu Christi erlangen möge, aber auch dass

er, wenn er die grosse Ausstattung des Geistes und die Fülle
der Gaben des hl. Geistes empfangen hat, an denselben Tagen
unerschütterlich seine Gnadenpflichten erfülle" (bei der
Bischofsweihe, Goar, p. 251) „damit er, geziemend vorbereitet,
die im anvertrauten Seelen im gegenwärtigen Leben leite und
ohne Beschämung vor deinen Thron trete." (Ibid.)

Im Trauungsritual lesen wir: „Lass sie in deinen Augen
wohlgefällig sein. Mögen sie bei dir, unserm Herrn, wie
Himmelslichter leuchten" (Ibid. p. 317) und „halte sie für würdig,
zu einem hohen Alter zu kommen, indem sie deine Gebote mit
reinem Herzen halten" (Ibid. p. 318) und weiter: „Halte sie für



— 122 —

immer frei von Flecken und Versuchungen" (Ibid. p. 320). Im
Offizium der hl. Krankenölung betet die Kirche : „dass die, welche
mit diesem Öl der Wiedergeburt gesalbt werden, ihren
Widersachern schrecklich sein und unter den Ausgezeichneten deiner
Heiligen glänzen mögen ohne Flecken und Makeln, dass sie in dir
ewige Ruhe empfangen und den Lohn der ewigen Wohnungen
erlangen mögen". (Ibid. p. 338.) Endlich lesen wir in den
Gebeten der Beichte und Absolution : „Erlöse sie von der ewigen
Strafe" (p. 537) und „dass er, indem du ihm Verzeihung gewährst,
in dieser und in der zukünftigen Welt von dir würdig befunden
werde, ohne Verdammungsurteil vor dir zu stehen*' (p. 536).

Alle diese Stellen zeigen deutlich die Überzeugung der

Kirche, dass die in den Sakramenten verliehene Gnade, wenigstens

bei der Taufe, Firmung und Weihe, nicht etwas
Vorübergehendes ist. In ihnen wirkt vielmehr Gottes Gnade, der
gegenwärtig ist. Daher ist sein Wirken ewig. Sie offenbart sich in

ihrer ewigen Wirkung und verleiht daher einen unauslöschlichen

Charakter.
7. Die sakramentale Gnade in ihrer Beziehung zur Verwaltung

und Gültigkeit der Sakramente.
Das unbezweifelte Vorhandensein der sakramentalen Gnade

kann nur durch die gültige Verwaltung der Sakramente
gesichert werden. Aber das hängt ab 1. von der kanonischen
Weihe des spendenden Priesters oder Bischofs und seiner ernsten

Absicht, die Sakramente zu spenden. 2. von ihrer rechten
Verwaltung. Mehrere Kanones der orthodoxen Kirche sprechen
klar von der absoluten Notwendigkeit der Verwaltung der
Sakramente allein durch die Kleriker, während Laien für die

Spendung derselben überhaupt nicht zugelassen werden (ausser
für die Nottaufe'). Der Laie sowie die Geistlichen gewisser
Häresien sind nicht Organe der Gnade und können sie daher

auch nicht andern übermitteln. Der hl. Athanasius sagt : „Denn
wenn sie, während die Konsekration im Namen des Vaters,
des Sohnes und des heiligen Geistes vollzogen wird, den wahren
Vater durch ihre Leugnung der Gleichheit der Natur nicht
anerkennen, auch den wahren Sohn leugnen und einen andern

so nennen, nämlich eine Kreatur, den sie von sich aus, aus nichts

bilden, dann ist natürlich die Taufe, die sie spenden, null und

nichtig und ohne Nutzen, da sie ja nur eine Heuchelei und

wirklich keine Hilfe zur Gottseligkeit ist" (de baptismo). Noch



— 123 —

deutlicher sagt Basilius zum gleichen Thema: „Sie haben die
Gnade des hl. Geistes nicht mehr in sich, denn die Mitteilung
hörte durch dieTrennung von der Sukzession auf. Denn die, welche
sich zuerst trennten, hatten ihre Weihe von den Vätern und
durch die Auflegung der Hände hatten sie die Gabe des hl.
Geistes. Aber sie haben sie unterbrochen, wurden Laien und
hatten weder die Macht zu taufen noch zu ordinieren, da sie
nicht mehr fähig waren, die Gnade des hl. Geistes zu geben,
von dem sie selbst abgefallen waren. Daher wurde denen, die
durch sie zur Kirche kamen, da sie durch Laien getauft waren,
auferlegt, durch die wahre Taufe der Kirche gereinigt zu werden"
(ep.188). Demgemäss können die Sakramente, welche von
Geistlichen nicht-orthodoxer Kirchen gespendet wurden, nur gültig
sein und die sakramentale Gnade mitteilen unter zwei
Bedingungen : 1. dass ihre Kirche eine Lehre von den Sakramenten
und der sakramentalen Gnade annimmt die derjenigen der
orthodoxen Kirche ähnlich ist, 2. dass die Geistlichen demgemäss recht
und kanonisch durch Bischöfe, die eine ununterbrochene apostolische

Sukzession haben, geweiht sind. Natürlich hängt die rechte
Spendung der Sakramente und die sichere Übertragung der
sakramentalen Gnaden nicht von der Würdigkeit der spendenden

Person ab, da sie ja nicht ihre eigenen oder ihres
Bischofs Sakramente, sondern die Sakramente Gottes spendet.
Der hl. Gregor von Nazianz sagt: „Forsche, bitte, nicht nach
der Würdigkeit jener, die dich reinigen, noch mache einen
Unterschied zwischen denen, die dich geistig erzeugten. So

soll es bei euch hinsichtlich des Spenders der Taufe sein. Ja,
wenn einer in seiner Lebensweise hervorragt, so ist doch ihre
Taufgewalt die gleiche, und jedermann, der durch den gleichen
Glauben gestaltet ist, ist für dich in ganz gleicher Weise der
Initiator." (Oratio 40, 26, Migne, gr. XXXVI, col. 396.) Noch
genauer drückt sich Johannes Chrysostomus über diesen Gegenstand

aus: „Gott pflegt selbst vermittels unwürdiger Menschen
zu wirken. Die Gnade der Taufe wird keineswegs durch das
Leben des Priesters vermindert ; denn kein Mensch bringt etwas
in die vorliegende Handlung, sondern alles ist das Werk Gottes
und der göttlichen Macht. Er weiht uns ein" (in 1. Cor. hom. 8,

Migne, gr. LXI, col. 69). Es ist für den rechten Vollzug des
Sakramentes und für die gültige Übermittlung der sakramentalen

Gnade nicht ohne Bedeutung, dass das Ritual der Kirche,



— 124 —

zumal in bezug auf das äussere, wahrnehmbare Zeichen der

Sakramente genau beobachtet wird.
8. Die Zahl der Sakramente.

Es steht heute einwandfrei fest, dass sowohl der Sakramentsbegriff

in seiner jetzigen Bedeutung wie auch die Siebenzahl

der Sakramente (nicht aber die Sakramente selbst) in der
orthodoxen Kirche der katholischen Scholastik des Abendlandes,
nicht vor dem 12. Jahrhundert, entlehnt sind. Immerhin ist die

Zahl im Osten noch nicht als Dogma festgelegt, weil sich noch

kein ökumenisches Konzil damit beschäftigt hat. Wenn auch die

verschiedenen Bekenntnisse, die allgemein als wahrhaft orthodox

angenommen werden, an der Siebenzahl festhalten, so ist doch

zu erwähnen, dass einige russische Theologen der sogenannten
slawophilen und damit latinophoben Schule diese Zahl ablehnen,
weil ihnen alles, was nach dem Abendland schmeckt, verdächtig'
erscheint. So schreibt der Engländer W. Palmer in seinem

„Notes of a visit to the Russian Church 1840/1 (London,
Newman, 1882), dass ihm der Priester Fortunatow gesagt habe:

„Von Anfang an gab es 7 Sakramente und wir haben sie von

Anfang an gehabt, aber im Laufe der Zeit hat sie uns der

Papst vorgezählt".
In dem 1903 in Petersburg erschienenen, von der Zensur

des hl. Synods approbierten, vom Priestermönch Tarasios
verfassten „Theologie der Weliko-Russen und der Malo-Russen des

16. und 17. Jahrhunderts" wird der allgemein gültige Sakramentsbegriff

streng zerpflückt. Tarasios behauptet, dass Teile dieser

Definition auch andern Riten ausser den 7 Sakramenten
zukämen, die an Bedeutung und Würde einige der Sakramente
weit überragten. Er schreibt: „Die Bestimmung der Zahl der

Sakramente ist völlig willkürlich und künstlich. Sie verrät
sofort ihre Herkunft aus der Scholastik und ihrem Juridismus.
Es gibt in der kirchlichen Praxis noch andere Riten und heilige

Handlungen, die nicht mit unter die Sakramente bezogen

werden, die aber göttlicher Einsetzung, der sichtbare Ausdruck
einer unsichtbaren Gnade und von grösserer Bedeutung als

gewisse sogenannte Sakramente sind. So muss z. B. der religiöse
Profess als eine grosse Bekundung und als ein grosses Symbol

der göttlichen Gnade betrachtet werden, ebenso wie die Taufe,

die hl. Eucharistie und die Priesterweihe. Der religiöse Profess

heisst im Ritual des Eintrittes in den Orden Sakrament



— 125 —

(Mysterium) und wird auch so von Dionysius dem Areopagiten,
von Theodor Studita und von dem Mönch Job genannt. Daher steht
es fest, dass die inneren und äussern Merkmale, wodurch jene
die Sakramente von andern Offizien und Riten unterscheiden,
nicht richtig und nicht sachlich begründet sind. Das Urteil
über die mehr oder minder grosse Notwendigkeit des einen
oder andern Sakramentes entbehrt jedes Fundamentes. Denn
das Heil wird nicht durch den getrennten Empfang gewisser
heiliger Riten vollendet, so gross auch ihre Bedeutung ist,
sondern durch die Gemeinschaft mit dem ganzen kirchlichen
Leben, in dem überhaupt nichts von geringerer Bedeutung ist.
Die Grosse Wasserweihe, die Einkleidung als Mönch oder
Nonne, der Begräbnisritus haben nicht geringere Wirkung und
Bedeutung als die meisten Sakramente. Der Mönch Job erklärt
Busse und Krankenölung für ein und dasselbe Sakrament, und
man muss gestehen, dass in der inneren Beschaffenheit beider
Sakramente vieles vorhanden ist, was diese Meinung
wahrscheinlich macht. Der „Grosse Katechismus" von Philaret und
die Confessio orthodoxa zählen auch die Ehe unter die Sakramente,

eine Einrichtung, die gar keine Beziehung zur Religion
hat und, ganz von der Religion getrennt, auch in irreligiösen
Gesellschaften existiert. Er kommt endlich zu dem Schluss :

„Was die Lehre von den Sakramenten anbetrifft, so muss man
offen bekennen, dass sie keine religiös wirksame Kraft besitzen
kann, weil sie den Werken von Häretikern entnommen ist".
Das ist ein typisches Zeichen für die Mentalität der Slawophilen.
Wie er, so empfinden auch andere Russen, so der frühere
Metropolit Antonius Khrapovitskij von Kiew, der heute im Exil
lebt und die in Europa zerstreuten Russen kirchlich betreut.
Auch er bekämpft die Siebenzahl der Sakramente, setzt
besonders die Ehe herab und möchte an deren Stelle die Mönchstonsur

setzen. In seinem 1924 in Karlowitz herausgegebenen
Katechismus hält er jedoch an der Siebenzahl fest, wie sie in
der Confessio des Dositheos zu finden ist, „wegen der Autorität,
die dieses Dokument, wenn es auch neueren Ursprunges ist,
in der gesamten Kirche geniesst", doch fügt er bei: „übrigens
gibt es noch andere Riten von der grössten Wichtigkeit, die
bei den alten Vätern wie in den liturgischen Offizien Sakramente
genannt werden, wie die Grosse Wasserweihe, die Pfingsten
kniend verrichteten Gebete, die Kirchenweihe, die Mönchstonsur.



— 126 —

Aber aus Pietät gegen die Lehre ist es wertvoll, die oben
genannten Sakramente anzuerkennen."

Kattenbusch trifft wohl das Richtige, wenn er in seiner
Konfessionskunde S.396 schreibt: „Ausser bei sehr „scholastischen"
Theologen (Theologen, die einem echten Orthodoxen immer wie
vom Romanismus angesteckt erscheinen) bleibt es in der Tat
dabei, dass es freilich sieben grosse Mysterien gebe, dass aber
die kleineren Verrichtungen doch qualitativ keinen andern
Charakter tragen."

Bemerkenswert ist es, dass der orthodoxe Geistliche dem

Laien bei der Vollziehung der Mysterien nie persönlich
gegenübertritt, nämlich nie sich ihm gegenüber so darstellt, als ob

er selbst der Spendende sei. Überall tritt der Priester hinter
das Mysterium zurück. Es ist offenbar, dass Gott selbst als

der Redende und Handelnde erscheinen soll. Der Priester
erklärt nur, dass sich dieses oder jenes jetzt vollziehe, alsdann
geht er zu einem Gebete über. Dieses Unpersönliche in der

Stellung auch des höchsten Geistlichen deutet den Unterschied
der orthodoxen Vorstellung über die Hierarchie von der
römischen an. Der Vater ist auch in den Mysterien durch Christus
im heiligen Geist der Spender aller Gnaden. So wird auch in

der orthodoxen Kirche der Hierurg nie als höheres Wesen
betrachtet. Nur im Kultus ist er über den Laien erhaben. Das

Gewand macht den Kleriker. Im Kultus, in ihrer entsprechenden
Tracht sind die Kleriker Gegenstand der Verehrung für den

Laien, nicht ausserhalb der Kirche.
Basel. C. N.

Benutste Literatur:
Whitley, The doctrine of grace, London 1932 (besonders die Arbeiten

von Glubokowskij und Avilisatos).
Martin Jugie, Theologia dogmatica cliristianorum orientalium ab ecclesia

catholica dissidentium, Paris 1926—1933, 4 Bde.
E. J. Kimmel, Libri symbolici ecclesiae orientalis, Jena 1843.
W. Gass, Symbolik der griechischen Kirche, Berlin 1872.
Ferd. Kattenbusch, Lehrbuch der vergleichenden Konfessionskunde,

Bd. I, Frei bürg 1892.
Friedr. Loofs, Symbolik der christlichen Konfessionskunde, Bd. I,

Tübingen 1902.
N. Arseniew, Die Kirche des Morgenlandes (Göschen 918), Berlin 1926.

Friedr. Heiler, Der Katholizismus, München 1923.
Die entsprechenden Artikel in der KGG und BE f. prot. Theologie.
Vorlesungsnotizen des Kollegs von Prof. E. Stähelin, Basel, Geschichte

der katholischen Theologie, S. S. 1932.


	Die Gnadenlehre in der orthodoxen morgenländischen Kirche [Schluss]

