Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 23 (1933)

Heft: 2

Artikel: Die Gnadenlehre in der orthodoxen morgenléndischen Kirche
Autor: C.N.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404083

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die (Gnadenlehre in der orthodoxen
morgenldndischen Kirche.

Der Theologenausschuss der Weltkonferenz fiir Glaube und
Kirchenverfassung, der im August 1931 in Gloucester und High
Leigh unter dem Vorsitze des anglikanischen Bischofs Headlam
von Gloucester tagte, hat die dort gehaltenen Vortriage in ei-
nem umfangreichen Bande?!) der Offentlichkeit iibergeben, der
hier bereits kurz besprochen und dessen Schlussfeststellungen
bekanntgegeben wurden?2). Wer sich in das Buch vertieft, ge-
langt aufs neue zur Erkenntnis, dass die Gnadenlehre auch
heute noch die vielleicht tiefste Ursache ist, die der Trennung
der grossen Kirchentypen Dauer und Bestand gibt. Die alten
Kontroversen des Pelagianismus, Semipelagianismus und Au-
gustinismus, die Probleme tber Sinde und Gnade, Verdienst
und Lohn, Determinismus und Indeterminismus, Monergismus
der Gnade und Synergismus des Menschen, gottliche Priszienz
und absolute Priidestination, aktuelle und habituelle Gnade,
Gnadenvermittlung durch Sakramente etc., werden immer wie-
der akut und lassen sich nicht durch freundliche Feststellungen
iber gewisse Ubereinstimmungen aus der Welt schaffen. Die
einzelnen Arbeiten tiber die Gnadenlehre im N. T., in der vor-
reformatorischen Kirche bei den griechischen und lateinischen
Viatern, insbesondere bei Augustinus, bei den Scholastikern bis
zur Neuscholastik unserer Tage, in der Reformation des 16. Jahr-
hunderts und in der neusten protestantischen Theologie, die
mit grosser Klarheit und Préazision verfasst sind, zeigen viel-
mehr die unendlichen Schwierigkeiten, in diesen grundlegenden
Fragen, die letzten Endes immer ein Geheimnis bleiben werden,
zu einem tragfesten Ubereinkommen zu gelangen.

Bei unserer theologischen Verbundenheit mit der orthodoxen
morgenléndischen Kirche diirfte es von Interesse sein, die Auf-

B 1) The Doectrine of Grace, London %1932, Student Christian Movement
ress.

?) 1932. S. 119.



— 100 —

fassung dieser Kirche tiber die Gnadenlehre nach den Darstel-
lungen moderner orthodoxer Theologen, wie des Theologie-
professors Dr. Glubochowsky aus Sofia und des Athener Kirchen-
rechtlers Prof. Dr. Avilisatos, kennen zu lernen. Wir behandeln
zunéchst:

I
Die Gnade bei den griechischen Vitern.

Die griechische Kirche hat in ihrem Innern keine dem
Augustinismus dhnlichen Streitigkeiten erlebt. Pelagius mit seiner
Lehre von der hochstens moralischen Notwendigkeit der Gnade,
die er rein natiirlich und #usserlich hinstellte, konnte ausser
bei den Nestorianern nie Einfluss auf den Osten gewinnen. Doch
wurden seine Lehren auf mehreren ostlichen Synoden verworfen.
Die griechischen Viter stehen alle auf dem Boden eines reli-
gitsen und ethischen Indeterminismus und Synergismus, fir
die Erwahlung und Vorsehung immer nur eine bedingte Wahr-
heit haben. Thre Gnadenlehre geht stets von der Giite Gottes und
der Freiheit der Menschen aus. Die absolute Pradestination war
fiir sie ein unheimlicher, unvorstellbarer Gedanke, der allge-
meine Heilswillen Gottes eine unumstossliche Tatsache. Im
Kampfe mit dem Manichaeismus finden wir bei ihnen geradezu
eine Uberbetonung der Freiheit des menschlichen Willens und
der guten Natur der gefallenen Menschheit. Die Stinde hebt
die Freiheit nicht auf, ist vielmehr ein Ausdruck dieser Frei-
heit. Gnade verdrédngt die Freiheit nicht, sondern férdert nur
ihre unabhingige Tatigkeit. Der Unterschied zwischen aktueller
und habitueller Gnade ist bei ihnen nicht sonderlich betont.
Sie reden zwar viel tiber ,Vergottung“ der Seele, aber hin-
sichtlich der aktuellen Gnade bleiben sie in einem naiven,
parédnetischen Moralismus stecken. Soviel sie auch iiber die
Gnade sprachen und schrieben, so wenig theoretisierten
sie dariiber. Die Theorien begannen in der abendlandischen
Kirche unter dem Einfluss von Wirren, die die Harmonie der
christlichen Gesellschaft durch die Verirrungen einzelner stérten.
Fur die griechischen Viter waren alle Theorien iiberfliissig,
solange sie sich gefiihlsméssig der Gnade erfreuten. In ihnen
lebte die allgemeine Uberzeugung der Urkirche: ,Die Gnade
Gottes ist allen Menschen erschienen“ (Tit. IT, 11), ,durch die
Gunade Gottes seid ihr erldst worden“ (Eph. II, 5), ,in Gottes



— 101 —

Gnade sind wir in der Welt gewandelt“ (II. Cor. I, 12), ,durch
die Gnade Gottes bin ich, was ich bin®* (I. Cor. XV, 10). Wenn
wir uns vorstellen, dass im ganzen N. T. die Gnade der erste
und letzte Gedanke, die eigentliche Atmosphire war, in der die
Christen lebten und webten, so ist es wirklich erstaunlich, dass
in der ganzen Ostlichen patristischen Literatur keine Spezial-
untersuchungen tiber dieses Wesenselement des Christentums
zu finden sind. Was an teilweisen Erklarungen tiber dieses Gebiet
vorliegt, ist weder strikte dogmatisch noch hinreichend prézi-
siert. Im Osten gab es wahrend der ganzen patristischen Periode
weniger Spekulation und Lehre, aber um so mehr praktische
Aneignung und Versenkung in die Realitit der Gnade. Daher
dirfen hier die Kategorien der Scholastik nicht angewendet
werden.

Das ganze christliche Leben ist den griechischen Viitern
Sache der Gnade, weil es unter der Wirkung der gottlichen
Macht gebildet und umgestaltet wird. Ohne solch einen zuvor-
kommenden, gnadenvollen Einfluss wiare das christliche Leben
unnatiirlich, ja unméoglich, weil es sich sonst selbst mit Kraft
geladen hitte. Alles, was vom dreieinigen Gott durch seinen
glitigen Willen in der Schopfung, Vorhersehung und Erlosung
vollzogen wird, ist eigentliche Gnade. Nach Gregor von Nyssa
yumfasst die Gnade alles Gute und Schoéne, was vom Vater
durch den Sohn im hl. Geist herabsteigt* (Sermo de spiritu s.
adversus Pneumatomachos Macedonianos C. 3). ,Gott hat seine
Gnade dem Menschen eingehaucht“ (Basilius Magnus, de spiritu
s. Sermo XVI. 39 bei Migne griech. Bd. 32 col. 140), und ,das
Ebenbild Gottes* ist Gregor von Nyssa eine gewisse gottliche
Gnade (de hominis opificio, c. IX) bei der Schopfung selbst,
aber ,das Gleichnis* kann nur mit Hilfe der gottlichen Gnade
durch - personliche Bemiihung des Menschen erlangt werden
(Joh. Chrys. in Genesi hominis IX, 3 bei Migne gr. Bd. 53, col. 78),
bei Origines ,durch Verrichtung guter Werke“ (de principiis,
III, 6, 1). Wir finden die Vorsehung Gottes in den grossten und
kleinsten Dingen, vom Anfang alles Seins und in allen Gestalten.
Weil die hl. Dreifaltigkeit daran teilnimmt und alle thre Hand-
lungen aus Gnade verrichtet, so wohnt die gottliche Gnade
jedermann und allen Dingen inne. Nach dem hl. Irenéus, der
als gebiirtiger Kleinasiate der griechischen Kultur- und Ge-
dankenwelt angehort, , veranlasst und ordnet der Vater, gestaltet



— 102 —

der Sohn und nibrt und vermehrt der hl. Geist“, oder ,der
Geist wirkt, der Sohn dient, der Vater bestatigt¥ (adversus
haer. VI, 38, 3, IV, 20, 6). Aber das stort keineswegs die Ein-
heitlichkeit des Prozesses und tut dem Ergebnis keinen Abbruch;
denn ,des Vaters Gnade wirkt tiberall® (ibid. IV, 20, 7; 36, 4).
Sie wird wohl auf verschiedenen Wegen zugewendet: durch
Christus der Menschheit, durch den hl. Geist den Einzelmenschen,
der gerettet werden soll, da sie sich nur auf die erstreckt, die
ihrer wiirdig sind (Origines, de prine. I, 37). Andrerseits unter-
hilt die Gnade des Geistes die gleichen Gaben, die durch den
Vater bewirkt und durch Christus gespendet werden (Orig. in
Joh. commentario. Bd. II, 6). Ferner gibt es auch noch ,eine
andere, vom hl. Geiste dargebotene Gnade, die von Christus
verdient, durch ihn gespendet, aber vom Vater gewirkt wird
zum Lohne fiir jene, die dafir empfinglich sind“ (de prine. I,
3, 7). ,Das Leben im wahren und wirklichen Sinne ist der
Vater, der die himmlischen Gaben durch den Sohn im hl. Geiste
ausgiesst.* (Cyrill von Jerusalem, Catech. X VIII, 29.) »Der Vater
gibt dem Sohne und der Sohn stellt dem hl. Geiste zu.“ (Ibid.
XVI, 3.) Dieser ist ,der Heiligmacher aller erschaffenen Wesen,
der Engel wie der Menschen®“ (ibid. XVI, 3). ,Ich glaube, dass
wirklich eine Wirkung des Vaters und des Sohnes auf Heilige
wie auf Stinder, auf vernunftbegabte Wesen wie auf stumme
Tiere stattfindet, ebenso selbst auf leblose Gegenstiande, tiber-
haupt auf alles, was Sein hat. Aber die Tétigkeit des hl. Geistes
~erstreckt sich nicht auf leblose Gegenstinde oder auf jene, die,
wenn auch lebendig, so doch stumm sind. Sie kann sich auch
nicht bei vernunftbegabten Wesen finden, die auf bosen Wegen
wandeln und sich noch gar nicht zu einem bessern Leben be-
kehrt haben . .. sie erstreckt sich nur auf die, welche sich
bereits einem bessern Leben zugewandt haben und in den
Ptaden Christi wandeln, d. h. welche in guten Werken und in
Gott geborgen leben.“ (Orig. de princ. I, 3, 5.) Aber man muss
daran erinnern, dass ,der Vater alles durch das Wort im hl
Greiste schafft und erneuert“ (Athanasius, Ep. I ad Serap. 24) und
dass der Geist fiir sich einen Tréger findet in der Tatsache,
dass alle verniinftigen Geschopfe von Haus aus in sich selbst
gewisse Keime von Weisheit und Gerechtigkeit besitzen, d. h.
dass Christus in den Herzen eines jeden wohne (Origines, de
princ. I, 3, 6); denn ,alle Wesen haben ihre Existenz vom Vater,



o 10T

den Verstand vom Sohne und ihre Heiligkeit vom hl. Geiste“
(ibid. I, 3, 8). ,Infolge dieser Heiligung durch den Geist werden
wir wiirdig, Christus in uns aufzunehmen, und so sind wir seinem
direkten Einfluss unterworfen, der nicht von aussen kommt.“
(Ibidem I, 3, 8.) Hier wird ganz klar ausgesprochen, dass die
Gnade in der Trinitit gegeben wird. Und ,weil wir am hl.
(xeiste teilhaben, haben wir die Liebe des Vaters und die Gnade
des Sohnes“ (Athanasius, Ep. I ad Serap. 30), insofern ,stets im
Vater und mit dem Sohne der hl. Geist ist* (Gregor von Nyssa,
sermo de spiritu s. adv. Pneumatomachos Maced. 13). Das be-
deutet, dass ,wo eine Hypostase der hl. Trinitit ist, da ist auch
die ganze Trinitit gegenwirtig”, und ,wegen ihrer Unteilbarkeit
ist es unmoglich, dass Christus nicht sein sollte, wo der Geist
gegenwirtig ist“ (Johannes Chrysostomus, in ep. ad Rom. ho-
milia XIII, 8). ,Alle Spendung an uns wird zwischen Vater,
Sohn und hl. Geist verteilt® (St. Joh. Chrys. de s. Pentec. hom.
I, 2), aber die erste Quelle ist immer der Vater, der zwei ,un-
leibliche Hénde“ hat: die schopferische Hand, die der Sohn
ist, und die erneuernde Hand, die der hl. Geist ist (St. Basilius
der Grosse, contra Eunom.V, Migne gr. Bd. XXIV, col. 713,
156, 760).

So wirkte in der Gnade von Anbeginn der Menschheit nach
dem Willen Gottes unverinderlich die unbegrenzte Giite des
Vaters, die Liebe Christi, die alles Verstehen tibersteigt, und
die unerforschliche Freundlichkeit des hl. Geistes (Makarius von
Agypten, Hom. XVIII, 6, Migne gr. XXXIV, col. 640). Als natiir-
liches Ergebnis — wegen der Einheit der Hypostasen — ,be-
kommen wir von ihnen alle die gleiche Gnade® (Gregor von
Nyssa, Oratio in diem luminum Migne, Bd. 46, col. b85), und
das ganze Universum empfingt vom nédmlichen Geiste (St. Joh.
Chrys. Hom. in Ps. 44, 3) und — wegen der Unerschopflichkeit
und Kontinuitét der Tatigkeit — ,fliesst der Bach der Gnade
tiberall“ (Gregor von Nyssa, Oratio adversus eos, qui differunt
baptismum, Migne gr. Bd. 46, col. 420).

Daher war es fir die ostlichen Viter dogmatisch gewiss,
dass die gottliche Gnade universell und einzig ist, dass sie in
gewisser Weise selbst bei denen gegenwirtig ist, die nach
Empfang der Taufe gesiindigt haben (Basil. Magnus, de spiritu
s. XVI, 40, Migne, gr. Bd. 22, col. 141). Aus diesem Grunde kann
die Gnade des Wortes ohne Zweifel auch bei den Heiden ge-



funden werden (St. Justinus Martyr, Apol. II, 13), und ,ihr ret-
tender Keim wurde fiir einige von den Juden aufbewahrt®
(Justin, Mart. Dialogus cum Tryph. col. 55), und schon vor Chri-
stus waren die besten unter den IHeiden, wie Sokrates, Heraklit,
in ibhrem Leben Christen (Justin, Apol. I, 2), was Gregor von
Nazianz, der Theologe, von seinem Vater bezeugt, der vor seiner
Konversion im Gefolge derer war, die ,durch ihre Veranlagung
den Glauben antizipierten“, und ,dass er den Glauben als Be-
lohnung seiner Tugenden erwarb* (Oratio XVIII funebris in
patrem praesente Basilio, 6, Migne gr. Bd. XXXV, col. 992).
»Alles ist durch den hl. Geist erfiillt, die vernunftlose und ver-
niinftige Schopfung ; der Geist durchdringt sie von iiberall her
als fliessender, eingiessender, durchdringender und erleuchtender
Geist.“ (Basil. Magn. Ctra. Eunomium V, Migne gr. XXIV, col.
769.) ,Die Besonderheiten und Unterschiede der Gnadenmani-
festationen bedeuten nur, dass es nicht der hl. Geist ist, der
geteilt ist, sondern die durch ihn empfangene Gnade® (Cyrill
von Jerusalem, Catech. XVII, 12), und ,diese Gnade erfreut ihre
Teilhaber nach dem Grade ihrer Empfinglichkeit, aber nicht
nach dem fiir den hl. Geist moglichen Masse.“ (Basil. Magnus,
de spiritu s. IX, 22, Migne gr. Bd. XXXII, col. 109.) Ja, selbst
die Inkarnation fand statt, um die Gnade dem Verhiltnis der
Aufnahmefihigkeit des Menschen anzupassen (Cyrill von Je-
rusalem, Catech. XII, 14, Makarius von Agypten, Hom. VI, 5,
Migne gr. XXXIV, col. 521).

Die griechischen Viiter verkannten nicht die Unterschiede
der Gnadenoffenbarungen, noch die Notwendigkeit fiir jeder-
mann, von niederen Graden zu hoheren fortzuschreiten. ,Der
Mensch selbst hat das Seine aus Gnade* von Gott (Makarius
von Agypten, de libertate mentis, liber 8, Migne gr. XXXIV,
col. 941), wie auch unsere ganze Erlosung ,derselben Gnade*
zugeschrieben wird (Athanasius, in Ps. VI, 5, Migne gr. XXVII,
col. 77). Gnade ist fiur alle Welt absolut notwendig. Ohne sie
sind die Menschen wie ein trockener, unfruchtbarer Boden, der
keine Feuchtigkeit hat (Irenaeus, ctra. haer. III, 17, 2), oder wie
ein wilder Olivenbaum, der keine guten Friichte bringen kann
(ibid. V, 11, 2). Mit Ricksicht auf alles dieses muss der wahre
Gnostiker unaufhorlich um die stéindige Innewohnung der gott-
lichen Gnade in seiner Seele beten (Cyrill von Alex. Stromata
VII, 7, Migne gr.IX, col. 453). Wie ,Gott, der den Menschen



— 100 —

erschaffen hat, das wahre Leben ist* (Basilius, sermo asceticus,
[, Migne gr. XXXI, col. 869), so ist auch der Geist Leben und
Urheber des Lebens (Gregor Thaumaturgos, Ixpositio fidei:
Migne gr. X, col. 985), daher wiirden wir ohne seine Gnade
vergeblich wirken (Mak. von Agypten, Hom. XXV, 2, Migne
gr., XXXIV, col. 668). So sehnt sich jede menschliche Seele
naturgemiss nach Gott, wie sich ein unmiindiges Kind instinktiv
nach der Mutter sehnt (Makarius von Agypten, Hom. XLVI, 3,
Migne gr. XXXIV, col. 793); denn nur durch den hl. Geist sehen,
horen und sprechen wir (Irenaeus, ctra. haer. V, 20, 2). ,Der
Weg zur Gotteserkenntnis geht von dem einen Geist durch den
einen Sohn zu dem einen Vater“ (Basil., de spiritu s. XVII, 47),
und ,es ist unmoglich, das Bild des unsichtbaren Gottes zu
sehen, als durch Erleuchtung des hl. Geistes.* (Ibid. XXV, 4.)
Man kann in das Reich Gottes nicht eingehen, ohne durch die
gottliche Kraft gestirkt zu sein (Ep. ad Diognet. col. IX), ein
Reich, das geradezu der hl. Geist selber ist (Gregor von Nyssa,
de oratione Dominica or. I1I, Migne gr. XLIV, col. 1157). Hier-
fir gentigt die ,urspriingliche Gnade“, die tiber die ganze
Menschheit ausgegossen ist, nicht durch sich selbst (Gregor von
Nyssa, de hominis opificio col. XVI), sondern die hochste und
liberragendste Gnade ist notwendig, und diese scheint im Ver-
gleich zur Unzulidnglichkeit der urspringlichen Gnade etwas
ganz Besonderes zu sein, wenigstens dem Grade und der quali-
tativen Stérke nach. Johannes Chrysostomus behauptet ent-
schieden, dass gewiss ,selbst die Juden durch Gnade gerettet
werden®, und ,wir wiirden alle durch die Gnade gerettet werden,
aber nicht in derselben Weise, nicht unter denselben Umsténden,
sondern in viel grossartigerer und hoéherer Art und Weise. Bei
uns ist die Gnade nicht die gleiche; denn es wird uns nicht
nur die Vergebung der Siinden gegeben .. ., sondern auch die
Rechtfertigung, Heiligung, Annahme an Kindes Statt und die
Gnade des hl. Geistes* (Hom. XIV, 2, Migne gr. LIV, col. 94).
Der Unterschied liegt demnach nicht in der Natur der wirkenden
Kraft, die immer und tberall gnadenvoll ist, sondern in der
Uberlegenheit der Kraft, in ihrer Offenbarung und in ihrem
aktuellen Einfluss. Insofern jedoch, als der hl. Geist gottlich,
iiberreich und unerschopflich ist, sind alle Variationen und Ab-
stufungen nur durch die Aufnahmefihigkeit der Individuen, durch
lhre Vorbereitung, Anpassungsfihigkeit und Wiirdigkeit bedingt.



— 106 —

Alles dieses setzt eine vorgingige Gewissheit fiir die Emp-
fanglichkeit der Gnade durch die Menschen voraus, die durch
die Erlosung unseres Herrn und durch die Gemeinschaft mit
ihm empfangen werden kann. Diese letztere ist erreichbar
durch die Institution der Kirche Christi, und daher ist es fiir
alle Menschen absolute Pflicht, sich mit ihr durch das Sakrament
der Taufe zu vereinigen. Uber diesen Punkt schrieb Gregor
von Nyssa ausdriicklich: , Dass der Empfang dieses heilsamen
Sakramentes und danach der Fall in die Gewalt der Siinde ein
weniger grosses Unglick ist, als durch das Leben zu gehen
und nicht an dieser Gnade (der Taufe) teilzunehmen (Oratio
adv. eos, qui differunt baptismum, Migne gr. XLVI, col.424). Selbst
nach der Gnade, ,als die Seele durch den Glauben schon wieder-
geboren war, wurde der Hauptmann Cornelius beauftragt, sich
mit Wasser taufen zu lassen“ (Cyr. von Jerusalem Cat. I11, 4),
,damit wir, nachdem wir Teilhaber an Christi Gegenwart im
Fleische geworden sind, auch Teilhaber seiner gottlichen Gnade
wiirden® (ibid. III, 2). So werden die Christen ganz von einer
besondern (inade durchdrungen, die nach ihrer Wirkungsstitte
schon im Briefe an Diognet (col. XI) ,die Gnade der Kirche®
genannt wird; denn ,wo immer die Kirche ist, da ist auch der
Geist Gottes, und wo immer der Geist Gottes ist, da ist auch
die Kirche und jede Gnade“ (In ecclesiam enim, inquit [I. Cor.
XTI, 28], posuit Deus apostolos, prophetas, doctores, universamaque
reliquam operationem Spiritus; cuius non sunt participes omnes,
qui non currunt ad ecclesiam, sed semetipsos fraudant a vita,
per sententiam malam et operationem pessimam. Ubi enim eccle-
sia, ibi et spiritus Dei, et ubi spiritus Dei, ibi ecclesia et omnis
gratia). Dieses Bekenntnis lesen wir in den Werken des hl
Irendus von Lyon (ctra. haer. III, 24, 1), und Gregor Thau-
maturgos fihrt in derselben Art fort: ,Wo immer der hl. Geist
ist, da wird alles leicht vollendet. Wo immer die gottliche
Gnade ist, da ist fir Gott alles moglich.“ (Hom. I, in Annuntia-
tione B. V. Mariae, Migne gr. X, col. 1149.)

Es scheint, dass sogar die gottlichen Wirkungsmoglich-
keiten durch die Sphire der Kirche begrenzt sind und sich
ausserhalb ihres Bereiches nicht voll auswirken kénnen. Auf
diesem Boden stehend, leugnete die westliche Theologie, nach-
dem sie durch den hl Cyprian ,die kirchliche und rettende
Gnade“ erklart hatte (ad Jovinanum, 11, 15), natirlich die



— 107 —

Moglichkeit einer ausserhalb der Kirche wirkenden Gnade, in-
sofern gerade in ihr ,die ganze Gewalt und Gnade festgelegt
ist“ (ep. Firmiliani ad Cyprianum 7), und besonders ,selbst die
Kraft der himmlischen Gnade“ (ibid. 18). Aber diese rein ab-
strakte Folgerung wird der Idee von der gottlichen Allmacht
zu gefahrlich, und es war daher notwendig, zuzugeben, dass
diese voll auf den Menschen reflektiert wird und ,dass es fiir
den Empfang des himmlischen Geistes keine Grenzen gibt. Im
Gegenteil : der freigebig spendende Geist ist an keine Grenzen
gebunden, sondern fliesst unaufhorlich und macht die Seele
iberreich® (St. Cyprian, ep. ad Donatum, 5). Um so mehr waren
die ostlichen Viter geneigt, die ,kirchliche Gnade“ zu stark
zu betonen. Nach den westlichen Autorititen scheint es ange-
nommen zu sein, dass, wenn die ,kirchliche Gnade“ erscheint,
jede andere Gnade verschwindet oder wenigstens ihre Tétigkeit
aufgibt. Das war ganz natiirlich wegen der Ubertreibung der
westlichen Siindenlehre, welche das Unterworfensein des Men-
schen unter die Sinde beinahe wie ein naturliches Ubel be-
handelte und kaum einen Beriihrungsboden mit der himmlischen
Gnade offen liess. Die ostlichen Theologen hatten freiere Rich-
tungen und hielten stets an der Idee fest, dass die ganze Welt
der Gnade Gottes gemiiss ins Dasein trat und in jedem Teile
durch diese Gnade zu ihrer Bestimmung kam. Daher konnte
fir sie der Siindenfall allein wohl zu einer Verminderung der
Gnade und zu einer Verringerung ihrer tatséichlichen Wirkung,
nicht aber zu ihrem Versiegen und zu ihrem Tode fihren. In
diesem Falle wiirde sie iiberhaupt aufhéren zu sein. Die 6stliche
Auffassung liess eine gewisse Schwéche der gnadenvollen Energie
und eine Abschwiichung ihrer fritheren Funktion in bezug auf
die Aneignung des Heiles zu. Insofern diese Macht von Anfang
an handelte und ausschliesslich durch den Willen Gottes zuge-
wendet wurde, der von dussern Bedingungen absolut unabhingig
ist, ist es offensichtlich, dass, selbst wenn der Empfangsapparat
zerstért war, Gott nicht seine eigene Gabe opfern konnte, son-
dern verpflichtet war, sie zu retten dadurch, dass er sie zu
ihrer urspriinglichen Reinheit zuriickbrachte. In diesem Lichte
wurde die Erlésung Christi ebenso wie das gnadenvoll dienende
Amt der Kirche, sowie dessen Verwirklichung und Fortsetzung
im alten griechischen Osten aufgefasst. Hier herrscht der Ge-
danke ,der Wiedergeburt* im Sinne einer Erneuerung dessen,



— 108 —

was tatsiichlich aber nur zeitweilig in seiner Entwicklung auf-
gehalten war, ganz und gar vor. ,Der Herr hauchte den Jiingern
ins Angesicht und stellte so dem Menschen jene Gnade wieder
her, die Gott ihm eingehaucht und die er verloren bhatte.“
(Basil., de spirit. s. XVI, 29, Migne gr. XXXII, col. 140.) ,Als Gott
den ersten Menschen schuf, hauchte er ihm den Odem des
Lebens ins Angesicht, und der Mensch wurde eine lebendige
Seele (Gen. II, 7), aber durch seinen Fehltritt zerstorte er die
Gnade dieses Hauches und, da er die lebenspendende Kraft ver-
loren hatte, zerfiel er zu Staub und brachte Gottes Schépfung
ins Grab. So hauchte Christus, die Schopfung erneuernd und
die alte Gabe wiederherstellend, den Aposteln ins Angesicht
und stellte fiir die Kreatur die alte Lebenskraft wieder her.
(Joh. Chrys., Hom. in Asc. D. N. J. Chr. Migne LII, col. 777.) ,Gott
bringt seine eigene Schipfung zur urspriinglichen Gnade zurtick
(Gregor von Nyssa, Oratio. catech. magna. col. 8), wenn wir
,wirklich zur ersten Gnade zuriickkehren, von der wir uns
durch die erste Siinde abgewandt hatten“ (Basil. Sermo. asceticus
I, Migne gr. XXXI, col. 1872.). Hier kann die Kirche selbst
keine andere Mission und keinen andern Erfolg haben. Sie
,wischt durch die hl. Sakramente die Siinde von unserer Seele
und unserm Leibe, die wir nicht abwaschen kénnen, und erhebt
sie zu ihrer urspriinglichen Schonheit, die allen bei der Schop-
fung durch Gott, den grossten Kiinstler, gegeben ist* (Gregor
von Nyssa, orat. in diem luminum, Migne XLVI, col. 577, 580).
Es war jedoch nicht eine einfache Wiederholung, die bei ihrer
volligen Identitit mit ihrer Vorgingerin zum gleichen Fehl-
schlag vorherbestimmt sein wiirde und so die wesentliche
Fruchtlosigkeit eines solchen Experimentes klar machte; im
Gegenteil: ,Die wiederhergestellte Menschheit bekommt eine
gewisse Wiederherstellung der Gnade® (Gregor von Nyssa, Orat.
cat. magna, col. XXXIV) und wird eine neue Schopfung (IL
Cor.V, 7; Gal. VI, 15) durch das graduelle lebendige Innewohnen
des hl. Geistes im Menschen (Gregor von Nyssa, de instituto
christiano, Migne gr. XLVI, col. 296, 304). Nach dem ersten
Bilde des stindelosen Adam wiederhergestellt, erreicht der Mensch
das Format desselben, ja er wird noch grosser als dieser, weil
er vergottet wird. (Makarius von Agypten, Hom. XXVI, 1—2,
Migne gr. XLIV, col. 676). Daher ist die Neuschopfung gottlicher
und héher als die erste (Greg. Theol., Oratio in s. Bapt. X, 5, 7).



— 109 —

,In den Dienern Gottes, in denen die Gnade iiberreich ist,
bringt sie die siindigen Begierden zum Verdorren, mogen sie
natiirlich oder durch den Teufel angeregt sein, so dass das Volk
Gottes jetzt dem ersten Adam tiberlegen ist“ (Makarius von
Agypten, Hom. XVI, 4, Migne gr. XXXIV, col. 616.). Zwar sind
alle Nachkommen des gefallenen Vaters der Menschheit den-
selben Leidenschaften unterworfen (Hom. XLVIII, 5, col. 812),
insofern wir alle ,die Sohne eines in Finsternis geratenen Ge-
schlechtes, alle Teilhaber derselben Verderbnis sind“ (Hom. XXX,
8, col. 7128), aber ,bei Gott ist kein Ding unmdglich, und mit
seinem Kommen hat er die Stinden der Welt hinweggenommen,
d. h. er liess die unreine Quelle der Gedanken ginzlich aus-
trocknen® (Hom. XX, b, col. 652), und danach ,wird die Seele
(cf. Ez. 1, b ss, X, 2 ss) ganz Licht, ganz Antlitz, ganz Auge
(Hom. I, 2, col. 452), ganz Freude, ganz Ruhe; indem sie sich
mit dem hl. Geist verschmilzt, wird sie selbst Geist® (Hom.
XVIII, 10, col. 641).

Von allen diesen Gesichtspunkten aus wird die Uberlegenheit
der Wiedergeburt durch die Gnade offenbar, ebenso wie die
iberragende Bedeutung der Kirche, die fiir alle Wiedergeborenen
notwendig ist und durch nichts anderes fiir irgendeinen Menschen
ersetzt werden kann. Das ist jedoch weder objektiv noch sub-
jektiv ganz neu. Wenn hier ,die Wandlung der Seelenform in
das Ebenbild des Urbildes Platz greift“ (Gregor von Nyssa, de
perfectione ad Olympium monachum, Migne gr. XLVI, col. 253),
dann ist es Kklar, dass die schopferische Kraft in beiden Fillen
dieselbe bleibt. Im zweiten Falle muss sie nur intensiver sein,
um das, was verdorben war, umzugestalten und das Wieder-
hergestellte zu bewahren und zur héchsten Vollendung zu
bringen. Folglich ist es dieselbe Gnade, aber in einer besondern
Offenbarung durch Christus und in einer besondern Zuwendung
durch den hl. Geist. Das ist nun keineswegs fiir den Wieder-
geborenen iiberraschend. Da er ganz ein Geschopf von Gottes
Gnaden ist, wurde er durch seine wahre, von Gott erschaffene
Natur zum unaufhorlichen Wachsen in der Gnade angeregt und
disponiert. Sonst wiirde er sein Lebensprinzip verraten und
ohne irgendwelche wesensgemisse Grundlage bleiben und sich
8o fir die vollige Vernichtung vorbereiten. Die Schwichung
des Gnadenfortschrittes war das Ergebnis einer siindigen und
krankhaften Vergewaltigung, und daher war die Wiedergeburt



— 110 —

eine wiinschenswerte und natiirliche Wiederbelebung des frii-
heren Prozesses, gleichsam eine besonders wirksame und frucht-
bare Titigkeit der urspriinglichen gnadenreichen Wirksamkeit.
Darum allein behauptet die Kirche, die als Treuhidnderin der
tiberreichen Kraft bestimmt ist und alle Menschen in ihre
Mauern einlidt, die universelle Uberlegenheit dieser Macht und
deren wesentlich identische HKigenschaft, mag sie in ihrer In-
tensitit verringert oder ganz klein geworden sein.

Objektiv betrachtet nimmt die ganze Welt und alles in
der Welt an Gottes Gnade teil und erreicht in der Kirche das
ihr entsprechende Erlosungsziel. Dasselbe gilt auch, subjektiv
betrachtet, in bezug auf die Fidhigkeit und aktuelle Teilnahme
jener, die nach Gottes Heilsplan gerettet werden sollen. Dies-
beztuiglich anerkennt die ganze ostliche Theologie die Empfing-
lichkeit aller fiir die Gnade. ,Die Gnade duldet keine Unter-
ordnung unter die Gesetze der Natur“ (Gregor Thaumat., Hom. I
in Annunt. B. M. V. Migne gr. X, col. 1149), aber sie unterwirft
ihrerseits auch niemand mit Gewalt (Irendus, adversus haer.
IV, 9, 3). Der von Natur aus mit Selbstbestimmung (Willens-
freiheit) begabte Mensch hat die Freiheit, zu wihlen, ohne welches
es unmoglich wére, Lohn von Gott zu verdienen (Justinus Martyr,
Apol. I, 43. Origines, in Joh. XXXII, 9). Christus ist nur der , Pae-
dagoge des freien Wunsches* (Clemens von Alex., Paed. I, 6);
denn ,unter den geschaffenen Wesen existiert nichts, was nicht
Gutes oder Boses annehmen kann und nicht fiir das eine oder
andere fahig wire (Origines, de princ. I, 8, 9). Folglich ist es
unmoglich zuzugeben, dass irgendein Wesen ,unvermeidlich
bose werden“ muss (ibid. I, 8, 2). ,Gott, der Vater aller Dinge,
leitet alle verschiedenen Wesen so zum Heile aller Kreaturen
durch den unaussprechlichen Geist seines Wortes und seiner
Weisheit, dass kein verniinftiges Wesen gewaltsam gezwungen
wird, etwas entgegen seiner Freiheit zu tun, etwas, was im
Widerspruch mit seinen eigenen Impulsen wire, und so sind
diese verniinftigen Wesen nicht der Fahigkeit des freien Willens
beraubt (ibidem 1I, 1, 2), so sehr, dass ,Gott durch die Gnade
seiner Erbarmung sich aller annimmt und alle ermutigt, sich
mit den fiir sie erreichbaren Mitteln zu heilen“ (ibid. II, 9, 7).
,Obschon Gott im Wohltun grossmiitig ist, so erwartet er von
jedermann eine freie Wahl® (Cyrill von Jerusalem, Protocatech.
I, 8. Migne gr. XXXIII, col. 333, 345), und sein guter Wille



— 111 —

macht ihn ,berufen“ (ibid. nr. I, col. 336). ,Wie die entgegen-
gesetzte Kraft nur einen Impuls und keinen Zwang ausiibt, so
ibt auch die Gnade Gottes nur einen Impuls aus wegen der
Freiheit und Unabhéngigkeit unserer Natur ... Der Mensch ist
fiir sich selbst die Ursache des Guten, denn er ist so nach
seiner wahren Natur. Und die Gnade, die zu ihm kommt, bindet
seinen Willen nicht durch eine gebieterische Kraft und macht
ihn keineswegs im Guten unwandelbar fest ohne Riicksicht dar-
auf, ob er dieses wiinscht oder nicht, sondern die Kraft Gottes,
die im Menschen wohnt, lisst fiir die Freiheit Raum, damit der
Wille des Menschen sich selbst offenbaren kann. Das Gesetz
ist nicht seiner Natur, sondern seinem freien Willen gegeben,
der sich dem Guten oder Bosen zuwenden kann®“ (Mak. von
Agypten, de custodia cordis, liber 12, Migne gr. XXXIV, col.
833, 836.). ,Die Gnade Gottes kann den Menschen in einem Au-
genblicke reinigen und ihn vollkommen machen“; denn ,bei
Gott ist alles moglich, wie das bei dem Schécher der Fall war,
der durch den Glauben in einem Augenblick umgewandelt und
ins Paradies versetzt wurde“ (Mak. von Agypten, Hom. XLI, 2,
XLIV, 9, Migne gr. XXXIV, col. 768, 785). Aber in allen diesen
Fallen ist der menschliche Wille sozusagen ,die konstitutive
Bedingung®. ,Wenn auf seiten des Menschen kein Wille da ist,
so tut Gott nichts, obschon er es wegen seiner Freiheit kénnte.
Daher hangt das endgiiltige Vollbringen durch den Geist vom
menschlichen Willen ab (Mak. von Agypten, Hom. XXVII, 10,
Migne XXXIV, col. 757). Damit die den Menschen durch Gott
von Anbeginn verliehene Freiheit klar erkannt werden und in
ihm bleiben konne, so sind seine Anliegen mit besonderer Sorg-
falt geordnet worden, und eine Auflésung des Leibes ist bewirkt,
damit der Mensch die Wahl habe, sich dem Guten oder Bosen
zuzuwenden. Denn der vollkommene Mensch ist weder durch
irgendwelchen Zwang an das Gute, noch ist der ans Bose ge-
bunden, der sich in die Siinde stiirzt und sich zum Gefiss des
Teufels macht, durch den die Welt verdammt ist. Im Gegenteil:
er hat die Freiheit, ein Geféiss der Gnade und Erwéahlung zu
werden. Ahnlich sind auch jene, die von der Gottheit getrunken
haben, wenn auch erfiillt vom hl. Geist und an ihn gebunden,
dei’f\?Vegen keineswegs dazu verhalten, sondern sie haben die
Freiheit, umzukehren und in diesem Leben zu tun, was sie
wollen“ (Mak. von Agypten, Hom. XV, 40. Migne gr. XXXIV,



— 112 —

col. 604.). ,Gott will nicht, dass wir Boses tun, aber er zwingt
keinen, Gutes zu tun.“ (Joh. von Damaskus, de fide orthodoxa,
II, 30.) , Der Glaube kann nach unserer Wahl tot sein* (Gregor
von Nyssa, Oratio catech. magna, cap. XXXVI); das letztere
»ist aber weder eine Sache der Sklaverei, sondern der Selbst-
bestimmung, die in der Freiheit des Geistes besteht“ (ibid. cap.
XXX). ,Die Errettung muss von uns wie von Gott abhiingen.“
(Gregor der Theologe, Oratio XXXVII, 13.) ,Alles ist in Gottes
Gewalt, aber nicht in der Weise, dass unser freier Wille ge-
brochen wird. Es héngt von uns wie von ihm ab; denn wir
miissen zuvor das Gute wihlen, und, wenn wir es wéhlen, dann
gibt Gott, was von ihm abhéingt. Er kommt nicht unsern Wiinschen
zuvor, um unserm Willen nicht Unrecht zu tun, und erst, nach-
dem wir gewéahlt haben, bringt er uns seine grosse Hilfe“ (Joh.
Chrys. in ep. ad Hebr. Hom. XII, 3.). ,Die guten Taten der Men-
schen konnen nie ohne Hilfe von oben gewirkt werden, aber
die Gnade des Himmels wiirde nie auf den herabkommen, der
nicht selbst eifrig ist. Zu Erlangung der Vollkommenheit in der
Tugend miissen zwei Elemente miteinander vereinigt werden:
der menschliche Eifer und der Beistand, der nach unserm
Glauben von oben herabkommt.“ (Basilius, Constitutiones monas-
ticae cap. VI. Migne gr. XXXI, col. 1377.) ,Wie die Gnade
Gottes die Seelen jener nicht heimsuchen kann, die seiner Er-
losung sich entziehen, so ist auch die Kraft der menschlichen
Tugend nicht ausreichend fir die Erhebung der Seelen, die
nicht an der Gnade teilnehmen, um zu einem vollkommenen
Leben zu gelangen.* (Gregor von Nyssa, de instituto christiano,
Migne gr. XLVI, col. 289.) , Unser Streben und Gottes Beistand
sind notwendig. Die Gnade des Geistes genitigt nicht fur die-
Jjenigen, die keinen Eifer haben, und auf der andern Seite kann
das Streben ohne Gnade die Schitze der Tugend nicht sammeln®
(Theodoret von Cyrus, in ep. ad Phil. I, 30); denn ,die Gnade
wird nicht automatisch eingegossen, sondern sie nimmt ihren
Massstab von denen, die sie empfangen, nach Massgabe der
Aufnahmefihigkeit des dargereichten Gefidsses“ (St. Isidor von
Pelusium, Epistularum liber II ep. 271 Aphrodidio presbytero,
Migne gr, LXXVIII, col. 949, 951.). ,Sie wird mit dem mensch-
lichen Streben gemischt“ ... insofern ,die Berufung nicht er-
zwungen und verpflichtend, sondern freiwillig ist* (St. Isidor,
v. Pel. lib. IV ep. 51 Theoni, Migne gr. LXXVIII, col. 1601.).



— 13 —

Jedoch macht die Mitwirkung des freien Willens mit der
Gnade nicht klar, in welchem Verhiltnis sie zueinander stehen.
Selbst Gregor der Theologe sagt unter Bezugnahme auf die
Bekehrung seines Vaters: ,Ich weiss nicht, was mehr zu preisen
ist: die Gnade, die ihn rief, oder seine eigene Zustimmung. Er
gehorte zu jenen, die durch ihre eigene Verfassung den Glauben
vorwegnahmen, da sie die Sache selbst schon besassen, ohne
sie so zu nennen . .. Ir empfing den Glauben als Lohn fiir
seine Tugend.“ (Oratio XVIII, oben zit.) Zur Losung derartiger
Probleme muss man sich daran erinnern, dass der freie Wille
ohne Gnade als in einer gewissen Indifferenz der Neigung fiir
Gut oder Bos stehend gedacht werden muss. ,Unsere Natur ist
sowohl fiir das Gute wie fiir das Bose empfinglich. Die wirkende
Macht des Guten oder Bosen kann wohl einen Impuls, aber
keinen Zwang ausiiben. Man kann mit seinem Wiinschen sich
hinneigen, wohin man will.“ (Mak. von Agypten, Hom. XXVII,
10, Migne gr. XXXIV, col. 700.) Vom Standpunkt eines solchen
formellen Gleichgewichtes aus scheint der freie Wille selbst
durch seine Indifferenz gebunden zu sein, und daher muss er
tatsiichlich durch irgendeine von'aussen kommende, entschei-
dende Téatigkeit bestimmt werden. Dadurch wird der Vorzug
der Gnade in allen Stadien bestitigt, weil gerade der Anfang
des Heilsprozesses von ihr ahhiingig ist, wenn die Gnade den
Willen zum Guten anregt und leitet. ,Jesus gibt beides: das
Verlangen nach dem Glauben und dessen Annahme. Er gibt
auch die Gaben umsonst® (Cyrill von Jerusalem, Hom. in
paralyt. Migne gr. XXXIII, col. 1136.). Tatséchlich ist die aktive
Vermittlung des ganzen Rechtfertigungsprozesses die Gmade,
die der Glaube selbst ist (Clemens von Alexandrien, Stromata,
I, 7). Diese némliche ,Gnade schreibt in die Herzen der Gldu-
bigen die Gesetze des hl. Geistes® (Mak. von Agypten, Hom. XV,
20. Migne gr. XXXIV, col. 589). ,Wie der Fisch nicht ohne
Wasser leben und der Mensch nicht ohne Fiisse gehen kann. ..
s0 ist es ohne den Herrn Jesus und ohne die Titigkeit der
gottlichen Macht unmoglich, Gottes Geheimnisse und Weisheit zu
erkennen oder ein gnadenreicher und christlicher Mensch zu sein®
(Mak. von Agypten, Hom. XVII, 10, col. 629.). ,Heilige Seelen
werden vom Geiste Christi getragen und gefiihrt, wohin er will.
Der Herr ,fihrt nicht den Krieg gegen die Siinde (da er das
Ergebnis dem Erfolge unserer Bemiihungen iiberlisst), sondern

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1933. 8



— 114 —

er wirkt stets selbst den Sieg, da er die Autoritit und das
Recht besitzt¥ (Mak. von Agypten, Hom. I, 9, col. 1460). Auf
dieser Grundlage, sagt Johannes Chrysostomus, ,hangt der
grosste Teil, ja fast alles von Gott ab. Trotzdem iiberliess er
uns wenigstens etwas, damit er einen guten Grund habe, uns
zu kronen“ (Hom. in psalmos CXYV, 2). St. Gregor der Theologe
gibt sogar ein bestimmtes Verhiiltnis an. ,Fir meinen geistlichen
Fortschritt ist es notig, dass ich zwei Teile von Gott empfange,
namlich den ersten und den letzten, und einen Teil von mir
aus dazu tue. Gott hat mich fiir das Gute empfinglich gemacht
und Gott gibt mir auch die Kraft dazu. Aber zwischen beiden
laufe ich meinen Weg; nicht sehr leicht, aber nicht ohne Hoff-
nung auf Belohnung strecke ich meine Glieder aus zum Rennen.
Denn Christus ist mein Atem, meine Stdrke, mein wunderbarer
Reichtum ... Aber ohne ihn sind wir Sterbliche alle Spielbiille
der Eitelkeit, lebende Leichname, durch Siinde verdorben...
Ohne Christus ist ein Sterblicher ausserstande, auch nur den
Fuss zu erheben.® (Carminum lib, I, sectio 2; Carmina moralia
IX, versus 96—107, Migne gr. XXXVII, col. 675.)

Alles dieses macht es deutlich, dass bei den griechischen
Vitern die Suprematie der Gnade ganz betrdachtlich ist. Und
doch geht aus allem auch die Mitwirkung des Menschen mit
der Gnade hervor. Er ist keineswegs ein passives Glied, das
rein mechanisch oder magisch die Einfliisse von oben aufnimmt.
Im Gegenteil, er hat natiirliche Neigungen, Fiahigkeiten und
Krafte. Er kontrolliert seinen Willensimpuls, der anfénglich
wirklich sein Werk ist (JMak. von Agypten, Hom. XXXVII, 9,
Migne gr. XXXIV, col. 756.). Und das ist ganz gut und niitzlich.
»,Denn die menschliche Fahigkeit des Sinneswechsels ist nicht
nur auf das Bose gerichtet — (es wiirde ja dem Menschen un-
moglich sein, in einen guten Seelenzustand zu kommen, wenn
er nur fiir das, was dem Guten entgegensteht, eine natiirliche
Veranlagung hétte) — aber tatséchlich ist die schonste Frucht
seiner Wandlungsfahigkeit das Wachstum in der Tugend.”
Gregor von Nyssa, de perfectione ad Olympium monachum,
Migne gr. XLVI, col. 285.) ,Unser Wille ist zu schwer gesché-
digt® (Joh. Chrysostomus, Hom. in ep. ad Rom. XII, 5) und ,die
menschliche Wahl wendet sich bereitwilligst dem Bosen zu.®
In ep. ad Hebr. Hom. XII, 2 fin.,, Migne gr. LXIII, col. 99.)
Nichtsdestoweniger .ist das Bose nicht ein Fehler unserer Natur®



— 115 -

(in ep. ad Rom. Hom. XII, 7) und ,der Geist ist nicht verdorben,
sondern behélt in seiner Tétigkeit seinen eigenen Adel, und
wenn er dem Bosen verfillt, so hasst er es schon, wenn er es
tut (in ep. ad Rom. Hom. XIII, 2, Migne LX, col. 509.). ,Die
menschliche Natur ist so beschaffen, dass in ihr die Krafte der
Vernunft immer herrschen missen, und wenn die Vernunft ihre
Vorherrschaft verliert, so rdumt sie unvermeidlich dem Druck
der Leiblichkeit das Feld. Das aber bringt eine wahre Abnor-
malitit in den Beziehungen zwischen Leib und Geist hervor
und macht den Geist zum Sklaven des Fleisches, indem er ihn
der Moglichkeit beraubt, die hochsten sittlichen Forderungen
zu vollbringen. Es ist klar, dass solch ein Zerbrechen der not-
wendigen Harmonie zwischen Geist und Ieib den ersteren
schuldig macht. Das ist, objektiv genommen, stindhaft. Hieraus
kann der logische Schluss gezogen werden, dass das Bose an
sich nicht in der Seele ist, sondern dass es ein Sich-Entfernen
vom Guten ist. So kann man das Bése als ein der Tugend-aus-
dem-Wege-gehen bezeichnen.“ (Basilius, Const. monast. 11, 3 fin.
Migne gr. XXXI, col. 1344.) Ferner: ., Wenn ein Mensch nichts
Boses tun will, so ist die Seele frei. Wenn er es nicht tut, so
ist auch der Korper frei. Alles hiangt allein von der siindigen
Begierde ab. Denn die Natur von Seele, .Leib und Begierde ist
nicht gleich. Seele und Leib sind Werke Gottes, die Begierde
aber geht von uns selbst aus und ist je nach unserer Willens-
richtung dem Guten oder dem Bosen zugewandt. Die Begierde,
ganz allgemein genommen, ist etwas Angeborenes und von Gott
Gegebenes, aber die Begierde im besondern, insofern sie sich auf
dieses oder jenes richtet, ist etwas Eigenes, von unserm Willen
Abhingiges. Das Gute zu winschen und das Bose nicht zu
winschen, ist uns von Anfang an von oben gegeben worden®
(Johann Chrysostomus in ep. ad Rom. Hom. XIII, 2), und folglich
»i8t Gutsein oder Nichtgutsein nicht von Haus aus in uns, son-
dern das hingt allein vom Willen und unserer Wahl ab.“ (Ibid.
XIX, 6.) ,Die bose Absicht* ist bei uns, wenn ,das Bose der
Absicht* wirkt (in ep. ad Rom. Hom. XII, 5, Migne LX, col. 500).
»Man muss wissen“, sagt Johannes von Damaskus (de fide
orthodoxa, II, 30), ,dass Gott alles im voraus weiss, aber dass
er nicht alles vorausbestimmt. Denn er weiss im voraus, was
in unserer Macht steht, aber er bestimmt dieses nicht voraus.
Denn er will durchaus nicht, dass das Bose getan werde, und



— 116 —

zwingt doch nicht mit Gewalt zum Guten ... Tugend ist uns
von Gott in unsere wahre Natur gelegt worden, und er selbst
ist der Anfang und die Ursache des Guten, und ohne seine
Mitwirkung und seinen Beistand sind wir ausserstande, etwas
Gutes zu wollen oder zu tun. Aber es steht in unserer Macht,
entweder in der Tugend zu verharren und Gott zu folgen oder
der Tugend den Abschied zu geben und dem Teufel zu folgen,
der uns ohne Gewaltanwendung zum Bdésen auffordert. Denn
das Laster ist nichts anderes als Verzicht auf das Gute, wie
Finsternis nichts anderes ist als Verloschen des Lichtes. Und
so sind wir, wenn wir bei dem verharren, was in Uberein-
stimmung mit unserer Natur ist, in der Tugend. Wenn wir aber
von dem, was mit unserer Natur libereinstimmt, d. h. von der
Tugend, abweichen, so gehen wir auf das zu, was unserer Natur
entgegen ist, und fallen ins Laster.”

Fassen wir die von den griechischen Vitern geédusserten
Gedanken kurz zusammen, so kénnen wir fesistellen, dass das
Bise weder Bestandteil der Natur noch Ausfluss des géttlichen
Willens ist, sondern nur durch Entfernung und Entfremdung
von diesem entstanden sein kann, und zwar unter Vermittelung
von Vernunft und Freiheit. Vernunft und Freiheit sind eine
unverlierbare Mitgift der Menschennatur. Der Siindenfall ist
die erste freiwillige Ubertretung des gottlichen Gebotes mit
nachfolgender Siindhaftigkeit und Sterblichkeit, ein verschuldetes
Herabsinken aus der Abhiéngigkeit vom Géottlichen auf den
Standpunkt irdischer Dienstbarkeit, eine Abwendung vom Ewigen
und Hinwendung zum Vergénglichen. Aber das Vernunftprinzip
blieb auch nach dem Siindenfall bestehen, wenn es auch ver-
derbt wurde; ebenso das Willensvermodgen, wenn auch bei
einigen dem Bosen, bei andern mehr dem Guten zugewendet.
Gott liess die Stinde zu, weil sein Ratschluss dahin ging, auf
dem Schauplatz der Siinde durch die Macht der Erldésung einen
um so herrlicheren Sieg tber das Bose zu erringen. Trotz Erb-
siinde und Tatstinde bleibt der Mensch seiner Natur nach, was
er ist, verninftig, willensbegabt und fihig, sich mit Freiheit
fir das Gute oder fur das Bose zu entscheiden. Er kann sogar
sittlich Gutes ausiiben, bedarf aber fiur das geistlich Gute, das
ihm Verdienste fur das Himmelreich bringt, absolut der gottlich



— 117 —

eingeflossten Gnade. Durch die FErlosung in Christo und die
Segnungen des Himmelreiches ist der Mensch zu einer hoheren
Ehre erhoben worden, als wie er sie einst im Paradiese ge-
nossen hatte. Folglich war selbst die Stinde nicht stark genug,
um das menschliche Leben von seinem Urquell auf immer
abwendig zu machen. Von einer vollstindigen Verderbtheit der
menschlichen Natur nach dem Falle, wie sie Luther lehrte,
wussten die griechischen Viiter nichts.

Man hat besonders seitens der protestantischen Theologie
die Stinden- und Gnadenlehre der griechischen Viter wegen
der starken Betonung der natiirlichen Sittlichkeit und Willens-
freiheit und wegen der Forderung eines Zusammenwirkens von
Grnade und menschlichem Willen als semipelagianisch bezeichnet.
Ist das berechtigt, weil die griechischen Vater ihre Gnadenlehre
zwischen der Szylla des Pelagianismus und der Charybdis des
Augustinismus hindurchgesteuert haben ? Die optimistische Welt-
anschauung und das ungebrochene Vertrauen zur Giite der
menschlichen Natur, die sie in Gegensatz zur manichéischen
Lehre von der aus dem bosen Prinzip entstandenen leiblich-
seelischen Natur stellten, haben sie wohl mit den Semipelagianern
gemeinsam. Mit ihnen lehnten sie auch stillschweigend die
augustinische Erbsiindenlehre (Konkupiszenz, die dazu tber-
trieben wurde, ist Siinde), die Lehre von der doppelten Gna-
denwahl und der Unwiderstehlichkeit der Gnade ab. Aber sie
haben ganz im Einklang mit der auch im Abendlande herr-
schenden Tradition unter treuem Festhalten des Kirchen- und
Sakramentsgedankens nirgendwo die charakteristischen Lehren
des Semipelagianismus, der {iibrigens erst im Molinistenstreit
diesen Namen erhielt, vorgetragen, dass der Anfang des Heiles
und das Ausharren bis zum Ende (donum perseverantiae) den
natiirlichen Kriiften zuzuschreiben sei oder dass die Gnade
wegen zukiinftiger bedingungsweise vorhergesehener Verdienste
oder Missverdienste gegeben oder verweigert werde. Aus dem
Zusammenhang gerissene Viterstellen klingen wohl manchmal
semipelagianisch. Wenn sie aber aus der ganzen Lehrauffassung
heraus beurteilt werden, so sind sie leicht mit der kirchlichen
Lehre zu harmonisieren. s mag schliesslich darauf hingewiesen
werden, dass die Hauptbekimpfer des Semipelagianismus, Au-
gustinus, Prosper von Aquitanien, Caesarius von Arles u.a. sich
des 6ftern zur Begriindung ihrer Polemik auf die griechischen



— 118 —

Viter berufen haben. Heute kommt jeder in den Geruch des
Semipelagianismus, der nicht, um es drastisch auszudriicken,
100°/o im Heilsprozess Gott allein zuschreibt, sondern dem
Menschen auch einige, dazu noch in Gnaden gewidhrte Prozente
eigener Mitwirkung zubilligt.

Auf der ganz biblisch fundierten Lehre der Viter beruht
auch heute noch die Gnadenlehre der orthodoxen morgenlin-
dischen Kirche. Sie ist mit Johannes von Damaskus (f 749),
dem letzten Vertreter des patristischen Zeitalters, dem ersten
und letzten grossen griechischen Dogmatiker, abgeschlossen,
hatte sich aber spédter noch mit den durch die Scholastik und
besonders durch die Reformation des 16. Jahrhunderts aufge-
worfenen Gnadenproblemen auseinanderzusetzen, woriiber eine
folgende Arbeit orientieren soll.

Basel. C. N.




	Die Gnadenlehre in der orthodoxen morgenländischen Kirche

