
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 23 (1933)

Heft: 2

Artikel: Die Gnadenlehre in der orthodoxen morgenländischen Kirche

Autor: C.N.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404083

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 99

Die Gnadenlehre in der orthodoxen
morgenländischen Kirche.

Der Theologenausschuss der Weltkonferenz für Glaube und
Kirchenverfassung, der im August 1931 in Gloucester und High
Leigh unter dem Vorsitze des anglikanischen Bischofs Headlam
von Gloucester tagte, hat die dort gehaltenen Vorträge in
einem umfangreichen Bande J) der Öffentlichkeit übergeben, der
hier bereits kurz besprochen und dessen Schlussfeststellungen
bekanntgegeben wurden2). Wer sich in das Buch vertieft,
gelangt aufs neue zur Erkenntnis, dass die Gnadenlehre auch
heute noch die vielleicht tiefste Ursache ist, die der Trennung
der grossen Kirchentypen Dauer und Bestand gibt. Die alten
Kontroversen des Pelagianismus, Semipelagianismus und
Augustinismus, die Probleme über Sünde und Gnade, Verdienst
und Lohn, Determinismus und Indeterminismus, Monergismus
der Gnade und Synergismus des Menschen, göttliche Präszienz
und absolute Prädestination, aktuelle und habituelle Gnade,
Gnadenvermittlung durch Sakramente etc., werden immer wieder

akut und lassen sich nicht durch freundliche Feststellungen
über gewisse Übereinstimmungen aus der Welt schaffen. Die
einzelnen Arbeiten über die Gnadenlehre im N. T., in der
vorreformatorischen Kirche bei den griechischen und lateinischen
Vätern, insbesondere bei Augustinus, bei den Scholastikern bis
zur Neuscholastik unserer Tage, in der Reformation des 16.
Jahrhunderts und in der neusten protestantischen Theologie, die
mit grosser Klarheit und Präzision verfasst sind, zeigen
vielmehr die unendlichen Schwierigkeiten, in diesen grundlegenden
Fragen, die letzten Endes immer ein Geheimnis bleiben werden,
zu einem tragfesten Übereinkommen zu gelangen.

Bei unserer theologischen Verbundenheit mit der orthodoxen
morgenländischen Kirche dürfte es von Interesse sein, die Auf-

') The Doctrine of Grace, London 1932, Student Christian Movement
Press.ress

") 1932. S. 119.



— 100 —

fassung dieser Kirche über die Gnadenlehre nach den Darstellungen

moderner orthodoxer Theologen, wie des Theologieprofessors

Dr. Glubochowsky aus Sofia und des Athener
Kirchenrechtlers Prof. Dr. Avilisatos, kennen zu lernen. Wir behandeln
zunächst:

I.

Die Gnade bei den griechischen Tätern.

Die griechische Kirche hat in ihrem Innern keine dem

Augustinismus ähnlichen Streitigkeiten erlebt. Pelagius mit seiner
Lehre von der höchstens moralischen Notwendigkeit der Gnade,
die er rein natürlich und äusserlich hinstellte, konnte ausser
bei den Nestorianern nie Einfluss auf den Osten gewinnen. Doch
wurden seine Lehren auf mehreren östlichen Synoden verworfen.
Die griechischen Väter stehen alle auf clem Boden eines
religiösen und ethischen Indeterminismus und Synergismus, für
die Erwählung und Vorsehung immer nur eine bedingte Wahrheit

haben. Ihre Gnadenlehre geht stets von der Güte Gottes und
der Freiheit der Menschen aus. Die absolute Prädestination war
für sie ein unheimlicher, unvorstellbarer Gedanke, der
allgemeine Heilswillen Gottes eine unumstössliche Tatsache. Im
Kampfe mit dem Manichaeismus finden wir bei ihnen geradezu
eine Überbetonung der Freiheit des menschlichen Willens und
der guten Natur der gefallenen Menschheit. Die Sünde hebt
die Freiheit nicht auf, ist vielmehr ein Ausdruck dieser Freiheit.

Gnade verdrängt die Freiheit nicht, sondern fördert nur
ihre unabhängige Tätigkeit. Der Unterschied zwischen aktueller
und habitueller Gnade ist bei ihnen nicht sonderlich betont.
Sie reden zwar viel über „Vergottung" der Seele, aber
hinsichtlieh der aktuellen Gnade bleiben sie in einem naiven,
paränetischen Moralismus stecken. Soviel sie auch über die
Gnade sprachen und schrieben, so wenig theoretisierten
sie darüber. Die Theorien begannen in der abendländischen
Kirche unter dem Einfluss von Wirren, die die Harmonie der
christlichen Gesellschaft durch die Verirrungen einzelner störten.
Für die griechischen Väter waren alle Theorien überflüssig,
solange sie sich gefühlsmässig der Gnade erfreuten. In ihnen
lebte die allgemeine Überzeugung der Urkirche: „Die Gnade
Gottes ist allen Menschen erschienen" (Tit. II, 11), „durch die
Gnade Gottes seid ihr erlöst worden" (Eph. II, 5), „in Gottes



— 101 —

Gnade sind wir in der Welt gewandelt" (IL Cor. I, 12), „durch
die Gnade Gottes bin ich, was ich bin" (I. Cor. XV, 10). Wenn
wir uns vorstellen, dass im ganzen N. T. die Gnade der erste
und letzte Gedanke, die eigentliche Atmosphäre war, in der die
Christen lebten und webten, so ist es wirklich erstaunlich, dass

in der ganzen östlichen patristischen Literatur keine
Spezialuntersuchungen über dieses Wesenselement des Christentums
zu finden sind. Was an teilweisen Erklärungen über dieses Gebiet
vorliegt, ist weder strikte dogmatisch noch hinreichend präzisiert.

Im Osten gab es während der ganzen patristischen Periode
weniger Spekulation und Lehre, aber um so mehr praktische
Aneignung und Versenkung in die Realität der Gnade. Daher
dürfen hier die Kategorien der Scholastik nicht angewendet
werden.

Das ganze christliche Leben ist den griechischen Vätern
Sache der Gnade, weil es unter der Wirkung der göttlichen
Macht gebildet und umgestaltet wird. Ohne solch einen
zuvorkommenden, gnadenvollen Einfluss wäre das christliche Leben
unnatürlich, ja unmöglich, weil es sich sonst selbst mit Kraft
geladen hätte. Alles, was vom dreieinigen Gott durch seinen

gütigen Willen in der Schöpfung, Vorhersehung und Erlösung
vollzogen wird, ist eigentliche Gnade. Nach Gregor von Nyssa
„umfasst die Gnade alles Gute und Schöne, was vom Vater
durch den Sohn im hl. Geist herabsteigt11 (Sermo de spiritu s.

adversus Pneumatomachos Macedonianos C. 3). „Gott hat seine
Gnade dem Menschen eingehaucht" (Basilius Magnus, de spiritu
s. Sermo XVI. 39 bei Migne griech. Bd. 32 col. 140), und „das
Ebenbild Gottes*4 ist Gregor von Nyssa eine gewisse göttliche
Gnade (de hominis opificio, c. IX) bei der Schöpfung selbst,
aber „das Gleichnis" kann nur mit Hilfe der göttlichen Gnade
durch persönliche Bemühung des Menschen erlangt werden
(Joh. Chrys. in. Genesi hominis IX, 3 bei Migne gr. Bd. 53, col. 78),
bei Origines „durch Verrichtung guter Werke" (de principiis,
III, 6, 1). Wir finden die Vorsehung* Gottes in den grössten und
kleinsten Dingen, vom Anfang alles Seins und in allen Gestalten.
Weil die hl. Dreifaltigkeit daran teilnimmt und alle ihre
Handlungen aus Gnade verrichtet, so wrohnt die göttliche Gnade
jedermann und allen Dingen inne. Nach dem hl. Irenäus, der
als gebürtiger Kleinasiate der griechischen Kultur- und
Gedankenwelt angehört, „veranlasst und ordnet der Vater, gestaltet



— 102 —

der Sohn und nährt und vermehrt der hl. Geist", oder „der
Geist wirkt, der Sohn dient, der Vater bestätigt" (adversus
haer. VI, 38, 3, IV, 20, 6). Aber das stört keineswegs die
Einheitlichkeit des Prozesses und tut dem Ergebnis keinen Abbruch ;

denn „des Vaters Gnade wirkt überall" (ibid. IV, 20, 7; 36, 4).
Sie wird wohl auf verschiedenen Wegen zugewendet: durch
Christus der Menschheit, durch den hl. Geist den Einzelmenschen,
der gerettet werden soll, da sie sich nur auf die erstreckt, die
ihrer würdig sind (Origines, de princ. I, 37). Andrerseits unterhält

die Gnade des Geistes die gleichen Gaben, die durch den
Vater bewirkt und durch Christus gespendet werden (Orig. in
Joh. commentario. Bd. II, 6). Ferner gibt es auch noch „eine
andere, vom hl. Geiste dargebotene Gnade, die von Christus
verdient, durch ihn gespendet, aber vom Vater gewirkt wird
zum Lohne für jene, die dafür empfänglich sind" (de princ. I,
3, 7). „Das Leben im wahren und wirklichen Sinne ist der
Vater, der die himmlischen Gaben durch den Sohn im hl. Geiste
ausgiesst." (Cyrill von Jerusalem, Catech. XVIII, 29.) „Der Vater
gibt dem Sohne und der Sohn stellt dem hl. Geiste zu." (Ibid.
XVI, 3.) Dieser ist „der Heiligmacher aller erschaffenen Wesen,
der Engel wie der Menschen"* (ibid. XVI, 3). „Ich glaube, dass

wirklich eine Wirkung des Vaters und des Sohnes auf Heilige
wie auf Sünder, auf vernunftbegabte Wesen wie auf stumme
Tiere stattfindet, ebenso selbst auf leblose Gegenstände,
überhaupt auf alles, was Sein hat. Aber die Tätigkeit des hl. Geistes
erstreckt sich nicht auf leblose Gegenstände oder auf jene, die,
wenn auch lebendig, so doch stumm sind. Sie kann sich auch
nicht bei vernunftbegabten Wesen finden, die auf bösen Wegen
wandeln und sich noch gar nicht zu einem bessern Leben
bekehrt haben sie erstreckt sich nur auf die, welche sich
bereits einem bessern Leben zugewandt haben und in den
Pfaden Christi wandeln, d. h. welche in guten Werken und in
Gott geborgen leben." (Orig. de princ. I, 3, 5.) Aber mau muss
daran erinnern, dass „der Vater alles durch das Wort im hl.
Geiste schafft und erneuert" (Athanasius, Ep. I ad Serap. 24) und
dass der Geist für sich einen Träger findet in der Tatsache,
dass alle vernünftigen Geschöpfe von Haus aus in sich selbst
gewisse Keime von Weisheit und Gerechtigkeit besitzen, d. h.
dass Christus in den Herzen eines jeden wohne (Origines, de

princ. I, 3, 6) ; denn „alle Wesen haben ihre Existenz vom Vater,



— 103 —

den Verstand vom Sohne und ihre Heiligkeit vom hl. Geiste"
(ibid. I, 3, 8). „Infolge dieser Heiligung durch den Geist werden
wir würdig, Christus in uns aufzunehmen, und so sind wir seinem
direkten Einfluss unterworfen, der nicht von aussen kommt."
(Ibidem I, 3, 8.) Hier wird ganz klar ausgesprochen, dass die
Gnade in der Trinität gegeben wird. Und „weil wir am hl.
Geiste teilhaben, haben wir die Liebe des Vaters und die Gnade
des Sohnes" (Athanasius, Ep. I ad Serap. 30), insofern „stets im
Vater und mit dem Sohne der hl. Geist ist" (Gregor von Nyssa,
sermo de spiritu s. adv. Pneumatomachos Maced. 13). Das
bedeutet, dass „wo eine Hypostase der hl. Trinität ist, da ist auch
die ganze Trinität gegenwärtig", und „wegen ihrer Unteilbarkeit
ist es unmöglich, dass Christus nicht sein sollte, wo der Geist
gegenwärtig ist" (Johannes Chrysostomus, in ep. ad Rom.
homilia XIII, 8). „Alle Spendung an uns wird zwischen Vater,
Sohn und hl. Geist verteilt" (St. Joh. Chrys. de s. Pentec. hom.
I, 2), aber die erste Quelle ist immer der Vater, der zwei
„unleibliche Hände" hat: die schöpferische Hand, die der Sohn
ist, und die erneuernde Hand, die der hl. Geist ist (St. Basilius
der Grosse, contra Eunom. V, Migne gr. Bd. XXIV, col. 713,
756, 760).

So wirkte in der Gnade von Anbeginn der Menschheit nach
dem Willen Gottes unveränderlich die unbegrenzte Güte des

Vaters, die Liebe Christi, die alles Verstehen übersteigt, und
die unerforschliche Freundlichkeit des hl. Geistes (Makarius von
Ägypten, Hom. XVIII, 6, Migne gr. XXXIV, col. 640). Als natürliches

Ergebnis — wegen der Einheit der Hypostasen —
„bekommen wir von ihnen alle die gleiche Gnade" (Gregor von
Nyssa, Oratio in diem luminum Migne, Bd. 46, col. 585), und
das ganze Universum empfängt vom nämlichen Geiste (St. Joh.
Chrys. Hom. in Ps. 44, 3) und — wegen der Unerschöpflichkeit
und Kontinuität der Tätigkeit — „fliesst der Bach der Gnade
überall" (Gregor von Nyssa, Oratio adversus eos, qui différant
baptismum, Migne gr. Bd. 46, col. 420).

Daher war es für die östlichen Väter dogmatisch gewiss,
dass die göttliche Gnade universell und einzig ist, dass sie in
gewisser Weise selbst bei denen gegenwärtig ist, die nach
Empfang der Taufe gesündigt haben (Basil. Magnus, de spiritu
s. XVI, 40, Migne, gr. Bd. 22, col. 141). Aus diesem Grande kann
die Gnade des Wortes ohne Zweifel auch bei den Heiden ge-



— 104 —

funden werden (St. Justinus Martyr, Apol. II, 13), und „ihr
rettender Keim wurde für einige von den Juden aufbewahrt"
(Justin. Mart. Dialogus cum Tryph. col. 55), und schon vor Christus

waren die besten unter den Heiden, wie Sokrates, Heraklit,
in ihrem Leben Christen (Justin, Apol. I, 2), was Gregor von
Nazianz, der Theologe, von seinem Vater bezeugt, der vor seiner
Konversion im Gefolge derer war, die „durch ihre Veranlagung
den Glauben antizipierten", und „dass er den Glauben als
Belohnung seiner Tugenden erwarb" (Oratio XVIII funebris in
patrem praesente Basilio, 6, Migne gr. Bd. XXXV, col. 992).

„Alles ist durch den hl. Geist erfüllt, die vernunftlose und
vernünftige Schöpfung ; der Geist durchdringt sie von überall her
als fliessen der, eingiessender, durchdringender und erleuchtender
Geist." (Basil. Magn. Ctra. Eunomium V, Migne gr. XXIV, col.
769.) „Die Besonderheiten und Unterschiede der Gnadenmanifestationen

bedeuten nur, dass es nicht der hl. Geist ist, der
geteilt ist, sondern die durch ihn empfangene Gnade" (Cyrill
von Jerusalem, Catech. XVII, 12), und „diese Gnade erfreut ihre
Teilhaber nach dem Grade ihrer Empfänglichkeit, aber nicht
nach dem für den hl. Geist möglichen Masse." (Basil. Magnus,
de spiritu s. IX, 22, Migne gr. Bd. XXXII, col. 109.) Ja, selbst
die Inkarnation fand statt, um die Gnade dem Verhältnis der
Aufnahmefähigkeit des Menschen anzupassen (Cyrill von
Jerusalem, Catech. XII, 14, Makarius von Ägypten, Hom. VI, 5,

Migne gr. XXXIV, col. 521).
Die griechischen Väter verkannten nicht die Unterschiede

der Gnadenoffenbarungen, noch die Notwendigkeit für
jedermann, von niederen Graden zu höheren fortzuschreiten. „Der
Mensch selbst hat das Seine aus Gnade" von Gott (Makarius
von Ägypten, de liberiate mentis, liber 8, Migne gr. XXXIV,
col. 941), wie auch unsere ganze Erlösung „derselben Gnade"
zugeschrieben wird (Athanasius, in Ps. VI, 5, Migne gr. XXVII,
col. 77). Gnade ist für alle Welt absolut notwendig. Ohne sie
sind die Menschen wie ein trockener, unfruchtbarer Boden, der
keine Feuchtigkeit hat (Irenaeus, etra. haer. III, 17, 2), oder wie
ein wilder Olivenbaum, der keine guten Früchte bringen kann
(ibid. V, 11, 2). Mit Rücksicht auf alles dieses muss der wahre
Gnostiker unaufhörlich um die ständige Innewohnung* der
göttlichen Gnade in seiner Seele beten (Cyrill von Alex. Stromata
VII, 7, Migne gr. IX, col. 453). Wie „Gott, der den Menschen



— 105 —

erschaffen hat, das wahre Leben ist" (Basilius, sermo asceticus,
I, Migne gr. XXXI, col. 869), so ist auch der Geist Leben und
Urheber des Lebens (Gregor Thaumaturgos, Expositio fidei:
Migne gr. X, col. 985), daher würden wir ohne seine Gnade
vergeblich wirken (Mak. von Ägypten, Hom. XXV, 2, Migne
gr. XXXIV, col. 668). So sehnt sich jede menschliche Seele

naturgemäss nach Gott, wie sich ein unmündiges Kind instinktiv
nach der Mutter sehnt (Makarius von Ägypten, Hom. XLVI, 3,

Migne gr. XXXIV, col. 793) ; denn nur durch den hl. Geist sehen,
hören und sprechen wir (Irenaeus, etra. haer. V, 20, 2). „Der
Weg zur Gotteserkenntnis geht von dem einen Geist durch den
einen Sohn zu dem einen Vater" (Basil., de spiritu s. XVII, 47),
und „es ist unmöglich, das Bilcl des unsichtbaren Gottes zu
sehen, als durch Erleuchtung des hl. Geistes." (Ibid. XXV, 4.)
Man kann in das Reich Gottes nicht eingehen, ohne durch die
göttliche Kraft gestärkt zu sein (Ep. ad Diognet. col. IX), ein
Reich, das geradezu der hl. Geist selber ist (Gregor von Nyssa,
de oratione Dominica or. Ill, Migne gr. XLIV, col. 1157). Hierfür

genügt die „ursprüngliche Gnade", die über die ganze
Menschheit ausgegossen ist, nicht durch sich selbst (Gregor von
Nyssa, de hominis opificio col. XVI), sondern die höchste und
überragendste Gnade ist notwendig, und diese scheint im
Vergleich zur Unzulänglichkeit der ursprünglichen Gnade etwas
ganz Besonderes zu sein, wenigstens dem Grade und der
qualitativen Stärke nach. Johannes Chrysostomus behauptet
entschieden, dass gewiss „selbst die Juden durch Gnade gerettet
werden", und „wir würden alle durch die Gnade gerettet werden,
aber nicht in derselben Weise, nicht unter denselben Umständen,
sondern in viel grossartigerer und höherer Art und Weise. Bei
uns ist die Gnade nicht die gleiche; denn es wird uns nicht
nur die Vergebung der Sünden gegeben sondern auch die
Rechtfertigung, Heiligung, Annahme an Kindes Statt und die
Gnade des hl. Geistes" (Hom. XIV, 2, Migne gr. LIV, col. 94).
Der Unterschied liegt demnach nicht in der Natur der wirkenden
Kraft, die immer und überall gnadenvoll ist, sondern in der
Überlegenheit der Kraft, in ihrer Offenbarung und in ihrem
aktuellen Einfluss. Insofern jedoch, als der hl. Geist göttlich,
überreich und unerschöpflich ist, sind alle Variationen und
Abstufungen nur durch die Aufnahmefähigkeit der Individuen, durch
ihre Vorbereitung, Anpassungsfähigkeit und Würdigkeit bedingt.



— 106 —

Alles dieses setzt eine vorgängige Gewissheit für die
Empfänglichkeit der Gnade durch die Menschen voraus, die durch
die Erlösung unseres Herrn und durch die Gemeinschaft mit
ihm empfangen werden kann. Diese letztere ist erreichbar
durch die Institution der Kirche Christi, und daher ist es für
alle Menschen absolute Pflicht, sich mit ihr durch das Sakrament
der Taufe zu vereinigen. Über diesen Punkt schrieb Gregor
von Nyssa ausdrücklich: „Dass der Empfang dieses heilsamen
Sakramentes und danach der Fall in die Gewalt der Sünde ein

weniger grosses Unglück ist, als durch das Leben zu gehen
und nicht an dieser Gnade (der Taufe) teilzunehmen (Oratio
adv. eos, qui différant baptismum, Migne gr.XLVI, col. 424). Selbst
nach der Gnade, „als die Seele durch den Glauben schon
wiedergeboren war, wurde der Hauptmann Cornelius beauftragt, sich

mit Wasser taufen zu lassen" (Cyr. von Jerusalem Cat. Ill, 4),

„damit wir, nachdem wir Teilhaber an Christi Gegenwart im
Fleische geworden sind, auch Teilhaber seiner göttlichen Gnade
würden" (ibid. III, 2). So werden die Christen ganz von einer
besondern Gnade durchdrungen, die nach ihrer Wirkungsstätte
schon im Briefe an Diognet (col. XI) „die Gnade der Kirche"
genannt wird; denn „wo immer die Kirche ist, da ist auch der
Geist Gottes, und wo immer der Geist Gottes ist, da ist auch
die Kirche und jede Gnade" (In ecclesiam enim, inquit [I. Cor.

XII, 28], posuit Deus apostolos, prophetas, doctores, universamque
reliquam operationem Spiritus; cuius non sunt participes omnes,
qui non currant ad ecclesiam, sed semetipsos fraudant a vita,

per sententiam malam et operationem pessimam. Ubi enim ecclesia,

ibi et spiritus Dei, et ubi spiritus Dei, ibi ecclesia et omnis

gratia). Dieses Bekenntnis lesen wir in den Werken des hl.

Irenäus von Lyon (etra. haer. III, 24, 1), und Gregor
Thaumaturgos fährt in derselben Art fort: „Wo immer der hl. Geist

ist, da wird alles leicht vollendet. Wo immer die göttliche
Gnade ist, da ist für Gott alles möglich." (Hom. I, in Annuntia-
tione B. V. Mariae, Migne gr. X, col. 1149.)

Es scheint, dass sogar die göttlichen Wirkungsmöglichkeiten

durch die Sphäre der Kirche begrenzt sind und sich

ausserhalb ihres Bereiches nicht voll auswirken können. Auf

diesem Boden stehend, leugnete die westliche Theologie, nachdem

sie durch den hl. Cyprian „die kirchliche und rettende
Gnade" erklärt hatte (ad Jovinanum, 11, 15), natürlich die



— 107 —

Möglichkeit einer ausserhalb der Kirche wirkenden Gnade,
insofern gerade in ihr „die ganze Gewalt und Gnade festgelegt
ist" (ep. Firmiliani ad Cyprianum 7), und besonders „selbst die
Kraft der himmlischen Gnade" (ibid. 18). Aber diese rein
abstrakte Folgerung wird der Idee von der göttlichen Allmacht
zu gefährlich, und es war daher notwendig, zuzugeben, dass
diese voll auf den Menschen reflektiert wird und „dass es für
den Empfang des himmlischen Geistes keine Grenzen gibt. Im
Gegenteil : der freigebig spendende Geist ist an keine Grenzen
gebunden, sondern fliesst unaufhörlich und macht die Seele
überreich"1 (St. Cyprian, ep. ad Donatum, 5). Um so mehr waren
die östlichen Väter geneigt, die „kirchliche Gnade" zu stark
zu betonen. Nach den westlichen Autoritäten scheint es

angenommen zu sein, dass, wenn die „kirchliche Gnade" erscheint,
jede andere Gnade verschwindet oder wenigstens ihre Tätigkeit
aufgibt. Das war ganz natürlich wegen der Übertreibung der
westlichen Sündenlehre, welche das Unterworfensein des
Menschen unter die Sünde beinahe wie ein natürliches Übel
behandelte und kaum einen Berührungsboden mit der himmlischen
Gnade offen liess. Die östlichen Theologen hatten freiere
Richtungen und hielten stets an der Idee fest, dass die ganze Welt
der Gnade Gottes gemäss ins Dasein trat und in jedem Teile
durch diese Gnade zu ihrer Bestimmung kam. Daher konnte
für sie der Sündenfall allein wohl zu einer Verminderung der
Gnade und zu einer Verringerung ihrer tatsächlichen Wirkung,
nicht aber zu ihrem Versiegen und zu ihrem Tode führen. In
diesem Falle würde sie überhaupt aufhören zu sein. Die östliche
Auffassung* liess eine gewisse Schwäche der gnadenvollen Energie
und eine Abschwächung ihrer früheren Funktion in bezug auf
die Aneignung des Heiles zu. Insofern diese Macht von Anfang
an handelte und ausschliesslich durch den Willen Gottes
zugewendet wurde, der von äussern Bedingungen absolut unabhängig
ist, ist es offensichtlich, dass, selbst wenn der Empfangsapparat
zerstört war, Gott nicht seine eigene Gabe opfern konnte,
sondern verpflichtet war, sie zu retten dadurch, dass er sie zu
ihrer ursprünglichen Reinheit zurückbrachte. In diesem Lichte
wurde die Erlösung Christi ebenso wie das gnadenvoll dienende
Amt der Kirche, sowie dessen Verwirklichung und Fortsetzung
im alten griechischen Osten aufgefasst. Hier herrscht der
Gedanke „der Wiedergeburt" im Sinne einer Erneuerung dessen,



— 108 —

was tatsächlich aber nur zeitweilig in seiner Entwicklung
aufgehalten war, ganz und gar vor. „Der Herr hauchte den Jüngern
ins Angesicht und stellte so dem Menschen jene Gnade wieder
her, die Gott ihm eingehaucht und die er verloren hatte."
(Basil., de spirit, s. XVI, 29, Migne gr. XXXII, col. 140.) „Als Gott
den ersten Menschen schuf, hauchte er ihm den Odem des

Lebens ins Angesicht, und der Mensch wurde eine lebendige
Seele (Gen. II, 7), aber durch seinen Fehltritt zerstörte er die
Gnade dieses Hauches und, da er die lebenspendende Kraft
verloren hatte, zerfiel er zu Staub und brachte Gottes Schöpfung
ins Grab. So hauchte Christus, die Schöpfung erneuernd und
die alte Gabe wiederherstellend, den Aposteln ins Angesicht
und stellte für die Kreatur die alte Lebenskraft wieder her."
(Joh. Chrys., Hom. in Asc. D. N. J. Chr. Migne LH, col. 777.) „Gott
bringt seine eigene Schöpfung zur ursprünglichen Gnade zurück"
(Gregor von Nyssa, Oratio, catech. magna, col. 8), wenn wir
„wirklich zur ersten Gnade zurückkehren, von der wir uns
durch die erste Sünde abgewandt hatten" (Basil. Sermo. asceticus
I, Migne gr. XXXI, col. 1872.). Hier kann die Kirche selbst
keine andere Mission und keinen andern Erfolg haben. Sie

„wäscht durch die hl. Sakramente die Sünde von unserer Seele
und unserm Leibe, die wir nicht abwaschen können, und erhebt
sie zu ihrer ursprünglichen Schönheit, die allen bei der Schöpfung

durch Gott, den grössten Künstler, gegeben ist" (Gregor
von Nyssa, orat. in diem luminum, Migne XLVI, col. 577, 580).
Es war jedoch nicht eine einfache Wiederholung, die bei ihrer
völligen Identität mit ihrer Vorgängerin zum gleichen
Fehlschlag vorherbestimmt sein würde und so die wesentliche
Fruchtlosigkeit eines solchen Experimentes klar machte; im
Gegenteil: „Die wiederhergestellte Menschheit bekommt eine

gewisse Wiederherstellung der Gnade" (Gregor von Nyssa, Orat.
cat. magna, col. XXXIV) und wird eine neue Schöpfung (IL
Cor.V, 7; Gal. VI, 15) durch das graduelle lebendige Innewohnen
des hl. Geistes im Menschen (Gregor von Nyssa, de instituto
christiano, Migne gr. XLVI, col. 296, 304). Nach dem ersten
Bilde des sündelosen Adam wiederhergestellt, erreicht der Mensch
das Format desselben, ja er wird noch grösser als dieser, weil

er vergottet wird. (Makarius von Ägypten, Hom. XXVI, 1—2,

Migne gr. XLIV, col. 676). Daher ist die Neuschöpfung göttlicher
und höher als die erste (Greg. Theol., Oratio in s. Bapt. X, 5, 7).



— 109 —

„In den Dienern Gottes, in denen die Gnade überreich ist,
bringt sie die sündigen Begierden zum Verdorren, mögen sie
natürlich oder durch den Teufel angeregt sein, so dass das Volk
Gottes jetzt dem ersten Adam überlegen ist" (Makarius von
Ägypten, Hom. XVI, 4, Migne gr. XXXIV, col. 616.). Zwar sind
alle Nachkommen des gefallenen Vaters der Menschheit
denselben Leidenschaften unterworfen (Hom. XLVIII, 5, col. 812),
insofern wir alle „die Söhne eines in Finsternis geratenen
Geschlechtes, alle Teilhaber derselben Verderbnis sind" (Hom. XXX,
8, col. 728), aber „bei Gott ist kein Ding unmöglich, und mit
seinem Kommen hat er die Sünden der Welt hinweggenommen,
d. h. er liess die unreine Quelle der Gedanken gänzlich
austrocknen" (Hom. XX, 5, col. 652), und danach „wird die Seele

(cf. Ez. I, 5 ss, X, 2 ss) ganz Licht, ganz Antlitz, ganz Auge
(Hom. I, 2, col. 452), ganz Freude, ganz Ruhe; indem sie sich
mit dem hl. Geist verschmilzt, wird sie selbst Geist" (Hom.
XVIII, 10, col. 641).

Von allen diesen Gesichtspunkten aus wird die Überlegenheit
der Wiedergeburt durch die Gnade offenbar, ebenso wie die

überragende Bedeutung der Kirche, die für alle Wiedergeborenen
notwendig ist und durch nichts anderes für irgendeinen Menschen
ersetzt werden kann. Das ist jedoch weder objektiv noch
subjektiv ganz neu. Wenn hier „die Wandlung der Seelenform in
das Ebenbild des Urbildes Platz greift" (Gregor von Nyssa, de

perfectione ad Olympium monachimi, Migne gr. XLVI, col. 253),
dann ist es klar, dass die schöpferische Kraft in beiden Fällen
dieselbe bleibt. Im zweiten Falle muss sie nur intensiver sein,
um das, was verdorben war, umzugestalten und das
Wiederhergestellte zu bewahren und zur höchsten Vollendung zu
bringen. Folglich ist es dieselbe Gnade, aber in einer besondern
Offenbarung durch Christus und in einer besondern Zuwendung
durch den hl. Geist. Das ist nun keineswegs für den
Wiedergeborenen überraschend. Da er ganz ein Geschöpf von Gottes
Gnaden ist, wurde er durch seine wahre, von Gott erschaffene
Natur zum unaufhörlichen Wachsen in der Gnade angeregt und
disponiert. Sonst würde er sein Lebensprinzip verraten und
ohne irgendwelche wesensgemässe Grundlage bleiben und sich
so für die völlige Vernichtung vorbereiten. Die Schwächung
des Gnadenfortschrittes war das Ergebnis einer sündigen und
krankhaften Vergewaltigung, und daher war die Wiedergeburt



— 110 —

eine wünschenswerte und natürliche Wiederbelebung des
früheren Prozesses, gleichsam eine besonders wirksame und fruchtbare

Tätigkeit der ursprünglichen gnadenreichen Wirksamkeit.
Darum allein behauptet die Kirche, die als Treuhänderin der
überreichen Kraft bestimmt ist und alle Menschen in ihre
Mauern einlädt, die universelle Überlegenheit dieser Macht und
deren wesentlich identische Eigenschaft, mag sie in ihrer
Intensität verringert oder ganz klein geworden sein.

Objektiv betrachtet nimmt die ganze Welt und alles in
der Welt an Gottes Gnade teil und erreicht in der Kirche das
ihr entsprechende Erlösungsziel. Dasselbe gilt auch, subjektiv
betrachtet, in bezug auf die Fähigkeit und aktuelle Teilnahme
jener, die nach Gottes Heilsplan gerettet werden sollen.
Diesbezüglich anerkennt die ganze östliche Theologie die Empfänglichkeit

aller für die Gnade. „Die Gnade duldet keine
Unterordnung unter die Gesetze der Natur" (Gregor Thaumat., Hom. I
in Annunt. B. M. V. Migne gr. X, col. 1149), aber sie unterwirft
ihrerseits auch niemand mit Gewalt (Irenäus, adversus haer.
IV, 9, 3). Der von Natur aus mit Selbstbestimmung (Willensfreiheit)

begabte Mensch hat die Freiheit, zu wählen, ohne welches
es unmöglich wäre, Lohn von Gott zu verdienen (Justinus Martyr,
Apol. I, 43. Origines, in Joh. XXXII, 9). Christus ist nur der „Pae-
dagoge des freien Wunsches" (Clemens von Alex., Paed. I, 6) ;

denn „unter den geschaffenen Wesen existiert nichts, was nicht
Gutes oder Böses annehmen kann und nicht für das eine oder
andere fähig wäre (Origines, de princ. I, 8, 9). Folglich ist es

unmöglich zuzugeben, dass irgendein Wesen „unvermeidlich
böse werden" muss (ibid. I, 8, 2). „Gott, der Vater aller Dinge,
leitet alle verschiedenen Wesen so zum Heile aller Kreaturen
durch den unaussprechlichen Geist seines Wortes und seiner
Weisheit, dass kein vernünftiges Wesen gewaltsam gezwungen
wird, etwas entgegen seiner Freiheit zu tun, etwas, was im
Widerspruch mit seinen eigenen Impulsen wäre, und so sind
diese vernünftigen Wesen nicht der Fähigkeit des freien Willens
beraubt (ibidem II, 1, 2), so sehr, dass „Gott durch die Gnade
seiner Erbarmung sich aller annimmt und alle ermutigt, sich
mit den für sie erreichbaren Mitteln zu heilen" (ibid. II, 9, 7).

„Obschon Gott im Wohltun grossmütig ist, so erwartet er von
jedermann eine freie Wahl" (Cyrill von Jerusalem, Protocatech.
I, 8. Migne gr. XXXIII, col. 333, 345), und sein guter Wille



— Ill —

macht ihn „berufen" (ibid. nr. I, col. 336). „Wie die entgegengesetzte

Kraft nur einen Impuls und keinen Zwang ausübt, so
übt auch die Gnade Gottes nur einen Impuls aus wegen der
Freiheit und Unabhängigkeit unserer Natur Der Mensch ist
für sich selbst die Ursache des Guten, denn er ist so nach
seiner wahren Natur. Und die Gnade, die zu ihm kommt, bindet
seinen Willen nicht durch eine gebieterische Kraft und macht
ihn keineswegs im Guten unwandelbar fest ohne Rücksicht darauf,

ob er dieses wünscht oder nicht, sondern die Kraft Gottes,
die im Menschen wohnt, lässt für die Freiheit Raum, damit der
Wille des Menschen sich selbst offenbaren kann. Das Gesetz
ist nicht seiner Natur, sondern seinem freien Willen gegeben,
der sich dem Guten oder Bösen zuwenden kann" (Mak. von
Ägypten, de custodia cordis, liber 12, Migne gr. XXXIV, col.
833, 836.). „Die Gnade Gottes kann den Menschen in einem
Augenblicke reinigen und ihn vollkommen machen" ; denn „bei
Gott ist alles möglich, wie das bei dem Schacher der Fall war,
der durch den Glauben in einem Augenblick umgewandelt und
ins Paradies versetzt wurde" (Mak. von Ägypten, Hom. XLI, 2,

XLIV, 9, Migne gr. XXXIV, col. 768, 785). Aber in allen diesen
Fällen ist der menschliche Wille sozusagen „die konstitutive
Bedingung". „Wenn auf seiten des Menschen kein Wille da ist,,
so tut Gott nichts, obschon er es wegen seiner Freiheit könnte.
Daher hängt das endgültige Vollbringen durch den Geist vom
menschlichen Willen ab (Mak. von Ägypten, Hom. XXVII, 10,

Migne XXXIV, col. 757). Damit die den Menschen durch Gott
von Anbeginn verliehene Freiheit klar erkannt werden und in
ihm bleiben könne, so sind seine Anliegen mit besonderer Sorgfalt

geordnet worden, und eine Auflösung des Leibes ist bewirkt,
damit der Mensch die Wahl habe, sich dem Guten oder Bösen
zuzuwenden. Denn der vollkommene Mensch ist weder durch
irgendwelchen Zwang an das Gute, noch ist der ans Böse
gebunden, der sich in die Sünde stürzt und sich zum Gefäss des
Teufels macht, durch den die Welt verdammt ist. Im Gegenteil :

er hat die Freiheit, ein Gefäss der Gnade und Erwählung zu
werden. Ähnlich sind auch jene, die von der Gottheit getrunken
haben, wenn auch erfüllt vom hl. Geist und an ihn gebunden,
deswegen keineswegs dazu verhalten, sondern sie haben die
Freiheit, umzukehren und in diesem Leben zu tun, was sie
wollen" (Mak. von Ägypten, Hom. XV, 40. Migne gr. XXXIV,



— 112 —

col. 604.). „Gott will nicht, dass wir Böses tun, aber er zwingt
keinen, Gutes zu tun." (Joh. von Damaskus, de fide orthodoxa,
II, 30.) „Der Glaube kann nach unserer Wahl tot sein" (Gregor
von Nyssa, Oratio catech. magna, cap. XXXVI) ; das letztere
„ist aber weder eine Sache der Sklaverei, sondern der
Selbstbestimmung, die in der Freiheit des Geistes besteht" (ibid. cap.
XXX). „Die Errettung muss von uns wie von Gott abhängen."
(Gregor der Theologe, Oratio XXXVII, 13.) „Alles ist in Gottes
Gewalt, aber nicht in der Weise, dass unser freier Wille
gebrochen wird. Es hängt von uns wie von ihm ab ; denn wir
müssen zuvor das Gute wählen, und, wenn wir es wählen, dann
gibt Gott, was von ihm abhängt. Er kommt nicht unsern Wünschen

zuvor, um unserm Willen nicht Unrecht zu tun, und erst, nachdem

wir gewählt haben, bringt er uns seine grosse Hilfe" (Joh.
Chrys. in ep. ad Hebr. Hom. XII, 3.). „Die guten Taten der
Menschen können nie ohne Hilfe von oben gewirkt werden, aber
die Gnade des Himmels würde nie auf den herabkommen, der
nicht selbst eifrig ist. Zu Erlangung der Vollkommenheit in der
Tugend müssen zwei Elemente miteinander vereinigt werden:
der menschliche Eifer und der Beistand, der nach unserm
Glauben von oben herabkommt." (Basilius, Constitutiones monas-
ticae cap. VI. Migne gr. XXXI, col. 1377.) „Wie die Gnade
Gottes die Seelen jener nicht heimsuchen kann, die seiner
Erlösung sich entziehen, so ist auch die Kraft der menschlichen
Tugend nicht ausreichend für die Erhebung der Seelen, die

nicht an der Gnade teilnehmen, um zu einem vollkommenen
Leben zu gelangen." (Gregor von Nyssa, de instituto christiano,
Migne gr. XLVI, col. 289.) „Unser Streben und Gottes Beistand
sind notwendig. Die Gnade des Geistes genügt nicht für
diejenigen, die keinen Eifer haben, und auf der andern Seite kann
das Streben ohne Gnade die Schätze der Tugend nicht sammeln"

(Theodoret von Cyrus, in ep. ad Phil. I, 30) ; denn „die Gnade
wird nicht automatisch eingegossen, sondern sie nimmt ihren
Massstab von denen, die sie empfangen, nach Massgabe der

Aufnahmefähigkeit des dargereichten Gefässes" (St. Isidor von
Pelusium, Epistularum über II ep. 271 Aphrodidio presbytero,
Migne gr. LXXVili, col. 949, 951.). „Sie wird mit dem menschlichen

Streben gemischt" insofern „die Berufung nicht
erzwungen und verpflichtend, sondern freiwillig ist" (St. Isidor,
v. Pel. lib. IV ep. 51 Theoni, Migne gr. LXXVIII, col. 1601.).



— 113 —

Jedoch macht die Mitwirkung des freien Willens mit der
Gnade nicht klar, in welchem Verhältnis sie zueinander stehen.
Selbst Gregor der Theologe sagt unter Bezugnahme auf die
Bekehrung seines Vaters: „Ich weiss nicht, was mehr zu preisen
ist: die Gnade, die ihn rief, oder seine eigene Zustimmung. Er
gehörte zu jenen, die durch ihre eigene Verfassung den Glauben
vorwegnahmen, da sie die Sache selbst schon besässen, ohne
sie so zu nennen Er empfing den Glauben als Lohn für
seine Tugend." (Oratio XVIII, oben zit.) Zur Lösung derartiger
Probleme muss man sich daran erinnern, dass der freie Wille
ohne Gnade als in einer gewissen Indifferenz der Neigung für
Gut oder Bös stehend gedacht werden muss. „Unsere Natur ist
sowohl für das Gute wie für das Böse empfänglich. Die wirkende
Macht des Guten oder Bösen kann wohl einen Impuls, aber
keinen Zwang ausüben. Man kann mit seinem Wünschen sich
hinneigen, wohin man will." (Mak. von Ägypten, Hom. XXVII,
10, Migne gr. XXXIV, col. 700.) Vom Standpunkt eines solchen
formellen Gleichgewichtes aus scheint der freie Wille selbst
durch seine Indifferenz gebunden zu sein, und daher muss er
tatsächlich durch irgendeine von4 aussen kommende, entscheidende

Tätigkeit bestimmt werden. Dadurch wird der Vorzug
der Gnade in allen Stadien bestätigt, weil gerade der Anfang
des Heilsprozesses von ihr anhängig ist, wenn die Gnade den
Willen zum Guten anregt und leitet. „Jesus gibt beides: das

Verlangen nach dem Glauben und dessen Annahme. Er gibt
auch die Gaben umsonst" (Cyrill von Jerusalem, Hom. in
paralyt. Migne gr. XXXIII, col. 1136.). Tatsächlich ist die aktive
Vermittlung des ganzen Rechtfertigungsprozesses die Gnade,
die der Glaube selbst ist (Clemens von Alexandrien, Stromata,
I, 7). Diese nämliche „Gnade schreibt in die Herzen der Gläubigen

die Gesetze des hl. Geistes" (Mak. von Ägypten, Hom. XV,
20. Migne gr. XXXIV, col. 589). „Wie der Fisch nicht ohne
Wasser leben und der Mensch nicht ohne Füsse gehen kann
so ist es ohne den Herrn Jesus und ohne die Tätigkeit der
göttlichen Macht unmöglich, Gottes Geheimnisse und Weisheit zu
erkennen oder ein gnadenreicher und christlicher Mensch zu sein"
(Mak. von Ägypten, Hom. XVII, 10, col. 629.). „Heilige Seelen
werden vom Geiste Christi getragen und geführt, wohin er will."
Der Herr „führt nicht den Krieg gegen die Sünde (da er das

Ergebnis dem Erfolge unserer Bemühungen überlässt), sondern
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1933. 8



_ 114 —

er wirkt stets selbst den Sieg, da er die Autorität und das
Recht besitzt" (Mak. von Ägypten, Hom. I, 9, col. 1460). Auf
dieser Grundlage, sagt Johannes Chrysostomus, „hängt der
grösste Teil, ja fast alles von Gott ab. Trotzdem überliess er
uns wenigstens etwas, damit er einen guten Grund habe, uns
zu krönen" (Hom. in psalmos CXV, 2). St. Gregor der Theologe
gibt sogar ein bestimmtes Verhältnis an. „Für meinen geistlichen
Fortschritt ist es nötig, dass ich zwei Teile von Gott empfange,
nämlich den ersten und den letzten, und einen Teil von mir
aus dazu tue. Gott hat mich für das Gute empfänglich gemacht
und Gott gibt mir auch die Kraft dazu. Aber zwischen beiden
laufe ich meinen Weg; nicht sehr leicht, aber nicht ohne

Hoffnung auf Belohnung strecke ich meine Glieder aus zum Rennen.
Denn Christus ist mein Atem, meine Stärke, mein wunderbarer
Reichtum Aber ohne ihn sind wir Sterbliche alle Spielbälle
der Eitelkeit, lebende Leichname, durch Sünde verdorben
Ohne Christus ist ein Sterblicher ausserstande, auch nur den
Fuss zu erheben." (Carminum lib. I, Sectio 2; Carmina moraMa

IX, versus 96—107, Migne gr. XXXVII. col. 675.)
Alles dieses macht es deutlich, dass bei den griechischen

Vätern die Suprematie der Gnade ganz beträchtlich ist. Und
doch geht aus allem auch die Mitwirkung des Menschen mit
der Gnade hervor. Er ist keineswegs ein passives Glied, das
rein mechanisch oder magisch die Einflüsse von oben aufnimmt.
Im Gegenteil, er hat natürliche Neigungen, Fähigkeiten und
Kräfte. Er kontrolliert seinen Willensimpuls, der anfänglich
wirklich sein Werk ist ^Mak. von Ägypten. Hom. XXXVn, 9,

Migne gr. XXXIV, col. 756.). Und das ist ganz gut und nützlich.
„Denn die menschliche Fähigkeit des Sinneswechseis ist nicht
nur auf das Böse gerichtet — >ves würde ja dem Menschen
unmöglich sein, in einen guten Seelenzustand zu kommen, wenn
er nur für das, was dem Guten entgegensteht, eine natürliche
Veranlagung hätte) — aber tatsächlich ist die schönste Frucht
seiner Wandlungsfähigkeit das Wachstum in der Tugend."
Gregor von Nyssa, de perfectione ad Olympium monachimi,

Migne gr. XLVI, col. 285.) -Unser WiUe ist zu schwer geschädigt-

I Joh. Chrysostomus, Hom. in ep. ad Rom. XII, 5" und „die
menschliche Wahl wendet sich bereitwilligst dem Bösen zu."
La ep. ad Hebr. Hom. XH. 2 fin., Migne gr. LXIII. col. 99.)

Nichtsdestoweniger „ist das Böse nicht ein Fehler unserer Natur"



— 115 -
(in ep. ad Rom. Hom. XII, 7) und „der Geist ist nicht verdorben,
sondern behält in seiner Tätigkeit seinen eigenen Adel, und
wenn er dem Bösen verfällt, so hasst er es schon, wenn er es
tut" (in ep. ad Rom. Hom. XIII, 2, Migne LX, col. 509.). „Die
menschliche Natur ist so beschaffen, dass in ihr die Kräfte der
Vernunft immer herrschen müssen, und wenn die Vernunft ihre
Vorherrschaft verliert, so räumt sie unvermeidlich dem Druck
der Leiblichkeit das Feld. Das aber bringt eine wahre Abnor-
malität in den Beziehungen zwischen Leib und Geist hervor
und macht den Geist zum Sklaven des Fleisches, indem er ihn
der Möglichkeit beraubt, die höchsten sittlichen Forderungen
zu vollbringen. Es ist klar, dass solch ein Zerbrechen der
notwendigen Harmonie zwischen Geist und Leib den ersteren
schuldig macht. Das ist, objektiv genommen, sündhaft. Hieraus
kann der logische Schluss gezogen werden, dass das Böse an
sich nicht in der Seele ist, sondern dass es ein Sich-Entfernen
vom Guten ist. So kann man das Böse als ein der Tugend-aus-
dem-Wege-gehen bezeichnen." (Basilius, Const, monast. II, 3 fin.
Migne gr. XXXI, col. 1344.) Ferner: „Wenn ein Mensch nichts
Böses tun will, so ist die Seele frei. Wenn er es nicht tut, so

ist auch der Körper frei. Alles hängt allein von der sündigen
Begierde ab. Denn die Natur von Seele, .Leib und Begierde ist
nicht gleich. Seele und Leib sind Werke Gottes, die Begierde
aber geht von uns selbst aus und ist je nach unserer
Willensrichtung dem Guten oder dem Bösen zugewandt. Die Begierde,
ganz allgemein genommen, ist etwas Angeborenes und von Gott
Gegebenes, aber die Begierde im besondern, insofern sie sich auf
dieses oder jenes richtet, ist etwas Eigenes, von unserm Willen
Abhängiges. Das Gute zu wünschen und das Böse nicht zu
wünschen, ist uns von Anfang an von oben gegeben worden"
(Johann Chrysostomus in ep. ad Rom. Hom. XIII, 2), und folglich
„ist Gutsein oder Nichtgutsein nicht von Haus aus in uns,
sondern das hängt allein vom Willen und unserer Wahl ab." (Ibid.
XIX, 6.) „Die böse Absicht" ist bei uns, wenn „das Böse der
Absicht" wirkt (in ep. ad Rom. Hom. XII, 5, Migne LX, col. 500).
»Man muss wissen", sagt Johannes von Damaskus (de fide

orthodoxa, II, 30), „dass Gott alles im voraus weiss, aber dass
er nicht alles vorausbestimmt. Denn er weiss im voraus, was
iu unserer Macht steht, aber er bestimmt dieses nicht voraus.
Denn er will durchaus nicht, dass das Böse getan werde, und



— Ilo —

zwingt doch nicht mit Gewalt zum Guten Tugend ist uns

von Gott in unsere wahre Natur gelegt worden, und er selbst
ist der Anfang und die Ursache des Guten, und ohne seine

Mitwirkung und seinen Beistand sind wir ausserstande. etwas
Gutes zu wollen oder zu tun. Aber es steht in unserer Macht,
entweder in der Tugend zu verharren und Gott zu folgen oder
der Tugend den Abschied zu geben und dem Teufel zu folgen,
der uns ohne Gewaltanwendung zum Bösen auffordert. Denn
das Laster ist nichts anderes als Verzicht auf das Gute, wie
Finsternis nichts anderes ist als Verlöschen des Lichtes. Und
so sind wir, wenn wir bei dem verharren, was in
Übereinstimmung mit unserer Natur ist, in der Tugend. Wenn wir aber
von dem, was mit unserer Natur übereinstimmt, d. h. von der
Tugend, abweichen, so gehen wir auf das zu, was unserer Natur
entgegen ist, und fallen ins Laster."

Fassen wir die von den griechischen Vätern geäusserten
Gedanken kurz zusammen, so können wir feststellen, dass das
Böse weder Bestandteil der Natur noch Ausfluss des göttlichen
Willens ist, sondern nur durch Entfernung und Entfremdung
von diesem entstanden sein kann, und zwar unter Vermittelung
von Vernunft und Freiheit. Vernunft und Freiheit sind eine
unverlierbare Mitgift der Menschennatur. Der Sündenfall ist
die erste freiwillige Übertretung des göttlichen Gebotes mit
nachfolgender Sündhaftigkeit und Sterblichkeit, ein verschuldetes
Herabsinken aus der Abhängigkeit vom Göttlichen auf den

Standpunkt irdischer Dienstbarkeit, eine Abwendung vom Ewigen
und Hinwendung zum Vergänglichen. Aber das Vernunftprinzip
blieb auch nach dem Sündenfall bestehen, wenn es auch
verderbt wurde; ebenso das Willensvermögen, wenn auch bei
einigen dem Bösen, bei andern mehr dem Guten zugewendet.
Gott liess die Sünde zu, weil sein Ratschluss dahin ging, auf
dem Schauplatz der Sünde durch die Macht der Erlösung einen
um so herrlicheren Sieg über das Böse zu erringen. Trotz
Erbsünde und Tatsünde bleibt der Mensch seiner Natur nach, was
er ist, vernünftig, willensbegabt und fähig, sich mit Freiheit
für das Gute oder für das Böse zu entscheiden. Er kann sogar
sittlich Gutes ausüben, bedai'f aber für das geistlich Gute, das

ihm Verdienste für das Himmelreich bringt, absolut der göttlich



— 117 —

eingeflössten Gnade. Durch die Erlösung in Christo und die
Segnungen des Himmelreiches ist der Mensch zu einer höheren
Ehre erhoben worden, als wie er sie einst im Paradiese
genossen hatte. Folglich war selbst die Sünde nicht stark genug,
um das menschliche Leben von seinem Urquell auf immer
abwendig zu machen. Von einer vollständigen Verderbtheit der
menschlichen Natur nach dem Falle, wie sie Luther lehrte,
wussten die griechischen Väter nichts.

Man hat besonders seitens der protestantischen Theologie
die Sünden- und Gnadenlehre der griechischen Väter wegen
der starken Betonung der natürlichen Sittlichkeit und Willensfreiheit

und wegen der Forderung eines Zusammenwirkens von
Gnade und menschlichem Willen als semipelagianisch bezeichnet.
Ist das berechtigt, weil die griechischen Väter ihre Gnadenlehre
zwischen der Szylla des Pelagianismus und der Charybdis des

Augustinismus hindurchgesteuert haben Die optimistische
Weltanschauung und das ungebrochene Vertrauen zur Güte der
menschlichen Natur, die sie in Gegensatz zur manichäischen
Lehre von der aus dem bösen Prinzip entstandenen leiblich-
seelischen Natur stellten, haben sie wohl mit den Semipelagianern
gemeinsam. Mit ihnen lehnten sie auch stillschweigend die

augustinische Erbsündenlehre (Konkupiszenz, die dazu
übertrieben wurde, ist Sünde), die Lehre von der doppelten
Gnadenwahl und der Unwiderstehlichkeit der Gnade ab. Aber sie
haben ganz im Einklang mit der auch im Abendlande
herrschenden Tradition unter treuem Festhalten des Kirchen- und
Sakramentsgedankens nirgendwo die charakteristischen Lehren
des Semipelagianismus, der übrigens erst im Molinistenstreit
diesen Namen erhielt, vorgetragen, dass der Anfang des Heiles
und das Ausharren bis zum Ende (donum perseverantiae) den

natürlichen Kräften zuzuschreiben sei oder dass die Gnade

wegen zukünftiger bedingungsweise vorhergesehener Verdienste
oder Missverdienste gegeben oder verweigert werde. Aus dem
Zusammenhang gerissene Väterstellen klingen wohl manchmal
semipelagianisch. Wenn sie aber aus der ganzen Lehrauffassung
heraus beurteilt werden, so sind sie leicht mit der kirchlichen
Lehre zu harmonisieren. Es mag schliesslich darauf hingewiesen
werden, dass die Hauptbekämpfer des Semipelagianismus,
Augustinus, Prosper von Aquitanien, Caesarius von Arles u. a. sich
des öftern zur Begründung ihrer Polemik auf die griechischen



— 118 —

Väter berufen haben. Heute kommt jeder in den Geruch des

Semipelagianismus, der nicht, um es drastisch auszudrücken,
100% im Heilsprozess Gott allein zuschreibt, sondern dem
Menschen auch einige, dazu noch in Gnaden gewährte Prozente
eigener Mitwirkung zubilligt.

Auf der ganz biblisch fundierten Lehre der Väter beruht
auch heute noch die Gnadenlehre der orthodoxen morgenländischen

Kirche. Sie ist mit Johannes von Damaskus (f 749),
dem letzten Vertreter des patristischen Zeitalters, dem ersten
und letzten grossen griechischen Dogmatiker, abgeschlossen,
hatte sich aber später noch mit den durch die Scholastik und
besonders durch die Reformation des 16. Jahrhunderts
aufgeworfenen Gnadenproblemen auseinanderzusetzen, worüber eine
folgende Arbeit orientieren soll.

Basel. C. N.


	Die Gnadenlehre in der orthodoxen morgenländischen Kirche

