Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 23 (1933)

Heft: 4

Artikel: Die Oxfordbewegung [Schluss]
Autor: Flury, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404088

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 27T —

Die Oxfordbewegung.
4. 1845 — 1889.
(Schluss.)

Die Jahreszahlen 1833, 1845 und 1889 wollen die Geschichte
der Bewegung nicht in drei scharf abgetrennte Teile scheiden,
so als ob jeder von ihnen wvollstindig unabhingig von dem
andern sein besonderes Kennzeichen triige, ebensowenig sollen
sie bedeuten, als ob, was im vorigen Abschnitt geschehen ist,
nun fir den neuen Zeitabschnitt gleichsam erledigt und belang-
los ware. Die drei Zahlen geben uns nur die Stichpunkte der
Bewegung: der Anfang durch die Predigt Kebles, die Titig-
keit Newmans und der andern Freunde und die Verbreitung der
Traktate. Die Periode bis 1845 hat dementsprechend den An-
hidngern der Bewegung den Stichnamen Traktarianer gegeben.
1845 trat die Niederlage durch den Verlust Newmans, den
Ubertritt zahlreicher Mitgéinger der Bewegung zur rémisch-
katholischen Kirche ein. Die zweite Periode bis 1889 gab den
Anhéngern der Bewegung den Namen ,Ritualisten“: ihr Haupt-
merkmal waren kultisch-liturgische Bestrebungen. Neben ihnen
gingen die Ubrigen Bestrebungen einher, ohne dass sie neben
der liturgischen Arbeit stark ins Gewicht fielen. 1889, in welchem
Jahr das Buch Lux mundi erschien, kann als Anfang eines
neuen Abschnittes der Bewegung betrachtet werden.

Was nach dem Zusammenbruch 1845 geschah, erinnert un-
willkiirlich an die Ereignisse, die in der Apostelgeschichte er-
zahlt werden, als Stephanus gesteinigt worden war und die
erste grosse Verfolgung tber die christliche Gemeinde in Jeru-
salem hinwegbrauste. Der Tod des Stephanus und die Verfolgung
vertrieben die Christen aus der Stadt. Die Absicht der Ver-
folger war, das Christentum zu vernichten. Saulus, einer der
Haupttihrer der Verfolgung, war dieses Sinnes. Wir sehen
heute, dass sie nicht zur Vernichtung, sondern umgekehrt zur
Verbreitung und Stirkung des Christentums gefiihrt hat. Auch
Saulus gehorte zu denen, die infolge der Verfolgung zum
Christentum bekehrt wurden,

Ahnliches begab sich in der Bewegung nach 1845. Sie
wurde aus Oxford vertrieben; das Zentrum der Bewegung

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1933. 17



— 258 —

wurde von der Universitit nach London verlegt: die Bewegung
machte sich im Leben der einzelnen Gemeinden und in der
Arbeit der Geistlichen immer mehr und mehr geltend. Sie ging
aus den Handen von Gelehrten und Lehrern in die Hinde der
Laien und Pfarrgeistlichen iiber. Sie fand die Unterstiitzung
einzelner Bischofe; die meisten Bischofe standen ihr gleichgiltig,
ja feindselig und ablehnend gegeniiber. Die staatlichen DBe-
horden: die Konigin, die Regierung und das Parlament be-
kampften sie mit wenig Ausnahmen, unter denen der beriihmte
englische Politiker Gladstone, der lange Zeit der englischen
Politik seinen Stempel aufdrickte, der bekannteste und auch
nach der kirchlichen und theologischen Seite der Gebildetste
war. HEs sei nur daran erinnert, dass er nach dem vatika-
nischen Konzil in selbstiindigen Schriften gegen seine Beschliisse
und ihre Folgen Stellung nahm.

Die Traktarianer hatten sich wenig um die Folgerungen
gekimmert, die ihre Anschauungen auf das praktische Leben
in der Kirche haben wiirden. Sie waren demiitige, fast aske-
tische Ménner, denen das Leben ihrer Kirche am Herzen lag
und die sich gegen ihre Verkimmerung und Herabsetzung
im Namen und im Interesse der Anspriiche dieser Kirche als
Beauftragte Gottes aufzutreten berufen fithiten. In ihnen brannte
das Feuer des Heiligen Geistes, wie in all jenen Mannern und
Frauen, die im Laufe der Geschichte des Christentums hervor-
getreten sind. Sie sahen nur diese eine Aufgabe. Spiitern blieb
es vorbehalten, die Folgerungen daraus zu ziehen. Vertraten
‘die ersten Fihrer den (Gedanken, dass die anglikanische Kirche
eine katholische Kirche sei, ein Teil des Leibes Christi, der
Mensch geworden ist, damit wir selig wiirden, so lag es nahe,
daraus die Folgerung zu ziehen, dass die Gottesdienste, die
dazu dienlichen Gebiude, Gegenstinde und Gewinder so ge-
halten und getragen werden sollten, dass sie Gott Bhre erweisen
auch durch &dussern Schmuck und durch iussere Schonheit,
dass Sprache, Musik und Lieder ebenso in Ehrfurcht und Schén-
heit das Lob Gottes und seiner Kirche preisen sollten. Vertraten
die ersten Fiihrer den Gedanken von der Goéttlichkeit des Amtes,
von der innern und &ussern Verbundenheit der Glieder der
Kirche in dem einen Leib Christi, so war die geradlinige Fort-
setzung dieser Gedanken ins Praktische die Forderung der
Hilfe fiir die Nédchsten und die Auswirkung dieser Gedanken



— 259 —

im Verhiltnis zu Staat, Politik und Wirtschaft. Waren die
Fiahrer in ihrem téglichen Leben demiitig und asketisch, gaben
sie sich ihrer Berutung und ihrer Aufgabe ganz hin, so war
der Schritt nicht mehr weit fiir ihre Nachfolger, sich in be-
sondern Gemeinschaften zusammenzuschliessen, in denen sie
als Monche oder Nonnen in ganz besonderer Weise ihrer Kirch-
lichen Aufgabe nachkommen konnten. So sind in den Jahr-
zehnten nach 1845 alle diese Folgerungen nach und nach
gezogen worden. Das Lebendige an der Bewegung ist das, dass
sie sich heute noch bewusst ist, wieviel an diesen Folgerungen
noch zu erfiullen ist, dass immer wieder neue Aufgaben und
Notwendigkeiten entdeckt werden, die sich aus ihrer Arbeit er-
geben. Die Entstehung der Orden, das Wachsen der ritualisti-
schen Bestrebungen, die soziale Arbeit der ganzen englischen
Kirche von heutzutage sind aus der Oxfordbewegung heraus
am besten zu verstehen, wenn auch zuzugeben ist, dass andere
Einflisse stark daran beteiligt gewesen sind. Hinter diesen mehr
praktischen Fragen traten in dem Zeitraum bis 1889 die eigentlich
dogmatisch-theologischen Fragen in den Hintergrund.

Zu Auseinandersetzungen tiber dogmatische Fragen kam
es in Sachen der Taufe und der Eucharistie. Da weltliche, mit
der Gerichtsbarkeit in kirchlichen Dingen betraute Gerichte
sich damit zu beschiftigen hatten, kam es nebenbei zu einer
lebhaften Kontroverse fiber die geistliche Unabhiangigkeit der
Kirche vom Staat. Der erste war der Fall Gorham im Jahre 1850,
Gorham kam zur Besetzung einer Pfarrstelle in der Diozese
Exeter in Vorschlag. Bischof Phillpotts verweigerte seine Ein-
setzung mit der Anklage héaretischer Lehre tiber die Taufe.
Gorham leugnete, dass die Taufe eine Wiedergeburt des Tiuf-
lings bewirke. Er brachte die Angelegenheit vor die Gerichte.
Die letzte Instanz urteilte in Ubereinstimmung mit dem dama-
ligen Erzbischof von Canterbury, dass die dogmatische Ansicht
Gorhams in der Kirche von England zulassig sei, und verfiigte
die Einsetzung Gorhams gegen den Willen des Bischofs von
Exeter in seine Pfarrei. Dieser Fall Gorham liess einen ge-
waltigen Sturm entstehen. Eine Menge Mitglieder der englischen
Kirche trat infolgedessen zur rémisch-katholischen Kirche iber.
Darunter befand sich Archdeacon Manning, spiter Erzbischof
und Kardinal, der 1870 zu den Hauptbefiirwortern und For-
derern der pipstlichen Unfehlbarkeit gehort hat.



— 260 —

Die zwei andern Lehrstreitigkeiten, die bis vor die Gerichte
verfolgt wurden, betrafen die Kucharistie. Archdeacon Denison
wurde 1853 wegen seiner Auffassung tiiber die Realprisenz
angeklagt, von einem Gericht verurteilt, den zwei néchsten
Instanzen aber freigesprochen. Im dritten Fall, Bennet, lagen
die Dinge weniger klar, aber auch hier entschied 1870 die
letzte Instanz fiir die Zulassung der Auffassung der Realpréisenz
in der Eucharistie,

Der Ritualismus.

Die ersten Fuhrer waren an der weitern Ausgestaltung
der gottesdienstlichen Formen wenig interessiert. Es geniigte
ihnen, auf die Durchfiihrung der Vorschriften und Formen des
Prayer Book von 1662 acht zu geben. Auch darin gingen sie
nicht viel weiter, als es zu Beginn der Bewegung im allgemeinen
tiblich war. Viel mehr als an diesen dussern Dingen, wie Klei-
dung, Richtung des Zelebrierenden, Schmuck des Altars mit
Blumen und brennenden Kerzen, war ihnen die héiufige und
regelméssige Abhaltung der Gottesdienste, besonders die Feier
des hl. Abendmahles und die hiufige Kommunion. Erst spater
hat Pusey Gebrduche itibernommen, die inzwischen von den
Ritualisten eingefiihrt worden waren. ,

Die ritualistische Bewegung ging von Cambridge aus und
hatte ihren Hauptvertreter und Begrinder in John Mason Neale.
Auch hier wére es von Interesse, auf die Wurzeln der Bewegung
zuriickzugehen. Wir miissen uns mit dem Hinweis begniigen,
das William Palmer, einer der leitenden Méanner der Bewegung,
schon im Jahre 1831 ein Buch: Origines Liturgicae, herausgab.
W. Palmer war von Dublin nach Oxford heriibergekommen,
um Material flir dieses Werk zu sammeln, und schloss sich in
der Folge der Oxfordbewegung an. In seinem Werk beschrieb
er den Ursprung und die Geschichte der Gottesdienste und
Gebete des Prayer Book und legte so in seinem Werk, das
nach dem Urteil kompetenter Méinner ein Buch wirklicher
Gelehrsamkeit war, eine Sammlung vor, die fiir die ritualistische
Bewegung von Bedeutung wurde. Gladstone gesteht, dass er
durch dieses Buch zu einem Teil zu hochkirchlichen Ansichten
gefihrt worden sei.

Eingehender haben wir uns mit John Mason Neale zu be-
schiftigen. Er wurde in der Londoner City geboren, kam 1836



— 261 —

als Schiiler an das Trinity College in Cambridge. Er wurde
durch die Tracts fir die Bewegung gewonnen. Seine schwache
Gesundheit brach vollends zusammen, als er 1842 eine Pfarrei
ibernahm, so dass er genotigt war, sie wieder aufzugeben
und jahrelang im Ausland zu leben. Nach seiner Riickkehr im
Jahre 1845 {ibernahm er die Stelle des Vorstehers des Sackville
College in Hast Grinstead in Sussex, von der ihn erst der Tod
wegrief. Hier entwickelte er nun eine ungemein rege Titigkeit
-als Seelsorger, Schriftsteller und Hymnendichter. Sie hat ihn
beriihmt gemacht. Hier in East Grinstead setzte er seine litur-
gischen Erfahrungen und Gedanken in die Tat um. Er war
ein Mann ruhiger Zuversicht in die englische Kirche. Diese
Zuversicht stiitzte sich auf zwei Hauptgriinde: er besass eine
ausgebreitete und doch tief gehende Gelehrsamkeit und unter-
schied sich darin vorteilhaft von vielen Anhédngern und auch
Fiuhrern der Bewegung, die der notigen Weite und Tiefe der
Gelehrsamkeit ermangelten, sich auf Gefithl und Uberschwang
stiitzten und deshalb sich leicht durch Widrigkeiten oder durch
plotzliche Einfalle fortreissen liessen. Neale gehorte zu den
Mitgliedern der Bewegung, die andere Kirchen genau kennen
und darum imstande sind, ein richtiges Urteil tiber sie abzugeben
und ihre Kirche im Lichte dieses Wissens nicht nur zu ver-
dammen, sondern gerecht zu beurteilen. Er besass ausserdem
eine genaue praktische Kenntnis der andern Kirchen. Viele
Anhénger der Bewegung sahen ihre eigene Kirche nurin Schwarz,
wihrend sie in der romischen Kirche z. B. nur alles weiss
sahen und in ihr, wie es W. G. Ward in seinem Buch getan
hat, das Ideal der Kirche erblickten. So kannte er von seinen
Auslandsaufenthalten her auch die Schwichen und die Fehler
der romischen Kirche sehr genau und wusste sie abzuwégen.
Noch ein Drittes ist als Vorzug bei ihm zu erwéhnen. Mehr
als alle Fiihrer und Anhinger der Bewegung kannte er die
orthodoxen Kirchen des Morgenlandes. Sein Buch tber die
ostlichen Kirchen soll jetzt noch von Bedeutung sein. Fiigen
wir bei, dass er sich auch mit der altkatholischen holléndi-
schen Kirche beschiftigt und ein heute noch wertvolles Buch
tiber sie in den fiinfziger Jahren herausgegeben hat. Er tber-
setzte alte lateinische und griechische Hymnen in die englische
Sprache und bearbeitete sie zum liturgischen Gebrauch; er
griindete in East Grinstead eine Schwesternschaft zu St. Margaret,



— 262 —

um mit ihrer Hilfe Evangelisation zu treiben. Als Dichter und
Prediger war er gleicherweise bekannt, und seine Kinder-
geschichten sind in Ingland und dartiber hinaus verbreitet.
Als er nach Sackville College kam, erneuerte er die zerfallene
Kapelle, stattete sie aus, so dass ein Amtsbruder, der sie kurz
darnach besuchte, fragte, ob das eine romisch-katholische Anstalt
sei. Dieser Amtsbruder verklagte ihn wegen der Ausstattung
beim Bischof, und schon 1848 setzte es Streitereien ab, der
Beginn jener zahlreichen Stiirme, die gegen eine reichere Aus-
stattung von Kirche und Kapellen, gegen die ganze ritua-
listische Richtung bis auf den heutigen Tag gewiitet haben,
Neale ist nach dem Urteil Ollards der Fiihrer gewesen, der
durch Verbreitung und Ubersetzung von Liedern, durch die Griin-
dung der Schwesternschaft und durch die liturgische Ausge-
staltung des Kirchenraums und des Gottesdienstes die Bewegung
volkstimlich gemacht und unter den Laien Anhinger gewonnen
hat.

Er war einer der Griinder und Forderer der Cambridge
Camden Society, die seit 1839 das grosste Verdienst hat, kirch-
liche Kunst nach allen Richtungen gefordert zu haben. Die
von Cambridger Studenten angenommene Bewegung ging dort
bald in eine mehr praktische Richtung tiiber: die Herstellung,
Reparatur von Kirchengebiuden und ihre innere Ausstattung,
dann auch die Ordnung der Gottesdienste. Die Griindung der
Gesellschaft fand glinstigen Boden ; Erzbischofe, Bischofe, Parla-
mentarier und Adlige fanden sich unter ibhren Gonnern. 1843
zéhlte sie schon 700 ordentliche Mitglieder. Ihre Zeitschrift,
The Ecclesiologist, hatte einen weitreichenden Einfluss, und von
weither wurde der Rat ihrer Sachverstindigen fir Kirchen-
bauten und Ausstattungen eingeholt. Das Jahr 1845, das fir
die Bewegung in Oxford als Ungliicksjahr und als das Jahr
der Verbreitung gelten kann, brachte der Gesellschaft die Auf-
losung. Viele der michtigen Gonner zogen sich zuriick. Sie
baute sich um unter dem Namen: The Ecelesiological Society.
Ihre Veroffentlichungen beschéftigten sich mit praktischen litur-
gischen Fragen. Besonders zu erwihnen ist die Sammlung:
Hierurgia Anglicana, Dokumente und Auszlge, um die nach-
reformatorischen Gebriduche der Kirche von England darzu-
stellen. Die Sammlung besteht aus einer sorgfaltig zusammen-
gestellten Ubersicht tiber freundliche und feindliche Autoritiaten



— 263 —

tiber liturgische Angelegenheiten und Gegenstinde, wie sie in
der Kirche von England nach der Reformation in Ubung und
Gebrauch standen.

Die ritualistischen Anhidnger nahmen ihre Vorbilder von
zwel Seiten her: die einen ahmten mehr oder weniger geschickt
die romische Kirche nach, die anderen suchten mehr die Ge-
briauche des mittelalterlichen Englands zu erneuern. Die letzte
Richtung hatte dabei das Prayer Book auf ihrer Seite, da eine
besondere Rubrik ausdriicklich vorschreibt, dass in bezug auf
die Gewénder frithere Ordnung massgebend sein sollte. Im Laufe
der Jahrhunderte hatte man diese Rubrik ausser acht gelassen
und allmdhlich den Gebrauch der mittelalterlichen Gewénder
fallen gelassen. Nun griff man vielfach diesen Gebrauch wieder
auf. Die Gegner betrachteten diese Wiederaufnahme als eine
Massnahme, die in dieser Zeit tiberfliissig und fir das Christen-
tum schédlich scheine.

Die Richtung, die sich an romisch-katholische Gebriuche
hielt, kam zum grossen Teil aus praktischen Griinden dazu.
Es handelte sich um vielbeschiftigte Priester, die keine Zeit
hatten, liturgische Studien zu machen, und aus seelsorgerlichen
und praktischen Grinden ihre Iinrichtungen und neuen Ge-
briauche dort entlehnten, wo sie sie zunédchst fanden: bei der
rémisch-katholischen Kirche. Naheliegend war diese Anleihe,
weil gerade in diesen Jahrzehnten die romisch-katholische Kirche
in England einen grossen Aufschwung nahm. Hauptgrund war
die Einwanderung grosser Scharen aus Irland, die iiberwiegend
romisch-katholisch waren. Sie fanden hier viele Gebréuche,
die ihnen Eindruck machten und ihnen vom seelsorgerlichen
und praktischen Standpunkt fiir die Gewinnung ihrer Gemeinde-
mitglieder und der der Kirche Entfremdeten niitzlich und psycho-
logisch wirksam erschienen. Es ist nicht zu verwundern, wenn
ihre Einfithrung bald zu Téatlichkeiten des Pobels gegen die
betreffenden Geistlichen und ihre Kirchen fiihrten, bald von
den Bischoéfen beanstandet, durch Gerichte sanktioniert oder
verboten wurde. Fir uns Aussenstehende ist es sehr schwer,
in die Mannigfaltigkeit der Anschauungen einzudringen oder
etwa die einander widersprechenden Urteile und Rechtsbegriin-
dungen der Gerichte bis in alle Spitzfindigkeiten hinein restlos
zu verstehen. Bischofe, Gerichte und sogar das Parlament
suchten den Ritualismus zuriickzuddmmen, die Konigin Viktoria



— 264 —

war der ganzen Bewegung feindlich gesinnt. Es kam so weit,
dass Geistliche auf Grund eines Gesetzes aus dem Jahr 1874
zu mehrmonatigen Gefingnisstrafen verurteilt wurden. Um der
ritualistischen Bewegung ein Ende zu machen, brachte Erz-
bischof Tait von Canterbury auf Veranlassung der Konigin
Viktoria einen Gesetzentwurf im Oberhaus ein. Der urspriing-
liche IEntwurf wurde stark abgeandert. Immerhin erregte das
vom Parlament angenommene Gesetz: Public Worship Regu-
lation Act, bei vielen Verzweiflung und gereichte der Kirche
von England nur zum Schaden. Als auf Grund dieses Gesetzes
sogar der allgemein geachtete Bischof von Lincoln, Edward
King, vor Gericht erscheinen musste, richtete sich das Gesetz
selbst als einseitig und tendenzits. Denn es war dazu erlassen,
die Ritualisten zu unterdriicken, wihrend es nichts gegen die
andern vorkehrte, die nicht ein Mehr an liturgischen Gebriuchen
einflihren wollten, sondern nach puritanischer Art entgegen den
liturgischen Vorschriften des Prayer Book, die als Gesetz galten,
noch weniger Gebriauche haben wollten.

Die Streitfragen betrafen folgende Punkte: Gebrauch von
Gewindern beim Gottesdienst, das Schmiicken des Altars mit
Kreuz, Kerzen und Blumen, die Stellung des Priesters am Altare,
die Reservation der geweihten Gaben, die Einfligung von Teilen
der romisch-katholischen Messe in die Kommunionfeier des
Common Prayer Book, das Leisesprechen gewisser Teile des
Kommuniongottesdienstes, das Abhalten von zumeist aus der
romisch-katholischen Kirche stammenden Sakraments- und
andern Andachten, wie Herz-Jesu-Andachten, die Aufstellung
von Statuen von Heiligen, insbesondere der Maria in der Kirche.

Weitlidufige Erliauterungen iiber die einzelnen Punkte sind
nicht notig. Es handelt sich dabei um Dinge, die bei uns von jeher
unbestritten im Gebrauch sind, oder um Dinge, deren Wiinsch-
barkeit uns zweifelhaft erscheint, wie der Wunsch nach beson-
dern Andachten, wie sie in der romisch-katholischen Kirche
tiblich sind. Andere sind so in den allgemeinen Gebrauch tiber-
gegangen, dass der Abstand zwischen der Art, Gottesdienste
zu feiern vor 100 Jahren, und der Art, wie sie heute tblich
ist, auch bei den den Ritualisten fernerstehenden Kreisen ge-
waltig geworden ist. Andere sind bis auf den heutigen Tag
strittig geblieben, so dass sich je linger je mehr allen Kreisen
der anglikanischen Kirche eine grossere Einheit in der Feier



— 260 —

des hl. Abendmahles aufdringt. Dazu werden die verschiedensten
Vorschlige gemacht. Auch die Stellung des Priesters zum Altare
ist nicht einheitlich geregelt. Die Ansicht der Ritualisten geht
dahin, dass die Stellung des Priesters ,ostwiirts“, d. h. mit dem
Ricken gegen die Gemeinde gekehrt, die liturgisch richtige ist,
wihrend im allgemeinen in der englischen Kirche der Priester
auf der Nordseite des Altares steht und so die eine Seite der
Gemeinde zukehrt.

Zu den Kirchen, an denen fast von Anfang die ritualistischen
Bestrebungen dank ihrer Pfarrer und der Gemeinde Eingang
gefunden haben und die besonders schwer von ihren Gegnern
bedringt wurden, so dass die Kirchen zeitweise geschlossen
werden und sogar die betreffenden Geistlichen, die diesen
Neuerungen Eingang verschafft haben, zuriicktreten mussten,
gehoren heute noch All Saints, Margaret Street, St. Albans,
Holborn, verschiedene Kirchen in den Slums, alle in London.
N. P. Williams kann im Vorwort zu dem Buche Northern Ca-
tholicism sagen, dass, wer aus einem Gottesdienst in St. Albans,
Holborn, komme und in Holland einen altkatholischen Gottes-
dienst besuche, fast keinen Unterschied in der liturgischen
Durchfihrung merke. Soweit sind die fortgeschrittensten in der
Verihnlichung des anglikanischen Gottesdienstes mit westlicher
Form der Feier des hl. Abendmahles gekommen.

Ordenswesen.

Zu den auffalligsten Erscheinungen der Oxfordbewegung
gehort zweifelsohne das Wiedererstehen der religiosen Orden.
Otto Gilg hat im Jahrgang 1913 unserer Zeitschrift tiber diese
Ordensbewegung ausfiihrlich berichtet. Seine Darlegungen gelten
heute noch ganz allgemein. Zur Erginzung sei nur bemerkt,
dass die tiberwiegende Mehrzahl dieser Orden Frauenorden sind.
Sie haben in Zeiten von Epidemien im Heimatlande unschétz-
bare Dienste geleistet, sie haben auch in auswértigen Kriegen,
wie im,Krimkrieg und andern, grosse Kontingente von Kranken-
pflegerinnen gestellt und haben dadurch der Oxfordbewegung
grossen Einfluss gesichert. Aus diesen Andeutungen erhellt, dass
diese Orden auf die praktische Liebestitigkeit gerichtet sind
und sich weniger mit der reinen Betrachtung und dem beschau-
lichen Leben befassen, wie es viele Orden der roémisch-katho-
lischen Kirche tun. Dieses Streben nach praktischer Betétigung



— 266 —

ist ein Merkmal des kirchlichen Lebens in England tiberhaupt.
- Die Méinnerorden betitigen sich in der Hauptsache mit der
Evangelisation, der dussern Mission und der Heranziehung von
(Geistlichen in Seminarien, die den Ordenshéusern angeschlossen
sind. In einer Zeit wie der heutigen, wo die Zahl der Geist-
lichen vielfach nicht mehr ausreicht, um die Arbeit zu bewil-
tigen, wo in allen Kirchen das Bestreben lebendig ist, auch die
Laienkrifte fir die kirchliche Arbeit im engern Sinn des Wortes
mobil zu machen, ist es flir die anglikanische Kirche von be-
sonderm Segen, dass sie solche Hilfskrifte schon zur Verfiigung
hat. Fern stand den Griindern und auch den Anhangern bei
der Grindung und Fortfithrung der Orden der Gedanke, dass
durch den Eintritt in den Orden der Mensch sich ein besonderes
Verdienst erwerbe oder in einen hohern Stand des Christseins
vorricke.
Musik und Baukunst.

Zu Beginn der Oxfordbewegung war die englische Kirche
arm an eigenen Liedern und Hymnen. Was gebraucht wurde,
stammte aus nonkonformistischen Kreisen oder von Wesley.
Aber schon in den dreissiger Jahren wurden von privater Seite
verschiedene Liedersammlungen herausgegeben. Andere tiber-
-setzten Hymnen aus der lateinischen Sprache; alte Literatur
wurde neu bearbeitet. Lieder und Gedichte der Fiihrer: Keble,
Newman und andern, wurden vertont und als Kirchenlieder in
GGebrauch genommen. Viele unter ihnen gehoren heute zu den
meist gesungenen und beliebtesten Kirchenliedern. Den ent-
scheidenden Anstoss zu einer umfassenden Bearbeitung und
Sammlung alter und neuer Lieder gab John Mason Neale. Die
Bemiithungen fithrten dazu, dass im Jahre 1861 zum erstenmal
die Sammlung Hymns Ancient and Modern herauskam, die seit-
her wiederholt neu herausgegeben und auch vermehrt worden
ist. Die Sammlung wird in sehr vielen Gemeinden gebraucht.
Daneben gibt es eine zweite Sammlung mehr moderner Lieder:
English Hymnal. Keine davon ist offiziell. Bestrebungen, ein
einheitliches offizielles Gesangbuch fiir die Kirche herauszugeben,
haben bis heute zu keinem Resultat gefiihrt. Es ist zweifellos
fir die Bewegung ein grosser Gewinn gewesen, wie wir das
ja selber in unserer Kirche spiiren, dass sie so mit ihren Lie-
dern den Gottesdienst verschént hat und durch ihre Lieder fir
ihre Gedanken und Anschauungen hat werben konnen.



— 267 —

Dazu kommt die Wiederbelebung alter lateinischer und
griechischer Hymnen durch Ubersetzung und Vertonung; auch
hier steht J. M. Neale an der Spitze. Wo wir in isthetischen
kirchlichen Fragen in der Bewegung hinkommen mégen, so
steht er im Mittelpunkt, mit seinen bahnbrechenden ersten
Versuchen, mit seiner unbeirrten Durchfihrung dessen, was er
nun einmal fir die Schonheit des Kultus als recht empfunden hat.

Die Ausbreitung der Bewegung hat zur Folge gehabt, dass
der Bau von Kirchen in ungeahntem Masse zunahm. Vom
dsthetischen Gesichtspunkt fihrte das zu einer Art Wieder-
belebung mittelalterlicher gotischer Bauformen, die heute viel-
fach weniger Beifall finden. In den Beilagen der anglo-katho-
lischen Blitter werden in diesem Erinnerungsjahr eine grosse
Anzahl Architekten des vergangenen Jahrhunderts aufgezihlt,
die ihre Anregungen zu kirchlichen Bauten aus der Bewegung
empfangen haben.

Das gleiche gilt vom kirchlichen Kunstgewerbe. Das Be-
dirfnis nach Schmuck und Schénheit in den Kirchen und in
den Gottesdiensten hat zu einer Wiederbelebung dieses Gewerbe-
zweiges gefiihrt. Ks ist daher nicht von ungefihr, dass die
grossen Geschiifte dieses Gewerbezweiges in Iingland ihr Ent-
stehen dieser Periode verdanken und heute zu den grossten
ihrer Art gezihlt werden.

Organisation, Presse, Literatur.

Die Bewegung hat sich in dieser Periode ihre Organisa-
tion geschaffen: die English Church Union, die zur Abwehr
der gegnerischen Angriffe 1859 gegriindet wurde. Etwas Der-
artiges versuchten schon die Teilnehmer der Konferenz von
Hadleigh im Juli 1833 durchzufiihren. Erst 1920 entstand eine
zweite anglokatholische Gesellschaft, die sich die Abhaltung
von anglokatholischen Kongressen zum Ziele gesetzt hat.

,Guardian“ und ,Church Times“ wurden die hervorragend-
sten Presseorgane der Bewegung und sind es noch heute.
»,Guardian%, 1846 gegriindet, vertritt die mehr geméssigte Rich-
tung. ,Church Times%, 1862 gegriindet, steht fiir die mehr rechts-
stehende Seite der Bewegung ein. Sie ist die in England ver-
breitetste kirchliche Zeitschrift.

Eine ausserordentlich rege Tétigkeit herrschte auf litera-
rischem Gebiet. Wir haben wiederholt Veroffentlichungen erwéahnt,



— 268 —

die irgendeinen Einfluss auf die Bewegung gehabt haben. Neben
den Traktaten der ersten Jahre, neben der Ausgabe der Kirchen-
viter, sind zu erwidhnen die Neuausgaben von Schriften der
Theologen des 17. Jahrhunderts, die teils in der Reihe der
Traktate erschienen, teils als selbstéiindige Ausgaben oder Reihen
veroffentlicht wurden. s seien ferner erwidhnt die vielen
Schriften, die sich mit irgendeinem Gegenstand der Sakramenten-
lehre beschiftigten. Gerade in der zweiten Periode héufen sich
zu gewissen Zeiten diese kleinen oder grossen Schriften iiber
die Taufe und das Abendmahl, tber ihre dogmatische Bedeu-
tung und ihre praktische Auswirkung. In der dritten Periode
von 1889 bis heute vermehren sich die Schriften systematischer
theologischer Arbeit. Unter ihnen sind vor allem die Schriften
Charles Gores zu erwihnen. Dann die drei in den letzten zehn
Jahren erschienenen Sammelwerke: Essais Critical and Catholic,
The New Commentary on Holy Scripture, und Liturgy and
Worship. Sie konnen als eine Art coffiziellen Schrifttums an-
gesehen werden.

Das Intstehen der Gesangbiicher ist schon angedeutet
worden. Nicht minder zahlreich sind die Andachtsbiicher aller
Art, angefangen von den Ubersetzungen franzosischer katho-
lischer Andachtsbiicher, die Pusey selbst bearbeitet und heraus-
gegeben hat, bis zu den eigenen Werken der Mitglieder. Predigt-
sammlungen gibt es von allen Fiihrern. Es wiirde aber zu weit
fiihren, an dieser Stelle einzelne namentlich zu nennen. Es
gentige, durch diese kurze Andeutung eine Ahnung des reichen
Schrifttums der Bewegung zu geben. Die Menge hat nicht
nachgelassen.

Die Bewegung ausserhalb Englands.

Das Jubilaum der Bewegung ist auf der ganzen Welt, so-
weit sich die anglikanische Kirchengemeinschaft erstreckt, ge-
feiert worden. Vorab in der amerikanisch-bischoéflichen Kirche
der Vereinigten Staaten. Das ist ein Zeichen dafiir, dass sie
sich auch ausserhalb Englands im Laufe der Zeit durchge-
setzt hat. In den Biichern tiber die Bewegung finden wir nur
spérliche Angaben {iiber ihr Entstehen und ihren Fortgang in
den ausserenglischen Gebieten. So erscheint in einem Buch die
Angabe, dass ein amerikanischer Bischof in seinen Anschauungen.
vor dem Beginn der Bewegung hochkirchliche Ideale vertreten



— 269 —

hat und auch einen Einfluss auf die Bewegung ausgeiibt habe.
Daraus und aus der Darstellung in dem Buche Northern
Catholicism kénnen wir entnehmen, dass die Bewegung in den
Vereinigten Staaten eine Parallelentwicklung zu der englischen
Bewegung ist, die durch die englische Bewegung befruchtet
und geférdert wurde. Die Tatsache, dass die amerikanische
Kirche ihre Bischofsweihe nicht von der Kirche von England
hat, sondern von der schottischen bischéflichen Kirche erhalten,
macht es erklédrlich, dass sie eher den Standpunkt dieser Kirche
vertrat, die von sich sagen konnte, dass sie von der Oxford-
bewegung nichts Neues zu lernen habe. Es fand im Laufe der
Zeit auf dem Gebiet des theologischen und kirchlichen Wissens
und der Praxis, in der Verbreitung von Orden, von denen der
eine und andere seine Entstehung in Amerika hatte, ein gegen-
seitiger Austausch statt, |

Die Bewegung ging erst in der zweiten Periode zur eigent-
lichen Missionsarbeit tiber. Frither war die Mission eine An-
gelegenheit evangelikaler Kreise, die in England den ersten
Anstoss zur &dussern Mission gegeben haben. Heute steht die
anglokatholische Richtung tiberall mit ihren Gesellschaften
in der Mission in den Kolonien und Dominions Englands, wie
in fremden L#ndern. Viele dieser Kirchen sind heute selbstin-
dige Gemeinschaften, die durch die Lambethkonferenzen mit
ihrer englischen Mutterkirche verbunden sind. Uberall finden
wir die Bewegung in ernster und eifriger Arbeit. Allen An-
feindungen zum Trotz, allen Hintansetzungen in der Beférderung
zu kirchlichen Amtern die Stirne bietend, haben die Fiihrer
und die Mitglieder ein Werk geschaffen, das, wie Moss richtig
sagt, im Laufe des Jahrhunderts das Angesicht der anglikani-
schen Kirchengemeinschaft veréndert hat.

Hugo FLURY.




	Die Oxfordbewegung [Schluss]

