
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 23 (1933)

Heft: 4

Artikel: Die Oxfordbewegung [Schluss]

Autor: Flury, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404088

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 257 —

Die Oxfordbewegung.
4. 1845 — 1889.

(Schluss.)

Die Jahreszahlen 1833, 1845 und 1889 wollen die Geschichte
der Bewegung nicht in drei scharf abgetrennte Teile scheiden,
so als ob jeder von ihnen vollständig unabhängig von dem
andern sein besonderes Kennzeichen trüge, ebensowenig sollen
sie bedeuten, als ob, was im vorigen Abschnitt geschehen ist,
nun für den neuen Zeitabschnitt gleichsam erledigt und belanglos

wäre. Die drei Zahlen geben uns nur die Stichpunkte der
Bewegung: der Anfang durch die Predigt Kebles, die Tätigkeit

Newmans und der andern Freunde und die Verbreitung der
Traktate. Die Periode bis 1845 hat dementsprechend den
Anhängern der Bewegung den Stichnamen Traktarianer gegeben.
1845 trat die Niederlage durch den Verlust Newmans, den
Übertritt zahlreicher Mitgänger der Bewegung zur
römischkatholischen Kirche ein. Die zweite lDeriode bis 1889 gab den
Anhängern der Bewegung den Namen „Ritualisten": ihr
Hauptmerkmal waren kultisch-liturgische Bestrebungen. Neben ihnen
gingen die übrigen Bestrebungen einher, ohne dass sie neben
der liturgischen Arbeit stark ins Gewicht fielen. 1889, in welchem
Jahr das Buch Lux mundi erschien, kann als Anfang eines

neuen Abschnittes der Bewegung betrachtet werden.
Was nach dem Zusammenbruch 1845 geschah, erinnert

unwillkürlich an die Ereignisse, die in der Apostelgeschichte
erzählt werden, als Stephanus gesteinigt worden war und die
erste grosse Verfolgung über die christliche Gemeinde in
Jerusalem hinwegbrauste. Der Tod des Stephanus und die Verfolgung
vertrieben die Christen aus der Stadt. Die Absicht der
Verfolger war, das Christentum zu vernichten. Saulus, einer der
Hauptführer der Verfolgung, war dieses Sinnes. Wir sehen

heute, dass sie nicht zur Vernichtung, sondern umgekehrt zur
Verbreitung und Stärkung des Christentums geführt hat. Auch
Saulus gehörte zu denen, die infolge der Verfolgung zum
Christentum bekehrt wurden.

Ähnliches begab sich in der Bewegung nach 1845. Sie

wurde aus Oxford vertrieben; das Zentrum der Bewegung
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft i, 1933. 17



— 258 —

wurde von der Universität nach London verlegt: die Bewegung
machte sich im Leben der einzelnen Gemeinden und in der
Arbeit der Geistlichen immer mehr und mehr geltend. Sie ging
aus den Händen von Gelehrten und Lehrern in die Hände der
Laien und Pfarrgeistlichen über. Sie fand die Unterstützung
einzelner Bischöfe ; die meisten Bischöfe standen ihr gleichgültig,
ja feindselig und ablehnend gegenüber. Die staatlichen
Behörden: die Königin, die Regierung und das Parlament
bekämpften sie mit wenig Ausnahmen, unter denen der berühmte
englische Politiker Gladstone, der lange Zeit der englischen
Politik seinen Stempel aufdrückte, der bekannteste und auch
nach der kirchlichen und theologischen Seite der Gebildetste
war. Es sei nur daran erinnert, dass er nach dem
vatikanischen Konzil in selbständigen Schriften gegen seine Beschlüsse
und ihre Folgen Stellung nahm.

Die Traktarianer hatten sich wenig um die Folgerungen
gekümmert, die ihre Anschauungen auf das praktische Leben
in der Kirche haben würden. Sie waren demütige, fast
asketische Männer, denen das Leben ihrer Kirche am Herzen lag
und die sich gegen ihre Verkümmerung und Herabsetzung
im Namen und im Interesse der Ansprüche dieser Kirche als

Beauftragte Gottes aufzutreten berufen fühlten. In ihnen brannte
das Feuer des Heiligen Geistes, wie in all jenen Männern und

Frauen, die im Laufe der Geschichte des Christentums
hervorgetreten sind. Sie sahen nur diese eine Aufgabe. Spätem blieb
es vorbehalten, die Folgerungen daraus zu ziehen. Vertraten
die ersten Führer den Gedanken, dass die anglikanische Kirche
eine katholische Kirche sei, ein Teil des Leibes Christi, der
Mensch geworden ist, damit wir selig würden, so lag es nahe,
daraus die Folgerung zu ziehen, dass die Gottesdienste, die

dazu dienlichen Gebäude, Gegenstände und Gewänder so
gehalten und getragen werden sollten, dass sie Gott Ehre erweisen
auch durch äussern Schmuck und durch äussere Schönheit,
dass Sprache, Musik und Lieder ebenso in Ehrfurcht und Schönheit

das Lob Gottes und seiner Kirche preisen sollten. Vertraten
die ersten Führer den Gedanken von der Göttlichkeit des Amtes,
von der innern und äussern Verbundenheit der Glieder der

Kirche in dem einen Leib Christi, so war die geradlinige
Fortsetzung dieser Gedanken ins Praktische die Forderung der

Hilfe für die Nächsten und die Auswirkung dieser Gedanken



— 259 —

im Verhältnis zu Staat, Politik und Wirtschaft. Waren die
Führer in ihrem täglichen Leben demütig und asketisch, gaben
sie sich ihrer Berufung und ihrer Aufgabe ganz hin, so war
der Schritt nicht mehr weit für ihre Nachfolger, sich in
besondern Gemeinschaften zusammenzuschliessen, in denen sie
als Mönche oder Nonnen in ganz besonderer Weise ihrer
kirchlichen Aufgabe nachkommen konnten. So sind in den
Jahrzehnten nach 1845 alle diese Folgerungen nach und nach
gezogen worden. Das Lebendige an der Bewegung ist das, dass
sie sich heute noch bewusst ist, wieviel an diesen Folgerungen
noch zu erfüllen ist, dass immer wieder neue Aufgaben und
Notwendigkeiten entdeckt werden, die sich aus ihrer Arbeit
ergeben. Die Entstehung der Orden, das Wachsen der ritualisti-
schen Bestrebungen, die soziale Arbeit der ganzen englischen
Kirche von heutzutage sind aus der Oxfordbewegung heraus
am besten zu verstehen, wenn auch zuzugeben ist, dass andere
Einflüsse stark daran beteiligt gewesen sind. Hinter diesen mehr
praktischen Fragen traten in dem Zeitraum bis 1889 die eigentlich,
dogmatisch-theologischen Fragen in den Hintergrund.

Zu Auseinandersetzungen über dogmatische Fragen kam
es in Sachen der Taufe und der Eucharistie. Da weltliche, mit
der Gerichtsbarkeit in kirchlichen Dingen betraute Gerichte
sich damit zu beschäftigen hatten, kam es nebenbei zu einer
lebhaften Kontroverse über die geistliche Unabhängigkeit der
Kirche vom Staat. Der erste war der Fall Gorham im Jahre 1850.
Gorham kam zur Besetzung einer Pfarrstelle in der Diözese
Exeter in Vorschlag. Bischof Philipotts verweigerte seine
Einsetzung mit der Anklage häretischer Lehre über die Taufe.
Gorham leugnete, dass die Taufe eine Wiedergeburt des Täuflings

bewirke. Er brachte die Angelegenheit vor die Gerichte.
Die letzte Instanz urteilte in Übereinstimmung mit dem damaligen

Erzbischof von Canterbury, dass die dogmatische Ansicht
Gorhams in der Kirche von England zulässig sei, und verfügte
die Einsetzung Gorhams gegen den Willen des Bischofs von
Exeter in seine Pfarrei. Dieser Fall Gorham liess einen
gewaltigen Sturm entstehen. Eine Menge Mitglieder der englischen
Kirche trat infolgedessen zur römisch-katholischen Kirche über.
Darunter befand sich Archdeacon Manning, später Erzbischof
und Kardinal, der 1870 zu den Hauptbefürwortern und
Förderern der päpstlichen Unfehlbarkeit gehört hat.



— 260 —

Die zwei andern Lehrstreitigkeiten, die bis vor die Gerichte
verfolgt wurden, betrafen die Eucharistie. Archdeacon Denison
wurde 1853 wegen seiner Auffassung über die Realpräsenz
angeklagt, von einem Gericht verurteilt, den zwei nächsten
Instanzen aber freigesprochen. Im dritten Fall, Bennet, lagen
die Dinge weniger klar, aber auch hier entschied 1870 die
letzte Instanz für die Zulassung der Auffassung der Realpräsenz
in der Eucharistie.

Der Ritualismus.

Die ersten Führer waren an der weitern Ausgestaltung
der gottesdienstlichen Formen wenig interessiert. Es genügte
ihnen, auf die Durchführung der Vorschriften und Formen des

Prayer Book von 1662 acht zu geben. Auch darin gingen sie

nicht viel weiter, als es zu Beginn der Bewegung im allgemeinen
üblich war. Viel mehr als an diesen äussern Dingen, wie
Kleidung, Richtung des Zelebrierenden, Schmuck des Altars mit
Blumen und brennenden Kerzen, war ihnen die häufige und
regelmässige Abhaltung der Gottesdienste, besonders die Feier
des hl. Abendmahles und die häufige Kommunion. Erst später
hat Pusey Gebräuche übernommen, die inzwischen von den
Ritualisten eingeführt worden waren.

Die ritualistische Bewegung ging von Cambridge aus und
hatte ihren Hauptvertreter und Begründer in John Mason Neale.
Auch hier wäre es von Interesse, auf die Wurzeln der Bewegung
zurückzugehen. Wir müssen uns mit dem Hinweis begnügen,
das William Palmer, einer der leitenden Männer der Bewegung,
schon im Jahre 1831 ein Buch: Origines Liturgicae, herausgab.
W. Palmer war von Dublin nach Oxford herübergekommen,
um Material für dieses Werk zu sammeln, und schloss sich in
der Folge der Oxfordbewegung an. In seinem Werk beschrieb
er den Ursprung und die Geschichte der Gottesdienste und
Gebete des Prayer Book und legte so in seinem Werk, das
nach dem Urteil kompetenter Männer ein Buch wirklicher
Gelehrsamkeit war, eine Sammlung vor, die für die ritualistische
Bewegung* von Bedeutung wurde. Gladstone gesteht, dass er
durch dieses Buch zu einem Teil zu hochkirchlichen Ansichten
geführt worden sei.

Eingehender haben wir uns mit John Mason Neale zu
beschäftigen. Er wurde in der Londoner City geboren, kam 1836



— 261 —

als Schüler an das Trinity College in Cambridge. Er wurde
durch die Tracts für die Bewegung gewonnen. Seine schwache
Gesundheit brach vollends zusammen, als er 1842 eine Pfarrei
übernahm, so dass er genötigt war, sie wieder aufzugeben
und jahrelang im Ausland zu leben. Nach seiner Rückkehr im
Jahre 1845 übernahm er die Stelle des Vorstehers des Sackville
College in East Grinstead in Sussex, von der ihn erst der Tod
wegrief. Hier entwickelte er nun eine ungemein rege Tätigkeit
als Seelsorger, Schriftsteller und Hymnendichter. Sie hat ihn
berühmt gemacht. Hier in East Grinstead setzte er seine
liturgischen Erfahrungen und Gedanken in die Tat um. Er war
ein Mann ruhiger Zuversicht in die englische Kirche. Diese
Zuversicht stützte sich auf zwei Hauptgründe: er besass eine
ausgebreitete und doch tief gehende Gelehrsamkeit und
unterschied sich darin vorteilhaft von vielen Anhängern und auch
Führern der Bewegung, die der nötigen Weite und Tiefe der
Gelehrsamkeit ermangelten, sich auf Gefühl und Überschwang
stützten und deshalb sich leicht durch Widrigkeiten oder durch
plötzliche Einfälle fortreissen liessen. Neale gehörte zu den

Mitgliedern der Bewegung, die andere Kirchen genau kennen
und darum imstande sind, ein richtiges Urteil über sie abzugeben
und ihre Kirche im Lichte dieses Wissens nicht nur zu
verdammen, sondern gerecht zu beurteilen. Er besass ausserdem
eine genaue praktische Kenntnis der andern Kirchen. Viele
Anhänger der Bewegung sahen ihre eigene Kirche nur in Schwarz,
während sie in der römischen Kirche z. B. nur alles weiss
sahen und in ihr, wie es W. G. Ward in seinem Buch getan
hat, das Ideal der Kirche erblickten. So kannte er von seinen
Auslandsaufenthalten her auch die Schwächen und die Fehler
der römischen Kirche sehr genau und wusste sie abzuwägen.
Noch ein Drittes ist als Vorzug bei ihm zu erwähnen. Mehr
als alle Führer und Anhänger der Bewegung kannte er die
orthodoxen Kirchen des Morgenlandes. Sein Buch über die
östlichen Kirchen soll jetzt noch von Bedeutung sein. Fügen
wir bei, dass er sich auch mit der altkatholischen holländischen

Kirche beschäftigt und ein heute noch wertvolles Buch
über sie in den fünfziger Jahren herausgegeben hat. Er
übersetzte alte lateinische und griechische Hymnen in die englische
Sprache und bearbeitete sie zum liturgischen Gebrauch; er
gründete in East Grinstead eine Schwesternschaft zu St. Margaret,



— 262 —

um mit ihrer Hilfe Evangelisation zu treiben. Als Dichter und
Prediger war er gleicherweise bekannt, und seine
Kindergeschichten sind in England und darüber hinaus verbreitet.
Als er nach Sackville College kam, erneuerte er die zerfallene
Kapelle, stattete sie aus, so dass ein Amtsbruder, der sie kurz
darnach besuchte, fragte, ob das eine römisch-katholische Anstalt
sei. Dieser Amtsbruder verklagte ihn wegen der Ausstattung
beim Bischof, und schon 1848 setzte es Streitereien ab, der
Beginn jener zahlreichen Stürme, die gegen eine reichere
Ausstattung von Kirche und Kapellen, gegen die ganze
ritualistische Richtung* bis auf den heutigen Tag gewütet haben.
Neale ist nach dem Urteil Ollards der Führer gewesen, der
durch Verbreitung und Übersetzung von Liedern, durch die Gründung

der Schwesternschaft und durch die liturgische
Ausgestaltung des Kirchenraums und des Gottesdienstes die Bewegung
volkstümlich gemacht und unter den Laien Anhänger gewonnen
hat.

Er war einer der Gründer und Förderer der Cambridge
Camden Society, die seit 1839 das grösste Verdienst hat, kirchliche

Kunst nach allen Richtungen gefördert zu haben. Die
von Cambridger Studenten angenommene Bewegung ging dort
bald in eine mehr praktische Richtung über: die Herstellung,
Reparatur von Kirchengebäuden und ihre innere Ausstattung,
dann auch die Ordnung der Gottesdienste. Die Gründung der
Gesellschaft fand günstigen Boden ; Erzbischöfe, Bischöfe,
Parlamentarier und Adlige fanden sich unter ihren Gönnern. 1843

zählte sie schon 700 ordentliche Mitglieder. Ihre Zeitschrift,
The Ecclesiologist, hatte einen weitreichenden Einfluss, und von
weither wurde der Rat ihrer Sachverständigen für Kirchenbauten

und Ausstattungen eingeholt. Das Jahr 1845, das für
die Bewegung in Oxford als Unglücksjahr und als das Jahr
der Verbreitung gelten kann, brachte der Gesellschaft die
Auflösung. Viele der mächtigen Gönner zogen sich zurück. Sie

baute sich um unter dem Namen : The Ecclesiological Society.
Ihre Veröffentlichungen beschäftigten sich mit praktischen
liturgischen Fragen. Besonders zu erwähnen ist die Sammlung:
Hierurgia Anglicana, Dokumente und Auszüge, um die nach-
reformatorischen Gebräuche der Kirche von England
darzustellen. Die Sammlung besteht aus einer sorgfältig zusammengestellten

Übersicht über freundliche und feindliche Autoritäten



— 263 —

über liturgische Angelegenheiten und Gegenstände, wie sie in
der Kirche von England nach der Reformation in Übung und
Gebrauch standen.

Die ritualistischen Anhänger nahmen ihre Vorbilder von
zwei Seiten her: die einen ahmten mehr oder weniger geschickt
die römische Kirche nach, die anderen suchten mehr die
Gebräuche des mittelalterlichen Englands zu erneuern. Die letzte
Richtung hatte dabei das Prayer Book auf ihrer Seite, da eine
besondere Rubrik ausdrücklich vorschreibt, dass in bezug auf
die Gewänder frühere Ordnung massgebend sein sollte. Im Laufe
der Jahrhunderte hatte man diese Rubrik ausser acht gelassen
und allmählich den Gebrauch der mittelalterlichen Gewänder
fallen gelassen. Nun griff man vielfach diesen Gebrauch wieder
auf. Die Gegner betrachteten diese Wiederaufnahme als eine
Massnahme, die in dieser Zeit überflüssig und für das Christentum

schädlich scheine.
Die Richtung, die sich an römisch-katholische Gebräuche

hielt, kam zum grossen Teil aus praktischen Gründen dazu.
Es handelte sich um vielbeschäftigte Priester, die keine Zeit
hatten, liturgische Studien zu machen, und aus seelsorgerlichen
und praktischen Gründen ihre Einrichtungen und neuen
Gebräuche dort entlehnten, wo sie sie zunächst fanden: bei der
römisch-katholischen Kirche. Naheliegend war diese Anleihe,
wreil gerade in diesen Jahrzehnten die römisch-katholische Kirche
in England einen grossen Aufschwung nahm. Hauptgrund war
die Einwanderung grosser Scharen aus Irland, die überwiegend
römisch-katholisch waren. Sie fanden hier viele Gebräuche,
die ihnen Eindruck machten und ihnen vom seelsorgerlichen
und praktischen Standpunkt für die Gewinnung ihrer Gemeindemitglieder

und der der Kirche Entfremdeten nützlich und psychologisch

wirksam erschienen. Es ist nicht zu verwundern, wenn
ihre Einführung bald zu Tätlichkeiten des Pöbels gegen die
betreffenden Geistlichen und ihre Kirchen führten, bald von
den Bischöfen beanstandet, durch Gerichte sanktioniert oder
verboten wurde. Für uns Aussenstehende ist es sehr schwer,
in die Mannigfaltigkeit der Anschauungen einzudringen oder
etwa die einander widersprechenden Urteile und Rechtsbegründungen

der Gerichte bis in alle Spitzfindigkeiten hinein restlos

zu verstehen. Bischöfe, Gerichte und sogar das Parlament
suchten den Ritualismus zurückzudämmen, die Königin Viktoria



— 264 —

war der ganzen Bewegung feindlich gesinnt. Es kam so weit,
dass Geistliche auf Grund eines Gesetzes aus dem Jahr 1874

zu mehrmonatigen Gefängnisstrafen verurteilt wurden. Um der
ritualistischen Bewegung ein Ende zu machen, brachte
Erzbischof Tait von Canterbury auf Veranlassung der Königin
Viktoria einen Gesetzentwurf im Oberhaus ein. Der ursprüngliche

Entwurf wurde stark abgeändert. Immerhin erregte das

vom Parlament angenommene Gesetz: Public Worship
Regulation Act, bei vielen Verzweiflung und gereichte der Kirche
von England nur zum Schaden. Als auf Grund dieses Gesetzes

sogar der allgemein geachtete Bischof von Lincoln, Edward
King, vor Gericht erscheinen musste, richtete sich das Gesetz
selbst als einseitig und tendenziös. Denn es war dazu erlassen,
die Ritualisten zu unterdrücken, während es nichts gegen die
andern vorkehrte, die nicht ein Mehr an liturgischen Gebräuchen
einführen wollten, sondern nach puritanischer Art entgegen den

liturgischen Vorschriften des Prayer Book, die als Gesetz galten,
noch weniger Gebräuche haben wollten.

Die Streitfragen betrafen folgende Punkte: Gebrauch von
Gewändern beim Gottesdienst, das Schmücken des Altars mit
Kreuz, Kerzen und Blumen, die Stellung des Priesters am Altare,
die Reservation der geweihten Gaben, die Einfügung von Teilen
der römisch-katholischen Messe in die Kommunionfeier des
Common Prayer Book, das Leisesprechen gewisser Teile des

Kommuniongottesdienstes, das Abhalten von zumeist aus der
römisch-katholischen Kirche stammenden Sakraments- und
andern Andachten, wie Herz-Jesu-Andachten, die Aufstellung
von Statuen von Heiligen, insbesondere der Maria in der Kirche.

Weitläufige Erläuterungen über die einzelnen Punkte sind
nicht nötig. Es handelt sich dabei um Dinge, die bei uns von jeher
unbestritten im Gebrauch sind, oder um Dinge, deren Wünsch-
barkeit uns zweifelhaft erscheint, wie der Wunsch nach besondern

Andachten, wie sie in der römisch-katholischen Kirche
üblich sind. Andere sind so in den allgemeinen Gebrauch
übergegangen, dass der Abstand zwischen der Art, Gottesdienste
zu feiern vor 100 Jahren, und der Art, wie sie heute üblich
ist, auch bei den den Ritualisten fernerstehenden Kreisen
gewaltig geworden ist. Andere sind bis auf den heutigen Tag
strittig geblieben, so dass sich je länger je mehr allen Kreisen
der anglikanischen Kirche eine grössere Einheit in der Feier



— 265 —

des hl. Abendmahles aufdrängt. Dazu werden die verschiedensten
Vorschläge gemacht. Auch die Stellung des Priesters zum Altare
ist nicht einheitlich geregelt. Die Ansicht der Ritualisten geht
dahin, dass die Stellung des Priesters „ostwärts", d. h. mit dem
Rücken gegen die Gemeinde gekehrt, die liturgisch richtige ist,
während im allgemeinen in der englischen Kirche der Priester
auf der Nordseite des Altares steht und so die eine Seite der
Gemeinde zukehrt.

Zu den Kirchen, an denen fast von Anfang die ritualistischen
Bestrebungen dank ihrer Pfarrer und der Gemeinde Eingang
gefunden haben und die besonders schwer von ihren Gegnern
bedrängt wurden, so dass die Kirchen zeitweise geschlossen
werden und sogar die betreffenden Geistlichen, die diesen
Neuerungen Eingang verschafft haben, zurücktreten mussten,
gehören heute noch All Saints, Margaret Street, St. Albans,
Holborn, verschiedene Kirchen in den Slums, alle in London.
N. P. Williams kann im Vorwort zu dem Buche Northern
Catholicism sagen, dass, wer aus einem Gottesdienst in St. Albans,
Holborn, komme und in Holland einen altkatholischen Gottesdienst

besuche, fast keinen Unterschied in der liturgischen
Durchführung merke. Soweit sind die fortgeschrittensten in der
Verähnlichung des anglikanischen Gottesdienstes mit westlicher
Form der Feier des hl. Abendmahles gekommen.

Ordenswesen.

Zu den auffälligsten Erscheinungen der Oxfordbewegung
gehört zweifelsohne das Wiedererstehen der religiösen Orden.
Otto Gilg hat im Jahrgang 1913 unserer Zeitschrift über diese

Ordensbewegung ausführlich berichtet. Seine Darlegungen gelten
heute noch ganz allgemein. Zur Ergänzung sei nur bemerkt,
dass die überwiegende Mehrzahl dieser Orden Frauenorden sind.
Sie haben in Zeiten von Epidemien im Heimatlande unschätzbare

Dienste geleistet, sie haben auch in auswärtigen Kriegen,
wie im,Krimkrieg und andern, grosse Kontingente von
Krankenpflegerinnen gestellt und haben dadurch der Oxfordbewegung
grossen Einfluss gesichert. Aus diesen Andeutungen erhellt, dass

diese Orden auf die praktische Liebestätigkeit gerichtet sind
und sich weniger mit der reinen Betrachtung und dem beschaulichen

Leben befassen, wie es viele Orden der römisch-katholischen

Kirche tun. Dieses Streben nach praktischer Betätigung



— 266 —

ist ein Merkmal des kirchlichen Lebens in England überhaupt.
Die Männerorden betätigen sich in der Plauptsache mit der
Evangelisation, der äussern Mission und der Heranziehung von
Geistlichen in Seminarien, die den Ordenshäusern angeschlossen
sind. In einer Zeit wie der heutigen, wo die Zahl der
Geistlichen vielfach nicht mehr ausreicht, um die Arbeit zu bewältigen,

wo in allen Kirchen das Bestreben lebendig ist, auch die
Laienkräfte für die kirchliche Arbeit im engern Sinn des Wortes
mobil zu machen, ist es für die anglikanische Kirche von be-
sonderm Segen, dass sie solche Hilfskräfte schon zur Verfügung
hat. Fern stand den Gründern und auch den Anhängern bei
der Gründung und Fortführung der Orden der Gedanke, dass

durch den Eintritt in den Orden der Mensch sich ein besonderes
Verdienst erwerbe oder in einen höhern Stand des Christseins
vorrücke.

Musik und Baukunst.

Zu Beginn der Oxfordbewegung war die englische Kirche
arm an eigenen Liedern und Hymnen. Was gebraucht wurde,
stammte aus nonkonformistischen Kreisen oder von Wesley.
Aber schon in den dreissiger Jahren wurden von privater Seite
verschiedene Liedersammlungen herausgegeben. Andere
übersetzten Hymnen aus der lateinischen Sprache; alte Literatur
wurde neu bearbeitet. Lieder und Gedichte der Führer : Keble,
Newman und andern, wurden vertont und als Kirchenlieder in
Gebrauch genommen. Viele unter ihnen gehören heute zu den

meist gesungenen und beliebtesten Kirchenliedern. Den
entscheidenden Anstoss zu einer umfassenden Bearbeitung und

Sammlung alter und neuer Lieder gab John Mason Neale. Die
Bemühungen führten dazu, dass im Jahre 1861 zum erstenmal
die Sammlung Hymns Ancient and Modern herauskam, die seither

wiederholt neu herausgegeben und auch vermehrt worden
ist. Die Sammlung wird in sehr vielen Gemeinden gebraucht.
Daneben gibt es eine zweite Sammlung mehr moderner Lieder:
English Hymnal. Keine davon ist offiziell. Bestrebungen, ein
einheitliches offizielles Gesangbuch für die Kirche herauszugeben,
haben bis heute zu keinem Resultat geführt. Es ist zweifellos
für die Bewegung ein grosser Gewinn gewesen, wie wir das

ja selber in unserer Kirche spüren, dass sie so mit ihren
Liedern den Gottesdienst verschönt hat und durch ihre Lieder für
ihre Gedanken und Anschauungen hat werben können.



— 267 —

Dazu kommt die Wiederbelebung alter lateinischer und
griechischer Hymnen durch Übersetzung und Vertonung; auch
hier steht J. M. Neale an der Spitze. Wo wir in ästhetischen
kirchlichen Fragen in der Bewegung hinkommen mögen, so
steht er im Mittelpunkt, mit seinen bahnbrechenden ersten
Versuchen, mit seiner unbeirrten Durchführung dessen, was er
nun einmal für die Schönheit des Kultus als recht empfunden hat.

Die Ausbreitung der Bewegung hat zur Folge gehabt, dass
der Bau von Kirchen in ungeahntem Masse zunahm. Vom
ästhetischen Gesichtspunkt führte das zu einer Art
Wiederbelebung mittelalterlicher gotischer Bauformen, die heute vielfach

weniger Beifall finden. In den Beilagen der anglo-katholischen

Blätter werden in diesem Erinnerungsjahr eine grosse
Anzahl Architekten des vergangenen Jahrhunderts aufgezählt,
die ihre Anregungen zu kirchlichen Bauten aus der Bewegung
empfangen haben.

Das gleiche gilt vom kirchlichen Kunstgewerbe. Das
Bedürfnis nach Schmuck und Schönheit in den Kirchen und in
den Gottesdiensten hat zu einer Wiederbelebung dieses Gewerbezweiges

geführt. Es ist daher nicht von ungefähr, dass die

grossen Geschäfte dieses GewerbezwTeiges in England ihr
Entstehen dieser Periode verdanken und heute zu den grössten
ihrer Art gezählt werden.

Organisation, Presse, Literatur.

Die Bewegung hat sich in dieser Periode ihre Organisation

geschaffen: die English Church Union, die zur Abwehr
der gegnerischen Angriffe 1859 gegründet wurde. Etwas
Derartiges versuchten schon die Teilnehmer der Konferenz von
Hadleigh im Juli 1833 durchzuführen. Erst 1920 entstand eine

zweite anglokatholische Gesellschaft, die sich die Abhaltung
von anglokatholischen Kongressen zum Ziele gesetzt hat.

„Guardian" und „Church Times" wurden die hervorragendsten

Presseorgane der Bewegung und sind es noch heute.

„Guardian", 1846 gegründet, vertritt die mehr gemässigte Richtung.

„Church Times", 1862 gegründet, steht für die mehr
rechtsstehende Seite der Bewegung ein. Sie ist die in England ver-
breitetste kirchliche Zeitschrift.

Eine ausserordentlich rege Tätigkeit herrschte auf
literarischem Gebiet. Wir haben wiederholtVeröffentlichungen erwähnt,



- 268 —

die irgendeinen Einfluss auf die Bewegung gehabt haben. Neben
den Traktaten der ersten Jahre, neben der Ausgabe der Kirchenväter,

sind zu erwähnen die Neuausgaben von Schriften der
Theologen des 17. Jahrhunderts, die teils in der Reihe der
Traktate erschienen, teils als selbständige Ausgaben oder Reihen
veröffentlicht wurden. Es seien ferner erwähnt die vielen
Schriften, die sich mit irgendeinem Gegenstand der Sakramentenlehre

beschäftigten. Gerade in der zweiten Periode häufen sich
zu gewissen Zeiten diese kleinen oder grossen Schriften über
die Taufe und das Abendmahl, über ihre dogmatische Bedeutung

und ihre praktische Auswirkung. In der dritten Periode
von 1889 bis heute vermehren sich die Schriften systematischer
theologischer Arbeit. Unter ihnen sind vor allem die Schriften
Charles Gores zu erwähnen. Dann die drei in den letzten zehn
Jahren erschienenen Sammelwerke : Essais Critical and Catholic,
The New Commentary on Holy Scripture, und Liturgy and
Worship. Sie können als eine Art offiziellen Schrifttums
angesehen werden.

Das Entstehen der Gesangbücher ist schon angedeutet
worden. Nicht minder zahlreich sind die Andachtsbücher aller
Art, angefangen von den Übersetzungen französischer
katholischer Andachtsbücher, die Pusey selbst bearbeitet und
herausgegeben hat, bis zu den eigenen Werken der Mitglieder.
Predigtsammlungen gibt es von allen Führern. Es würde aber zu weit
führen, an dieser Stelle einzelne namentlich zu nennen. Es

genüge, durch diese kurze Andeutung eine Ahnung des reichen
Schrifttums der Bewegung zu geben. Die Menge hat nicht
nachgelassen.

Die Bewegung ausserhalb Englands.

Das Jubiläum der Bewegung ist auf der ganzen Welt,
soweit sich die anglikanische Kirchengemeinschaft erstreckt,
gefeiert worden. Vorab in der amerikanisch-bischöflichen Kirche
der Vereinigten Staaten. Das ist ein Zeichen dafür, dass sie
sich auch ausserhalb Englands im Laufe der Zeit durchgesetzt

hat. In den Büchern über die Bewegung finden wir nur
spärliche Angaben über ihr Entstehen und ihren Fortgang in
den ausserenglischen Gebieten. So erscheint in einem Buch die

Angabe, dass ein amerikanischer Bischof in seinen Anschauungen
vor dem Beginn der Bewegung hochkirchliche Ideale vertreten



— 269 —

hat und auch einen Einfluss auf die Bewegung ausgeübt habe.
Daraus und aus der Darstellung in dem Buche Northern
Catholicism können wir entnehmen, dass die Bewegung in den
Vereinigten Staaten eine Parallelentwicklung zu der englischen
Bewegung ist, die durch die englische Bewegung befruchtet
und gefördert wurde. Die Tatsache, dass die amerikanische
Kirche ihre Bischofsweihe nicht von der Kirche von England
hat, sondern von der schottischen bischöflichen Kirche erhalten,
macht es erklärlich, dass sie eher den Standpunkt dieser Kirche
vertrat, die von sich sagen konnte, dass sie von der
Oxfordbewegung nichts Neues zu lernen habe. Es fand im Laufe der
Zeit auf dem Gebiet des theologischen und kirchlichen Wissens
und der Praxis, in der Verbreitung von Orden, von denen der
eine und andere seine Entstehung in Amerika hatte, ein
gegenseitiger Austausch statt.

Die Bewegung ging erst in der zweiten Periode zur eigentlichen

Missionsarbeit über. Früher war die Mission eine
Angelegenheit evangelikaler Kreise, die in England den ersten
Anstoss zur äussern Mission gegeben haben. Heute steht die

anglokatholische Richtung überall mit ihren Gesellschaften
in der Mission in den Kolonien und Dominions Englands, wie
in fremden Ländern. Viele dieser Kirchen sind heute selbständige

Gemeinschaften, die durch die Lambethkonferenzen mit
ihrer englischen Mutterkirche verbunden sind. Überall finden
wir die Bewegung in ernster und eifriger Arbeit. Allen
Anfeindungen zum Trotz, allen Plin tan Setzungen in der Beförderung
zu kirchlichen Ämtern die Stirne bietend, haben die Führer
und die Mitglieder ein Werk geschaffen, das, wie Moss richtig
sagt, im Laufe des Jahrhunderts das Angesicht der anglikanischen

Kirchengemeinschaft verändert hat.

Hugo Flury.


	Die Oxfordbewegung [Schluss]

