
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 23 (1933)

Heft: 3

Artikel: Die Gnadenlehre in der orthodoxen morgenländischen Kirche
[Fortsetzung]

Autor: C.N.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404085

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


129 —

Die Gnadenlehre in der orthodoxen
morgenländischen Kirche.

(Fortsetzung.)

IL

Die Gnade bei den byzantinischen und den gräko-russischen
Theologen.

Die gewaltige religiöse Anschauungs- und theologische
Gedankenwelt des hl. Augustinus blieb selbst in der abendländischen

Kirche jahrhundertelang fast ein ungehobener Schatz,
und die Gnadenlehre des doctor gratiae hat in ihrer Ganzheit
auch dort nicht die volle Herrschaft erlangt. Den Griechen
ist er, obschon er wie ein Grieche theologisierte, nie recht nahe
gebracht worden. Die lateinischen Vater wurden in der
Ostkirche zu keiner Zeit so studiert und gewürdigt wie die
griechischen Väter in der abendländischen Kirche. So hatten die
Griechen trotz eines Augustinus, an dessen universale Geistes-
grösse kein griechischer Vater auch nur entfernt heranreichen
konnte, bis zum grossen Schisma von 1054 die theologische
Führerrolle in der Gesamtkirche inne, deren sie sich um so mehr
bewusst waren, je stärker sie im Laufe der politischen
Entwicklung ihre Machtlosigkeit gegenüber der Kirche des „alten
Rom" empfanden. Durch die Verschiebung der politischen
Machtverhältnisse und die Verschiedenheit der nationalen und
geistigen Einstellung im Orient und Okzident entstanden bei
aller äusseren Einigkeit im Laufe der Jahrhunderte immer
grössere kirchliche Gegensätze, die sich gelegentlich in den

gereizten Rangstreitigkeiten zwischen Rom und Konstantinopel
äusserten. Von der trullanischen Synode im Jahre 692 an
(Synodus quinisexta) begannen griechischerseits die Verketzerungen

der Lateiner, die schliesslich durch den Patriarchen
Photius, den die Griechen den „Grossen" nennen, geschickt
zusammengefasst wurden, um den Abendländern das Brandmal
der „Häresie" aufzudrücken. Dinge der kirchlichen Sitte, des

kultischen Brauches und der sozialkirchlichen Ordnung, wie

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3. 1953. 9



— 130 —

die verschiedenartige Berechnung der Quadragesimalfasten,
eine Eigentümlichkeit der okzidentalen Feier der österlichen
Eucharistie, die verschiedene Form des Chrisma, die
verschiedenartige Stellung zur Ehe der Kleriker in höheren Weihen,
wurden mit den Dingen des Glaubens gleichgestellt. Die
Einschiebung des „filioque" in das nizänische Symbolum hält ja
noch heute den Abgrund offen, der das Morgenland kirchlich
vom Abendland trennt. Aber einen Gegensatz in der Gnadenlehre

wusste selbst ein so scharfer Geist wie Photius nicht
aufzuzeigen. Auf den Unionskonferenzen von Lyon (1274) und
Ferrara-Florenz (1438/39) wurden die Probleme über die Gnade

gar nicht einmal berührt. In der Tat stehen die Theologen
der byzantinischen Epoche —¦ vom Beginn des grossen Schismas
bis zur Eroberung von Konstantinopel durch die Türken (1453)
mit einer scharfen Zäsur, die das lateinische Kaisertum (1204
bis 1261) und seine gewaltsamen Latinisierungsversuche schnitt
— mit der allgemein angenommenen Gnadenlehre der
Westkirche nicht im Widerspruch. Das ist verständlich, wenn wir
uns daran erinnern, dass der letzte griechische Kirchenvater,
Johannes von Damaskus, der Schöpfer der dogmatisch-scholastischen

Theologie ist, die eine der Grundlagen für die
mittelalterliche Theologie des Abendlandes wurde. In den drei
Hauptfragen, über die man sich im Abendlande seit dem Pelagianismus

herumstritt, nämlich über den allgemeinen Heilswilleu
Gottes, über die Art der Heilsergreifung durch den menschlichen

Willen und über die doppelte Gnadenwahl post prae-
visam cuiusque Cooperationen!, hielten sie sich fast ausnahmslos

an die Lehre der griechischen Väter, wenn auch viele von
ihnen die Systeme der lateinischen Scholastiker genau kannten.
Diese Übereinstimmung kommt daher, class sie die genannten
Fragen unabhängig von jeder philosophischen Schule behandelten

und die Lösungen rein aus den Quellen der Offenbarung
zu finden suchten, ein Weg, der für unsere Zeit geradezu
vorbildlich wäre.

So wenig wie die griechische patristisehe Literatur bis

hinauf zum Damaszener kennt die byzantinische Theologie einen
speziellen Traktat über die Gnade. Die Anathematisierimg*
der pelagianischen Häresie wurde auf der trullanischen Synode
dem corpus juris canonici eingefügt und von einigen byzantinischen

Kanonisten kommentiert. Besonders zu bemerken ist,



- 131 -
dass in diesen Kanones auch der Semipelagianismus eindeutig
verworfen wurde, was am besten den gegen die Griechen
auch von Lateinern erhobenen Vorwurf des Semipelagianismus
widerlegt.

Das Wesen der Gnade wird von den Byzantinern nirgends
definiert. Sie suchen sie vielmehr aus ihren vielfachen
Wirkungen zu beschreiben. Die fundamentale Unterscheidung von
gratia habitualis und gratia actualis findet man bei ihnen nicht,
obschon die in diesen Begriffen ausgedrückte Idee sich bei
ihnen nachweisen lässt. Sie fassen die Gnade ganz allgemein
als eine übernatürliche Wirksamkeit Gottes auf, als eine Hilfe,
die dem Menschen von Gott gegeben wird, um ihn zu erleuchten,
zu stärken, zu erneuern, zu heiligen, zu vergotten und unter
Mitwirkung seines freien Willens zur ewigen Seligkeit zu führen.
Ganz in den Spuren des Damaszeners wandelnd, reden sie von
der Vergottung der menschlichen Natur durch die Taufgnade,
von der Annahme des Menschen an Kindes Statt durch Gott,
von der Teilhaftigwerdung der göttlichen Natur besonders durch
Empfang- der heiligen Eucharistie.

Theophylakt, 1070 Erzbischof von Achrida (Bulgarien), der
als Exeget in der griechischen Kirche einen Namen hat, nennt
bei der Auslegung der Worte: „Ich bin der Weinstock, ihr seid
die Reben" das übernatürliche Leben eine noionjç, eine qualitas,
die Christus seinen Gläubigen mitteilt. „Ohne die von ihm
gegebene lebensspendende Qualität können sie nichts tun." (In Joh.
c XV, 4, Migne, gr. Bd. CXXIV, col. 196 BC.)

Die byzantinischen Mystiker pflegen die Gnade Gottes als
ein göttliches Licht zu beschreiben, das einige von dem in der
Seele des Gerechten wohnenden heiligen Geiste oder von dem

dreieinigen Gott kaum unterscheiden können. Ein solches Licht
wird von den Herzensreinen und Vollkommenen schon hier auf
Erden erfahrungsgemäss und experimentell nachweisbar
gesehen und ist ein Unterpfand und ein Vorgeschmack des ewigen
Lebens. Darüber äussert sich besonders Symeon, der neue Theologe,

der im 11. Jahrhundert, also lange vor Gregor Palamas,
lebte. Gregor Palamas (1296—1359), Mönch in einem der Athos-
klöster, 1347 Erzbischof von Thessalonichi, war Führer der
sogenannten Hesychasten/ das sind quietistische Mystiker. Er
und seine Schüler lehrten, ¦>] êsonoioç yàpiç, die vergottende
Gnade sei eine übernatürliche, vom göttlichen Wesen realiter



— 132 —

verschiedene, wenn auch von ihm unzertrennliche Wirksamkeit.

Sie sei daher etwas Unerschaffenes und Ewiges, ein Licht,
das von seiner göttlichen Wesenheit aufleuchtet und mit den

leiblichen, übernatürlich erhobenen Augen gesehen werden
könne. Diese göttliche Wirksamkeit sei mannigfach und
begreife alle Gaben und Charismen des heiligen Geistes in sich,
die von den Hesychasten unerschafien genannt werden. Sie

leugnen, dass die Person des heiligen Geistes und die ganze
Trinität der Seele der Gerechten durch die Gnade der
Rechtfertigung mitgeteilt werde und ihr in besonderer Weise inne
wohne. Dagegen reden sie von einer Einwohnung der vergottenden
Gnade in der Seele. Philotheos Kokkinos schreibt : „Die grosse
Gnade des Geistes, die in den Seelen der Würdigen wohnt und
ihre natürlichen Kräfte wie einen vorhandenen Stoff ergreift,
wenn diese durch entsprechende Akte und durch Kontemplation
gereinigt sind, offenbart sich zwar in allen und schmückt alle,
indem sie dieselbe in ihren göttlichen Zustand umgestaltet : sie

erweitert sich aber in ihnen, durchdringt sie ganz und gar und

vergrössert sie masslos." (Encomium Gregorii Palamae, Migne,

gr. Bd. CLI, col. 633/34).
Dass die vergottende Gnade unerschaffen sei, sucht Makarios

von Ephesus in seinem Buche „de essentia et operatione contra
Manuelem Calecama zu begründen. „Wenn wir, an der göttlichen
Gabe teilhabend, der göttlichen Natur teilhaftig werden, wie
der heilige Petrus sagt, so ist also jene Gabe nicht erschaffen,
die deoQzia oder Vergottung genannt wird. Sie ist vielmehr die

Gottheit selbst." Er leugnet, wie auch andere Palamiten, dass

die Person des heiligen Geistes am Pfingstfeste auf die Apostel
herabgekommen sei.

Bei Nikolaus Cabasilas, der sonst den Palamismus mit
grosser Nachsicht behandelt, findet man die Lehre von der
unerschaffen en Gnade in seinem grossen theologischen Werke
„Das Leben in Christo" nicht. Dagegen vertritt er die Lehre
von der heiligmachenden Gnade, wie sie in der westlichen Theologie

ausgebildet wurde. Nach ihm wird das geistliche Leben
in den drei Mysterien _der christlichen Einweihung- verliehen,
die uns am Leben Christi teilnehmen lassen und uns der
göttlichen Natur teilhaftig machen. Den Anfang dieses Lebens
verleiht die Taufe. Sie gibt to sîvai. Das Chrisma (Firmung) spendet

Vermehrung des Lebens und den Anstoss zum Fortschritt. Die



— 133 —

Eucharistie aber nährt und bewahrt dieses Leben, so dass wir
durch diese drei Sakramente „in Christo leben, uns bewegen
und sind". Die Taufe reinigt die Seele von allen Spuren des
Bösen und gibt ihr einen der Sünde abholden Zustand, verleiht
Leben, bildet die Körperteile aus, gibt ihr besondere
Fähigkeiten. Die durch sie vollzogene Geburt ist der Anfang des

künftigen Lebens, erwirbt die Anlage zu neuen Gliedern und
Sinnen (Geistesauge, Geistesohr etc.) und ist die Vorbereitung
des himmlischen Lebens. Sie eröffnet der Seele ein geistiges
Auge, das Gott im andern Leben völlig erweitern und auf sich
lenken wird. Die Taufgnade ist also etwas Erschaffenes und
mit der Seele habituell Verbundenes, das sie schön macht. Er
lehrt im Gegensatz zu Gregor Palamas, dass das heilige Chrisma
uns den heiligen Geist und dessen Gaben verleiht. Die Erleuchtung
in der Taufe sei nicht rein geistige Erkenntnis, einfacher Glaube,
sondern eine unmittelbare Empfindung Gottes dadurch, dass ein
göttlicher Strahl die Seele unsichtbar berührt.

Über die Natur der Gnade, insofern sie eine vorübergehende
Bewegung Gottes ist, also über die gratia actualis, lassen sich
aus den Schriften der byzantinischen Theologen viele Äusserungen
anführen, in denen diese Gnade als eine Einwirkung Gottes auf
die Seelenkräfte bezeichnet wird, wodurch clie in ihnen lebendige
Akte, nämlich Erleuchtungen und Eingebungen, angeregt werden.
Diese Seelenkräfte werden gestärkt und zur Vollbringung
heilsamer Werke unterstützt. Subtile scholastische Spekulationen
haben sie indessen unterlassen,

Dass Gottes Gnade zu jedem Werke heilsam und zum
Beginn des Glaubens absolut notwendig ist, lehren auch die
byzantinischen Theologen ausdrücklich. Doch übergehen sie, wie
die griechischen Väter, die gratia praeveniens et excitans, von
der Augustinus in seinem Traktat de natura gratiae (31, 35)

spricht, mit Stillschweigen. Ja, nach ihren Ausführungen muss
der menschliche Wille auf clem Heilswege von sich aus die
ersten Schritte tun und sich zum Empfange der göttlichen
Gnade disponieren. Oder sie beziehen die gratia praeveniens
auf den schon gerechtfertigten Menschen. So schreibt Theophylakt
(in Eph. c. I. Migne, gr. Bd. CXXIV, col. 1037 A): „Das Glauben
«nd Fortschreiten ist unsere Sache und Sache des uns berufenden
Gottes. Dass aber die Fortschreitenden der Gotteskindschaft
gewürdigt werden, das ist allein ein Geschenk seiner Liebe



— 134 —

und Menschenfreundlichkeit." Gregor Palamas betont clie absolute
Notwendigkeit der Gnade zu jedem guten Werk, zur
Überwindung der Versuchungen, zur Bändigung der Leidenschaften,
zur Ausübung der Tugenden. G. Scholarius schreibt: 1. Die erste

Vorbereitung zum Heile wird von Gott umsonst gegeben (In
„das Los der Seelen nach dem Tode", vollständige Werke,
Bd. 1, S. 118). 2. Ohne Gnade können wir nichts tun (Die
Prädestination, ibid. Tract. 1.15—17, 19). 3. Die Gnade ist notwendig
zur Beharrlichkeit (In „die Busse des Petrus nach der
Verleugnung", ibid. I, 7, pag. 195/196).

Einige byzantinische Theologen heben die absolute Gratuität
der Gnade hervor, andere scheinen sie teilweise zu leugnen.
Oft sagen sie, der Mensch müsse sich der Berufung, der Er-
wTählung, der göttlichen Gnade würdig erweisen. Darin aber
stimmen alle überein, dass sie keine derart wirksame Gnade

kennen, class der freie Wille ihr tatsächlich nicht widerstehen
könne. Keine Gnade kann ohne freien Willenskonsens heilsam
wirken. Sie kennen auch keinen inneren Unterschied zwischen
der Gnade, die faktisch ihre Wirkung erreicht (gratia effica),
und jener, die mangels Zustimmung des menschlichen Willens
„rein hinreichend" ist (gratia mere suffìciens). Auf die Notwendigkeit

der freien Mitwirkung des Menschen legen sie den grössten
Nachdruck, und jene Schriftstellen, in denen auf den ersten
Eindruck hin das ganze LIeilswerk Gott und seiner Gnade
zugeschrieben zu werden scheint, erweichen sie so, dass überall
der Anteil der menschlichen Freiheit und die Notwendigkeit
der Mitwirkung durchklingt. Immer suchen sie jenen kleinen
Teil, der der erschaffenen Freiheit beim Heilswerk zukommt,
zu retten. Das ist die Konsequenz ihrer einstimmigen Lehre
vom universalen Heilswillen Gottes und von der Prädestination
und Reprobation ex praevisa cooperatione. Sie stehen also, wie
die griechischen Väter, auf clem Boden des Synergismus. Die
Gnade beeinträchtigt die Freiheit nicht und tut ihr keine Gewalt

an, bestimmt sie nicht zum voraus, sondern wirbt um ihre
Zustimmung und wartet darauf, das gute Werk zu beginnen und

zu vollenden. Die scholastischen Begriffe auf diesem Gebiete

von causa prima und secunda, causa principalis und instrumen-
talis, causa physica und moralis sind ihnen nicht geläufig. Sie

halten sich streng innerhalb der Grenzen des Dogmas und der

Worte der heiligen Schrift, die ihnen sichere Richtschnur ist,



— 135 —

und lehren nur das, worin alle katholischen Schulen
übereinstimmen, was also wirklich katholisch ist.

In der Lehre über die Prädestination war ihnen der Satz des

heiligen Johannes Damaszenus richtungweisend: „xgij ytyvóoxetv,
cbç ndvra /dv ngoyiyvcóoxei o d-sôç, ov navra de jiqooqîÇei." (Man muss
einsehen, dass Gott zwar alles voraus weiss, aber nicht alles
vorausbestimmt.) Wenn Gott die zukünftigen Auserwählten
zu ihren Lebzeiten oder in Hinordnung auf den Heilsvollzug
bevorzugt, so nur unter der Bedingung, dass er von Ewigkeit
deren guten Gnadengebrauch voraussieht. Er forciert von allen
Nachkommen Adams ein Minimum von Mitwirkung, das ein
jeder unter clem Einflüsse der allen angebotenen und keinem
verweigerten gratia praeveniens et cooperans leisten kann und
muss. Er führt hienieden aus, was er von Ewigkeit her über
den einzelnen Menschen unter Berücksichtigung der kraft seines
Vorauswissens erkannten Mitwirkung eines jeden mit der Gnade
vorher beschlossen hat. Gott will (voluntate antecedente), einzig
durch seine Güte bewogen, alle Menschen retten und mit den
geeigneten Mitteln zum ewigen Glücke fuhren. Er knüpft daran
eine Bedingung : class sie selbst es wollen, d.h. dass sie seiner
allen umsonst angebotenen Gnade ihre freie Mitwirkung leihen
wollen, die sie mit den natürlichen Kräften und mit Hilfe der
Gnade leisten können. Es gibt keine Vorhererwählung bestimmter
Menschen ohne Rücksicht auf die ewige Vision ihrer Mitwirkung
mit der umsonst verliehenen Gnade, wie es auch keine
Verwerfung gibt, die unabhängig von der Vorhersehung' der
Missverdienste wäre. „Gott kennt kein Ansehn der Person, sondern
wer ihn unter allem Volke fürchtet und Gerechtigkeit übt, der
ist ihm angenehm." (Apg. X, 34—35.) Dem, der mit Hilfe seiner
natürlichen Kräfte und der Gnade tut, was an ihm liegt,
verweigert Gott seine weitere Hilfe nicht und verleiht ihm endlich
die Verherrlichung.

Die ungleiche Gnaclenverteilung hier auf Erden hat nach
einigen byzantinischen Theologen ihren Grund im freien Willen
Gottes, aber die zu spendende Gnade wird durch Gottes Präszienz

geleitet, d. h. Gott wartet bei der Gnadenausteilung auf den

Grad und das Mass der vorhererkannten Mitwirkung eines jeden
mit der Gnade. Einige Theologen lehren, die selige Jungfrau
Maria sei deswegen zur Würde der göttlichen Mutterschaft
erhoben, weil Gott von Ewigkeit her vorausgesehen habe, dass



— 136

sie von allen Frauen, ja von allen Verstandeswesen am
vollkommensten mit der Gnade mitwirken und die umsonst
verliehenen Gaben Gottes am treusten von allen gebrauchen würde.
(Cf. Theophanes von Nizäa in Sermone in B. Deiparam, Cod.
Oxon. 193, und Nikolaus Cabalisas in homilia in nativit. Deiparae,
7—8, 14. Patr. Or. XIX p. 472—475, 480—481).

Nach diesem ersten Willensakte (voluntas antecedens)
befragt Gott seine Präszienz — man verzeihe gütigst diese anthro-
pomorphische Sprechweise —, durch die er von Ewigkeit sieht,
wer die geforderten Bedingungen erfüllen und so mit der Gnade
bis zum Ende des Lebens und bis zur Erlangung des Heiles
mitwirken wird, und wer sich der Gnade entziehen oder sie

nicht festhalten wird und daher mit Recht der Verwerfung
anheim fällt. Nach dieser Vision beschliesst Gott voluntate
conséquente die Prädestination zur Seligkeit für die, welche
nach gutem Gebrauch der Gnade wegen ihrer Verdienste, die
sie mit der göttlichen Gnade und durch eigene Mitwirkung mit
derselben sich erworben haben, zur Glorie gelangen. Er
verwirft aber clie andern wegen ihrer Missverdienste und ihrer
mangelhaften Mitwirkung mit der Gnade, die sie hätten leisten
können, wenn sie gewollt hätten.

Was Gott also von Ewigkeit her gesehen und zu tun
beschlossen hat, das führt er in der Zeit durch seine Providenz
aus, die nach Auffassung der Griechen immer durch seine
Präszienz geleitet und geregelt wird. In dieser Durchführung
zeigt Gott eine Bevorzugung der künftigen Erwählten. Diese

Bevorzugung haben sie zwar nicht wirklich und im eigentlichen
Sinne des Wortes verdient, aber sie wird ihnen von Gott aus

gewissen Schicklichkeitsgründen gewährt, insofern sie taten,
was sie konnten und zu ihrem Heile jenes Minimum beitrugen,
welches Gott vom freien Willen fordert. Er rettet uns nicht
ohne uns. Er ist allgütig und gerecht. Er erntet nicht, wo er
nicht gesät, und fordert von keinem Geschöpf etwas Unmögliches.
Aber „wem viel gegeben ist, von dem wird auch viel verlangt
werden, und wem viel anvertraut ist, von dem wird auch mehr
gefordert werden". Lk. XII, 48.

Die dieser Auffassung im Römerbrief anscheinend
entgegenstehenden Stellen werden von den byzantinischen Exegeten
durch andere paulinische Stellen zu erklären versucht, um

ja den absoluten Prädestinatianismus abweisen zu können.



— 137 -
Die Begründung für diesen einmütig vertretenen Standpunkt

gibt ihnen im weitgehendsten Masse der Damaszener, der die
vor Augustinus in der Gesamtkirche herrschende Lehre zusammen-
fasste. Ihm folgte Photius, Theophylakt, Euthymios Zigabenos.
Besonders erwähnenswert scheinen uns diesbezüglich folgende
Ausführungen des Theophanes von Nizäa: „Es ist offenbar, dass
Gott dank seiner vorherwissenden Weisheit jeden einzelnen
Menschen und Engel gekannt hat, da ja seine Erkenntnis nicht
sukzessive zunimmt, sondern sein Wissen stets ein und dasselbe
ist, das in gleicher Weise die Vergangenheit wie die Zukunft
umfasst und die Zukunft so kennt wie die Vergangenheit. Da
er also von Ewigkeit her den aus clem freien Willen und dem

eigenen Streben erworbenen Fortschritt eines jeden kennt, so

hat er auch einem jeden den seinen Reinheitsgrad entsprechenden
Platz und Rang von Ewigkeit her vorausbestimmt. Aus alledem
geht aber hervor, dass der schöpferische Logos das, was ist,
bei der ersten Einteilung in geistige und sinnlich wahrnehmbare
Dinge geschieden hat, wie der hochberühmte Gregor, der Theologe,

sagt, nämlich in eine geistige, vernünftige und unsterbliche
Wesensart und in die sichtbare Welt.

Ferner schuf er einige von den Geistern frei von Stoff und

Gefühl, andere verband er mit der Materie und machte sie so

zu zusammengesetzten Wesen. Wir wissen aber genau, dass
beides zum Nutzen und Vorteil der einzelnen geschehen ist,
obschon nur der, welcher sie schuf, die Gründe kennt, aus
denen den einzelnen der entsprechende Nutzen erwachsen ist.
Da übrigens die allwissende Weisheit Gottes einen jeden mit
seinen Tugenden und seinen Lastern von Ewigkeit her kannte
und daher von Ewigkeit einem jeden seinen Platz und sein
Schicksal vorher festgesetzt hat, deswegen hat er auch von
Ewigkeit den einen ein leibfreies Sein, den andern eine
leibgebundene Existenz bestimmt, je nachdem seiner Voraussicht
nach ein jeder die besten Fortschritte machen würde, wenn er
wenigstens wollte, dass alle an ein und demselben guten Ziele
zusammenkommen sollten. Denn als Allwissender sah er klar
die Neigung eines jeden zur Tugend und zum Laster voraus.
Als Allweiser wusste er sehr wohl, welches Leben diesem und

welches jenem zum Nutzen sein würde, ob ein leibfreies oder
ein leibgebundenes. Als Allgütiger aber wollte er, was den

einzelnen zum Heile gereichen würde. Schliesslich als Allmäch-



— 138 —

tiger tat er, was der Würde seines Wollens entsprach. So kamen
die einen zu einer leibfreien, die andern zu einer leibgebundenen
Existenz.a Wir merken den Einfluss Piatos mit seinen ewigen
Ideen.

Gregor Scholarius, der sich von allen Byzantinern am

gründlichsten in das Geheimnis der Prädestination vertieft hat,
folgt Theophanes nicht in seinen kühnen Spekulationen, sondern
hält sich in seinen fünf Dissertationen über dieses Thema streng
an die Lehre der griechischen Väter, besonders an Johannes
von Damaskus. Nach Scholarius wird alles, was sich auf die

doppelte Prädestination des Menschen bezieht, logisch und zeitlich

folgendermassen geordnet:
Zuerst kommt Gottes voluntas antecedens, der gegen alle

indifferent gerichtet ist, soweit es von Gott selbst abhängt. Er
will (voluntate antecedente), dass alle Menschen selig werden
und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen, und von Anfang
an schrieb er jenen ein und denselben Rang zu (de praedest.
Tract. V, 4).

Dann sieht Gott durch seine Präszienz die Mitwirkung
eines jeden mit der Gnade und beschliesst gemäss dieser
Präszienz von Ewigkeit über einen jeden den unabänderlichen
Beschluss der Anserwählung zum Heile oder der Verwerfung zur
Verdammnis. Alles ordnet und bestimmt er in seinem ewigen
Ratschluss voraus, was in der Zeit von seiner Providenz gegen
die einzelnen Menschen durchgeführt wird, wobei immer ihre
durch Präszienz erkannte Mitwirkung berücksichtigt wird.

Drittens führt Gott in der Zeit durch seine Providenz seinen

ewigen Ratschluss über die einzelnen Menschen durch. Allerdings

zeigt er bei dieser Durchführung eine gewisse Bevorzugung
der zum Heile Prädestinierten, insofern er sich besonders um
die kümmert, deren Heil er von Ewigkeit voraussieht.
„Diejenigen allein sind und heissen prädestiniert, clie zum ewigen
Leben vorausgeleitet werden. Prädestiniert aber sollen sie heissen.
nicht als ob sie eine Nötigung erführen, sondern weil sie, bevor
sie sich selbst vorherbestimmt und zu dem ihnen eigenen Ziel
ungeordnet haben, als Vorherzubestimmende und wegen ihrer
Frömmigkeit und Tugend des ewigen Lebens Würdige vorher
erkannt worden sind. Und deswegen sind sie von Gott bestimmt,
weil sie seit langem von Gott als zu ihrem ewigen Ziel Bestimmte
erkannt worden sind. Sie selbst existieren nicht immer, sondern,



— 139 —

indem sie nach ihrer Geburt der Vernunft und dem Gesetze
gemäss mit allem Eifer und mit Gottes Hilfe ihr Leben
verbringen, werden sie von Gott, ihrem vorgesetzten Schöpfer,
bestimmt. Bevor sie sich aber von sich aus bestimmen lassen,
müssen sie bestimmt werden. Wenn sie aber bestimmt werden
müssen, so werden sie auch einmal bestimmt und dann sind
sie bestimmt." (Cf. tract. I, 15, 17, 20, pag. 402, 404, 408. Tract.
IV. pag. 445/446).

Nach den Griechen beruht also das ganze Mysterium der
Prädestination auf der göttlichen Präszienz, ein Standpunkt,
den nach einem Briefe Prospers von Aquitanien auch Augustinus
früher vertreten zu haben scheint, den er aber verliess, um
die Pelagianer, die zur Leugnung der absoluten Gratuita! der
ganzen Prädestination die göttliche Präszienz missbrauchten,
besser zu widerlegen. (Cf. Prosper, ep. ad August. 8. bei Migne,
lat. Bel. LI. col. 73/74.)

Bei ihrer Gewohnheit, die heilige Schrift zunächst im Literal-
sinne zu deuten, haben die byzantinischen Theologen im
allgemeinen die Frage nach der Zahl der Auserwählten (Mt. XXII,
14. VII, 13/14) dahin beantwortet, dass sie nur eine kleine Schar
von Auserwählten annahmen, so Theophylakt, Gregor Palamas,
Gregor Scholarius, Markus von Ephesus. Nur Josef Bryennius,
der in seiner IL Rede über die Vollendung der Weltzeit die
Autoren über diesen Gegenstand zitiert, schliesst klugerweise
mit dem Geständnis, dass wir darüber nichts wissen können,
sondern dass die Zahl der Auserwählten allein Gott bekannt sei.

Eine dem Westen fremdartige, wenn nicht anstössige
Anschauung, die nur auf dem Boden des Mystizismus gedeihen
kann, ist die von einigen Byzantinern vertretene Lehre, die

Gegenwart der göttlichen Gnade und des heiligen Geistes in
der Seele könne vom „innersten Sinne" experimentell festgestellt
werden. Diejenigen, die sich dieser Gegenwart nicht bewusst
seien, die den heiligen Geist nicht als gegenwärtig empfänden
und sein Licht nicht sähen, seien noch nicht wirklich gerechtfertigt,

noch nicht mit der Gnade Gottes beschenkt, hätten
Christus noch nicht angezogen, wenn sie auch die Wassertaufe

empfangen hätten. Die reinen Herzens seien, schauten schon
in diesem Leben Gott selbst, allerdings nicht so vollkommen
wie im zukünftigen Leben, und die drei göttlichen Tugenden
seien so unzertrennlich miteinander verbunden, dass die eine



— 140 —

ohne die andern in der Seele nicht sein könne. Diese Lehren
vertrat zuerst der als mystischer Schriftsteller berühmte Symeon,
der neue Theologe (949—1022). Er fand unter den Mönchen eine
starke Anhängerschaft und grosses Verständnis. Am bekanntesten
wurde sein Schüler Niketas Stethatos, der eine grosse Biographie
seines Meisters verfasste. Ihnen trat Stephan, Metropolit von
Nikomedien und Kanzler des Patriarchen Sergius IL, entgegen.
Symeon wurde 1009 auf einer Synode zu Konstantinopel zwar
verurteilt und verbannt, aber unter dem Drucke des kaiserlichen
Hofes von einer neuen Synode zurückgerufen und von der
Infamie absolviert. Er wurde als Heiliger verehrt, und seine

mystischen Schriften wurden viel gelesen. Sein Mystizismus
gewann unter den Mönchen von Konstantinopel immer mehr
Anhänger, besonders unter Kaiser Johannes Komnenos (1118 bis
1143). Und als Konstantin Chrysomalas seine Lehren in ein

System zusammenfasste, das auch von den Massalianern und

Bogumilen, Nachfahren der frühchristlichen Gnostiker, beeinflusst
wurde, da breitete sich dieser Mystizismus immer weiter aus,
obschon das System des Konstantin unter dem Patriarchen Leo
Stypiota 1140 auf einer Synode zu Konstantinopel verworfen
wurde. Die Ansichten Symeons lebten im Palamismus fort, der
schliesslich toleriert wurde.

Die Reformation des 16. Jahrhunderts und die Bemühungen
der protestantischen Kirche lutherischer und reformierter Observanz,

mit der einem statischen Katholizismus verfallenen
orthodoxen Kirche des Morgenlandes in kirchliche Verbindung
zu treten, nötigten die orthodoxen Theologen zur Stellungnahme
gegenüber den durch die Reformation aufgeworfenen religiösen
und kirchlichen Problemen. Ihre Theologie, schon seit
Jahrhunderten durch clie abendländische katholische Scholastik und

neuerdings durch die Entscheidungen des Konzils von Trient
beeinflusst, kam nun auch in geistigen Austausch mit der protestantischen

Theologie und erlebte im Jahrhundert Peters des Grossen
unter clem Kiewer Metropoliten Theophan Prokopowitsch durch
die Geistlichkeit Russlands eine lutherische Infiltration, die bis

zur Mitte des 19. Jahrhunderts sich bemerkbar machte. Bei den

Griechen wurde das alte, von der byzantinischen Tradition
angenommene Glaubensdepositum klarer ausgearbeitet, neu for-.



— 141 —

muliert und ihre Theologie nach dem Vorbild der westlichen
Theologie neu redigiert. Das besondere Charakteristikum dieser
Theologie ist bis heute ein ausgesprochener Eklektizismus. Zu
bemerken ist ferner, dass der politische und seit dem 17.
Jahrhundert auch geistige Schwerpunkt sich seit der Türkenherrschaft

in Konstantinopel von dort immer mehr nach Russland
verschob, wo sich in Kiew, Kasan und Moskau, später unter Peter
dem Grossen auch in St. Petersburg (Leningrad), theologische
Akademien von bedeutendem Rufe bildeten.

Uns interessiert hier nur die Auseinandersetzung der
gräko-russischen Kirche mit der Gnaden- und Prädestinationslehre

der Reformatoren, die sie vom 16. Jahrhundert an, besonders
aber im 17. Jahrhundert, zwang, ihren Standpunkt genau zu
definieren.

Die erste Veranlassung zur Stellungnahme bot sich dem
Patriarchen Jeremias IL von Konstantinopel, mit dem sich durch
den Gesandten des Herzogs von Württemberg Tübinger lutherische
Theologen in Verbindung gesetzt hatten. Zur Gnadenlehre hatte
er namens der orthodoxen Kirche folgende Feststellungen
gemacht :

1. Der Mensch hat auch nach dem Sündenfalle seinen freien
Willen behalten. So kann er mit der göttlichen Gnade
aktiv an seinem Heile mitwirken.

2. Gute Werke sind zur Rechtfertigung und zum Heile
notwendig. Ohne Werke ist der Glaube tot.

3. Dem, der tut, was in seinen Kräften steht, verweigert
Gott seine Gnade nicht.

Der Patriarch Kyrillos Lukaris von Konstantinopel, der
1629 eine vollständig reformiert eingestellte Confessio fidei
verfasst hatte, lehrte im III. Kapitel die absolute Prädestination.
In den Kapiteln IX, XIII und XIV trug er die protestantische
Rechtfertigungslehre vor. Diese Abweichungen von der
überlieferten Lehre verwarf schon 1638 die Synode von Konstantinopel
unter Kyrillos vonBerrhöa „als mit der Güte und dem allgemeinen
Heilswillen Gottes, mit den klaren Zeugnissen der heiligen Schrift
über die Notwendigkeit und die Verdienstlichkeit der guten
Werke in Widerspruch stehend". Dieselben Sätze verwarf 1642

der Patriarch Parthénius I in einem Synodalbrief an die Synode
von Jassy, den auch der Patriarch Petrus Mogilas von Kiew
unterschrieb. In der Confessio orthodoxa des Petrus Mogilas,



— 142 —

wie sie von vier orientalischen Patriarchen in der griechischen
Übersetzung des Meletius Syrigus 1643 approbiert ist, wird die
den Thesen der Reformatoren entgegengesetzte Lehre über die
Gnade ausdrücklich klargelegt: kurz und ohne Erklärungen
oder direkte Widerlegung, wie es im Katechismus üblich ist.

Um clie in der Confessio des Kyrillos Lukaris enthaltenen
kalvinischen Lehren zu

' verurteilen und ordnungsgemäss
abzuwehren, wurde 1672 vom Patriarchen Dositheos die Synode
von Jerusalem einberufen, welche eine Confessio fidei herausgab,
die auf die einzelnen Kapitel der Confessio des Kyrillos eingeht.
Zu beachten ist besonders das III. Kapitel über die Prädestination
und Reprobation, das der Auffassung der Byzantiner völlig*
entspricht und von den modernen gräko-russischen Theologen als
Ausdruck des orthodoxen Glaubens festgehalten wird. Wir bringen
es im folgenden fast wörtlich:

„Wir glauben, dass der allgütige Gott von Ewigkeit
diejenigen, die er erwählt, zur Herrlichkeit prädestiniert hat.
Diejenigen aber, die er verworfen hat, liess er nicht der Verdammnis
anheimfallen, weil er die einen nicht rechtfertigen und die
andern ohne Grund im Stiche lassen und verdammen wollte.
Das wäre für Gott, den gemeinsamen Vater aller, der kein
Ansehn der Person kennt und will, dass alle Menschen zum
Heile und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen, völlig
unpassend. Er hat vielmehr prädestiniert oder verworfen, je
nachdem er vorauswTusste, class clie einen ihre Freiheit gut. die
andern schlecht benutzen würden1).

Diesen Gebrauch des freien Willens verstehen wir so, dass

zwar die erleuchtende göttliche Gnade, die wir auch gratia
praecedens seu praeveniens (jjv xal ngoxaragy.riy.ijv ngogayogsvofisv)
oder das Licht nennen, von der göttlichen Güte allen gespendet
wird, die in der Finsternis sind, dass aber denen, welche dieser
Gnade folgen — (sie nützt nur den Wollenden, ist aber für die

Nichtwollenden unnütz) — und mit clem, was sie als heilsnotwenclig
selbst vorschreibt, mitwirken wollen, in der Felge als besondere
Gnade gegeben wird und die dadurch, class wir mitwirken, dass

sie uns Kraft gibt und uns in der Liebe zu Gott oder, was
dasselbe ist, zur Verrichtung guter Werke stärkt, die Gott von

') Dositheos weist hier nicht nur die Verwerfung ante praevisa peccata
sondern auch die Prädestination der Auserwählten ante praevisam illorum
cooperationem liberam ad gratiam zurück.



— 143 —

uns verlangt und wozu uns die gratia praeveniens ermahnt,
uns rechtfertigt und uns zu Prädestinierten macht. Denen aber,
welche der Gnade nicht zustimmen und nicht mit ihr wirken
wollen und daher das, was Gott von uns verlangt, unterlassen,
die also nach dem Beispiel Satans die Freiheit, die sie von
Gott zur Verrichtung guter Werke erhalten haben, missbraucht
haben: denen freilich trifft das zu, dass sie dem ewigen
Verderben überlassen werden.

Wenn aber die ganz verbrecherischen Häretiker (auch
dort Kurialstil!) sagen, wie es in dem nämlichen Kapitel
enthalten ist, class Gott ohne irgendwelche Rücksicht auf die
Werke der Auserwählten oder Verdammten die einen zum
Heile vorherbestimme, die andern aber verwerfe, so halten wir
das für etwas ganz Abscheuliches und Sakrilegisches. Sonst
würde sich ja die Schrift selbst so widersprechen, dass sie, die
ja sonst feststellt, dass dem Gläubigen Heil aus den guten
Werken werde, Gott bezüglich der erleuchtenden Gnade als
den allein Wirkenden hinstellt, die er ohne vorgängige
Verdienste spendet.

Aber auch dass der göttliche Wille so einfach und grundlos
die Verwerfung veranlasst, welche Verleumdung wird dadurch
nicht Gott zugefügt, da wir doch wissen, dass er die Bösen

bedroht, gerechterweise das Heil aller will und dass bei ihm
kein Anselm der Person gilt! Wir bekennen, dass Gott mit
Recht zulässt, dass diejenigen, die nach ihrem verkehrten
Willen und ihrem unbussfertigen Herzen als Gefässe der Schmach
hervorgehen, sich das Verderben zuziehen."

In Kap. IX, XIII und XIV wird der protestantischen
Rechtfertigung durch den Fiduzialglauben allein und durch die äussere

Zurechnung der Verdienste Christi die orthodoxe Rechtfertigungs-
lehre gegenübergestellt:

„Wir glauben, class der Mensch nicht einfach durch den
Glauben allein gerechtfertigt werde, sondern durch den Glauben,
der in Liebe tätig ist, d. h. durch Glaube und Werke. Dass aber
der Glaube, gleichsam wie mit Händen, die Gerechtigkeit
ergreift, die in Christo ist, das halten wir für etwas, was jeder
Pietät bar ist. So verstanden, würde nämlich der Glaube allen
zusagen, und es gäbe keinen, der nicht gerettet würde. Das
aber ist eine offensichtliche Lüge. Wir betrachten die Werke
keineswegs als Beweise für die Gewissheit unserer Berufung,



— 144 —

sondern als wahre Früchte, in denen der Glaube wirksam ist,
und diese Werke müssen nach den göttlichen Verheissungen
solcherart sein, dass jeder Gläubige dafür den Ausgleich
empfängt, je nachdem er im leiblichen Leben Gutes oder Böses

getan hat."
„Der noch nicht Wiedergeborene kann eine natürliche

Neigung zum sittlichen Guten haben und dieses Gute wählen
und tun. Damit aber der Wiedergeborene das geistig* Gute (tò

nvsvfjiaxixov xaXòv) tue — denn mit Recht werden die Werke der
Gläubigen geistige genannt, die teilweise das Heil wirken und
mit der übernatürlichen Gnade vollführt werden —, muss
die Gnade so vorausgehen und zuvorkommen, wie wir das
bei der Behandlung der Prädestination gesagt haben. So kann
niemand aus sich selbst ein des ewigen Lebens würdiges Werk,
das dem Willen Christi gemäss ist, vollbringen, wenn es auch
an ihm liegt, der Gnade zuzustimmen oder auch nicht
zuzustimmen."

Im gleichen Jahre, in dem Dositheos auf der Synode von
Jerusalem die spezifisch protestantischen Lehren der Reformatoren
verwarf, wurden sie auch von dem Patriarchen Dionysius IV.
von Konstantinopel und Paisios von Alexandrien auf einer
Synode zu Konstantinopel verurteilt. Bezüglich der Gnade stellte
diese Synode fest, dass die Erbsünde und andere Sünden durch
die Gnade der Wiedergeburt vollkommen getilgt werden, dass

die Gnade der Rechtfertigung, wenn sie einmal im Besitze des

Menschen ist, durch Unglauben und die Todsünde verloren
werden könne und dass niemand wisse, ob er bis zum Ende
in der Gerechtigkeit verharren werde.

Es sei hier noch kurz erwähnt, dass der griechische Theologe

Metrophanes Kritopulos auf Veranlassung des Lukaris
von 1618—1625 in Oxford, Helmstedt, Altdorf, Wittenberg und

Tübingen protestantische Theologie studierte. Trotzdem nahm

er gegen seinen Patriarchen Stellung und verfasste 1625 ein
Glaubensbekenntnis (ôfioloyia xrjg âvarofaxrjg êxxlrjolag), das

ursprünglich für die Helmstedter (irenischen Vermittelungs-)
Theologen niedergeschrieben war und daselbst 1661 von Honejus
veröffentlicht wurde. Es war gut griechisch-orthodox und
gehört heute zu den Symbolen der griechischen Kirche. Es
polemisiert stark gegen die römisch-katholische Kirche, aber
enthält sich jeglicher Polemik gegen die Protestanten.



— 145 —

Aus den offiziellen Dokumenten des 17. Jahrhunderts geht
klar hervor, dass die griechische Kirche den Protestantismus
in seinen ihm wesentlichen Lehren abgelehnt hat. Positiv aber
bedeuten diese Akten keinen Fortschritt in der Lehre. Bei
Dositheos ist manches nicht so klar, wie man das sonst bei
den byzantinischen Theologen gewohnt ist.

Obschon die orthodoxe morgenländische Kirche im
allgemeinen in stolzer Isolierung verharrte, hatte sie doch theologisch
die Brücken zum Westen nicht abgebrochen. Besonders in der
Blütezeit der Hochscholastik kamen viele Theologen an die
abendländischen Universitäten und eigneten sich dort die
scholastische Methode an. In den Problemen der Prädestination und
der Mitwirkung des freien Willens mit der Gnade behielten sie
aber ihre besondere griechische und byzantinische Auffassung
und rechneten mit den verschiedenen scholastischen Systemen
bündig ab. Unter den griechischen Theologen des 16. Jahrhunderts
verdient neben dem schon genannten Jeremias IL von Konstantinopel

der Patriarch Meletius Pigas von Alexandrien besondere

Erwähnung. Er war ein Jünger des heiligen Augustinus und ging
in der Frage der Prädestination und Reprobation im Gegensatz
zu- den übrigen Griechen ganz in den Bahnen des grossen
Afrikaners. Nach Meletius hat der Mensch durch die Erbsünde
die Freiheit, Gutes zu tun, verloren. Den freien Willen hat er
nur noch zum Sündigen behalten. Damit der gefallene Mensch
wirklich Gutes tun kann, bedarf er der Gnade, die in ihm den
Willen zum Guten wirksam macht. Dieser ihm von Gott
eingegebene Wille zum Guten ist wahrhaft frei. Gott aber gibt
ihn nicht allen, sondern nur denen, welche er ganz ohne
Verdienst auserwählt hat, ohne irgendwelche Berücksichtigung der
eigenen Mitwirkung, da diese freie Mitwirkung der Auserwählten
zu ihrem Heile, die tatsächlich in der Zeit ihres irdischen
Lebens existiert, selbst ein unverdientes Geschenk Gottes ist.

Diejenigen aber, die diesen von Gott verliehenen Willen zum
Guten nicht annehmen, werden wegen ihres verkehrten Willens,
mit dem sie sich frei dem Bösen zuwenden und das ihnen
angebotene Geschenk Gottes zurückweisen, verdammt. Während
nach echt griechischer Auffassung der erste Grund für den

Prädestinations- und Reprobationsbeschluss ganz derselbe ist,
nämlich die Voraussicht der freien Mitwirkung der einzelnen
mit der Gabe Gottes, die allen unterschiedslos angeboten wird,

Internat, kirchl. Zeitschrift Heft. 3, 1933, 10



— 148 —

gilt nach der Auffassung des Meletius dieser Grund nur für
die Verworfenen. Was aber die Auserwählten anbetrifft, so ist
diese göttliche Präszienz nicht reines Vorhererkennen, sondern
schliesst dieses besondere Wohlgefallen Gottes in sich, wodurch
Gott antecedenter und völlig umsonst beschlossen hat, diesen freien
und wirksamen Willen in ihnen zu wirken, wodurch sie im
Leben unfehlbar die Gnade Gottes empfangen und endlich
zum Heile gelangen werden. Daraus folgt, dass Gott zwar das

Heil aller Menschen will, aber dass dieser Wille tatsächlich
nur die Menschen trifft, insofern sie in Adam vor dem Falle
enthalten waren. Nach clem Falle aber hätte Gott gerechterweise
alle Menschen allein um der Erbsünde willen, aber noch mit
viel grösserem Recht wegen ihrer tatsächlichen Sünden, die
sie unfehlbar, wenn auch immer frei — (es handelt sich um
Erwachsene!) —, begehen würden, verdammen können, da sie

aus sich das Gute nicht mehr wirksam wollen können, wenn
Gott in ihnen nicht diesen freien und wirksamen Willen zum
Guten wirkt. Diesen Willen aber wirkt er nur in denen, die

er nach seinem Wohlgefallen vor Erschaffung der WTelt

auserwählt hat (cf. Meletius, ôgêodoÇog òiòaoxalia p. 1—66).
Der Nachfolger des Meletius, der schon erwähnte Metrophanes

Kritopulos, hat sich in seiner Confessio fidei das bekannte
lateinische Axiom zu eigen gemacht: facienti, quod est in se,
Deus non denegat gratiam. Er interpretiert es so : Demjenigen,
der mit den natürlichen Kräften oder, indem er das Licht der
Vernunft gebraucht, tut, was an ihm liegt, verweigert Gott
nicht seine übernatürliche Gnade. Dieser rechte Gebrauch der
Vernunft ist aber keine causa meritoria gratiae, noch kann er
Gott eigentlich veranlassen, Gnade zu spenden, sondern er ist
eine gewisse negative Disposition, auf welche Gott gemäss
seiner Güte und Weisheit bei der Gnadenspendung tatsächlich
Rücksicht nimmt. Die Reihenfolge der göttlichen Prädestinationsbeschlüsse

stellt er folgendermassen dar: 1. Gott verherrlicht
durch seine Gnade die, welche er durch das Blut seines Sohnes

gerechtfertigt hat. 2. Er rechtfertigt aber die, die er durch den

heiligen Geist berufen hat. 3. Er beruft aber die, welche er
hierzu nach seinem gerechten Urteil prädestiniert hat. 4. Er
prädestiniert aber die, von denen er vorher erkennt, dass sie

seiner Gnade würdig sein werden. 5. Er hat sich aber
herabgelassen, nach seiner Güte und Weisheit diejenigen für würdig



— 147 —

zu halten — rein negativ und dispositiv —, von denen er durch
seine Präszienz voraussieht, dass sie das natürliche Licht der
Vernunft (oder das ins Herz geschriebene natürliche Gesetz),
das durch die Erbsünde keineswegs ausgelöscht ist, gut gebrauchen
werden (Confessio ficlei pag. 79). Metrophanes betont gegen
seinen Vorgänger Meletius Pigas besonders, dass der gefallene
Mensch durchaus nicht die Fähigkeit verloren hat, moralisch
oder natürlich gute und ehrbare Handlungen zu vollziehn,
dadurch, dass er dem natürlichen Licht der Vernunft folgt.

Einer der schärfsten Gegner des Kyrillos Lukaris und des
Kalvinismus im 17. Jahrhundert war Meletius Syrigus, der einen
grossen Bctnd gegen die kalvinisch gefärbten Kapitel des Lukaris
zusammenschrieb. Er suchte ihn mit vielen Bibel- und
Väterstellen zu widerlegen und ist ganz positiv eingestellt. Auf seine
Thesen stützte sich besonders Dositheos in seiner Confessio.
Syrigus kannte die westlichen Scholastiker nicht und schöpft
allein aus den Quellen der Offenbarung. Er verteidigt insbesondere
die Prädestination der Auserwählten, die post provisam eorum
Cooperationen und wegen ihrer Verdienste mit Hilfe der Gnade
das Heil erlangt haben, wie auch die Notwendigkeit und das
wahre Verdienst der guten Werke.

Sein Zeitgenosse und Mitkämpfer war Georg Coresius, Arzt
auf Chios, ein fruchtbarer und origineller, aber etwas krauser
theologischer Schriftsteller. Er kannte die lateinischen Scholastiker

gründlich und war mit allen ihren Systemen vertraut.
Über die Gnade schrieb er zwei Artikel: „Apologie an die
Gelehrtenversammlung in England*' und „über Prädestination
und Gnade". Ferner behandelte er die gratia increata in dem
Traktat über den Ausgang des heiligen Geistes wider die
Lateiner. Er führte neue Distinktionen über die Gnade ein, z. B.
die gratia permanens und justificans, die dem Menschen das
donum perseverantiae finalis verleiht. Diese unterscheidet er
von der gratia habitualis (rj %âgig êxnxt] xal xa-iFsÇiv), die der Seele

gleichsam eingemeisselt ist, die immer im Menschen bleibt, mag
er nun Gutes tun oder nicht. Er nennt sie auch die Liebe Gottes,
das Unterpfand und Charisma, und schreibt sie nur den Prädestinierten

zu. So entsteht bei ihm ein unentwirrbares Gemengsei von
eingeführten scholastischen Begriffen, Aussagen derbyzantinischen
Theologen und eigenen Distinktionen. Er vertrat auch die pala-
mitische Lehre von der unerschaffenen eingegossenen Gnade.



— 148 —

Bei den griechischen Theologen des 18. Jahrhunderts findet
man bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts eine sehr starke
Abhängigkeit von der römisch-katholischen Theologie. Sie sind
meistens Molinisten und entnehmen diesem System auch die

Unterscheidung von gratia efficax und gratia sufficiens.
Elias Meniates warnt geradezu vor den spitzfindigen

Erörterungen der lateinischen Scholastiker, die nur Zweifel,
Schwierigkeiten, Dunkelheit und Verwirrung in die suchende
Seele legen. Er weist wieder darauf hin, dass die Prädestination
ein Geheimnis ist. Die Prädestination sei nichts anderes als ein
Zusammenwirken der göttlichen Gnade und des menschlichen
Willens: die Gnade Gottes ruft und der menschliche Wille folgt.
Der Wille Gottes und die freie Wahl des Menschen bewirken
die Prädestination. Gott will. Wenn auch der Mensch will, so

ist er prädestiniert. Alle Gnade, alle Hilfe verleiht Gott. Aber
der Wille des Menschen muss mit Gottes Gnade wirken, muss
mit der göttlichen Hilfe zusammenarbeiten. Die göttliche Präszienz
ist einfach kontemplativ, wie ein Spiegel, der die Objekte wiedergibt,

wie sie sind; nicht praktisch oder effektiv", so dass der
erschaffene Wille zum Handeln bewogen wird.

Johannes Kontones, Vinzenz Damadus, Eugen Bulgaris und
Athanasius von Paros lehnen sich eng an die ausgebildete römische
Gnadenlehre an und entlehnen im übrigen ihre Argumente den
Vätern und den anerkannten byzantinischen Theologen.

Die Russen haben bis zum Beginn des 17. Jahrhunderts auf
dem Gebiete der Theologie kaum etwas geleistet, was die
Aufmerksamkeit der Theologen auf sich gelenkt hätte. Sie begnügten
sich im allgemeinen damit, die Arbeiten der Väter, der griechischen
und römischen Theologen zu exzerpieren und zu reproduzieren.
Vom 17. Jahrhundert an aber regte sich in Kiew theologisches"
Leben, und das wohl besonders durch die gewaltige Aktivität
Peters des Grossen (1682—1725), der auch geistig Bewegung in
die russische verträumte Welt brachte, indem er das Antlitz
der russischen Intelligenz westwärts richtete. Die lutherische
Hansa und die englisch-russische Handelskompagnie brachte
Lutheraner, Reformierte und Anglikaner nach Russland, die die

Abhaltung ihrer Gottesdienste verlangten und den Anlass zu

theologischen Fragen und Erörterungen gaben. Zuerst reagierte
wohl der schon erwähnte Metropolit von Kiew, Petrus Mogilas,
auf dasEindringen protestantischer Ideen. Seine katechismusartige



- 149 —

Confessio orthodoxa haben wir bereits besprochen. An der
geistlichen Akademie in Kiew hatte die katholische Scholastik, besonders
der heilige Thomas von Aquin, den grössten Einfluss. Dieser
Einfluss dauerte bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts, wenn man von
der Zeit des lutheranisierenden Theophan Prokopowitsch im
Anfang* des 18. Jahrhunderts absieht. Als Kronzeugen für diese

Behauptung können wir den berühmten Kiewer Theologieprofessor
Stephan Jaworskij (f 1722) anführen, dessen grosses Werk Kamen
virey (Fels des Glaubens) in Russland bis zum Regierungsantritt
Katharinas II. als Wahrzeichen der Orthodoxie gegolten hatte.
In seinem Traktat XI über „die guten Werke, die Rechtfertigung
und andere damit zusammenhängende Fragen" zerzaust er die
Thesen der Protestanten mit sehr positiven und gelehrten
Argumenten. Er hielt sich dabei stark an die grossen römischen
Polemiker Bellarmin und Becanus von der Gesellschaft Jesu,
an deren Schulen in Polen und Litauen er sein theologisches
Rüstzeug einst bezogen hatte. Seine Gnadenlehre würde auch
heute noch die römische Zensur passieren. Er lehrt:

1. In der Rechtfertigung, auf die sich die Erwachsenen mit
Hilfe der anregenden und bewegenden Gnade unter eigener
Mitwirkung vorbereiten müssen, werden die Sünden wirklich
getilgt und nicht nur zugedeckt oder nicht angerechnet.
Der Mensch wird aus einem Sünder wirklich ein Gerechter.

2. Die Rechtfertigung verhält sich zum Heile wie der Weg
zum Ziele. Man kann die Gnade der Rechtfertigung auch
verlieren.

3. Für die Erwachsenen und Getauften sind die guten Werke
zum Heile notwendig.

4. Die guten Werke des Menschen stehen in einem Verhältnis
zum wahren Verdienst, so dass die Erwachsenen auf einen
doppelten Titel hin das ewige Leben empfangen, auf Grund
der Erbschaft, wegen der Adoptivkindschaft, die sie in der
Taufe empfingen, und auf Grund des Lohnes, und der
Vergeltung wegen der guten Werke, die das als solches bezeichnete

Verdienst, das eine Wirklichkeit ist, berücksichtigen.
Die Seligkeit, insofern sie wegen der guten Werke
verliehen wird, ist die Krone der Gerechtigkeit. Insofern aber die

guten Werke aus clem Erbarmen Gottes und aus seiner
Gnade hervorgehen, die nicht zum Guten antreibt, sondern

uns nur stärkt, es zu vollbringen, und mit uns wirkt, ist



— 150 —

dasselbe ewige Leben von verschiedenem Gesichtspunkte
aus gleichzeitig Krone der Gerechtigkeit und Krone des

Erbarmens.
5. Der gerechtfertigte Mensch kann zwar nicht mit eigenen

Kräften, aber mit Hilfe der Gnade, die ihn stärkt, das

ganze Gesetz des Dekalogs und alle Gebote Gottes erfüllen,
und als das unerträgliche Joch, von dem Petrus in der
Apostelgeschichte spricht, ist nicht der Dekalog. sondern
das äussere Zeremonialgesetz zu betrachten.

6. Die Stellen des Apostels, wo er lehrt, die Rechtfertigung
geschehe ohne Werke, sind von den Werken des mosaischen
Gesetzes oder von den Werken, die rein mit den natürlichen
Kräften ohne Gnadenbeihilfe verrichtet werden, zu verstehen.

Bewegte sich Stephan Jaworskij bezüglich der Gnadenlehre

ganz in den Gedankengängen seiner römisch-katholischen Lehrer
und Vorbilder, so stand sein Zeitgenosse, der von Peter dem
Grossen protegierte Theophan Prokopo witsch (1681—1735), stark;
im Banne der lutherischen Theologie. Geboren in Kiew, wurde'
er griechisch-uniert erzogen, trat als junger Mann in den

(unierten) Basilianerorden und studierte in Rom am Collegium
des heiligen Athanasius Theologie. In seine Heimat zurückgekehrt,

schloss er sich, wohl degoutiert von den romanisierenden.
Tendenzen der Kurie gegenüber den unierten Orientalen, der
orthodoxen Kirche an und bekämpfte seitdem Rom mit den

geistigen Waffen, die ihm die deutschen Theologen Quenstedt,.
A. Gerhard und andere Vertreter eines gemilderten Lutheranismus
lieferten. Als Theologieprofessor in Kiew, als Bischof von Pskow
(1718) und als Erzbischof in Nishni-Nowgorod (1725) leistete er
eine achtbare gelehrte theologische Arbeit. Er wurde in Russland

der Vater der systematischen Theologie, führte hier die
lutherische Scholastik ein und übte durch seine Schüler mehr
als ein Jahrhundert einen massgebenden Einfluss auf die Theologie

der russischen Kirche aus. Er galt damals als der Aquinate
Russlands. Seine Schriften, Predigten, Erlasse, Vorlesungen undl

andern theologischen Arbeiten wurden von seinem Schüler
Samuel Mislawskij und Theodor Gorskij gesammelt, bearbeitet,,
mit Kommentaren versehen und ediert. Sie waren lange das

Lehrbuch der russischen Theologen. Auch Prokopowitsch vertrat

mit seinen Schülern bei aller Anhänglichkeit an seine Kirche;
einen gemilderten Lutheranismus, der die westlichen Reformations-



— 151 —

kirchen aufhorchen liess. Zn seinerzeit kam es sogar zu offiziellen
Religionsgesprächen mit anglikanischen Bischöfen in Kiew, die
aber ergebnislos verliefen.

Wir halten uns im folgenden an das von Gorskij 1818 in
Petersburg herausgegebene Kompendium „Orthodoxae orientalis
ecclesiae dogmata Christiana de credendis". (P. wie Jaworskij
und die andern russischen Theologieprofessoren dozierten damals
in lateinischer Sprache.) Begriffsbestimmungen und Einteilungen
der Gnade finden wir nur selten, doch spricht er von der gratia
praeveniens, operans und cooperans (efficax). Die Gnade wird fast
nur objektiv als Tätigkeit Gottes in der menschlichen Seele,
selten subjektiv als Wirkung dieser Tätigkeit in der Seele
betrachtet.

Über den göttlichen Heilswillen und die Berufung zum Heile
lehrt P. und seine Schule :

„Gott, der gerechte Richter, schaut, nachdem er einmal
ein unermessliches Lösegeld zugelassen hatte, versöhnt und
gnädig auf das elende Menschengeschlecht, das lange durch
die Sünde von ihm getrennt war. In seiner Güte ruft er,
bekehrt und erneuert die, welche guten Willens sind. Er macht
sie schliesslich gerecht und erklärt sie als gerechtfertigt. Er
versieht sie mit Kräften, dass sie in der Rechtfertigung durch gute
Werke verharren oder dass sie sich täglich nach dem Bilde des

Schöpfers erneuern."

„Gott wollte ernstlich, dass alle Menschen jenem Verderben
entrissen würden. Der Bund der Gnade erstreckt sich

keineswegs auf bestimmte Menschen, die er nach seinem absoluten

Wohlgefallen auserwählt hat, sondern nach seinem göttlichen
Ratschluss auf alle Menschen. Dass aber nicht alle dieses

Gnadenbundes teilhaftig werden, kommt lediglich daher, dass

sehr viele jenen göttlichen Ratschluss über ihr Heil verschmähen
(Luk. VII, 3)."

Die Berufung der Menschen zum Pleile begann gleich nach
Adams Falle. Gott hat alles so geordnet, dass die Verkündigung
der frohen Botschaft an alle Menschen, wenn nicht direkt, so

doch indirekt, hätte gelangen können. Die indirekte Berufung
ist an sich zum Heile unmittelbar nicht genügend, aber, wenn
der Mensch sie nicht verachtet, so wird ihm die direkte Berufung,
das ist das Wort Gottes selbst durch Offenbarung übermittelt.



— 152 —

Die lutheranisierenden russischen Theologen lehren, wo sie

die Wirkungen der Erbsünde behandeln, dass alle Werke der

Ungläubigen Todsünden (nach Luther: glänzende Laster) seien.

Wenn sie sich aber mit der Rechtfertigung beschäftigen, so

schwächen sie diese echt lutherische Lehre erheblich ab. Sie

halten zwar als unerschütterliches Prinzip fest, dass der gefallene
Mensch an völliger Unfähigkeit leide, etwas Gutes zu tun. Doch

geben sie zu, dass gewisse Werke der Nichtwiedergeborenen,
zumal die, welche sie die pädagogischen nennen, in gewisser
Beziehung gute genannt werden können; ja, sie versehen gleichsam

den Dienst einer negativen Disposition, um den heilsamen
Einfluss des heiligen Geistes zu empfangen. Der Mensch verhalte
sich unter dem Einfluss der Gnade nicht so passiv, dass er mit
der rufenden und anregenden Gnade nicht frei mitwirken könne
oder müsse, oder dass er ihr nicht widerstehen noch sie
unwirksam machen könne.

Sie unterscheiden eine dreifache Bekehrung: die erste der
noch nicht Wiedergeborenen; die zweite fortgesetzte der
Wiedergeborenen und in der Gnade Verharrenden; die dritte wiederholte
der Gefallenen. Der Mensch aber wird durch den Glauben allein
ohne Werke bekehrt, wiedergeboren und gerechtfertigt. Aber
dieser Glaube ist nicht der reine Fiduzialglaube Luthers und
seiner ersten Anhänger. Es ist etwas ziemlich Verworrenes und
umfasst clie intellektuelle Zustimmung zu den geoffenbarten
Wahrheiten, die notwendig fide explicita zu glauben sind; ferner
das Vertrauen auf Christus und seine Verdienste; ferner die

Busse; alsdann als notwendige Früchte die innere Erneuerung
und die guten Werke. Der Glaube aber ohne die guten Werke
ist tot und kein wahrer Glaube.

Sodann sind die Wirkungen des Glaubens nicht von gleicher
Art. Einige Wirkungen fliessen unmittelbar aus clem Glauben
hervor, wie Nachlass der Sünden (Apg. X, 43), die Rechtfertigung
(Röm. IV, 4), die Annahme an Kindes Statt (Joh. I, 12), und
ebenso die geistliche Freude (Rom. V, 1); andere nur mittelbar,
wie die Erneuerung (Röm. XII, 1, 2), daraus aber gewisse gute
Werke als Früchte des Glaubens (IL Petr. I, 5), besonders
Hoffnung und Liebe (I. Kor. XIIL.

Was diese lutheranisierenden russischen Theologen unter
Wiedergeburt verstehen, wird uns aus folgenden Ausführungen
Gorskijs klar: „Wo wahrer Glaube fehlt, da gibt es keine



— 153 —

Rechtfertigung. Wo er aber vorhanden ist, da ist es unmöglich,
nicht gerechtfertigt zu werden. Da nun der Glaube niemand
von Natur aus eingepflanzt ist, so bedarf es einer Veränderung,
dass der Mensch gerechtfertigt und gerettet werde. Diese
Veränderung nennt die Schrift Wiedergeburt (Joh. II, 5; Tit. III, 5;
I. Petr. I, 3; Joh. V. 1). Wiedergeburt bedeutet also eine solche
Handlung, durch die Gott den Menschen aus dem Zustande des

geistigen Todes zum geistigen Leben führt, während er in ihm
den Glauben und durch diesen jene Kräfte verwirklicht, die
das Vorhandensein des geistigen Lebens beweisen." Diese
Veränderung ist aber nicht substantiell, sondern akzidentell: „Das
geistige Leben besteht besonders im Glauben, da dieser ja
Ursprung und Wurzel aller geistigen Kräfte ist, die wir im
wiedergeborenen Menschen wahrnehmen." Dieses geistige Leben
wird aber so beschrieben, dass Prokopowitsch und seine Schule
offensichtlich eine wahre Wandlung in allen Kräften des Geistes,
ja sogar im sinnlichen Streben lehrt.

Nach der Definition der Wiedergeburt versucht die Schule
Prokopowitsch das Wesen der Rechtfertigung klarer zu beleuchten
und gibt schliesslich die Begriffsbestimmung. Sie entwickelt die
Formel: „Der Glaube allein rechtfertigt" folgendermassen: „Damit
die Gerechtigkeit und der Gehorsam Christi uns zugerechnet
werden könne, muss unsrerseits der Glaube vorhanden sein,
mit dem wir sie ergreifen und uns gleichsam zu eigen machen.
Daher -«ird neben der umsonst verliehenen göttlichen Gunst
und dem Verdienste Christi auch der Glaube unter die Ursachen
der Rechtfertigung gezählt. Und da von seiten des Menschen
nichts anderes, wie man es auch nennen mag, zu seiner
Rechtfertigung beiträgt, so sagt man mit vollem Recht, dass der
Glaube allein den Menschen rechtfertige." Wir haben aber
gesehen, was sie unter Glaube versteht, der tatsächlich alles
umfasst, was in der sonstigen grako-russisehen und auch
römisch-katholischen Theologie mit der zur Rechtfertigung vorher

verlangten Disposition bezeichnet wird. Daher hat die
Formel von der Rechtfertigung durch den Glauben allein nicht
mehr die ursprüngliche Bedeutung, in der sie bei Luther und
seinen ersten Schülern gebraucht wurde. Die Beweisführung
Gorkijs und anderer tendiert nur dahin, dass er feststellt, die
Gnade der Rechtfertigung sei ohne Verdienst und von Gott
ganz umsonst gegeben, so dass sie nicht durch gute Werke,



— 154 —

noch durch Gesetze, noch durch irgend etwas anderes, was dem

Glauben vorangeht, wirklich verdient werden könne. Bei ihnen
ist also die Formel irreführend. Tatsächlich verlangen sie ja
zur Erlangung der Rechtfertigung eine gewisse Mitwirkung des

Menschen und gewisse vorgängige Akte, die sie nur nicht „Werke"
nennen wollen.

Auf ein anderes Beispiel der Irreführung bei der Definition
des Begriffes „Rechtfertigung- sei hier noch hingewiesen. Nach
der Lehre der übrigen russischen Theologen, die der Schule

Prokopowitsch nicht angehören, ist die Rechtfertigung eine

Tätigkeit Gottes, wodurch Gott unter Mitwirkung des Menschen
selbst dem Sünder die Nachlassung' der Missetaten verleiht und

ihn in seinem Innern wahrhaft heiligt, erneuert und wirklich
gerecht macht. Nach den Lutheranern der alten Schule ist die

Rechtfertigung ein forensischer Akt. wodurch Gott den in seinem
Sündenschmutz verbleibenden Sünder für gerecht erklärt, ob

schon er in seinem Innern gar nicht verändert ist, und zwar wegen
der Gerechtigkeit Christi, die ihm nur äusserlich zugerechnet
wird. Die Schule Prokopowitsch aber gibt dem Worte
„Rechtfertigung- denselben Sinn eines forensischen Aktes. Doch dieser

forensische Akt, diese rein äussere Gerechtigkeitserklärung,
betrifft den tatsächlich schon wiedergeborenen Menschen

Nach den russischen Theologen dieser Richtung muss sich

der einmal gerechtfertigte Mensch nicht nur gänzlich der Sünden

enthalten, sondern er muss auch die Kräfte der Gnade, mit
denen er reich beschenkt wird, gebrauchen, um in der empfangenen

Gerechtigkeit immer mehr und mehr zu wachsen, die

Überbleibsel der Sünde auszutilgen und sich in guten Werken
zu üben. Denn gute Werke sind zum Heile durchaus notwendig
und erwachsen aus dem wahren Glauben wie die Früchte aus

dem Baume. Im übrigen aber bleiben derartige Werke immer
unvollkommen. Auf dieser Unvollkommenheit der Werke reiten
sie stark herum. Ausserdem sprechen sie in völliger
Übereinstimmung mit den echten Lutheranern den Werken der
Gerechtfertigten jeden Grund zum „Verdienst " (meritum) ab.

In bezug auf die Lehre von der doppelten Gnadenwahl
Gottes stimmen sie mit den übrigen griechischen und russischen

Theologen überein, obschon sie sonst mit Luther und Calvin
in der Lehre über die Erbsünde einig gehen, aus der logisch
die absolute Prädestination folgt.



— 155 —

Nach ihrer Theologie können die Menschen ihres Heiles
gewiss sein, wenn sie nur glauben und die Gnadenmittel, wodurch
der Glaube erhalten werden kann, recht gebrauchen (Luk. X, 20).
In dieser Lehre von der Heilsgewissheit weichen sie stark von
Luther und Calvin ab.

Der Einfluss der Schule des Theophan Prokopowitsch wurde
1840 durch das Einschreiten des Oberprokurators des heiligen
Synods, Protassow, der jede religiöse Toleranz verwarf und
dem die protestantisierende Theologie zuwider war, gebrochen.
Von da an machte sich eine antiprotestantische Strömung
bemerkbar, und die amtliche Theologie griff wieder auf die
Gedankenwelt zurück, in der Stephan Jaworskij richtunggebend
war. Bemerkenswert für diese letzte Epoche ist es aber, dass

man sich jetzt wieder polemisch gegen den römischen Katholizismus

wandte. Man bekämpfte im Gebiete der Gnadenlehre
den Begriff des meritum de condigno, eine für clie Rechts- und
Gesetzesreligion Roms typische Distinktion. (Wenn der juridisch
abgeschätzte Wert eines Werkes im Verhältnis ganz dem Lohn
entspricht, so redet man in der scholastischen Theologie vom
meritum condignum.) Man bekämpfte clie Lehren vom thesaurus
ecclesiae meritorum Christi eiusque sanctorum, von den opera
supererogatoria und von deren Auswirkung im Ablass, und in
der Lehre von der Genugtuung der zeitlichen Strafen. Der
lateinischen Scholastik wurde der Abschied gegeben, und die
theologischen Arbeiten wurden meistens in der Muttersprache
veröffentlicht, was eine geistige Isolierung gegen den Westen
zur Folge hatte. Mit der Scholastik verliess man aber auch die
klaren Begriffe, die gerade in den mit der Gnadenlehre
zusammenhängenden Fragen so notwendig sind. Man nahm die
Ausdrücke der heiligen Schrift und Kirchenväter, worunter man
sich verschiedene Vorstellungen machte, und redete seither
oft aneinander vorbei. Die Unterscheidung von gratia actualis
und habitualis findet man nur noch bei einzelnen, wie bei
Makarius Bulgakow. Eine Annäherung an die westliche Auffassung
erfolgte insofern, als die absolute Notwendigkeit und Gratuität
der Gnade schärfer hervorgehoben wurde. Allerdings finden wir
hei Zarin bei Verwendung von Zitaten aus Johannes Chrysostomus
und Gregor von Nazianz auch Auslegungen, die stark nach

Semipelagianismus schmecken. Der Synergismus ist auch heute
die allein herrschende Meinung.



— 156 —

Rechtfertigung ist den modernen gräko-russischenTheologen
die Nachlassung der Sünden, die Erneuerung des Menschen bis
ins Innerste der Seele, der Beginn wachsender Heiligung, ja die

Vergottung, d. h. Teilnahme an der göttlichen Substanz. Über
die Bedingungen und die Wirkungen der Rechtfertigung reden
sie sehr verschieden, so dass es schwer wird, die auseinandergehenden

Ansichten auf einen gemeinsamen Nenner zu bringen.
Der Satz: „Der Glaube allein rechtfertigt ohne Werke" wird
zwar vielfach beibehalten, aber nicht im protestantischen Sinne

interpretiert. Trotz mancher Abweichung im Ausdruck stimmen
sie in der Sache selbst mit der katholischen Kirche des Westens
überein. Mesolaros und Damalas verlangen ausser Glaube noch

Hoffnung und Liebe, Titow und Leporskij Busse. Damalas und
Balanus unterscheiden unter starkem Widerspruche anderer
Autoritäten eine justificatio peccatoris und eine justificatio justi,
welch letztere die Vergeltung im Reiche der Vollendung ist.

Alle gräko-russischen Theologen bis zu Prokopowitsch und

seiner Schule, besonders aber die im 17. Jahrhundert gegen den

Protestantismus herausgegebenen Dokumente, lehren ganz
ausdrücklich die Doktrin von der Verdienstlichkeit der guten
Werke, die von den Gerechtfertigten getan werden. Wenn auch
heute noch viele, zumal unter den Griechen, an dieser Lehre
festhalten, so ist doch nicht zu verkennen, dass sie von vielen
andern, besonders unter den demSlawophilismus eines Khomiakow
ergebenen Russen abgelehnt wird. Diese Doktrin sei eine der
Früchte des römischen Rechtssystems. Wir nennen insbesondere
Th. Samarin, A. Rogdestwenskij, Archimandrit Sergius, Zarin
u. a., die das meritum verwerfen. Die ausdrücklich die Lehre
vom Lohne und Verdienst bestätigenden Stellen der heiligen
Schrift, insonderheit die diesbezügiieheu klaren Worte Christi
und seiner Apostel, erklären sie so, dass diese in pastoraler
Absicht, nicht dogmatisch gesprochen seien. Sie haben sich dem

Begriffsvermögen ihrer Zuhörer oder Leser anpassen müssen.
Der Gerechtfertigte könne keinesfalls ewiges Leben verdienen.
Es sei ein donum absolute gratuitum. Die guten Werke, in
denen sich der heiligmachende Glaube zeigt, seien nur seine

äusseren Zeichen, die konkreten Ausdrücke und Mittel, durch
die sich die Gläubigen Christi Gerechtigkeit und Verdienste
aneignen. Malinowskij bekämpft direkt das meritum. Titow
leugnet, dass der Gerechte durch seine guten Werke Vermehrung



— 157 —

der Gnade und Herrlichkeit verdienen könne. „Die orthodoxe
Kirche vermeidet es, die guten Werke mit dem Worte «Verdienst »

zu benennen." In dieser Bekämpfung der Verdienstlichkeit der
guten Werke gehen sie allerdings von der Voraussetzung aus,
als ob nach römischer Lehre die guten Werke und „Verdienste"
der Gerechtfertigten von den Verdiensten Jesu Christi unabhängig
wären, was aber nicht der Fall ist. Sie vergessen, dass auch
in den Verdiensten Gott gewissermassen in seinen eigenen
Werken gekrönt wird. Immerhin ist dieser Zug in der modernen
russischen Theologie eine Reaktion gegen den Rechtsgedanken
in der römisch-katholischen Kirche. In dieser Kirche finden
wir eine Überbetonung* und Überbewertung der Idee der Leistung.
Hier sollte die die Leistung zuviel ins Auge fassende vulgäre
Frömmigkeit durch Hinweis auf den Gnadengedanken besser
in Schach gehalten werden.

Die gleichen Theologen, die die Verdienstlichkeit der guten
Werke bestreiten, polemisieren auch gegen die Lehre vom Ablass.
Die Idee des meritum hat im Ablasswesen eine eigenartige
Kombinierung des Gnadengedankens mit dem Rechtsgedanken
erfahren. Allerdings haben die grossen Missbräuehe im Ablasswesen

und die Auswüchse einer primitiven Volksfrömmigkeit
stets den „Ablasskram " vielen ausserhalb der römischen Kirche
stehenden Theologen und Laien unsympathisch gemacht. Man
versteht den im Ablass liegenden Gedanken nicht. Man vergisst,
lass von der römischen Kirche zur Gewinnung von Ablässen
3ine bestimmte Disposition gefordert wird. Man weiss nicht,
iass die verlangten „Leistungen" einen fast nur symbolisch zu
nehmenden schwachen Ersatz für jene schweren Leistungen
md grossen Busswerke sind, die die alte Kirche als Strafen
iür begangene Sünden auferlegte. Was an der eigenen Leistung
!ehlt, wird aus den überfliessenden Verdiensten Christi und der
Heiligen, die im Schosse des thesaurus ecclesiae ruhen, durch
üe kirchliche Schlüsselgewalt den Gläubigen, die sich darum
oemühen und bestimmte Bedingungen erfüllen, zugewendet. Ob

Sott wirklich diese Zuwendung ratifiziert, weiss niemand. Daher
werden so viele „vollkommene Ablässe" gewonnen. Man darf
nun aber über dem ganzen wirren Geranke abgeschmackter
-md abergläubischer Bräuche und roher Vorstellungen einer oft
irregeleiteten Frömmigkeit nicht den tiefsten Wahrheitskern
in der Idee des Ablasses verkennen: den Glauben an die Kirche



- 158 —

als eine Gemeinschaft der Heiligen, als den mystischen Leib,
dessen Haupt Christus ist. „Die schwachen Glieder, die nur zu

geringen Leistungen fähig sind, werden unterstützt von den

Starken, welche heroische Werke der Gottes- und Nächstenliebe
vollbracht haben. Wenn ein Glied leidet, leiden alle Glieder,
und wenn ein Glied herrlich gehalten wird, dann freuen sich
alle Glieder mit (I. Cor. XII, 26). Weil zwischen allen Gliedern
des Leibes Christi die innigsten Wechselbeziehungen bestehen,
darum können solche Ablässe auch den im Purgatorium leidenden

Seelen per modum suffragii zugewendet werden. Dieser
feine und tiefe Gedanke, der hinter der Lehre vom thesaurus
supererogatorius steht, wird freilich durch die vulgäre Auffassung
nicht minder verunstaltet wie durch die kirchliche Verwaltung
der Ablässe."¦ (Friedrich Heiler, Katholizismus. München 1923,

pag. 272 ff.) Die Theorie ist nicht übel, aber die Praxis ist
stellenweise abstossend und abscheulich. Gegen diese abstossende

Praxis, aus der die Theorie gar nicht mehr zu erkennen ist,
wird besonders bei den Russen Front gemacht, wobei die
juristische Seite besonders kritisiert wird.

Die opera supererogatoria werden geleugnet, weil niemand
das Gesetz und den Willen Gottes vollkommen erfüllt; noch

weniger kann er etwas leisten, was über das Pflichtmässige
hinausgeht. Daher verwerfen sie auch die Unterscheidung von
Geboten und Räten. Diese Unterscheidung gelte nur insofern,
als der, welcher zur Erfüllung der Räte mit einer gewissen
inneren Nötigung veranlasst wird, aus innerster Überzeugung
glaubt, von Gott zu ihrer Erfüllung berufen zu sein. Dann
wird das, was andern nur ein Rat ist, für ihn zum Gebot
(cf. Papamikhail in Nsa Hicov 1906, pag. 233—246). Malinowskij
wirft den römischen Katholiken vor, ihr Glaube sei rein
spekulativ und intellektualistisch eingestellt, also tot. Damalas,
Mesoloras und Balanus greifen die Lehre von den eingegossenen
Tugenden an, weil wahre Tugend nicht ohne freie Mitwirkung
des menschlichen Willens sein könne. Das Konzil von Trient
kritisieren sie, weil es lehre, niemand sei dessen gewiss, dass

er gerechtfertigt sei. Sie verlieren sich hier oft in kleinliche
Polemik und Zänkerei.

Was schliesslich die Lehre von der Prädestination und dem

allgemeinen göttlichen Heilswillen betrifft, so stellt Polykarpus
I. Zakhos in seiner Abhandlung über die Prädestination fest,



— 159 —

lass von den Zeiten der Väter bis heute zwischen der katholischen
Sirene des Abendlandes und der orthodoxen des Morgenlandes
*.ein wirklicher Gegensatz bestanden habe. Als ersten Vertreter
1er absoluten Prädestination bezeichnet er den heiligen Augustinus,

doch ist dessen Ansicht ja nie die herrschende im Abend-
ande geworden.

Wir konstatieren zum Schluss, dass die Gnadenlehre sich
lach der Väterzeit nicht wesentlich entwickelt hat, sondern
lort stehen geblieben ist, wo sie Johann von Damaskus hinge-
ührt hat. Sie hat sich des Lutheranismus wie des Calvinismus
apfer erwehrt, hat sich mit der lateinischen Scholastik
auseinandergesetzt und von ihr gelernt, aber doch treu die Über-

ieferung bewahrt. Man könnte fast von Erstarrung reden, wenn
nan nicht wusste, dass hinter diesen wohl behüteten dogmatischen
Sirchenmauern ein reiches religiöses Leben blühte.

Über die sakramentale Gnade, die mit dem Gelebe dieses

'eligiöse Leben fördert, wird demnächst referiert werden.

Basel. C. N.


	Die Gnadenlehre in der orthodoxen morgenländischen Kirche [Fortsetzung]

