
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 23 (1933)

Heft: 2

Artikel: Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches Grundproblem
[Schluss]

Autor: Keussen, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404082

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Willensfreiheit als religiöses und philo¬
sophisches Grundproblem.

(Schluss.)

Inhalt.
VI. Epilog. Unterscheidung der formalen oder technischen

Freiheit von der im Gewissen gegründeten Freiheit. — Kann
die technische Freiheit des Bezugs auf die Moral entbehren —
Erwägungen über die Möglichkeit sittlich indifferenter
Handlungen. Ablehnung dieser Möglichkeit: es gibt keine
verantwortungslose Freiheit, weder in der Wirtschaft noch in der
Politik. S. 67—69. Die Moralsätze sind formale Sätze und
unanwendbar auf das wirkliche und geschichtliche Leben. Dämonie
des Daseins. — Ist ihr gegenüber sittliche Autonomie möglich? —
Kants Lehre von der Autonomie des sittlichens Willens, soweit
sie sich auf die Allgemeinheit der sittlichen Verpflichtung
gründet, gewinnt damit noch keinen Sinn der sittlichen
Willensbestimmung. Ergänzung des Prinzips der Achtung vor dem

allgemeinen Gesetz durch das Prinzip der Achtung vor der
Menschenwürde bei Kant. S. 69—71. Der kategorische Imperativ
als unbegreifliches Faktum erklärt nicht, wie die Vernunft
praktisch werden kann. Fichte versucht diese Erklärung mit
dem Hinweis, dass die Vernunft praktisch werden muss, wenn
sie die ideale Welt, die moralische Weltordnung darstellen
will. — Nur durch diese Zielsetzung kann sich der Einzelne
zur sittlichen Persönlichkeit gestalten. Das sittliche Sein ist
Ergebnis freier Tathandlung. Philosophie und Leben sind
Entscheidungen unseres freien Ich : sie sind vom Gewissen geboten.
Der Mensch behauptet das Herrenrecht der Vernunft vermöge
seiner Freiheit in der Geschichte wie im sozialen Leben. Der
Glaube an diese Möglichkeit ist bei Fichte religiös begründet.
S. 72—74. Selbstgewissheit der Vernunft und des Willens bei
Fichte beschränkt sich auf vorbildliche Persönlichkeiten.
Begrenzungen des idealen Willens in der geschichtlichen Welt.
Das radikale Böse bei Kant. S. 74—76.

Internat, kirchl. Zeltschrift, Heft 2, 1933. 5



— 66 —

Die sittliche Lage der Gegenwart und ihre Hintergründe:
Die Mechanisierung der Seele. Die Mechanisierung des

Arbeitsprozesses und ihre Folgen. Das Gefühl der Ungeborgenheit des
Daseins. S. 77/78.

Schicksal und Schicksalsgestaltung im wirtschaftlichen Leben.
Die allgemeine Verschuldung* (Dostojewski) bedingt durch
verantwortungslose Willkür. Bedenken hiergegen und ihre
Widerlegung: nur die Anerkennung unserer Verschuldung gibt die
Möglichkeit, zu unserer göttlichen Bestimmung zurückzukehren.
Das Wächteramt des Gewissens über das soziale und sittliche
Leben. S. 78—80.

Die Anklage des Gewissens und die Gegenklage, dass das
Gewissen immer zu spät komme. — Das Erwachen des
Gewissens und seine Bedeutung*. Erinnerung an das religiöse
Grund Verhältnis. S. 80—84.

Die kritische Funktion des Gewissens. — Ihre Ergänzung
durch die göttliche Offenbarung in der menschlichen Geschichte.
DasProphetentum, seine Aufgabe und seine Grenzen. — Grenzen
auch in der persönlichen und geschichtlichen Erfüllung*
prophetischer Weisungen. S. 84—87.

Die Erfüllungsmöglichkeit der göttlichen Bestimmung des
Menschen durch die in Christus offenbarte göttliche Liebe. Die
Liebe als Prinzip der Überhöhung des Menschen im sittlichen
und religiösen Leben. S. 87/88.

Gnade und Prädestination. Bedenken zur Prädestinationslehre

und Versuch ihrer Lösung. — Schwierigkeiten, die sich
aus Folgerungen des Prädestinationsgedankens ergeben, sind
vor allem aus der logischen Ausdeutung theologischer Prädikate,
insdesondere der göttlichen Allwissenheit und Allwirksamkeit,
erwachsen. Eingeständnis unseres Nichtwissens in diesem
Punkte. S. 88—92.

Zur Beurteilung und Kritik des Sündenpessimismus.
Mitwirkung des Menschen mit der göttlichen Gnade (Synergismus).
Dialektik des Glaubens. — Rechtfertigung und Heiligung.
S. 93—95.

Die katholische Sakramentenlehre in ihrer Beziehung zur
Gnadenlehre: Vergegenwärtigung von Gottes ewiger
Gnadengegenwart. S. 95/96.

Der der Welt hörige Mensch. Das Erwachen des Gewissens
als Grenzsituation. Die Begegnung mit der göttlichen Gnade



— 67 —

erfolgt in einem zeitlosen Akt. Erklärung der zeitfremden
Formeln über Gnade und Freiheit. — Die Freiheit des in der
Liebe Christi gebundenen Menschen. S. 96—98.

Epilog (Schluss).

Philosoph : Ihren letzten Ausführungen glaube ich eine
fundamentale Unterscheidung entnehmen zu können. Sie

sprechen von einer technischen oder formalen Freiheit und
stellen ihr eine ganz anders geartete Freiheit gegenüber, von
der Sie soeben bemerkten, dass sie in der Verantwortung des
Gewissens begründet sei. — Soll das nun bedeuten, dass der
Mensch bei der Handhabung der technischen oder formalen
Freiheit der Beziehung* auf das Gewissen entbehre, sodass hier
der Satz wirklich zu Recht bestünde : Der Handelnde ist immer
gewissenlos — und zwar nicht nur darum gewissenlos, weil
er sich die Folgen seines Handelns nicht vergegenwärtigen
kann oder will, sondern einfach darum, weil er — übrigens
nicht immer, sondern nur in einer Reihe von Fällen —¦ vor
ein moralisches liberum arbitrium indifferentiae gestellt ist
und in dieser Lage vielleicht Zweckmässigkeits- und
Nützlichkeitserwägungen bei seiner Entscheidung in Anschlag bringt,
aber keineswegs das Gewissen? — Zum mindesten, so dünkt
mich, nicht das christliche Gewissen! Das schaltet, wie der
ehemalige Theologe und spätere Sozialpolitiker Friedrich
Naumann nach meiner Auffassung überzeugend dargelegt hat1),
bei wirtschaftlichen Berechnungen in dem Sinne aus, wie es in
den Forderungen der Bergpredigt zum Ausdruck gekommen
ist. Der Kaufmann muss, ob er das bewusst will oder nicht,
in irgendeiner Art dem Mammon dienen. Die Wirtschaft hat,
wie das im Grunde schon Adam Smith bemerkt hat, ihre eigene
Gesetzmässigkeit und die Motive, die in ihr gelten, decken
sich keineswegs mit den moralischen. Und in der Politik dürfte
es ganz gewiss nicht anders aussehen, wie schon der hier aus
einer grundsätzlichen Auffassung verteidigte Satz besagt: „right
or wrong, my country", obwohl dieser Satz moralisch doch
gewiss höchst bedenklich erscheint. Bei der wirtschaftlichen

') Briefe über Religion. XIX. S. 38.



— 68 —

Kalkulation und der diplomatischen Taktik erscheint somit
der Eigennutzen — den man sogar als „sacro egoismo"
verherrlicht hat — als der Wertmassstab, der entscheidend die
Erwägungen der Beteiligten bestimmt, und wir sehen sie ohne
Bedenken die Zäune der Moral übersteigen, falls sie glauben,
damit ein freies Spielfeld für die von ihnen erstrebten Vorteile
zu gewinnen. Die technische oder formale Freiheit kann also
bei ihren Entschliessungen in weitem Umfang die Fesseln der
Moral abstreifen. Die Willkür ihres Handelns wird zu einem
guten Teil, wenn auch nicht gerade amoralisch, so doch
moralisch indifferent erscheinen, d. h., sie bewegt sich auf einem
Felde, auf dem die moralischen Rücksichten jedenfalls die
geringste Rolle spielen. Was hat in der Tat eine Fülle von
Überlegungen und Entscheidungen, die wir alltäglich im Beruf,
im Geschäft, im Hauswesen und sonstwie treffen, mit der Moral
zu tun Vielleicht gibt es auch für uns wie für die Tiere eine
mehr oder minder breite Lebensschicht, in der die von uns
vollzogenen Handlungen wohl für unser vegetatives Dasein,
nicht aber für unseren sittlichen Willen Bedeutung haben.
Denn gewiss bedeutet es für unser Leben eine Entlastung,
wenn es nicht immer von dem düsteren Ernst der
Verantwortung und des Gewissens bedrängt wird. Wir haben wohl
alle das Verlangen nach solchen Stunden, in welchen unsere
Freiheit mit dem Leben spielen möchte, wobei wir zwar allerlei
Möglichkeiten des Spiels ersinnen und unter ihnen wählen,
aber doch keine ernst zu nehmen brauchen, weil jede von
ihnen nur für den Augenblick verpflichtet. — Denn die Freiheit,
aus dieser Ungebundenheit des Daseins in die Gebundenheit
der Pflicht und der Verantwortung zurückzukehren, bleibt uns
ja durchaus unbenommen.

Theologe: Die Lebenshaltung, die Sie so leichthin empfehlen,
mag wohl gelegentlich einem Bedürfnis der menschlichen Natur
entgegenkommen — denn wir alle spielen gerne einmal —
aber auf's Ganze gesehen, bedeutet sie doch ein gefährliches
Spiel. Denn wo liegt die Grenze, wo das spielerische Verhalten
im Leben die Grenze des Erlaubten überschreitet? Gibt es

nicht Menschen genug — die Hazardspieler des Lebens — die
weder das was sie tun, noch sich selbst ernst nehmen? —¦ Und
so bin ich allerdings der Meinung, dass auch hinter dem Spiel,
hinter der Entlastung vom Joch der Pflicht, die wir uns zu



— 69 —

Zeiten gestatten mögen oder als Ausgleich gar gestatten müssen,
bewusst oder unbewusst der Ernst bestehen bleibt, der in allem
die Grenzen zu wahren weiss. Unser Leben steht, wie immer
man diese Tatsache auch deuten mag, unter Verantwortung.
Es gibt keine verantwortungslose Freiheit, auch beim Spiel
nicht. Auch hier wird die Beachtung der Spielregeln gefordert,
auch hier erwarte ich ein „ehrliches Spiel". — Und nicht
anders steht es mit den alltäglichen Handlungen und
Unterlassungen, die Sie als sittlich belanglos hinstellen möchten.
Wer, um ein Beispiel anzuführen, sich selbst oder seine Kleidung
oder seinen Hausrat vernachlässigt, der ist ein schlechter
Verwalter ihm anvertrauter Gaben. Hierüber liesse sich noch
manches sagen. — Wir wollen uns aber damit nicht aufhalten,
um uns nicht dem Vorwurf der Pedanterie auszusetzen. —
Wesentlicher scheint mir auch Ihre sehr viel weiter greifende
Behauptung, dass das wirtschaftliche, dass das politische Leben
eine Regelung im Sinne moralischer Grundsätze wenigstens in
weitem Umfange nicht vertrage. Wenn sich diese Behauptung
auf einen Tatsachenbericht beschränkte, so würde ich ihr ohne
weiteres zustimmen. Wenn Sie aber damit vor dem Gegner
die Waffen strecken und ihm das Recht und die Freiheit zu
sittlich verantwortungslosem Handeln zuerkennen, so bestreite
ich dieses Recht unbedingt. Denn auch das wirtschaftliche
Gewinnstreben steht unter der einschränkenden Norm sittlicher
Gerechtigkeit. „Was du nicht willst, dass man dir tu', das füg'
auch keinem andern zu." — Auch der politische Machtwille
ist gebunden an eine ewige Rechtsordnung, deren Verwirklichung*

der letzte Sinn der menschlichen Geschichte ist.
Philosoph: Was Sie da aussprechen sind formale Sätze, die

wirklich nur für den Menschen als Noumenon, d. h. als
Gedankenwesen gelten, die Avirklich nur anwendbar sind in irgendeinem

utopischen Land, das nirgends existiert. Leicht nimmt
sich der Gedanke die Freiheit, solche ideale Forderungen
aufzustellen ; nur dass der Wille immer wieder die Unmöglichkeit
erfährt, sie in unserer geschichtlichen Welt durchzusetzen. Er
vermag das nicht, einmal weil er sich selbst in der Idealität
der von ihm vertretenen Behauptungen nicht zu halten vermag,
sodann aber auch, weil er, selbst wenn er sein Wesen, seine
Gesinnung in dieser Idealität behaupten könnte, notwendig an
dem Widerstand der stumpfen Welt zerbrechen musste. Diese



— 70 —

Welt steckt voll von dämonischen Kräften, die auch unser freier
Wille nicht bannen kann.

Theologe: Ich glaube, jeder Theologe würde diese Sätze
unterschreiben. Ja, sie bilden wesentliche Voraussetzungen jeder
theologischen Anthropologie und der mit ihr verbundenen Erb-
sündenlehre. Die Dämonie des menschlichen Daseins ist, wie
unsere Lebenserfahrung uns nach allen Seiten hin bestätigt,
eine furchtbare. Aus dem religiösen Grundverhältnis
herausgetreten, missbraucht der von Gott gelöste Mensch Freiheit und
Vernunft.

„Ich brachte reines Feuer vom Altar;
Was ich entzündet, ist nicht reine Flamme."
Indem er seine Menschlichkeit auf sich selbst beschränkt,

nimmt er zugleich für diese das Herrenrecht der Autonomie in
Anspruch. Er will sich selbst das Gesetz geben, und um seiner
selbst willen will er leben. — Wie aber gestaltet sich ihm das

autonome Leben? Wird ihm nicht, was wir in unserem
Gespräch schon erörtert haben, der Weg zu dieser Selbstgestaltung
allenthalben versperrt? — Und wenn er auch alle diese
Bindungen, die ihm durch seine psychophysische Erbmasse, durch
Erziehung, durch die Umwelt, durch das Bedürfnis sich an
diese anzupassen, auferlegt sind, von sich abstreifen könnte,
wenn er seiner selbst mächtig sein könnte, die so gewonnene
Freiheit musste doch irgendeinen Sinn in ihrer Selbstbestimmung
haben. Sie musste ein Ziel haben, in dem sie sich verwirklicht.
Denn eine bestimmungslose Freiheit würde ja zur Willkür
entarten. Der formale Freiheitsbegriff, wie ihn insbesondere Kant
entwickelt hat, will denn auch die Freiheit an das Gesetz der
Vernunft binden. Das Gesetz, das die praktische Vernunft sich
selbst gibt, ist zugleich der Ausdruck für die Freiheit unseres
Willens, insofern dieser sich in solcher Gesetzgebung selbst
bestimmt. — Doch diesen gesetzgebenden Willen glaubt er von
aller Besonderheit sinnlicher Antriebe zu lösen, indem er ihm
die Form naturgesetzlicher Allgemeinheit gibt. Daher soll der
allgemeine Imperativ der Pflicht so lauten, als ob die Maxime
unserer Handlungen durch unseren Willen „zum allgemeinen
Naturgesetz werden sollte" *). — Kann aber diese formal lo-

J) Grundlegung zur Metaphysik der Sitte. Werke (Hartenstein). Bd. IV.
S. 269.



— 71 —

gische Charakteristik des sittlichen Willens diesem einen Wert
und damit seiner Freiheit einen Sinn verleihen? — Dass das

nicht der Fall ist, hat Kant wohl selbst gefühlt, indem er in
einem weiteren, für seine Ethik grundlegenden Gedankengang
den sittlichen Willen als Ausdruck der vernünftigen Persönlichkeit

bezeichnet und in ihm allein den Wert erblickt, durch den
der Mensch Würde gewinnt. Da aber jeder Mensch als
vernünftiges und sittliches Wesen auf diese Würde Anspruch
erheben kann, so ist in dieser Betrachtungsweise ein objektives
Prinzip gegeben, das der Humanität unseres Handelns als Grundlage

dient. Wir sollen jederzeit unsere, wie eines jeden anderen
Menschenwürde achten. In dieser Forderung bekommt die Freiheit

erst ihren Sinn, d. h. sie verwirklicht sich nicht nur in der
Achtung vor der Pflicht als solcher, vor dem allgemein
verbindlichen Sittengesetz, sondern in der Achtung vor der Menschenwürde

in uns, die zuletzt doch darauf beruht, dass in unserem
sittlichen Bewusstsein sich das göttliche Gesetz des mundus

intelligibilis spiegelt. ¦— Diese besonders in Paulsens
Kantmonographie *) hervorgehobenen Gedanken heben Kants
Freiheitsbegriff aus dem luftleeren Raum eines nur logischen
Formalismus heraus und erfüllen ihn mit dem lebendigen Odem

religiöser Ehrfurcht.

Philosoph: Diese Bemerkungen sind sicher zutreffend, heben
aber die bedenkliche Tatsache nicht auf, dass Kants sittlicher
Idealismus keine Anknüpfung* an die Welt, die sich begreifen
und erklären lässt, findet. Der kategorische Imperativ und
damit auch die Möglichkeit der Freiheit stellen in ihr ein ganz
unbegreifliches Faktum dar. Zum Erweise dessen darf ich mich
auf folgende Sätze berufen: „Das Vermögen der Vernunft durch
die blosse Idee eines Gesetzes über alle entgegenstehenden
Triebfedern Meister zu werden, ist schlechterdings unerklärlich2)." —
„Die Vernunft würde alle ihre Grenzen überschreiten, wenn
sie es sich zu erklären unterfinge, ivie reine Vernunft praktisch
sein könne, welches völlig einerlei mit der Aufgabe sein würde,
zu erklären, wie Freiheit möglich sei8)." — Erst Fichte hat,

») Fr. Paulsen, Kant. 2. u. 3. Aufl. 1899. S. 314 f.
2) Werke (Hartenstein). Bd. VI. S. 153. Anmerkung Religion innerhalb

der Grenzen der blossen Vernunft. II. Stück.
3) Werke. Bd. IV. S. 306. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.

3. Abschnitt.



— 72 —

so scheint mir, diese Schwierigkeiten überwunden. Er verschiebt
allerdings zu diesem Behuf die von Kant aufgeworfene Frage.
Er will nicht mehr wissen, wie die Vernunft praktisch sein

kann, — diese Frage ist bei ihm überflüssig, da die Vernunft,
das absolute Ich, in ihrem ursprünglichen Wesen praktisch ist,
d. h. das Streben nach Betätigung, den Schaffenstrieb ewig in
sich trägt. Man kann nur fragen, warum das so sein muss, und
die Antwort darauf lautet : „Sie bedarf eines Gegenstandes, der
objektiven Welt, damit sie in ihm sich darstellen, oder da das
immer nur bedingt möglich ist, damit sie deren gegenwärtigen
Zustand überwinden kann. Denn immer steht das Ich vor der
Forderung einer besseren Welt. Nur wenn ich den
gegenwärtigen Zustand betrachte als Mittel eines Besseren, als
Durchgangspunkt zu einem Höheren und Vollkommeneren erhält er
Wert für mich l)" So ist denn der Sinn der Welt die Darstellung,
die Verwirklichung der idealen Welt, der moralischen
Weltordnung, der Vernunft, des göttlichen Willens und der göttlichen
Liebe, alles Umschreibungen der letzten Zielsetzung, die mit
diesem der Welt ursprünglich zugrunde liegenden Sinn
gegeben und von Fichte im Verlaufe seiner philosophischen
Entwicklung mit wechselnder Betonung verwandt worden sind. —
Diese Zielsetzung soll nun von der sittlichen Persönlichkeit,
die damit die Idealität ihres Wesens herausstellt und zugleich
ihre Bestimmung erfüllt, aufgenommen werden. Wie sie ihre
Individualität durch ihr Handeln ausgestaltet, hängt gänzlich
von ihrer Freiheit ab. „Ich bin der, zu dem ich mich mache."
Mein sittliches Sein ist das Resultat meiner sittlichen
Tathandlungen. Die frei handelnde Intelligenz ist das Prinzip,
aus der es erwächst '). Diese Auffassung kennzeichnet im eigentlichen

Sinn den Idealisten, der sich durch die Idee seiner
Bestimmung und der in ihr ihm aufgegebenen Pflicht zu dem

gestaltet, der er sein soll. Dahingegen der Dogmatiker sich
von den Dingen bestimmen lässt und sich aus dieser Abhängigkeit
nicht herausfindet2). In diesem Zusammenhang formuliert Fichte
die berühmten Sätze : „Wer seiner Selbständigkeit und
Unabhängigkeit von allem, was ausser ihm ist, sich bewusst
wird — und man wird das nur dadurch, dass man sich un-

') Vgl. hierzu System der Sittenlehre nach den Prinzipien der
Wissenschaftslehre. 1798. Werke. Bd. IV. S. 222—229.

2) Erste Einleitung in die Wissenschaftslehre. Werke. Bd. I. S. 430 f.



— 73 —

abhängig von allem durch sich selbst zu etwas macht —, der
bedarf der Dinge nicht zur Stütze seines Selbst, und kann sie
nicht brauchen, weil sie jene Selbständigkeit aufheben und in
leeren Schein verwandeln. Das Ich, das er besitzt und welches
ihn interessiert, hebt jenen Glauben an die Dinge auf; er glaubt
an seine Selbständigkeit aus Neigung, ergreift sie mit Affekt.
Sein Glaube an sich selbst ist unmittelbar." „Was für eine
Philosophie man wähle hängt davon ab, was man für ein
Mensch ist : denn ein philosophisches System ist nicht ein toter
Hausrath, den man ablegen oder annehmen könnte, wie es uns
beliebte, sondern es ist beseelt durch die Seele des Menschen,
der es hat" *). Da aber Fichtes Philosophie ganz und gar auf
das Handeln, auf den Aufbau der sittlichen Welt gerichtet ist,
so bedeutet der Glaube an diese Philosophie zugleich den
Entschluss, in ihrem Sinne das Leben zu gestalten und somit eine
das Ganze des Lebens umfassende Enscheidung. Der Vollzug
dieser Entscheidung ist vom Gewissen geboten, das mit dem
Bewusstsein gleichsinnig ist, „dass wir Pflichten haben"2). Dieses
Bewusstsein hat nach Fichtes Erklärung* eine so zwingende
Kraft, dass es ihm „schlechthin unmöglich und widersprechend"
erscheint, „dass jemand bei dem deutlichen Bewusstsein seiner
Pflicht im Augenblicke des Handelns mit gutem Bewusstsein
sich entschliesse, seine Pflicht nicht zu tun3)".

Was aus allen diesen Ausführungen, bei denen ich mit
Absicht etwas länger verweile, hervorleuchtet, ist die starke
Überzeugung, dass die Vernunft das Herrenrecht der Freiheit
sowohl über unsere naturhafte Individualität wie auch über
das Reich des sozialen Lebens auszuüben berufen und dass ihr
die Erfüllung dieses Berufes möglich sei. Denn die Vernunft
ist nicht machtlos in der Geschichte : sie ist die absolute Realität,

die Selbständigkeit allen Dingen der Welt gegenüber; sie
ist die Freiheit, alle Dinge als das zu behandeln, was sie in
Wahrheit sind4). Somit erscheint als „das Reale an der
Geschichte der Subjektswille zur Freiheit". — Dass aber dieser
Wille sich behaupten und durchsetzen könne, ist auch bei Fichte
im religiösen Glauben begründet. Denn dieser Wille ist getra-

') A. a. 0. S. 433 f. und S. 434.
2) System der Sittenlehre. 1. Hauptstück.
3) Sittenlehre. 1798. Werke. Bd. IV. S. 191.
4) Vgl. hierzu Medicus, Fichtes Leben. 1914. S. 136.



— 74 —

gen von dem unendlichen göttlichen Willen, der alles Einzelne
und somit auch den Einzelwillen der Individuen bewältigt.
Selbst wo dieser seine Freiheit missbraucht, wird dieser Widerspruch

gegen die moralische Weltordnung behoben durch den

göttlichen Ordnungswillen. Niemals kann sich das Böse diesem

gegenüber als eine selbständige Macht behaupten. „Denn alles
was aus dem Missbrauch der Freiheit in Wahrheit folgt, sind
Pflichten und durchaus nichts anderes, Pflichten für den Täter,
für die unmittelbar von der Tat Betroffenen, für die
Gesellschaft." Sie weisen den Weg zur Wiederherstellung der
moralischen Ordnung, und „insofern ist alles gut, was da geschieht
und absolut zweckmässig. Es ist nur Eine Welt möglich, eine
durchaus gute" *).

Theologe : Ihren dankenswerten Hinweisen auf Fichte
darf ich eine Erläuterung* anfügen: Er unterstellt die Leidenschaft

seines Denkens durchaus der Verantwortung des
Gewissens. Schon die grundsätzliche Entscheidung, ob wir die
Motive unseres Handelns der gegenständlichen Welt, in die
unsere leiblich-sinnliche Existenz mit einzurechnen ist, entnehmen
wollen, oder ob wir die Selbstmacht unseres Willens und unserer
Vernunft in unserem Handeln zur Auswirkung* kommen lassen,
ist eine Entscheidung unseres Gewissens. Denn in dem einen
Fall handeln wir unter Verkennung unserer Pflicht, in dem
andern dienen wir ihr. Dabei ist die rationalistische
Grundeinstellung in der Ethik dieses Denkers eine so starke, dass

er, wie Sie soeben bemerkten, bei klarer Bewusstheit unserer
Pflicht deren Nichterfüllung für unmöglich erachtet. Es ist bei
ihm nicht anders wie bei Sokrates: Die Selbstgewissheit des

Denkens und des Wollens gehen zusammen. Er muss so

handeln, wie ihm Pflicht und Gewissen gebieten. — Darum erscheint
ihm auch als das Ziel aller Erziehung, einen festen und
unfehlbar guten Willen im Menschen zu bilden, einen Willen,
der, „was er will, für alle Ewigkeit will", einen Willen, der

„in keinem möglichen Falle anders wollen kann", wie er eben

will, einen Willen bei dem „die Freiheit des Willens vernichtet
und in der Notwendigkeit aufgegangen"* ist2) — Allein Fichtes
Selbstgewissheit, das geht insbesondere aus seinen geschichts-
philosophischen Betrachtungen deutlich hervor, ist eine durchaus

') Fichte, Bestimmung des Menschen. Werke. Bd. III. S. 403.
2) Beden an die deutsche Nation, 2. Bede.



— 75 -
persönliche und auf vorbildliche Persönlichkeiten beschränkte.
Er weiss, wie die Masse triebhaft lebt und eines heroischen
Willens unfähig ist. Erst muss das Zeitalter der vollendeten
Sündhaftigkeit überwunden, die natürliche Selbstsucht durch
den tätigen Gemeinschaftswillen abgelöst und am Ende das
Individuum im göttlichen Vernunftwillen untergegangen sein,
ehe das Reich Gottes und sein seliges Leben kommt. — Doch
Fichte ist trotz seines affektiven Denkens zu nüchtern und
den Tatsachen gegenüber zu ehrlich, als dass er dieses letzte
Ziel in der Zeit für erreichbar hielte. Der Aufruf zur freien
Selbstbestimmung, die Konstruktion des freien Rechtsstaates
auf dieser Grundlage bleiben auch bei Fichte Forderungen,
die in Hinsicht auf die Erreichbarkeit des letzten Zieles
unerfüllbar sind. Auch das ideale Wunschbild stösst an die Grenzen
der Menschheit.

Philosoph: Hat nicht aber Fichtes grosser Lehrer, Kant,
diese Grenzen sehr viel deutlicher bezeichnet, indem er von
einem in der menschlichen Natur angelegten Hang zur
Auflehnung gegen das sittliche Gesetz, dem „radikalen Bösen"
sprach — Hat er nicht die Verantwortung des Menschen für
das Böse, seine Verschuldung anerkannt und seinen Ursprung
in einer intelligibilen Tat der Freiheit gesucht? — Ist er nicht
im Zusammenhang dieser Erörterungen auch der kirchlichen
Lehre vom Sündenfall sehr viel näher gekommen wie Fichte,
der das Böse ja eigentlich nur aus der passiven Haltung des

Menschen, seiner Untätigkeit ableitet, während bei Kant der
Gedanke einer aktiven Willensverkehrung im Hintergrunde
steht?

Theologe: Man wird diese Fragen ohne weiteres bejahen
und zugleich hinzufügen dürfen, dass Kant für die tragische
Verwickelung des menschlichen Daseins, die sich aus dem
Missbrauch seiner Freiheit ergibt, infolge seiner theistischen
Grundeinstellung ein sehr viel stärkeres Empfinden gehabt hat
als der Monist Fichte. So glaubt denn auch Kant für die
Allgemeinheit des Bösen „den förmlichen Beweis ersparen" zu
können, indem er auf „die Menge schreiender Beispiele, welche
uns die Erfahrung an den Taten der Menschen vor Augen
stellt", hinweist1). — Doch sei hiermit der philosophiegeschicht-

') Kant, Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft. 1. Stück.
Werke (Hartenstein). Bd. VI. S. 113—138, besonders auch S. 126 f., vgl.
«azu: Br. Bauch, J. Kant. 1921. S. 344 ff.



— 76 —

liehen Erläuterung genug getan — Jedenfalls glaube ich, dass

wir Kants Beweisverfahren für die Wirksamkeit des Bösen

an der Hand unseres gegenwärtigen Erfahrungsstancles noch
in erheblichem Masse sowohl verbreitern wie vertiefen können.

Nur ein paar Beispiele mögen der Veranschaulichung
dieser Tatsache dienen, indem sie zugleich deutlich machen,
wohin verantwortungslose Freiheit führt. Das Herrenrecht des

Menschen über die Natur hat gewiss in der modernen Technik
seine höchsten Triumphe gefeiert. Diese Technik hat aber
schon im 17. Jahrhundert einen so gewaltigen Eindruck auf
den Mensehen gemacht, dass er sich gedankenlos der
Vorstellung eines mechanischen Gefüges alles Geschehens ergab.
Somit soll sich auch unser Innenleben als eine Mechanik von
Vorstellungen, Gefühlen, Trieben, Willensimpulsen darstellen,
die an keinem Punkte zu durchbrechen und in jedem Augenblick

einer Nötigung unterworfen ist, die sich aus dem Gefüge
des Ganzen ergibt. Diese Vorstellungsweise wäre gar nicht
möglich gewesen, wenn man nicht die mechanische Technik,
die man in der physischen Welt beobachtet und in der
Erfahrung immer wieder bestätigt zu haben glaubte, ohne weiteres
auch als Paradigma für die Deutung des geistigen Lebens
verwandt hätte. — Damit aber wurde der Mensch isoliert
gegenüber der Welt der geistigen Werke, isoliert auch gegenüber

dem göttlichen Willen. Er wurde zur mechanischen Puppe,
zu einem Naturwesen, das nur aus den ihm immanenten
natürlichen Kräften verstanden wurde. — Doch das schien zunächst
noch eine zwar sittlich indifferente, aber praktisch ungefährliche

Theorie. — Ihre Auswirkung auf die Massenpsychologie,
auf die Lebenseinstellung des modernen Menschen stand noch
im Hintergrund. Sie ist erst durch die Mechanisierung des

Arbeitsprozesses, den die moderne Industrie seit dem
vergangenen Jahrhundert für die breiten Massen des sogenannten
Proletariats zur Durchführung brachte, in die Erscheinung
getreten. Denn die Maschinenarbeit bedeutete durchgängig
eine fast völlige Entseelung des Arbeitsprozesses, bedeutete
eine zwangsmässige Gebundenheit des Tuens, die auch die
bescheidene Selbsttätigkeit, die früher eine gleichgerichtete
Arbeit noch zuliess, fast ganz unterband. Doch zu dieser
Umstellung, deren lähmender Druck oft genug nur mit halbem
Bewusstsein empfunden wurde, gesellte sich die weitere Tat-



_ 77 —

sache, dass die in den Fabriken zu leistende Arbeit zumeist
als Massenarbeit von Tausenden geleistet wrurde, wodurch
wiederum das Gefühl einer besonderen Aufgabe und Leistung-
verloren gehen musste. Denn jeder hatte ja die gleichen Handgriffe

zu vollziehen. Somit war er gleichsam zu einem
unpersönlichen Apparat zur Bedienung der Maschine geworden,
eine Lage, die durch die moderne Rationalisierung des

Arbeitsprozesses noch erheblich verschärft wurde. Zu all dem gesellte
sich die Ungewissheit in Hinsicht auf die Arbeitsmöglichkeit
selbst. Sie war von Bedingungen abhängig (der Konjunktur),
die der Arbeiter in der Regel weder übersehen noch von sich aus
gestalten konnte. Stärkste Gebundenheit und zugleich erschütternde

Hilflosigkeit charakterisieren also die Lage des Arbeiters
in der Entwicklung der modernen Industrie. — Gewiss,
jahrzehntelang durfte er hoffen, durch gewerkschaftliche Organisation

sich dieser Hilflosigkeit entwinden und die Bedingungen
seiner wirtschaftlichen Existenz sichern und bessern zu können.
„Alle Räder stehen still, wenn Dein starker Arm es will." —
Diese Hoffnung, so scheint es, ist heute zu Ende. Denn seitdem
die wirtschaftliche Weltkrise die Arbeitslosenziffer in fast allen
Ländern auf eine Millionenzahl hinaufgetrieben hat, seitdem
diese Millionen zumeist nur noch vegetieren, aber nicht mehr
leben können, seitdem ist die Unmöglichkeit, mit den Mitteln
der wirtschaftlichen Organisation dieses Unheils Herr zu werden,
greifbar geworden. Unpersönliche Mächte: Das Kapital, die
Maschine, ja selbst die gesteigerte Fruchtbarkeit des Bodens,
entfalten in ihrer Auswirkung dämonische Kräfte, denen der
Mensch nicht gewachsen ist. Die Wirtschaft, die ihn tragen,
die ihm das Gefühl der Lebenssicherheit geben sollte, stösst
ihn ins Ungewisse hinaus und gibt ihm das verzweifelte Gefühl
des ungeborgenen Daseins1). — Schon haben diese verzweifelten
Menschen aus dem Lebenskreis der Wirtschaft in den Staat
flüchten müssen, der aber seinerseits unter der Last der
Arbeitslosenfürsorge zu zerfallen droht. Denn wenn auch der Staat
diese Last nicht mehr tragen kann, dann wird das Chaos,
bedingt durch die innere Auflösung aller Gemeinschaftsformen,
kommen, dann wird die verantwortungslose Freiheit, die ihr

5) Den Ausdruck habe ich Karl Jaspars «Die geistige Situation der
Zeit*, s. 130, entnommen. Nur hat ihn J. ganz allgemein auf die geistige
Existenzlas-e des modernen Menschen angewandt.



— 78 —

Gewissen und Handeln seelenlosen Mächten verschrieb, die
Dämonie dieser Mächte erkennen : die Dämonie der Wirtschaft,
die nicht mehr dem Menschen dient, sondern sich zum
Selbstzweck gemacht hat und damit zum Herrn der Welt. Die
Dämonie der entseelten Menschen, die diesem seelenlosen
Herrn gedient haben und nun von ihm auf die Strasse gesetzt
werden, weil der Mensch das von ihm so klug erdachte
Instrument des Wirtschaftslebens nicht mehr meistern kann.
Dann wird es sich zeigen, dass sich der verrechnet, der das

Leben in ein von der Selbstsucht diktiertes Rechenexempel
verwandelt. Dann wird sich zeigen, dass das Verfügungsrecht
über das Leben, das nicht mit dem Gewissen rechnet, zum
Missbrauch wird, der das Leben zerstört.

Philosoph: Ihre Schilderung unserer zeitgeschichtlichen
Lage, die wie ein Verhängnis heute auf uns allen lastet, mag
uns allen wohl die Frage nahelegen, ob sich darin wirklich
nur ein Verhängnis, ein unabwendbares Schicksal offenbart
oder eine Schicksalsgestaltung, die wir selbst verschuldet haben,
für die wir verantwortlich sind.

Theologe: Diese Frage lässt sich nicht mit einem glatten
„Ja" oder „Nein" beantworten. Ich erinnere nur an die
Anfänge des weltgeschichtlichen Prozesses, dessen vernichtende
Auswirkungen wir im Wirtschaftsleben unserer Zeit erfahren.
Damals glaubte Karl Marx, der diesen Prozess in den ersten
Jahrzehnten seiner Entwicklung beobachtete, dass die Industrialisierung

der wirtschaftlichen Welt und damit verbunden die

Ansammlung und Machtsteigerung' des Kapitals unci die
Verelendung und Proletarisierung der Massen ein unausweichliches
Geschehen sei. Er glaubte aber weiter auch, dass eine Wende
dieses Geschehens sich ebenso unausweichlich einstellen werde.
Aber trotz dieser scheinbar so fatalistischen Überzeugung rief
er — wir haben darauf in unserem Gespräch schon
hingewiesen — den revolutionären Willen der proletarischen Massen
auf, um durch den Klassenkampf den Ablauf dieses Prozesses
zu beschleunigen. Was war das aber anderes als der Appell
an den freien Willen, sich des ihm auferlegten Schicksals zu

bemächtigen? Die Verfügungsgewalt über den Ertrag* der
Wirtschaft, über die Produktionsmittel und über die Gestaltung
des Wirtschaftsprozesses soll an ihn zurückgegeben werden. —



— 79 —

Schicksal und Schicksalsgestaltung durch den verantwortlichen
Willen sind, wie im menschlichen Leben überhaupt, so auch im
wirtschaftlichen Leben, fast unlösbar miteinander verbunden. —
Der verantwortungslose und triebhafte Mensch wird geneigt
sein, auch die persönliche Schicksalsgestaltung dem unpersönlichen

Schicksal, das über ihm wTaltet, zuzuschieben, wer aber
die tieferen Hintergründe alles Geschehens, wer die Hintergründe

seines eigenen Selbst auch im Willensleben durchschaut,
der wird die Tiefe von Dostojewskis Bekenntnis verstehen,
dass „in Wahrheit jeder allen gegenüber für alles und jedes
in Schuld ist" *).

Das Bewusstsein dieser Verschuldung ist heute allgemein
erwacht. Die Desorganisation des politischen, wirtschaftlichen
und sozialen Lebens ist so weit fortgeschritten, dass sie nicht
mehr mit den kleinen Mitteln einer formalen Technik beseitigt
werden kann. Man forciert darum den Aufbau eines neuen Staates,

einer neuen Wirtschaft und die Durchdringung des sozialen
Lebens mit einem neuen Geiste, wobei der Gedanke als
Vorgabe dient, dass der Einzelne den Sinn seines Lebens nur in
der Gemeinschaft erfüllen könne. — Wir stehen also an der
Wende einer neuen Zeit mit dem Bewusstsein, class clie

vergangene Welt, aus der wir kommen, ihr Daseinsrecht verloren
hat, weil sie verschuldet ist. Denn das Schicksal ihres Niedergangs

ist nicht nur über uns, sondern auch durch uns gekommen,
d. h. durch die verantwortungslose Willkür derer, die der
nunmehr absterbenden Welt in der Politik, in der Wirtschaft, im
sozialen Leben Form und Gehalt gegeben haben. Wie weit im
einzelnen Falle diese Verschuldung geht, ist schwer zu ermessen,
dass wir aber alle aktiv und passiv an ihr beteiligt sind, scheint
mir sicher.

Philosoph : Ich würde mich scheuen ein so sicheres Urteil
zu fällen und mich auf einen so hohen Richterstuhl zu setzen. —
Sind wir überhaupt imstande, den Strom der Geschehnisse zu
regulieren oder uns die Rolle des Weltenrichters anzueignen und
zu sagen, was in dieser Welt geschehen durfte und was nicht? —
Wir können sagen was geschehen ist, wir müssen die Tatsache
einräumen, dass dieses Geschehen einen fast unerträglichen
Druck auf uns ausübt, aber ich scheue mich, diesen Druck
noch zu vermehren dadurch, dass ich die Verantwortung für

') Die Brüder Karamasow. Bd. 1. Aus dem Leben des Starez Sosima.



— 80 —

dieses Geschehen nun als neue Last uns auferlege und uns

schuldig* spreche.
Theologe : Genau das Gegenteil ist richtig : Es gibt keine

andere Möglichkeit und keinen anderen Weg von dem lähmenden

Druck dieses Geschehens frei zu werden, als das

Eingeständnis unserer Verantwortung und Schuld. Was sonst ein

unentrinnbares Verhängnis wäre, wird nunmehr zu einer
Anklage wider den freien Menschen. Und für ihn ist möglich, was
für den gebundenen Menschen unmöglich wäre, sich zu seinem

ursprünglichen Selbst, d. h. zu seiner göttlichen Bestimmung
zurückzufinden. Für den freien Menschen besteht die Möglichkeit

der Umkehr und Erlösung, die Möglichkeit der Entscheidung,
während über den gebundenen und unter einem Verhängnis
lebenden Menschen immer schon entschieden ist.

Philosoph : Sie sprechen von einer Anklage, die wegen
unserer Verschuldung erhoben werde, und ich nehme an, dass Sie

die anklagenden Stimmen, die hier laut werden, in ihrem letzten
Grund auf das Gewissen zurückführen. Könnte aber dabei nicht
eine Selbsttäuschung unterlaufen? — Könnte es nicht sein, dass

das rebellierende Weltgewissen, das heute so nachdrücklich
seine Anklage wider die sittliche Verderbnis und Verschuldung
der Welt erhebt, nur der Dolmetsch von Stimmungen wäre,
die aus den unleidlichen Weltzuständen erwachsen sind? Diese

Stimmungen suchen ein Ventil, sich zu entladen und finden es

in dem Schuldspruch über die angeblichen oder wirklichen
Urheber dieser Zustände. — Zeigt sich aber nicht darin, dass

das Gewissen den Ausgangspunkt seiner Beurteilung und
Verurteilung* viel mehr in den Folgewirkungen bestimmter
Handlungen sucht, als in diesen selbst?

Theologe: Das mag zutreffen. — Allein auch in solcher
Kritik des Gewissens offenbart sich sein sicherer Instinkt, der

weiss, dass ein Handeln, das zu so verderblichen Folgewirkungen
führt, ohne darauf Rücksicht zu nehmen, im eigentlichen Sinne

verantwortungslos und somit unsittlich sein müsse. — Im übrigen

darf ich das Richteramt des Gewissens und sein Recht
durch ein Gleichnis veranschaulichen. Wir denken nicht daran
eine Maschine um dessentwillen anzuklagen, dass ihre Schrauben
sich infolge der Erschütterung ihres Ganges lockern, sodass sie

am Ende unbrauchbar wird. Wohl aber machen wir den Monteur

verantwortlich, der die Maschine zu überwachen hatte



— 81 —

und dieser Lockerung nicht rechtzeitig entgegenwirkte. So ist
denn das Gewissen, der Wächter des sozialen und sittlichen
Lebens, berufen, seine Schäden zu rügen, berufen immer wieder
an die ursprüngliche, d. h göttliche Sinn- und Zweckbestimmung
dieses Lebens zu erinnern.

Philosoph : Was soll ich über dieses Wächteramt des
Gewissens sagen? — In einzelnen Fällen mag es seiner Pflicht
genügen und rechtzeitig zum Warner zu werden. Im ganzen
aber versagt es, es „schläft" und wird erst wach, wenn das
Unheil geschehen ist und wenn die Zerrüttung der äusseren
Welt uns Kunde gibt von der Zerrüttung unserer Innenwelt,
unseres Denkens, Wollens und Handelns. — Wenn also schon
das Gewissen sich das Recht nimmt, Anklage wider uns zu
erheben, dass wir unsere Freiheit missbraucht hätten, so haben
M'ir, so will mir scheinen, das Recht der Gegenklage, weil das
Gewissen mit seiner Klage zu spät kommt und den schon an
die Welt verlorenen Menschen trifft. Denn was hilft uns ein
Gewissen, das uns an eine Freiheit erinnert, die wir tatsächlich
nicht mehr besitzen, was hilft es uns, dass man uns sagt, die
von uns vollzogene Entscheidung sei verkehrt, wenn wir sie
nicht mehr rückgängig machen können?

Theologe: Ihre Fragen decken sich dem Sinne nach durchaus
mit den Äusserungen deterministischer Theologen, die, wie
Augustinus, behaupten, dass der Mensch nach dem Sündenfalle
so wenig von seiner Freiheit noch Gebrauch machen könne
wie der Selbstmörder von seinem Leben, das er von sich
geworfen und trotz aller Reue sich nicht wiedergeben könne.
Trotzdem hege ich gegen die Abwertung des Gewissens, die
Sie zu vollziehen geneigt sind, die allerstärksten Bedenken.
Denn das Gewissen beleuchtet nicht nur mit unbarmherzigem
Licht eine Lebenssituation, die wir als schuldhaft empfinden,
obwohl wir in diese Situation, äusserlich betrachtet,
hineingetreten sein können, ohne dass von einer persönlichen
Verschuldung die Rede sein kann. Unter diesem Eindruck mag
uns eine Stimmung überkommen, die in unvergleichlichen Worten

das Lied des Harfners in Goethes Wilhelm Meister zum
Ausdruck gebracht hat. „Ihr führt ins Leben ihn hinein — Ihr
lasst den Armen schuldig werden — dann überlässt Ihr ihn
der Pein — denn jede Schuld rächt sich auf Erden." — Und
doch hat diese Klage des Harfners wider die himmlischen

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1933. 6



— 82 —

Mächte für eine tiefere Betrachtung kein Recht. Denn wir sind
nicht nur ins Leben hineingeführt worden, wir haben uns
hineinführen lassen: wir sind in dem Zeit- und Welterleben
aufgegangen und haben uns so selbst verloren. Bis dann irgendwann

einmal der Augenblick kam, in dem wir den Menschen,
„der hinter uns lag", in seiner Nichtigkeit erkannten. In diesem

Augenblick stand für uns das Leben still. Der Daseinsgestaltung,
die durch ausser uns liegende Kräfte bewirkt wurde, wurde
Halt geboten. Wir spürten es, dass dieser unpersönliche Prozess,
der sich mit und an uns vollzog, uns unserem eigentlichen Selbst
entfremde. Wir spürten es, dass dieses Selbst Forderungen an
uns stellte, denen wir in dem tatsächlichen Befund unseres
Daseins in keiner Weise entsprochen hatten. Wir spürten es,
dass wir nicht das geworden waren, was wir in Übereinstimmung
mit der Idee unseres Seins sein sollten. In diesem Augenblick
fühlten wir unsere Verantwortung und Schuld, weil wir dem

Leben, was wir ihm schuldig waren, nicht mit unserem Sein,
sondern mit tausend Äusserlichkeiten und Nichtigkeiten gezahlt
hatten. — Vielleicht ohne davon zu wissen, hatten wir uns
selbst und andere betrogen, und nun führte uns das Gewissen
aus dieser trügerischen Welt heraus und zu uns selbst zurück.
Damit aber wurde uns bewrusst, dass das Leben nicht ein
fortlaufendes Erleben von vorgeschobenen Erlebnisinhalten ist, um
die Leere in uns auszufüllen und unser eigentliches Selbst und
seine Bestimmung* zu vergessen, sondern eine Entscheidung,
die dieser letzten Bestimmung gerecht werden soll. — Was
wir werden sollen, das sagt uns das Gewissen, indem es uns
vor diese Entscheidung stellt.

Philosoph: Ich finde, dass Sie meinem Einwand nicht gerecht
geworden sind, dass das Gewissen mit seiner Forderung und
dass dementsprechend die Stunde der Entscheidung zu spät
kommt.

Theologe: Sie wiederholen die Nikodemusfrage: „Wie kann
einer wiedergeboren werden, wenn er alt ist?" — Aber diese

Frage übersieht, dass nicht der in der Zeit gewordene und von
den Zeiterlebnissen gestaltete Mensch auf die Forderung des

Gewissens Antwort zu geben hat, sondern der Mensch, der mit
seinem tiefsten Sein ausser aller Zeit steht. Für ihn ist es ganz
gleichgültig, in welchem Augenblick seines zeitverhafteten
Daseins ihn die Forderung des Gewissens trifft. Denn in diesem



— 83 —

Augenblick versinkt ja alles was vorher war. Ja, er soll
vergessen was hinter ihm liegt und sich nach dem strecken was
vor ihm liegt. Das heisst aber, dass die Wahl und die in ihr
liegende Entscheidung jederzeit, selbst in unserer letzten Stunde,
nachgeholt werden kann 1). Die Wahl bedeutet, dass wir aus
dem unpersönlichen Weltgetriebe, von dem wir uns treiben
liessen, hinaustreten und nun uns wählend entscheiden können
für eine Lebensmöglichkeit, die unserer „Bestimmung"
entspricht. Mit Absicht wähle ich dieses in der Fichteschen
Freiheitsphilosophie geprägte Wort. Denn für Fichte ist diese
Bestimmung für einen jeden seiner Individualität und entsprechend
den Lebensbedingungen unter denen er lebt erkennbar, sodass

er weiss, was er soll — und erfüllbar. Die Idee unseres idealen
Ich soll sich also trotz aller Widerstände behaupten können.
Diesen ungebrochenen Glauben des Idealisten an sich selbst
bringen wir nicht mehr auf. Deutlicher, schärfer suchen wir bei
uns die Grenzen unseres menschlichen Wesens, die Tiefen menschlicher

Verlorenheit. Denn auch der Augenblick, in clem das
Gewissen uns aus dieser Verlorenheit zurückruft, uns an die
Möglichkeit der Selbstbestimmung* und der Freiheit erinnert, verwirklicht

diese Möglichkeit noch nicht. Vielmehr würde das Gewissen
das Gefühl der Verlorenheit noch verstärken, das Gefühl der
Verantwortung bei der uns aufgegebenen Entscheidung bis zum
Unerträglichen steigern, wenn nicht hinter dem Gewissen Gott
stünde. — Der Mensch, den das Gewissen der Zeit und seiner
Verlorenheit an die Welt entnommen hat, wird damit nicht
einer Einsamkeit überantwortet, die nichts enthält als das
Gefühl der Weltleere2). Vielmehr wird der vom Gewissen
aufgerüttelte Mensch sich dessen bewusst, dass eine Macht über
ihm steht, der er verpflichtet ist3). Das religiöse Grundverhältnis,

in dem er steht und immer gestanden ist, ohne sich darüber

') Vgl. hierzu Heidegger, Sein und Zeit. S. 268. „Das Zurückholen
aus dem Man (worunter H. die unpersönliche Lebensform versteht) zum
eigentlichen Selbstsein muss sich als Nachholen einer Wahl vollziehen. Nachholen

der Wahl bedeutet aber Wählen dieser Wahl, Sichentscheiden für
ein Sein können aus dem eigenen Selbst." cf. S. 271.

2) Demgemäss halte ich die Äusserungen von E. Brunner über das
Gewissen, so viel Treffliches sie im übrigen enthalten, für missverständlich e
Übertreibungen. „Das Gewissen redet nicht von Gott, sondern treibt
uns aus seiner Nähe. Es ist eine Macht, die gerade zwischen Gott und uns
tritt und ihn uns verhüllt, das uns in die Einsamkeit jagt." Das Gebot
und die Ordnungen. 1932. S. 141 f.

s) Vgl, hierzu M. Heidegger, a. a. O. S. 275.



— 84 —

Rechenschaft zu geben, wird nun, wenn auch vielleicht nur
dunkel und schattenhaft, ersichtlich. Erschüttert, d. h. unter
Furcht und Zittern fühlt er hier eine Verpflichtung, die sein

ganzes Sein umfasst, fühlt er eine Bindung, der er nicht
ausweichen kann.

Philosoph: Sie reden in der Sprache eines Mystikers von
Tatsachen, die ich nicht leugnen will, aber nicht verstehen
kann.

Theologe : Sie sind auch nicht verständlich, solange dieses

Verhältnis nicht als das Verhältnis des persönlichen Gottes

zum persönlichen Menschen erfasst wird. Denn das Gewissen
führt den Menschen wohl bis an das Tor der Gnade. Aber er
bleibt draussen, solange nicht Gottes persönliche Lebensoffen-
barung ihm dieses Tor öffnet. Das Gewissen sagt dem Menschen
zunächst nur, dass er irre gegangen ist, dass er seine

Bestimmung verfehlt hat. Es sagt ihm aber nicht, wie er diese

Bestimmung erfüllen soll und kann.
Philosoph : Was Sie sagen, scheint mir noch einer weiteren

Klärung zu bedürfen. Ihren Ausführungen zufolge soll das
Gewissen vorerst die kritische Funktion zu erfüllen haben, die

Verfehltheit eines nur weltgebundenen Verhaltens aufzudecken.
Darüber hinaus soll es uns an die uns von Gott auferlegte
Bestimmung erinnern, ohne uns doch die Wege zu weisen, wie
wir dieser Bestimmung entsprechen sollen. Die Frage „was
sollen wir tun?" bleibt also unbeantwortet im Hintergrund der
durch das Gewissen bewirkten Lebenskrise.

Theologe: Es würde so sein, wenn das Leben, wenn die

menschliche Geschichte ganz von Gott verlassen wäre. Allein
auch in diesem scheinbaren Chaos wirkt Gottes ordnender
Wille und jedem Leben weist er seine Bestimmung. Sie wird
deutlich durch persönlichen Anruf in der Form des Gesetzes

„du sollst". — Was wir aber sollen und als Pflicht zu erfüllen
haben, das ist aus dem sozialen und geschichtlichen Leben zu
erheben. Denn in ihm wirken sich die sittlichen wie die
unsittlichen Verhaltungsweisen in ihren Leben erhaltenden wie
Leben zerstörenden Folgen aus. Die Bewertung und Bestimmung
dieser Verhaltungsweisen ist nicht in das Belieben des Einzelnen
gestellt, ist auch nicht von einer wissenschaftlichen Theorie
zu vollziehen, zu der dann das Leben die Anwendung zu geben
hätte, sondern unmittelbar und intuitiv vollzieht sie der sittliche



— 85 —

Prophet, der dazu die Berufung empfangen hat. Konfuzius, Buddha,
Zarathustra, Moses und die israelitischen Propheten mögen
als Vorbilder solchen Prophetentums gelten, unter den
Philosophen : Sokrates und Plato, Kant und Fichte, um nur einige
Namen zu nennen. Ihre Aufgabe war es, die Normen und
Gesetze des sozialen Lebens für eine bestimmte geschichtliche
Lage zu erheben und zu verkündigen. — Diese Normen sind
nicht gleichwertig. Es sind unter ihnen solche, die als a priori
gültige Bedingungen menschlichen Gemeinschaftslebens
anzusprechen sind und jeden verpflichten, und wiederum solche,
die durch eine bestimmte geschichtliche oder soziologische
Lage bedingt sind und eben darum nur bedingt verpflichten.
Was ich meine, deckt sich clem Sinne nach mit der
Unterscheidung der katholischen Ethik zwischen Naturrecht und
positivem Recht. Die Verkündigung dieser Normen gibt ihnen
verpflichtende Gewalt für jeden, der sich durch sie getroffen
fühlt, d. h. für jeden, der ihre Befolgung als Pflicht für sich
erkennt. Diese verpflichtende Gewalt kommt zunächst in der
inneren Nötigung unseres sittlichen Bewusstseins zum Ausdruck,
diesen Normen zuzustimmen. Diese Zustimmung wiederum soll
sich dann in eine praktische Nötigung des Willens umsetzen,
sich im Sinne der erkannten Verpflichtung zu entscheiden.

Philosoph: Was in der Theorie glatt aufgeht, wird zum
eigentlichen Problem in der Verwickelung des Lebens. Denn
wer soll entscheiden? Das Gewissen, clem ja nun durch
prophetische Verkündigung der Weg gewiesen ist und das zugleich
in einer „inneren Nötigung", wie Sie sagen, seine Verpflichtung
fühlt! — Oder der freie Wille, der sich mit dieser
Gewissensentscheidung nun seinerseits auseinanderzusetzen hat? — Die
Gewissensentscheidung ist doch wohl auch bei den Propheten,
die Sie nannten, eine menschlich begrenzte, d. h., sie erfasst den
göttlichen Willen nur in der Form, wie sie eben diesen
Menschen in einer bestimmten geistesgeschichtlichen und religiösen
Lage zugänglich ist. Sie kann daher, wie das bei Buddha der
Fall ist, zu einer Entwertung der Welt und des Weltbegehrens
führen und dabei doch das religiöse Grundverhältnis und den
Gedanken, dass wir die Welt um Gottes willen aufgeben sollen,
völlig überdecken. Sie kann die Nichtigkeit des Selbstwillens
erkennen, ohne dafür als Gegengewicht die Wertfülle des

göttlichen Willens anzubieten. Auch die prophetische Verkün-



digung bleibt daher, um das Apostelwort zu gebrauchen, „Stückwerk".

Sie wird es noch viel mehr in ihrer Auswirkung* auf
den Willen der Einzelnen, an den sie sich wendet. Vielleicht
gerade darum, weil diesem Willen persönlich die Entscheidung
zugemutet wird, verschiebt sich für sein Selbstgefühl der
Schwerpunkt dieser Entscheidung und der in ihr liegenden
Verantwortung. Das Empfinden, dass die Verantwortung
religiös, d. h. an Gott gebunden ist, tritt zurück vor dem
Empfinden, dass wir uns selbst verantwortlich sind. Dass dieser
Gedanke der Selbstverantwortung in seiner Übersteigerung zu
einer irreligiösen Deutung dieser Verantwortung führen kann,
haben wir bei Nietzsche gesehen. Aber auch dort, wo sie sich
auf die Behauptung der Autonomie des sittlichen Bewusstseins
beschränkt, erhält die in ihr ruhende Verantwortung einen
religiös farblosen und unpersönlichen Charakter, was bei Kant
und Fichte merklich zu spüren ist. Denn eine moralische
Weltordnung mag wohl verpflichten, aber sie ist doch nur
lebendig* in dem Willen dessen, in dem sie lebt. Nur als
Willensausdruck wird sie zur persönlichen Forderung an uns. Sofern
also die moralische Weltordnung als eine Wertordnung
unpersönlicher Art gedacht-ist, wird sie als sittliche Forderung aus
der religiösen Verantwortung herausgenommen. Unpersönliche
Geltungswerte können nicht persönliches Leben formen.

Theologe: Ihre Bemerkungen greifen schon einer Schluss-

folgerung vor, auf die ich gleich zurückkommen möchte. —
Zuvor aber sei gesagt, dass auch dort, wo das Gesetz als
sittliche und religiöse Forderung des persönlichen Gottes an den
Menschen gedacht ist, wie in der Religion Israels, die
Möglichkeit einer religiösen Entleerung des Gesetzes besteht. In
seiner Erfüllung kann nämlich der Mensch das, was er tut,
so sehr als seine Leistung betrachten, dass er es in der Weise
des Pharisäismus als sein Verdienst und als seine Gerechtigkeit
ansieht und in dieser Selbstgerechtigkeit Gottes Gerechtigkeit
vergisst. Dieser Mensch ist gewiss frei, d. h. sein Wille
entscheidet sich in einer Reihe von einzelnen Akten für den Vollzug

bestimmter religiöser und sittlicher Gebote. Aber im tieferen
Sinne ist er doch unfrei, weil er über die Befangenheit seines
sich selbst wertenden Willens nicht hinauskommt und im
Menschlichen stecken bleibt. Darum bleibt der sittliche Wille,
weil er sich an den Buchstaben des Gesetzes, an äusserliche



— 87 —

Normen hält, im Grunde genommen unfrei, weil er eine starre
Form übernimmt, eine Form, die zudem ihr Leben aus dem
eigenen Selbst, aus der Liebe zu ihm empfängt. Dieser Wille
kommt vom naturhaften Trieb nicht los und bleibt in der
Erfüllung des Gesetzes gebunden an die äussere Form, die er
nicht zu beseelen und innerlich zu überwinden vermag durch
die Liebe. So erscheint hier der Wille und die Sittlichkeit, in
der er sich darstellt, unfrei — weil unerlöst vom Menschlichen.—
Zugleich bleibt er in Gottes Schuld, weil er sich selbst leben
und gestalten will, auch wenn er scheinbar sich vom göttlichen
Gesetz bestimmen lässt — während er doch für Gott geschaffen
ist, in ihm leben und von ihm sich gestalten lassen soll. Dieser
Schuld aber ist nicht nur die religiös-gesetzliche Lebensform,
wie sie uns Paulus geschildert hat, verfallen. Sie trifft am
Ende alles menschliche Leben, das nicht durch die Liebe
Gottes erlöst ist. Denn alles Leben, das ausser dieser Liebe
und somit ausser der Gnade steht, will irgendwie sich selbst
leben, sich selbst darstellen, sich selbst geniessen. In dieser
Gebundenheit, von der zu lösen es sich vergeblich müht,
entfaltet sich alles menschliche Dasein. Darin ist es „unter das
Gesetz der Sünde getan", unfrei, auch wenn es sich selbst
gebietet, sich selbst gestalten will. Denn das Formprinzip
solcher Selbstgestaltung sind menschliche Werte, Wünsche,
Zweckmässigkeiten. Niemals kann der Mensch bei solcher
Selbstgestaltung frei werden von sich selbst. Und doch ist das
seine tiefste Sehnsucht und sein höchstes Ziel. Wer aber kann
diese Sehnsucht erfüllen, diesem Ziele den Weg weisen?

Philosoph: Sie fordern Unmögliches, eine Überhöhung des

Menschen, die ausser den Grenzen seines Vermögens liegt.
Theologe: Ganz richtig! Wie Sie im Laufe unserer

Unterhaltung schon bemerkten: „der Mensch kann sich in seiner
Idealität nicht behaupten" x) — ausser die Norm dieser Idealität,

die er aus eigenen Mitteln nicht gestalten kann, wird ihm
von Gott eingeprägt und sie wird ihm eingeprägt in Christus.
Wenn vom Menschen aus die ihm von Gott zugedachte
Bestimmung verfehlt wird, wenn er seine Freiheit missbraucht,
um sich von dieser Bestimmung zu lösen, so kann nur Gottes
Gnade ihn aus seiner Verlorenheit zurückrufen. Und wenn die
Forderung des Gesetzesgehorsams das Versagen der mensch-

') Vgl. S. 5 und 26 und Kap. III Internat, kirchl. Zeitschrift 1931. S. 176.



— 88 —

liehen Kräfte offenbar macht, so bedarf es einer neuen Triebkraft

des sittlichen und religiösen Lebens, damit der Mensch
zu seiner Bestimmung geführt wird. Diese Triebkraft ist die
in Jesus offenbarte göttliche Liebe. Sie kann nur in einer in
die menschliche Geschichte eingegangenen persönlichen
Erscheinung für uns verständlich und wirksam werden. Darum
ist das Leben Jesu Leben und Walten der göttlichen Liebe.
Der Ausdruck dieses Lebens und seine Verkündigung ist das

neue Gebot der Liebe. Diese Botschaft würde fremd und
unverstanden in dieser Welt stehen, wenn nicht der Geist Christi
lebendig fortbestünde in seiner Gemeinschaft und in ihr immer
wieder das Leben der Liebe erweckte. Denn indem die Kraft
Christi bei uns Wohnung nimmt (IL Cor. 12, 9), ist die Liebe
Gottes ausgegossen in unseren Herzen (Röm. 5, 5). Als ein
neues Prinzip des sittlichen und religiösen Lebens kann diese
Liebe bezeichnet werden, weil sie eine Überhöhung des Menschen
über die natürlichen Triebkräfte seines WTollens und Handelns
zur Folge hat. Voraussetzung dafür aber ist die Wiedergeburt
aus dem heiligen Geiste, die aus dem Menschen eine neue
Schöpfung machtl). Er ist nicht mehr dem Gesetze Untertan,
sondern zur Freiheit berufen2). Seine Freiheit aber hat ihr
Mass in sich selbst; sie kann darum nicht von dem Gewissen
eines anderen gerichtet werden8). Ihr ist alles erlaubt, was
die Liebe zu Gott und zum Nächsten zulässt. So gelangt hier
die Freiheit zu ihrer vollen Souveränität, zugleich aber auch
zu ihrer letzten Sinnerfüllung, d. i. zur Verwirklichung der
göttlichen Liebe im Reiche Gottes. Anderes kann sie nicht
begehren und wollen, weil diese Freiheit eine Ausstrahlung
der göttlichen Liebe ist, die den Menschen durchdringt, heiligt
und beseligt.

Philosoph : Was Sie sagen wird wohl als christliche Heilsund

Gnadenlehre in allen Kirchen verkündigt, aber in seiner
Tiefe wohl nur verstanden von denen, die in der Gnade stehen.
Aber gerade diese Tatsache schliesst für mich eine Reihe von
Anständen in sich, die ich schwer bewältigen kann. Die Gnade
beruft den Menschen, sie kommt über ihn, sie bewältigt ihn.
Für den Einzelnen, Erwählten gewiss höchste Lebenserfüllung

') II. Cor. 5, 17.

2) Galat. 5, 13.

3) I. Cor. 10, 20.



— 89 —

und Wegweisung zum letzten Lebenssinn. Aber der Erwählten
sind unter den vielen Berufen nach den Worten des Evangeliums
nur wenige. — Wieviele hören wohl seinen Ruf, aber
verstehen ihn nicht! Wieviele leben ohne ihr Verschulden, um
mich der kirchlichen Gebetssprache zu bedienen, „in der Nacht
des Heidentums"! — Wie sollen wir uns — es erklären, dass alle
diese Ungezählten — soweit wir menschlich ihr Schicksal
beurteilen können — von der Gnade nicht erreicht werden, dass
sie den Ruf Gottes und Christi nicht vernehmen und so ihre
göttliche Bestimmung verfehlen? — Ihr Leben vermag sich
von dem menschlich Triebhaften, von der Umwelt, in der sie

geboren sind, die ihr Seelenleben geformt hat, nicht zu lösen,
und so sind sie einem Schicksal überantwortet, das sie als Erbe
überkommen und übernommen haben, ohne dafür verantwortlich

zu sein. Gewiss sie sind schuldig, wie wir es alle sind —
denn sie schulden ihr Leben Gott. Aber dass sie ihre Lebensschuld

nicht zahlen können, ist, menschlich gesprochen, nicht
ihre Schuld, weil ihnen keine Möglichkeit dazu geboten wurde.

Theologe: Den gordischen Knoten ihrer Frage zu lösen,
will ich mir nicht anmassen. Man kann ihn natürlich zerhauen,
wie das Paulus im Römerbrief und nach ihm die Reformatoren
in ihrer Prädestinationslehre getan haben. Die absolute
Souveränität Gottes waltet auch in dem Heilsschicksal der
Menschen : „Wem ich gnädig bin, dem bin ich gnädig, und wessen
ich mich erbarme, dessen erbarme ich mich." — So also kommt
es nicht auf jemandes Wollen und Laufen, sondern auf Gottes
Erbarmen an (Röm. 9, 15 f.). Oder negativ gewandt: Wen Gott
will, den verhärtet er (Röm. 9, 18). Hierüber mit Gott zu rechten,

steht nach den anschliessenden Ausführungen des Römerbriefes

dem Menschen nicht zu, weil nur Gottes Wille
entscheidet, wen er zu einem Gefäss der Ehre und wen zu einem
Gefäss der Unehre macht. Allein wir wissen, dass Paulus auch
anders gerichteten Gedankengängen Raum gegeben hat. — Ein
allumfassendes göttliches Erbarmen war ihm das letzte Wort
der göttlichen Gnadenführung in der menschlichen Geschichte1).
Aus diesem Grunde kann ich mich nicht dazu verstehen, die
gewiss nicht leicht zu nehmenden Prädestinations^ecfcm&era im
neuen Testament und insbesondere bei Paulus in ein Prädesti-

') Vgl. hierzu die Ausführungen in Kapitel III dieser Arbeit. Internat.
Wrchl. Zeitschrift. 1931 S. 177 f.



— 90 -
nationssystem zu pressen, wie das in Augustins Theologie und
bei den Reformatoren geschehen ist. Ich verkenne dabei keineswegs,

dass in dem Prädestinationsgedanken eine harte Wahrheit

zum Ausdruck kommt, die Umschreibung der Tatsache,
dass in der menschlichen Geistes- und Seelengeschichte immer
wieder das Wort gilt: „Viele Berufene, aber wenig Auserwählte."
Vom Menschen aus gesehen, gehören wir allerdings einem
verlorenen Geschlecht an, und es ist nicht abzusehen, wie das

wiederum mit menschlichen Kräften geändert werden kann.
Der Pessimismus aller tiefer blickenden Moralphilosophie besteht
hier zu Recht. — Allein trotz aller Verkehrung seiner
göttlichen Bestimmung* ist das menschliche Geschlecht nach dem
Glauben aus göttlicher Schöpfung entsprungen, es steht in seinem

Werdegang unter dem Walten der göttlichen Vorsehung, unter
dem Walten der göttlichen Liebe, die sich in Christus geopfert
hat. Diese Liebe ruft uns aus aller menschlichen Verlorenheit,
aller Gebundenheit an die Welt und an unser selbstsüchtiges
Ich, zu unserer ursprünglichen göttlichen Bestimmung, zu der
Freiheit zurück, die in Gott gegründet ist. Gott aber ist grösser
als unser Herz, grösser auch in seinem Walten als die letzten
und scheinbar unumstösslichen menschlichen Gegebenheiten,
denen wir in der nur menschlich geprägten Geschichte
begegnen. Ist es denkbar, dass das Walten göttlicher Liebe in
menschlicher Selbstsucht und Sünde, in menschlicher Trägheit
auf Hemmungen stösst, die ihm unüberwindlich sind, denkbar,
dass es hier Fesseln gibt, die sich nicht mehr lösen lassen —
Steht nicht als eine letzte Hoffnung hinter dem Evangelium
der Glaube, dass der Tod nicht mehr sein werde? (Apokal. 21,14.)
Kann diese Hoffnung anders gedeutet werden denn als Glaube
an die Überwindung auch des geistigen Todes durch Gottes
Macht der Liebe? — Dann würde auch die grosse Gabe der
Freiheit, die Gott dem Menschen verliehen, nicht zu einer
ewigen Erstarrung ihres Missbrauchs und damit zur ewigen
Isolierung des selbstsüchtigen Ich von aller Gemeinschaft der
Liebe führen, sondern diese Gabe würde am Ende sich als
Gottes Gabe rechtfertigen, indem sie in der Liebesgemeinschaft
mit ihm ihren letzten Sinn und ihre letzte Erfüllung findet.

Philosoph: Ich fürchte, dass Ihre theologischen Kollegen
Ihre Auffassung als Schwärmerei bewerten werden. Vielleicht
werden sie auch darauf hinweisen, dass ihr dogmatische Be-



— 91 —

denken entgegenstehen, deren Begründung auf neutestamentliche
Worte und Gleichnisse zurückgreifen kann, vor allem aber auf
die Erwägung, dass diese Auffassung die Schwere der
Verantwortung angreift, die auf unseren sittlichen und religiösen
Entscheidungen ruht und eben darum die Freiheit zu einer so

gefährlichen Gabe macht. Denn die Unwiederruflichkeit gibt
diesen Entscheidungen den schweren Ernst, der da weiss, dass
keine Ewigkeit uns zurückbringen kann, was wir der Minute
ausgeschlagen haben. Doch eine Diskussion darüber würde uns,
so fürchte ich, von unserem Ziele ablenken. Für unser Thema
entscheidend ist hingegen die Frage, ob wir bei diesen letzten
Lebensentscheidungen wirklich selbst den Ausschlag geben
oder die Gnade Gottes, von der wir uns angerufen und geführt
wissen.

Schon zu Beginn unseres Gespräches bemerkte ich, wie
sehr mich die Beobachtung, dass die grossen Theologen sich
fast alle als Deterministen erwiesen haben, beschäftigt. Aus
ihrem Gottesbegriff, aus der allumfassenden Kausalität des

göttlichen Willens und der göttlichen Heilssetzung wird bei
ihnen der Prädestinationsgedanke gefolgert ; daneben auch aus
der Willensverhärtung, die sich in dem nur sich selbst suchenden,

sündhaften menschlichen Willen vollziehen muss und
zuletzt zur Unempfänglichkeit gegen jeden göttlichen Gnadenruf
führt. Aber aus beiden gedanklichen Ansätzen scheint sich mir
ein Widerspruch zu ergeben, die den Glauben an eine göttliche
Prädestination in Frage stellt. Denn wenn alles Geschehen
nicht nur von göttlicher Voraussicht begriffen, sondern auch
von göttlicher Zielsetzung und Kausalität bestimmt wird, so ist
nicht zu verstehen, wie sich das Böse als selbständige Macht
in diesem Wirkungszusammenhang des göttlichen Willens
behaupten kann, und umgekehrt : wenn die naturgebundene
Anlage des menschlichen Willens diesen zum Bösen bestimmt, und
zwar so sehr, dass er selbst dem Ruf der göttlichen Gnade
nicht mehr Folge leisten kann, dann kann von einer Totalität
göttlicher Prädestination im Sinne des göttlichen Heilswillens
wenigstens in der erbsündlichen Welt nicht mehr die Rede
sein. Alle Bemühungen der Prädestinationstheologen, diesen
Widerspruch abzuschwächen oder ihm durch dialektische Kunststücke

auszuweichen, scheinen mir vergeblich. Die Anerkennung
dieses Widerspruchs unter gleichzeitiger Aufrechterhaltung des



— 92 —

Prädestinationsgedankens, wie sie Luther, Calvin und clie ältere
reformatorische Theologie zu einem grossen Teil vertreten,
stellt den Glauben vor ein Mysterium, das aufzuhellen selbst
die Kraft des christlichen Gottesgedankens nicht mehr ausreicht.
Ich verstehe darum sehr wohl, wie Sie im Anschluss an pau-
linische Gedanken versucht haben, diesem Gottesgedanken sein
Recht in einer Heilslehre zu verschaffen, die das Böse nicht
für unüberwindlich halten kanu.

Indessen halte ich es für wesentlich, dass man den
religiösen Sinn des Prädestinationsgedankens dahin auswertet, dass

darin die unbedingte Allmacht des göttlichen Willens gegenüber

allem Weltgeschehen und auch gegenüber allem menschlichen

Handeln zum Ausdruck kommt. Alles wird von Gott zu
seinem Ziel, zu seiner Bestimmung geführt. Der Prädestinations-
geclanke ist also teleologisch und im Bereich werthaften, cl. h.

sittlich religiösen Handelns, heilsökonomisch zu bestimmen. Ich
halte es indessen für bedenklich, ihn mit der logischen
Ausdeutung theologischer Prädikate, wie der göttlichen Allwissenheit

und Allwirksamkeit, zu belasten, wie das gewiss im
einzelnen geistvoll und scharfsinnig Augustinus und die Scholastiker
versucht haben. Unserer Erkenntnislage angemessen scheint
mir vielmehr das Zugeständnis, dass wir eine adäquate
Vorstellung dieser göttlichen Prädikate überhaupt nicht besitzen.
Denn „wer hat des Herrn Sinn erkannt, oder wer ist sein
Ratgeber gewesen?" — Das „wie" der göttlichen Zielführung, der
göttlichen Wirksamkeit bleibt uns verborgen.

Was wir wissen, ist nur, dass wir mit Gott in einem
unlösbaren Lebenszusammenhang stehen, und dass für uns alles
daran hängt, dass wir diesen Lebenszusammenhang" bewusst
aufnehmen und unser Leben nach dem Willen Gottes gestalten.
Dadurch bekommt unser Leben den Charakter einer Entscheidung,

die wir dadurch vollziehen, dass wir dem Willen, d. h.
den uns bewusst gewordenen Geboten Gottes folgen oder nicht.
Weil aber diese Entscheidung nicht eindeutig vorausbestimmt
ist, sondern vor ihrem Vollzug verschiedene Möglichkeiten offen
lässt, ist sie frei, und weil sie frei ist, steht sie unter
Verantwortung. Allerdings ist, was ich hier umschreibe, nur der ideale
Fall einer Entscheidung, wie er etwa in dem Mythos vom
Sündenfall versinnbilclet ist. Fast könnte man versucht sein zu

sagen, dass er im geschichtlichen Leben überhaupt nicht vor-



— 93 —

kommt. Denn hier — in statu naturae lapsae — ist, worüber
wir schon ausführlich sprachen, alles in Frage gestellt: Die
Klarkeit der Gotteserkenntnis, das Bewusstsein der
Verantwortung, die Freiheit des Willens'). Der erschütternde Eindruck
dieser Lage spiegelt sich in Augustins Kennzeichnung der un-
erlösten Menschheit als einer massa perditionis — spiegelt sich
in Luthers „de servo arbitrio". — Wer also auf den Menschen
sieht, der sich selbst zum Gott der Welt gemacht hat, auf den
Menschen, der alles an sich selbst bemisst, wie er triebhaft ist
in seinem Wollen, unpersönlich in seinem Gedankenleben,
unsicher in seinen letzten Strebungen, der wird diese Schilderung,
die insbesondere durch die Massenpsychologie bestätigt wird,
gewiss nicht übertrieben finden. — Und doch kann ich mich
nicht dazu verstehen, diese Theologenschilderung des verlorenen
Menschen als die Schilderung aller menschlichen Möglichkeit
überhaupt gelten zu lassen. Es ist nicht ein Rest idealistischer
Philosophie, der mich dazu bestimmt, nicht der Glaube an die
Humanitätsreligion, wie er vor 100 Jahren unter den Gebildeten
lebendig war, sondern die in meinem Gottesglauben selbst
wurzelnde Überzeugung, dass die Gottesgabe der Freiheit durch
menschlichen Missbrauch nicht völlig vernichtet werden kann.

Theologe: Ich teile Ihre Überzeugung. Das vom
Sündenpessimismus entworfene Bild des Menschen ist eine Verzerrung,
insofern es vergisst, dass hinter den verzerrten Linien irgendwie

das ursprüngliche Gottesbild (imago Dei, Genes. 1, 27) noch
hervorleuchtet. Es mag verblasst und überdeckt sein, so sehr

verwüstet, dass es gar nicht mehr erkenntlich ist — und doch,
die Anlage als solche kann durch den Menschen nicht
vernichtet werden. Wie wäre es auch sonst möglich, dass der
Mensch sich in seiner Verlorenheit an die Sünde unglücklich
fühlt, wie wäre es möglich, dass das Gewissen für die Idee
des göttlichen Gesetzes in Anklage, Beschuldigung und
Verteidigung eintreten kann ?2) Wie auch möglich, dass die
Gottessehnsucht in dem Bewusstsein aller Völker lebendig ist?3) —
Ein seelenlos gewordener Automat, als welchen Luther den
Menschen im Sündenstande schildert, kann doch von seiner
Zuständlichkeit nichts wissen, noch viel weniger kann er sie durch

x) Internat, kirchl. Zeitschrift 1933. S. 40 ff.
2) Röm. 2, 15.

3) Apostelg. 17, 27.



— 94 —

sein Gewissen beurteilen, ebenso wie auch von einer
Gottessehnsucht in ihm keine Rede sein kann. — Wohl kann man
hierauf erwiedern : in diesen Regungen des sittlichen und
religiösen Bewusstseins sei schon in irgendeiner Form die
göttliche Gnade wirksam. Aber diese Gnadenwirkung setzt doch

irgendwelche Empfänglichkeit auf seiten des Menschen voraus.
Gottes Gnadenruf ergeht nicht in einen leeren Raum, sondern
wendet sich an einen bestimmten Menschen oder an ein
bestimmtes Volk, wenn „ihre Zeit erfüllt" ist, d. h., wenn sie in
ihrer zeitgeschichtlichen Lage reif geworden sind, diesen Ruf
zu vernehmen und sich für ihn zu entscheiden.

Soeben las ich in einer theologischen Zeitschrift1) die
folgenden Sätze, die ich hier anführe, weil sie nach meinem
Dafürhalten genau den Sinn der neutestamentlichen Lehre in dieser
Frage treffen. „Gnade will helfen. Deshalb muss sie mit dem,
clem sie helfen will, rechnen. Sonst ist sie Magie und keine
Hilfe. So ist Gnade der Ausdruck für die Gegenseitigkeit, in
die sich Gott zum Menschen begibt. Dem Menschen wird wohl
die Aktivität genommen, aber der Mensch selbst wird nicht
ausgeschaltet. Souveränität Gottes und Freiheit des Menschen
können und müssen auf Grund des neuen Testaments zusammen
behauptet werden." — Man hat diese Verbundenheit als
Synergismus bezeichnet und diesen Begriff verdächtigt und gescholten,
als ob durch ihn der Ehre und der Gnade Gottes Wesentliches
genommen würde. Das ist jedoch nur dann der Fall, wenn man
in der Dialektik des Vorgangs, den dieser Begriff beschreibt,
den menschlichen Faktor überhöht. Bleibt man sich der Grenzen

bewusst, welche dem Menschen in Schöpfung, Erlösung
und Heiligung durch Gottes schöpferischen Willen und durch
seine Gnade gezogen sind, so bleibt, wie mich dünkt, gegen
diesen Begriff nichts einzuwenden. — Denn gewiss, der
erlösungsbedürftige Mensch erlöst sich nicht selbst, sondern wird durch
Gottes Gnade in Christus erlöst und nur sein Gnadenruf ruft
ihn aus seiner Verlorenheit zurück. Aber dass er seinen Ruf
hört und beherzigt und ihn dahin versteht, dass er von ihm
eine Entscheidung fordert, dass er diese Entscheidung vollzieht,
alle diese Momente sind zusammengefasst im „Glauben". Aber
auch dieser Begriff ist von der eigentümlichen Dialektik erfüllt,
die dem religiösen Grundverhältnis, das zwischen Gott und

') Die Eiche 1933. S. 70.



— 95 —

dem Menschen besteht, und seiner bewegten Dynamik eigen ist.
Denn auch der Glaube ist einmal freie Hingabe an Gott und
sodann die Erfahrung des Überwältigtseins durch die göttliche
Gnade, durch die göttliche Liebe in Christus, durch das Walten
des Heiligen Geistes. Die persönliche Entscheidung und die
innere Nötigung zum Vollzug dieser Entscheidung bestehen hier
zusammen im lebendigen gegenseitigen Durchdrungensein. Daher

ist der wiedergeborene Mensch nicht nur eine abgeschlossene
und vollendete Tatsache, sondern zugleich eine Forderung, die
wir immer wieder zu erfüllen haben: „Ziehet an den neuen
Menschen!" (Eph. 4,24)*). In gleicher Weise folgt der
Rechtfertigung, die den gläubigen Menschen auf Grund seines Glaubens

in das ewige Erbarmen und in die Kindschaft Gottes
hineinstellt, die Forderung der Heiligung, die die Bewährung
des Glaubens in der Liebe verlangt.

Die religiöse Gebundenheit des Menschen wurzelt also,
durchaus in der Freiheit. Ihr erster Akt ist der Glaube, durch
den der Mensch diese Gebundenheit bejaht, in sein Denken und
Wollen aufnimmt. Insofern aber der Glaube den Menschen aus
seinem zeitgebundenen Dasein, aus dem Kausalzusammenhang-
irdisch gebundener Motivation hinaushebt, steht er an der Grenze
des Möglichen, ja er überschreitet sie im Sinne des Menschen,,
der sich in den Grenzen des Begreiflichen hält und halten will.
Was aber ihm unmöglich scheint, wird möglich, weil in diesem
Akt des Glaubens die göttliche Gnade den Menschen über sich
selbst in seinem religiösen und sittlichen Leben erhöht, eine
Möglichkeit, die er in seinem zeitlichen Dasein allen Bindungen
zum Trotz immer wieder zu erproben hat. — Doch genug,
obwohl hiermit nur die Grundlinien für einen Versuch, das
Problem Gnade und Freiheit zu lösen, umschrieben werden konnten..

Nur eine kurze Bemerkung sei noch angefügt, die sich mit
dem Verhältnis der hier vertretenen Gnaden- und Freiheitslehre
zur katholischen Sakramentenlehre beschäftigen soll. Man hat
dieser Lehre vorgeworfen, dass sie eine magische Dosierung
der göttlichen Gnade bedeute und diese damit so eng den
Endlichkeiten unseres irdisch gebundenen Daseins verknüpfe,
dass sie wie eine göttliche Aushilfe erscheine, die menschlicher
Unzulänglichkeit in ihren verschiedenen Lebensphasen geboten

*) Vgl. hierzu verwandte Ausführungen bei E. Brunner, Das Gebot,
und die Ausführungen. S. 144 ff.



— 96 —

werde. Es mag richtig sein, dass die vulgäre Sakramentspraxis
dieser Beurteilung in weitem Umfang Recht gibt. Aber ihr
letzter und tiefster Sinn liegt doch wohl in dem Gedanken,
class die Sakramente als „sichtbare Zeichen unsichtbarer
göttlicher Gnade" die im ewigen Leben Gottes und Christi begründete

unmittelbare Gnadengegenwart des göttlichen Geistes zum
Ausdruck bringen. Insbesondere in den entscheidenden Phasen
unserer Lebensentwicklung soll uns damit die Tatsache in
Erinnerung gebracht werden, dass wir zu Gott in einem das
persönliche Bekenntnis und die persönliche Verantwortung fordernden

Lebensverhältnis stehen, und dass somit unsere persönliche
Lebensformung unter der Wirkung der göttlichen Gnade erfolge.
Gottes ewige Gnadengegenwart wird also in unserem sinnlich
und zeitlich gebundenen Dasein durch ein Zeichen veranschaulicht,

das uns sagt, dass wir, in der Zeit lebend, der Ewigkeit
angehören.

Philosoph : Wie mir scheint, spricht sich auch in dem

heiligen Tiefsinn dieser kirchlichen Gebräuche der Gedanke

aus, dass das Göttliche und Ewige im Menschlichen eine Form
seiner Darstellung sucht. Doch ich kann mich des Eindrucks
nicht erwehren, dass die theologischen Lebens- und Gedankenformen,

die das Problem Gott und Mensch, Gnade und Freiheit,
umschreiben, in unserer geschichtlichen Welt, in der Situation,
in der wir leben, fremdartig wirken. Sie sind von Menschen
einer Zeit erdacht und übernommen worden, die den Ruf
Gottes, den Ruf zur Verantwortung und zur Freiheit unter
ganz andern Verhältnissen vernahmen, als die sind, denen
wir uns gegenübergestellt sehen. Die Verknechtung der Welt
in Sünde und Schuld, ihr Leid und ihre Unerlöstheit war ganz
anderer Art, als die ist, die wir heute kennen. Wie sie heute
ist, das haben Sie selbst im Verlaufe unseres Gespräches
nachdrücklich geschildert1).

Theologe : Sie haben ganz Recht, wenn Sie von der Fremdheit

der theologischen Lebens- und Gedankenformen sprechen.
Aber sie ist nur ein Ausdruck für die Tatsache, class der
Gott verbundene Mensch auf einer ganz andern Lebensstufe
steht als der Mensch, der dieser irdischen Welt hörig ist.

Auch dieser sucht Freiheit und Unabhängigkeit in seiner Weise.
Er sucht sie, indem er sein Herrenrecht über diese Welt

a) 1. Epilog. S. 76—78.



— 97 —

geltend macht, indem er die Kräfte der Natur sich in der
Technik dienstbar macht und durch die von ihm erfundenen
Apparate, durch die Maschine seine Wirkungsmöglichkeit
unübersehbar erweitert und das Ergebnis ist, dass er der Knecht
seines Werkes wird und die Geister, die er rief, nicht mehr
beherrschen kann. Er sucht dieses Herrenrecht, indem er sich
selbst seinen sittlichen Wert zu geben versucht und dabei der
Selbstgerechtigkeit verfällt; er sucht dieses Recht, indem er
seinesgleichen sich unterwirft und damit im Machtgedanken
einem Dämon verfällt, der fortzeugend immer wieder Böses

gebären wird. Er glaubt endlich dieses Herrenrecht zu finden,
indem er sich auf sich selbst und den ihm erreichbaren Lebenskreis

beschränkt, indem er sich zum Selbstzweck macht und
sich von Gott löst, bis dieser Titanismus an dem Irrsinn seines
Daseins zerbricht. — Das ist der Mensch, der seine Freiheit
nur in sich selbst sucht, in seinem Vermögen, und am Ende
findet, dass der Gebrauch dieser Freiheit überall zum
Missbrauch wird, der ihn schuldig spricht vor seinem Gewissen. —
Das Gewissen aber bedeutet das Erwachen des schuldigen
Menschen aus dem Idol einer Lebensgestaltung', von der er
sich alles versprach und die ihm nichts halten konnte. Das
Gewissen führt ihn an die Grenze der Möglichkeiten, die er
zuvor vor sich sah : an die Grenze des „nur in der Welt seins",
an die Grenze der gewollten Selbstbeschränkung, die in dem
Leben liegt, das nur in sich selbst Zweck und Sinn seines
Daseins findet. An dieser Grenze sagt ihm das Gewissen mit
unüberbietbarer Wucht, dass dieses Dasein nichtig ist und
dass die Freiheit, die er in ihm suchte, ihn schuldig werden
werden lässt ohne die Möglichkeit einer Entsühnung. — Diese

Grenzsituation, zu der uns die Selbstbesinnung führt, wäre
unerträglich, sofern sie uns nur die Sinnlosigkeit unseres
Daseins durchschauen liesse, wenn es über sie hinaus nicht für
den Menschen noch eine andere Möglichkeit gäbe, die
Möglichkeit, aus dem Glauben zu leben. Diese Möglichkeit ist
allgemein. „Jedes Zeitalter", sagt Ranke, „ist unmittelbar zu
Gott." Diese Unmittelbarkeit drückt sich beim Einzelnen darin
aus, dass er der Welt- und Zeitgebundenheit enthoben in den
Tiefen seines Bewusstseins den Ruf Gottes vernimmt. Dass
diese Gottesstimme für ihn vernehmlich, verständlich wird,
dass er ihr folgt, ist Gnade. — Verständlich wird dieser Gottes-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 8, 1933. '



— 98 —

ruf für uns nur in persönlicher Fassung, d. h. in der Gottes-
Offenbarung Christi. In ihm wird, was in der Fülle der Gottheit

ruht, zum persönlich geformten Leben und eben darum
auch zum persönlich formenden Leben für uns. „Aus seiner
Fülle haben wir alle Gnade um Gnade empfangen"1 (Joh. 1,

16). — Gnade aber ist Leben und setzt in uns die Bereitwilligkeit

voraus, es unter Hingabe unserer selbst zu empfangen.
Wo wir ihr begegnen, vollzieht sich darum immer auch eine

Entscheidung, bei der wir unsere Verschlossenheit oder unsere
Hingabe, unseren Glauben offenbaren. Diese Entscheidung aber
steht unter der Verantwortung, für die unsere Freiheit die

Möglichkeit schafft. — Was ich hier schildere sind Vorgänge,
die in ihrem Wesen zeitfremd sind. Denn sie betreffen nicht
den Menschen, der sich selbst in Gestalt vergänglicher Interessen

in der Zeit ausgibt, sondern den Menschen, der im Augenblick,

wo er der Gnade begegnet, in das zeitlose Verhältnis
der Unmittelbarkeit zu Gott und zur Ewigkeit und zum ewigen
Logos in Christus gestellt ist. Was ihm begegnet, betrifft den
homo perennis, den Mensehen, der zu allen Zeiten lebt und
doch in dieser Begegnung* aller Zeit entrückt ist. Daher haben
auch die Formeln, die das Verhältnis von Gnade und Freiheit
umschreiben, den zeitfremden Charakter, der Ihnen so
auffallend erschien.

Und nun noch eine letzte Bemerkung, mit der unsere
Aussprache schliessen soll, obwohl diese Aussprache ihre
Aufgabe, den Sinn der religiösen und sittlichen Freiheit und damit
auch das Verhältnis von Freiheit und Gnade zu klären, in
keiner Weise erschöpfen konnte. Durch das Tor der Freiheit
traten wir in das Reich der Gnade und des Glaubens. Aber
ebenso gilt auch der Satz, dass wir durch das Tor der Gnade
in das Reich der Freiheit treten. Der in Gott und Christus
gebundene Mensch ist „Herr über alle Dinge". Aus dem
Impuls der göttlichen Liebe gibt er sich selbst das Gesetz des

Wollens und Handelns. Im Innersten frei entscheiden wir uns,
entscheidet Gott in uns. In ihm haben wir das Herrenrecht
über die Welt und uns selbst zurückgewonnen. „Alles ist euer,
Ihr aber seid Christi, Christus aber ist Gottes." (I. Cor. 3, 23.)

„Dilige et quod vis, fac" (Augustinus in Joh. Ep. tr. 7, 8).

Karlsruhe. Rudolf Keussen.


	Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches Grundproblem [Schluss]

