Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 23 (1933)

Heft: 2

Artikel: Die Willensfreiheit als religiéses und philosophisches Grundproblem
[Schluss]

Autor: Keussen, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404082

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Willensireiheit als religiéses und philo-
sophisches Grundproblem.

(Schluss.)

Inhalt.
VI. Epilog. Unterscheidung der formalen oder technischen
Freiheit von der im Gewissen gegriindeten Freiheit. — Kann

die technische Freiheit des Bezugs auf die Moral entbehren? —
Erwigungen tiber die Moglichkeit sittlich indifferenter Hand-
lungen. Ablehnung dieser Moglichkeit: es gibt keine verant-
wortungslose Freiheit, weder in der Wirtschaft noch in der
Politik. S. 67—69. Die Moralsitze sind formale Sitze und unan-
wendbar auf das wirkliche und geschichtliche Leben. Démonie
des Daseins. — Ist ihr gegeniiber sittliche Autonomie moglich? —
Kants Lehre von der Autonomie des sittlichens Willens, soweit
sie sich auf die Allgemeinheit der sittlichen Verpflichtung
grindet, gewinnt damit noch keinen Sinn der sittlichen Willens-
bestimmung. Ergénzung des Prinzips der Achtung vor dem
allgemeinen Gesetz durch das Prinzip der Achtung vor der
Menschenwiirde bei Kant. S. 69—71. Der kategorische Imperativ
als unbegreifliches Faktum erklart nicht, wie die Vernunft
praktisch werden kann. Fichte versucht diese Erklarung mit
dem Hinweis, dass die Vernunft praktisch werden muss, wenn
sie die ideale Welt, die moralische Weltordnung darstellen
will. — Nur durch diese Zielsetzung kann sich der Einzelne
zur sittlichen Personlichkeit gestalten. Das sittliche Sein ist
Ergebnis freier Tathandlung. Philosophie und Leben sind Ent-
scheidungen unseres freien Ich: sie sind vom Gewissen geboten.
Der Mensch behauptet das Herrenrecht der Vernunft vermoge
seiner Freiheit in der Geschichte wie im sozialen Leben. Der
Glaube an diese Moglichkeit ist bei Fichte religiés begriindet.
S. T72—174. Selbstgewissheit der Vernunft und des Willens bei
Fichte beschrinkt sich auf vorbildliche Personlichkeiten. Be-
grenzungen des idealen Willens in der geschichtlichen Welt.
Das radikale Bose bei Kant. S. 74—76.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1933, A 5



— 66 —

Die sittliche Lage der Gegenwart und ihre Hintergriinde:
Die Mechanisierung der Seele. Die Mechanisierung des Arbeits-
prozesses und ihre Folgen. Das Gefihl der Ungeborgenheit des
Daseins. S. T7/18.

Schicksal und Schicksalsgestaltung im wirtschaftlichen Leben.
Die allgemeine Verschuldung (Dostojewski) bedingt durch ver-
antwortungslose Willkiir. Bedenken hiergegen und ihre Wider-
legung: nur die Anerkennung unserer Verschuldung gibt die
Moglichkeit, zu unserer gottlichen Bestimmung zuriickzukehren.
Das Wichteramt des Gewissens liber das soziale und sittliche
Leben. S. 78—80.

Die Anklage des Gewissens und die Gegenklage, dass das
Gewissen immer zu spdt komme. — Das Irwachen des Ge-
wissens und seine Bedeutung. FErinnerung an das religiose
Grundverhiltnis. S. 80—84.

Die kritische Funktion des (Gewissens. — Ihre Erginzung
durch die gottliche Offenbarung in der menschlichen Geschichte.
Das Prophetentum, seine Aufgabe und seine Grenzen. — Grenzen
auch in der personlichen und geschichtlichen Erfilllung pro-
phetischer Weisungen. S. 84—87.

Die Erfullungsméoglichkeit der gottlichen Bestimmung des
Menschen durch die in Christus offenbarte gottliche Liebe. Die
Liebe als Prinzip der Uberhshung des Menschen im sittlichen
und religiosen Leben. S. 87/88.

Gnade und Pridestination. Bedenken zur Prédestinations-
lehre und Versuch ihrer Liésung. — Schwierigkeiten, die sich
aus Folgerungen des Pridestinationsgedankens ergeben, sind
vor allem aus der logischen Ausdeutung theologischer Priadikate,
insdesondere der gottlichen Allwissenheit und Allwirksamkeit,
erwachsen. FKingestindnis unseres Nichtwissens in diesem
Punkte. S. 88—92.

Zur Beurteilung und Kritik des Siindenpessimismus. Mit-
wirkung des Menschen mit der gottlichen Gnade (Synergismus).
Dialektik des Glaubens. — Rechtfertigung und Heiligung.
S. 93—95.

Die katholische Sakramentenlehre in ihrer Beziehung zur
Gnadenlehre: Vergegenwirtigung von Gottes ewiger Gnaden-
gegenwart. S. 95/96.

Der der Welt horige Mensch. Das Erwachen des Gewissens
als Grenzsituation. Die Begegnung mit der gottlichen Gnade



- B —

erfolgt in einem zeitlosen Akt. Erklarung der zeitfremden
Formeln tber Gnade und Freiheit. — Die Freiheit des in der
Liebe Christi gebundenen Menschen. S. 96—98.

Epilog (Schluss).

Philosoph : Thren letzten Ausfiihrungen glaube ich eine
fundamentale Unterscheidung entnehmen zu konnen. Sie
sprechen von einer technischen oder formalen Freiheit und
stellen ihr eine ganz anders geartete Freiheit gegeniiber, von
der Sie soeben bemerkten, dass sie in der Verantwortung des
Gewissens begriindet sei. — Soll das nun bedeuten, dass der
Mensch bei der Handhabung der technischen oder formalen
Freiheit der Beziehung auf das Gewissen entbehre, sodass hier
der Satz wirklich zu Recht bestiinde: Der Handelnde ist immer
gewissenlos — und zwar nicht nur darum gewissenlos, weil
er sich die Folgen seines Handelns nicht vergegenwiirtigen
kann oder will, sondern einfach darum, weil er — tibrigens
nicht immer, sondern nur in einer Reihe von Fillen — vor
ein moralisches liberum arbitrium indifferentiae gestellt ist
und in dieser Lage vielleicht Zweckméssigkeits- und Niitzlich-
keitserwiigungen bei seiner Entscheidung in Anschlag bringt,
aber keineswegs das Gewissen? — Zum mindesten, so diinkt
mich, nicht das christliche Gewissen! Das schaltet, wie der
ehemalige Theologe und spétere Sozialpolitiker Friedrich Nau-
mann nach meiner Auffassung tiiberzeugend dargelegt hat?),
bei wirtschaftlichen Berechnungen in dem Sinne aus, wie es in
den Forderungen der Bergpredigt zum Ausdruck gekommen
ist. Der Kaufmann muss, ob er das bewusst will oder nicht,
in irgendeiner Art dem Mammon dienen. Die Wirtschaft hat,
wie das im Grunde schon Adam Smith bemerkt hat, ihre eigene
Gesetzmiissigkeit und die Motive, die in ihr gelten, decken
sich keineswegs mit den moralischen. Und in der Politik diirfte
es ganz gewiss nicht anders aussehen, wie schon der hier aus
einer grundsitzlichen Auffassung verteidigte Satz besagt: ,right
or wrong, my country“, obwohl dieser Satz moralisch doch
gewiss hochst bedenklich erscheint. Bei der wirtschaftlichen

1) Briefe iiber Religion. XIX. S. 38.



— B8 —

Kalkulation und der diplomatischen Taktik erscheint somit
der Eigennutzen — den man sogar als ,sacro egoismo“ ver-
herrlicht hat — als der Wertmassstab, der entscheidend die
Erwigungen der Beteiligten bestimmt, und wir sehen sie ohne
Bedenken die Ziune der Moral uUbersteigen, falls sie glauben,
damit ein freies Spielfeld fiir die von ihnen erstrebten Vorteile
zu gewinnen. Die technische oder formale Freiheit kann also
bei ihren Entschliessungen in weitem Umfang die Fesseln der
Moral abstreifen. Die Willkiir ihres Handelns wird zu einem
guten Teil, wenn auch nicht gerade amoralisch, so doch mo-
ralisch indifferent erscheinen, d. h., sie bewegt sich auf einem
Felde, auf dem die moralischen Riicksichten jedenfalls die
geringste Rolle spielen. Was hat in der Tat eine Fiille von
Uberlegungen und Entscheidungen, die wir alltiglich im Beruf,
im Geschéift, im Hauswesen und sonstwie treffen, mit der Moral
zu tun? Vielleicht gibt es auch fiir uns wie fir die Tiere eine
mehr oder minder breite Lebensschicht, in der die von uns
vollzogenen Handlungen wohl fir unser vegetatives Dasein,
nicht aber fiir unseren sittlichen Willen Bedeutung haben.
Denn gewiss bedeutet es fiir unser Leben eine Intlastung,
wenn es nicht immer von dem diisteren Ernst der Verant-
wortung und des Gewissens bedringt wird. Wir haben wohl
alle das Verlangen nach solchen Stunden, in welchen unsere
Freiheit mit dem Leben spielen mochte, wobei wir zwar allerlei
Moglichkeiten des Spiels ersinnen und unter ihnen wéhlen,
aber doch Kkeine ernst zu nehmen brauchen, weil jede von
ihnen nur fir den Augenblick verpflichtet. — Denn die Freiheit,
aus dieser Ungebundenheit des Daseins in die Gebundenheit
der Pflicht und der Verantwortung zuriickzukehren, bleibt uns
ja durchaus unbenommen.

Theologe: Die Lebenshaltung, die Sie so leichthin empfehlen,
mag wohl gelegentlich einem Bediirfnis der menschlichen Natur
entgegenkommen — denn wir alle spielen gerne einmal —
aber auf’'s Ganze gesehen, bedeutet sie doch ein geféhrliches
Spiel. Denn wo liegt die Grenze, wo das spielerische Verhalten
im Leben die Grenze des Erlaubten iiberschreitet? Gibt es
nicht Menschen genug — die Hazardspieler des Lebens — die
weder das was sie tun, noch sich selbst ernst nehmen? — Und
so bin ich allerdings der Meinung, dass auch hinter dem Spiel,
hinter der Entlastung vom Joch der Pflicht, die wir uns zu



e B o

Zeiten gestatten mogen oder als Ausgleich gar gestatten miissen,
bewusst oder unbewusst der Ernst bestehen bleibt, der in allem
die Grenzen zu wahren weiss. Unser Leben steht, wie immer
man diese Tatsache auch deuten mag, unter Verantwortung.
Bs gibt keine verantwortungslose Freiheit, auch beim Spiel
nicht. Auch hier wird die Beachtung der Spielregeln gefordert,
auch hier erwarte ich ein ,ehrliches Spiel. — TUnd nicht
anders steht es mit den alltdglichen Handlungen und Unter-
lassungen, die Sie als sittlich belanglos hinstellen mdéchten.
Wer, um ein Beispiel anzufiithren, sich selbst oder seine Kleidung
oder seinen Hausrat vernachléssigt, der ist ein schlechter Ver-
walter ihm anvertrauter Gaben. Hiertiber liesse sich noch
manches sagen. — Wir wollen uns aber damit nicht aufthalten,
um uns nicht dem Vorwurf der Pedanterie auszusetzen. —
Wesentlicher scheint mir auch Thre sehr viel weiter greifende
Behauptung, dass das wirtschaftliche, dass das politische Leben
eine Regelung im Sinne moralischer Grundsitze wenigstens in
weitem Umfange nicht vertrage. Wenn sich diese Behauptung
auf einen Tatsachenbericht beschrinkte, so wiirde ich ihr ohne
weiteres zustimmen. Wenn Sie aber damit vor dem Gegner
die Waffen strecken und ihm das Recht und die Freiheit zu
sittlich verantwortungslosem Handeln zuerkennen, so bestreite
ich dieses Recht unbedingt. Denn auch das wirtschaftliche
Gewinnstreben steht unter der einschrinkenden Norm sittlicher
Gerechtigkeit. ,Was du nicht willst, dass man dir tu’, das fig’
auch keinem andern zu.* — Auch der politische Machtwille
ist gebunden an eine ewige Rechtsordnung, deren Verwirk-
lichung der letzte Sinn der menschlichen Geschichte ist.
Philosoph: Was Sie da aussprechen sind formale Sitze, die
wirklich nur fir den Menschen als Noumenon, d.h. als Ge-
dankenwesen gelten, die wirklich nur anwendbar sind in irgend-
einem utopischen Land, das nirgends existiert. ILeicht nimmt
sich der Gedanke die Freiheit, solche ideale Forderungen auf-
zustellen; nur dass der Wille immer wieder die Unmoglichkeit
erfahrt, sie in unserer geschichtlichen Welt durchzusetzen. Er
vermag das nicht, einmal weil er sich selbst in der Idealitét
der von ihm vertretenen Behauptungen nicht zu halten vermag,
sodann aber auch, weil er, selbst wenn er sein Wesen, seine
Gesinnung in dieser Idealitit behaupten konnte, notwendig an
dem Widerstand der stumpfen Welt zerbrechen miisste. Diese



s U e

Welt steckt voll von dimonischen Kriften, die auch unser freier
Wille nicht bannen kann.

Theologe : Ich glaube, jeder Theologe wiirde diese Sitze
unterschreiben. Ja, sie bilden wesentliche Voraussetzungen jeder
theologischen Anthropologie und der mit ihr verbundenen Erb-
stindenlehre. Die Damonie des menschlichen Daseins ist, wie
unsere Lebenserfahrung uns nach allen Seiten hin bestitigt,
eine furchtbare. Aus dem religiosen Grundverhéltnis heraus-
getreten, missbraucht der von Gott geldste Mensch Freiheit und
Vernunft,

»Ich brachte reines Feuer vom Altar;
Was ich entziindet, ist nicht reine Flamme.“

Indem er seine Menschlichkeit auf sich selbst beschrinkt,
nimmt er zugleich fiir diese das Herrenrecht der Autonomie in
Anspruch. Er will sich selbst das Gesetz geben, und um seiner
selbst willen will er leben. — Wie aber gestaltet sich ihm das
autonome I.eben? Wird ihm nicht, was wir in unserem Ge-
sprich schon erortert haben, der Weg zu dieser Selbstgestaltung
allenthalben versperrt? — Und wenn er auch alle diese Bin-
dungen, die ihm durch seine psychophysische Erbmasse, durch
Erziehung, durch die Umwelt, durch das Bediirfnis sich an
diese anzupassen, auferlegt sind, von sich abstreifen konnte,
wenn er seiner selbst méchtig sein konnte, die so gewonnene
Freiheit miisste doch irgendeinen Sinn in ihrer Selbstbestimmung
haben. Sie miisste ein Ziel haben, in dem sie sich verwirklicht.
Denn eine bestimmungslose Freiheit wiirde ja zur Willkiir ent-
arten. Der formale Freiheitsbegriff, wie ihn insbesondere Kant
entwickelt hat, will denn auch die Freiheit an das Gesetz der
Vernunft binden. Das Giesetz, das die praktische Vernunft sich
selbst gibt, ist zugleich der Ausdruck fir die Freiheit unseres
Willens, insofern dieser sich in solcher Gesetzgebung selbst be-
stimmt. — Doch diesen gesetzgebenden Willen glaubt er von
aller Besonderheit sinnlicher Antriebe zu 16sen, indem er ihm
die Form naturgesetzlicher Allgemeinheit gibt. Daher soll der
allgemeine Imperativ der Pflicht so lauten, als ob die Maxime
unserer Handlungen durch unseren Willen ,zum allgemeinen
Naturgesetz werden sollte“?!). — Kann aber diese formal lo-

1) Grundlegung zur Metaphysik der Sitte. Werke (Hartenstein). Bd. IV.
S. 269.



—

gische Charakteristik des sittlichen Willens diesem einen Wert
und damit seiner Freiheit einen Sinn verleihen? — Dass das
nicht der Fall ist, hat Kant wohl selbst gefiithlt, indem er in
einem weiteren, fiir seine Ethik grundlegenden (Gedankengang
den sittlichen Willen als Ausdruck der verniinftigen Personlich-
keit bezeichnet und in ihm allein den Wert erblickt, durch den
der Mensch Wiirde gewinnt. Da aber jeder Mensch als ver-
niinftiges und sittliches Wesen auf diese Wiirde Anspruch er-
heben kann, so ist in dieser Betrachtungsweise ein objektives
Prinzip gegeben, das der Humanitit unseres Handelns als Grund-
lage dient. Wir sollen jederzeit unsere, wie eines jeden anderen
Menschenwiirde achten. In dieser Forderung bekommt die Frei-
heit erst ihren Sinn, d. h. sie verwirklicht sich nicht nur in der
Achtung vor der Pflicht als solcher, vor dem allgemein ver-
bindlichen Sittengesetz, sondern in der Achtung vor der Menschen-
wiirde in uns, die zuletzt doch darauf beruht, dass in unserem
sittlichen Bewusstsein sich das gottliche Gesetz des mundus
intelligibilis spiegelt. — Diese besonders in Paulsens Kant-
monographie!) hervorgehobenen Gedanken heben Kants Frei-
heitsbegriff aus dem luftleeren Raum eines nur logischen For-
malismus heraus und erfiillen ihn mit dem lebendigen Odem
religioser Ehrfurcht.

Philosoph: Diese Bemerkungen sind sicher zutreffend, heben
aber die bedenkliche Tatsache nicht auf, dass Kants sittlicher
Idealismus keine Ankniipfung an die Welt, die sich begreifen
und erkldren ldsst, findet. Der kategorische Imperativ und da-
mit auch die Moglichkeit der Freiheit stellen in ihr ein ganz
unbegreifliches Faktum dar. Zum Erweise dessen darf ich mich
auf folgende Sitze berufen: ,Das Vermogen der Vernunft durch
die blosse Idee eines Gesetzes liber alle entgegenstehenden Trieb-
federn Meister zu werden, ist schlechterdings unerklirlich 2).% —
»Die Vernunft wiirde alle ihre Grenzen tiberschreiten, wenn
sie es sich zu erklidren unterfinge, wie reine Vernunft praktisch
sein konne, welches vollig einerlei mit der Aufgabe sein wiirde,
zu erkliaren, wie Freiheit moglich sei®).“ — Erst Fichte hat,

1) Fr. Paulsen, Kant. 2. u. 3. Aufl. 1899. S. 314 1.

?) Werke (Hartenstein). Bd. VL. S. 153. Anmerkung Religion innerhalb
der (Grenzen der blossen Vernunft. TI. Stiick.

%) Werke. Bd. IV. S.306. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.
3. Abschnitt.



B, £ T

so scheint mir, diese Schwierigkeiten tiberwunden. Er verschiebt
allerdings zu diesem Behuf die von Kant aufgeworfene Frage.
Er will nicht mehr wissen, wie die Vernunft praktisch sein
kann, — diese Frage ist bei ihm {iberfliissig, da die Vernunft,
das absolute Ich, in ihrem urspriinglichen Wesen praktisch ist,
d. h. das Streben nach Betitigung, den Schaffenstrieb ewig in
sich tragt. Man kann nur {fragen, warum das so sein muss, und
die Antwort darauf lautet: ,Sie bedarf eines Gegenstandes, der
objektiven Welt, damit sie in ihm sich darstellen, oder da das
immer nur bedingt moglich ist, damit sie deren gegenwirtigen
Zustand tuberwinden kann. Denn immer steht das Ich vor der
Forderung einer besseren Welt. Nur wenn ich den gegen-
wartigen Zustand betrachte als Mittel eines Besseren, als Durch-
gangspunkt zu einem Hoheren und Vollkommeneren erhiilt er
Wert fiir mich *).“ So ist denn der Sinn der Welt die Darstellung,
die Verwirklichung der idealen Welt, der moralischen Welt-
ordnung, der Vernunft, des gottlichen Willens und der gottlichen
Liebe, alles Umschreibungen der letzten Zielsetzung, die mit
diesem der Welt urspriinglich zugrunde liegenden Sinn ge-
geben und von Fichte im Verlaufe seiner philosophischen Ent-
wicklung mit wechselnder Betonung verwandt worden sind. —
Diese Zielsetzung soll nun von der sittlichen Personlichkeit,
die damit die Idealitdt ihres Wesens herausstellt und zugleich
ihre Bestimmung erfiullt, aufgenommen werden. Wie gie ihre
Individualitit durch ihr Handeln ausgestaltet, héingt géanzlich
von ihrer Freiheit ab. ,Ich bin der, zu dem ich mich mache.
Mein sittliches Sein ist das Resultat meiner sittlichen Tat-
handlungen. Die frei handelnde Intelligenz ist das Prinzip,
aus der es erwéchst!). Diese Auffassung kennzeichnet im eigent-
lichen Sinn den Idealisten, der sich durch die Idee seiner Be-
stimmung und der in ihr ihm aufgegebenen Pflicht zu dem
gestaltet, der er sein soll. Dahingegen der Dogmatiker sich
von den Dingen bestimmen lédsst und sich aus dieser Abhangigkeit
nicht herausfindet?). In diesem Zusammenhang formuliert Fichte
die beriihmten Sitze: ,Wer seiner Selbstindigkeit und Un-
abhéngigkeit von allem, was ausser ihm ist, sich bewusst
wird — und man wird das nur dadurch, dass man sich un-

1) Vgl. hierzu System der Sittenlehre nach den Prinzipien der Wissen-
schaftslehre. 1798. Werke. Bd. IV. S. 222—229,

%) Erste Einleitung in die Wissenschaftslehre. Werke. Bd. I. S. 430 f.



s 00—

abhéingig von allem durch sich selbst zu etwas macht —, der
bedarf der Dinge nicht zur Stiitze seines Selbst, und kann sie
nicht brauchen, weil sie jene Selbstindigkeit aufheben und in
leeren Schein verwandeln. Das Ich, das er besitzt und welches
ihn interessiert, hebt jenen Glauben an die Dinge auf; er glaubt
an seine Selbstindigkeit aus Neigung, ergreift sie mit Affekt.
Sein Glaube an sich selbst ist unmittelbar. [ Was fiir eine
Philosophie man wihle hingt davon ab, was man fir ein
Mensch ist: denn ein philosophisches System ist nicht ein toter
Hausrath, den man ablegen oder annehmen konnte, wie es uns
beliebte, sondern es ist beseelt durch die Seele des Menschen,
der es hat“?!). Da aber Fichtes Philosophie ganz und gar auf
das Handeln, auf den Aufbau der sittlichen Welt gerichtet ist,
so bedeutet der Gtlaube an diese Philosophie zugleich den Ent-
schluss, in ihrem Sinne das Leben zu gestalten und somit eine
das Ganze des Lebens umfassende Enscheidung. Der Vollzug
dieser Entscheidung ist vom Gewissen geboten, das mit dem
Bewusstsein gleichsinnig ist, ,dass wir Pflichten haben“?). Dieses
Bewusstsein hat nach Fichtes Erkldrung eine so zwingende
Kraft, dass es ihm ,schlechthin unmoglich und widersprechend*”
erscheint, ,dass jemand bei dem deutlichen Bewusstsein seiner
Pflicht im Augenblicke des Handelns mit gutem Bewusstsein
sich entschliesse, seine Pflicht nicht zu tun 3)“.

Was aus allen diesen Ausfiihrungen, bei denen ich mit
Absicht etwas langer verweile, hervorleuchtet, ist die starke
Uberzeugung, dass die Vernunft das Herrenrecht der Freiheit
sowohl iiber unsere naturhafte Individualitit wie auch tber
das Reich des sozialen Lebens auszuiiben berufen und dass ihr
die Erfiillung dieses Berufes moglich sei. Denn die Vernunft
ist nicht machtlos in der Geschichte: sie ist die absolute Reali-
tit, die Selbstindigkeit allen Dingen der Welt gegeniiber; sie
ist die Freiheit, alle Dinge als das zu behandeln, was sie in
Wahrheit sind*). Somit erscheint als ,das Reale an der Ge-
schichte der Subjektswille zur Freiheit“. — Dass aber dieser
Wille sich behaupten und durchsetzen kénne, ist auch bei Fichte
im religiosen Glauben begriindet. Denn dieser Wille ist getra-

1) A.a. 0. 8. 433 f. und S. 434.

?) System der Sittenlehre. 1. Hauptstiick.

%) Sittenlehre. 1798. Werke. Bd. IV. S. 191.

%) Vgl. hierzu Medicus, Fichtes Leben. 1914. S. 136.



gen von dem unendlichen gottlichen Willen, der alles Kinzelne
und somit auch den Iinzelwillen der Individuen bewiiltigt.
Selbst wo dieser seine Freiheit missbraucht, wird dieser Wider-
spruch gegen die moralische Weltordnung behoben durch den
gottlichen Ordnungswillen. Niemals kann sich das Bose diesem
gegeniiber als eine selbstindige Macht behaupten. ,Denn alles
was aus dem Missbrauch der Freiheit in Wahrheit folgt, sind
Pflichten und durchaus nichts anderes, Pflichten fir den Téter,
fir die unmittelbar von der Tat Betroffenen, fiur die Gesell-
schaft.“ Sie weisen den Weg zur Wiederherstellung der mora-
lischen Ordnung, und ,insofern ist alles gut, was da geschieht
und absolut zweckmiissig. Es ist nur Eine Welt mdoglich, eine
durchaus gute“?).

Theologe : Thren dankenswerten Hinweisen auf TFichte
darf ich eine Erlduterung anfiigen: Er unterstellt die Leiden-
schaft seines Denkens durchaus der Verantwortung des Ge-
wissens. Schon die grundsétzliche Entscheidung, ob wir die
Motive unseres Handelns der gegenstindlichen Welt, in die un-
sere leiblich-sinnliche Existenz mit einzurechnen ist, entnehmen
wollen, oder ob wir die Selbstmacht unseres Willens und unserer
Vernunft in unserem Handeln zur Auswirkung kommen lassen,
ist eine Entscheidung unseres Gewissens. Denn in dem einen
Fall handeln wir unter Verkennung unserer Pflicht, in dem
andern dienen wir ihr. Dabei ist die rationalistische Grund-
einstellung in der Ethik dieses Denkers eine so starke, dass
er, wie Sie soeben bemerkten, bei klarer Bewusstheit unserer
Pflicht deren Nichterfiillung fiir unmoglich erachtet. Es ist bei
ihm nicht anders wie bei Sokrates: Die Selbstgewissheit des
Denkens und des Wollens gehen zusammen. Er muss so han-
deln, wie ihm Pflicht und Gewissen gebieten. — Darum erscheint
ihm auch als das Ziel aller Erziehung, einen festen und un-
fehlbar guten Willen im Menschen zu bilden, einen Willen,
der, ,was er will, fiir alle Ewigkeit will“, einen Willen, der
,in keinem moglichen Falle anders wollen kann“, wie er eben
will, einen Willen bei dem ,die Freiheit des Willens vernichtet
und in der Notwendigkeit aufgegangen“ ist?) — Allein Fichtes
Selbstgewissheit, das geht insbesondere aus seinen geschichts-
philosophischen Betrachtungen deutlich hervor, ist eine durchaus

1) Fichte, Bestimmung des Menschen. Werke. Bd. IIL. S. 403.
?) Reden an die deutsche Nation, 2. Rede.



personliche und auf vorbildliche Personlichkeiten beschrénkte.
Er weiss, wie die Masse friebhaft lebt und eines heroischen
Willens unfithig ist. Erst muss das Zeitalter der vollendeten
Stundhaftigkeit tiberwunden, die natiirliche Selbstsucht durch
den titigen Gemeinschaftswillen abgelost und am Ende das
Individuum im gottlichen Vernunftwillen untergegangen sein,
ehe das Reich Gottes und sein seliges L.eben kommt. — Doch
Fichte ist trotz seines affektiven Denkens zu niichtern und
den Tatsachen gegeniiber zu ehrlich, als dass er dieses letzte
Ziel in der Zeit fur erreichbar hielte. Der Aufruf zur freien
Selbstbestimmung, die Konstruktion des freien Rechtsstaates
auf dieser Grundlage bleiben auch bei Fichte Forderungen,
die in Hinsicht auf die Erreichbarkeit des letzten Zieles uner-
fillbar sind. Auch das ideale Wunschbild stosst an die Grenzen
der Menschheit.

Philosoph : Hat nicht aber Fichtes grosser Lehrer, Kant,
diese Grenzen sehr viel deutlicher bezeichnet, indem er von
einem in der menschlichen Natur angelegten Hang zur Auf-
lehnung gegen das sittliche Gesetz, dem ,radikalen Bosen*
sprach? — Hat er nicht die Verantwortung des Menschen fiir
das Bose, seine Verschuldung anerkannt und seinen Ursprung
in einer intelligibilen Tat der Freiheit gesucht? — Ist er nicht
im Zusammenhang dieser Erorterungen auch der kirchlichen
Lehre vom Siindenfall sehr viel niher gekommen wie Fichte,
der das Bose ja eigentlich nur aus der passiven Haltung des
Menschen, seiner Untétigkeit ableitet, wihrend bei Kant der
Gedanke einer aktiven Willensverkehrung im Hintergrunde
steht?

Theologe: Man wird diese Fragen ohne weiteres bejahen
und zugleich hinzufiigen diirfen, dass Kant fiir die tragische
Verwickelung des menschlichen Daseins, die sich aus dem
Missbrauch seiner Freiheit ergibt, infolge seiner theistischen
Grundeinstellung ein sehr viel stirkeres Empfinden gehabt hat
als der Monist Fichte. So glaubt denn auch Kant fiir die All-
gemeinheit des Bosen ,den formlichen Beweis ersparen“ zu
kénnen, indem er auf ,die Menge schreiender Beispiele, welche
uns die Erfahrung an den Taten der Menschen vor Augen
stellt*, hinweist!). — Doch sei hiermit der philosophiegeschicht-

) Kant, Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft. 1. Stiick.
Werke (Hartenstein). Bd. VI. S.113—138, besonders auch S. 126 f, vgl.
dazu: Br. Bauch, J. Kant. 1921. S. 344 ff.



8 —

lichen Erliduterung genug getan! — Jedenfalls glaube ich, dass
wir Kants Beweisverfahren fiir die Wirksamkeit des Bosen
an der Hand unseres gegenwirtigen Erfahrungsstandes noch
in erheblichem Masse sowohl verbreitern wie vertiefen kénnen.

Nur ein paar Beispiele mogen der Veranschaulichung
dieser Tatsache dienen, indem sie zugleich deutlich machen,
wohin verantwortungslose Freiheit fiihrt. Das Herrenrecht des
Menschen iiber die Natur hat gewiss in der modernen Technik
seine hochsten Triumphe gefeiert. Diese Technik hat aber
schon im 17. Jahrhundert einen so gewaltigen Kindruck auf
den Menschen gemacht, dass er sich gedankenlos der Vor-
stellung eines mechanischen Geflges alles Geschehens ergab.
Somit soll sich auch unser Innenleben als eine Mechanik von
Vorstellungen, Gefiithlen, Trieben, Willensimpulsen darstellen,
die an keinem Punkte zu durchbrechen und in jedem Augen-
blick einer Notigung unterworfen ist, die sich aus dem Gefiige
des (Granzen ergibt. Diese Vorstellungsweise wire gar nicht
moglich gewesen, wenn man nicht die mechanische Technik,
die man in der physischen Welt beobachtet und in der Er-
fahrung immer wieder bestitigt zu haben glaubte, ohne weiteres
auch als Paradigma fir die Deutung des geistigen Lebens
verwandt hétte. — Damit aber wurde der Mensch isoliert
gegeniiber der Welt der geistigen Werke, isoliert auch gegen-
iber dem gottlichen Willen. Er wurde zur mechanischen Puppe,
zu einem Naturwesen, das nur aus den ihm immanenten natiir-
lichen Kraften verstanden wurde. — Doch das schien zunéchst
noch eine zwar sittlich indifferente, aber praktisch ungefiahr-
liche Theorie. — Ihre Auswirkung auf die Massenpsychologie,
auf die Lebenseinstellung des modernen Menschen stand noch
im Hintergrund. Sie ist erst durch die Mechanisierung des
Arbeitsprozesses, den die moderne Industrie seit dem ver-
gangenen Jahrhundert fiir die breiten Massen des sogenannten
Proletariats zur Durchfiihrung brachte, in die Erscheinung
getreten. Denn die Maschinenarbeit bedeutete durchgingig
eine fast vollige Entseelung des Arbeitsprozesses, bedeutete
eine zwangsmissige Gebundenheit des Tuens, die auch die
bescheidene Selbsttitigkeit, die frither eine gleichgerichtete
Arbeit noch zuliess, fast ganz unterband. Doch zu dieser Um-
stellung, deren ldhmender Druck oft genug nur mit halbem
Bewusstsein empfunden wurde, gesellte sich die weitere Tat-



sache, dass die in den Fabriken zu leistende Arbeit zumeist
als Massenarbeit von Tausenden geleistet wurde, wodurch
wiederum das Gefiihl einer besonderen Aufgabe und Leistung
verloren gehen musste. Denn jeder hatte ja die gleichen Hand-
griffe zu vollziehen. Somit war er gleichsam zu einem unper-
sonlichen Apparat zur Bedienung der Maschine geworden,
eine Lage, die durch die moderne Rationalisierung des Arbeits-
prozesses noch erheblich verschérft wurde. Zu all dem gesellte
sich die Ungewissheit in Hinsicht auf die Arbeitsmoglichkeit
selbst. Sie war von Bedingungen abhangig (der Konjunktur),
die der Arbeiter in der Regel weder {ibersehen noch von sich aus
gestalten konnte. Stirkste Gebundenheit und zugleich erschiit-
ternde Hilflosigkeit charakterisieren also die Lage des Arbeiters
in der Entwicklung der modernen Industrie. — Gewiss, jahr-
zehntelang durfte er hoffen, durch gewerkschaftliche Organi-
sation sich dieser Hilflosigkeit entwinden und die Bedingungen
seiner wirtschaftlichen Existenz sichern und bessern zu kénnen.
»Alle Riader stehen still, wenn Dein starker Arm es will.¥ —
Diese Hoffnung, so scheint es, ist heute zu Ende. Denn seitdem
die wirtschaftliche Weltkrise die Arbeitslosenziffer in fast allen
Landern auf eine Millionenzahl hinaufgetrieben hat, seitdem
diese Millionen zumeist nur noch vegetieren, aber nicht mehr
leben konnen, seitdem ist die Unmoglichkeit, mit den Mitteln
der wirtschaftlichen Organisation dieses Unheils Herr zu werden,
greifbar geworden. Unpersonliche Miachte: Das Kapital, die
Maschine, ja selbst die gesteigerte Fruchtbarkeit des Bodens,
entfalten in ihrer Auswirkung dédmonische Kréfte, denen der
Mensch nicht gewachsen ist. Die Wirtschaft, die ihn tragen,
die ihm das Gefiihl der Lebenssicherheit geben sollte, stisst
ihn ins Ungewisse hinaus und gibt ihm das verzweifelte Gefiihl
des ungeborgenen Daseing?). — Schon haben diese verzweifelten
Menschen aus dem Lebenskreis der Wirtschaft in den Staat
fliichten miissen, der aber seinerseits unter der Last der Arbeits-
losenfiirsorge zu zerfallen droht. Denn wenn auch der Staat
diese Last nicht mehr tragen kann, dann wird das Chaos,
bedingt durch die innere Auflssung aller Gemeinschaftsformen,
kommen, dann wird die verantwortungslose Freiheit, die ihr

) Den Ausdruck habe ich Karl Jaspars «Die geistige Situation der
Zeit», S. 130, entnommen. Nur hat ihn J. ganz allgemein auf die geistige
Ex1stenzlage des modernen Menschen angewandt.



78 —

Gewissen und Handeln seelenlosen Méchten verschrieb, die
Déamonie dieser Méchte erkennen: die Dédmonie der Wirtschaft,
die nicht mehr dem Menschen dient, sondern sich zum Selbst-
zweck gemacht hat und damit zum Herrn der Welt. Die
Déamonie der entseelten Menschen, die diesem seelenlosen
Herrn gedient haben und nun von ihm auf die Strasse gesetzt
werden, weil der Mensch das von ihm so klug erdachte In-
strument des Wirtschaftslebens nicht mehr meistern kann.
Dann wird es sich zeigen, dass sich der verrechnet, der das
Leben in ein von der Selbstsucht diktiertes Rechenexempel
verwandelt. Dann wird sich zeigen, dass das Verfiigungsrecht
tiber das lL.eben, das nicht mit dem Gewissen rechnet, zum
Missbrauch wird, der das Leben zerstort.

Philosoph: TIhre Schilderung unserer zeitgeschichtlichen
Lage, die wie ein Verhidngnis heute auf uns allen lastet, mag
ung allen wohl die Frage nahelegen, ob sich darin wirklich
nur ein Verhdngnis, ein unabwendbares Schicksal offenbart
oder eine Schicksalsgestaltung, die wir selbst verschuldet haben,
fiir die wir verantwortlich sind.

Theologe: Diese Frage lédsst sich nicht mit einem glatten
,Ja% oder ,Nein“ beantworten. Ich erinnere nur an die An-
finge des weltgeschichtlichen Prozesses, dessen vernichtende
Auswirkungen wir im Wirtschaftsleben unserer Zeit erfahren.
Damals glaubte Karl Marx, der diesen Prozess in den ersten
Jahrzehnten seiner Entwicklung beobachtete, dass die Industriali-
sierung der wirtschaftlichen Welt und damit verbunden die
Ansammlung und Machtsteigerung des Kapitals und die Ver-
elendung und Proletarisierung der Massen ein unausweichliches
(teschehen sei. Er glaubte aber weiter auch, dass eine Wende
dieses Geschehens sich ebenso unausweichlich einstellen werde.
Aber trotz dieser scheinbar so fatalistischen Uberzeugung rief
er — wir haben darauf in unserem Gesprich schon hinge-
wiesen — den revolutiondren Willen der proletarischen Massen
auf, um durch den Klassenkampf den Ablauf dieses Prozesses
zu beschleunigen. Was war das aber anderes als der Appell
an den freien Willen, sich des ihm auferlegten Schicksals zu
bemichtigen? Die Verfligungsgewalt iiber den Irtrag der
Wirtschaft, tiber die Produktionsmittel und tiber die Gestaltung
des Wirtschaftsprozesses soll an ihn zuriickgegeben werden. —



Schicksal und Schicksalsgestaltung durch den verantwortlichen
Willen sind, wie im menschlichen Leben tiberhaupt, so auch im
wirtschaftlichen Leben, fast unlosbar miteinander verbunden. —
Der verantwortungslose und ftriebhafte Mensch wird geneigt
sein, auch die personliche Schicksalsgestaltung dem unperson-
lichen Schicksal, das {iber ihm waltet, zuzuschieben, wer aber
die tieferen Hintergrinde alles Geschehens, wer die Hinter-
griinde seines eigenen Selbst auch im Willensleben durchschaut,
der wird die Tiefe von Dostojewskis Bekenntnis verstehen,
dass ,in Wahrheit jeder allen gegeniiber fiur alles und jedes
in Schuld ist* 1),

Das Bewusstsein dieser Verschuldung ist heute allgemein
erwacht. Die Desorganisation des politischen, wirtschaftlichen
und sozialen Lebens ist so weit fortgeschritten, dass sie nicht
mehr mit den kleinen Mitteln einer formalen Technik beseitigt
werden kann. Man fordert darum den Aufbau eines neuen Staa-
tes, einer neuen Wirtschaft und die Durchdringung des sozialen
Lebens mit einem neuen Geiste, wobei der Gedanke als Vor-
gabe dient, dass der Einzelne den Sinn seines Lebens nur in
der Gemeinschaft erfillen konne. — Wir stehen also an der
Wende einer neuen Zeit mit dem Bewusstsein, dass die ver-
gangene Welt, aus der wir kommen, ihr Daseinsrecht verloren
hat, weil sie verschuldet ist. Denn das Schicksal ihres Nieder-
gangs ist nicht nur ber uns, sondern auch durch uns gekommen,
d. h. durch die verantwortungslose Willkiir derer, die der nun-
mehr absterbenden Welt in der Politik, in der Wirtschaft, im
sozialen Leben Form und Gehalt gegeben haben. Wie weit im
einzelnen Falle diese Verschuldung geht, ist schwer zu ermessen,
dass wir aber alle aktiv und passiv an ihr beteiligt sind, scheint
mir sicher.

Philosoph : Ich wiirde mich scheuen ein so sicheres Urteil
zu fillen und mich auf einen so hohen Richterstuhl zu setzen. —
Sind wir iiberhaupt imstande, den Strom der Geschehnisse zu
regulieren oder uns die Rolle des Weltenrichters anzueignen und
Zu sagen, was in dieser Welt geschehen durfte und was nicht? —
Wir kiénnen sagen was geschehen ist, wir missen die Tatsache
einrdiumen, dass dieses Geschehen einen fast unertréiglichen
Druck auf uns ausiibt, aber ich scheue mich, diesen Druck
Mermehren dadurch, dass ich die Verantwortung fir

!) Die Briider Karamasow. Bd. 1. Aus dem Leben des Starez Sosima.



— 80 —

dieses Geschehen nun als neue Last uns auferlege und uns
schuldig spreche.

Theologe : Genau das Gegenteil ist richtig: Es gibt keine
andere Moglichkeit und keinen anderen Weg von dem ldhmen-
den Druck dieses Geschehens frei zu werden, als das Ein-
gestindnis unserer Verantwortung und Schuld. Was sonst ein
unentrinnbares Verhingnis wire, wird nunmehr zu einer An-
klage wider den freien Menschen. Und fiir ihn ist moglich, was
fir den gebundenen Menschen unméglich wére, sich zu seinem
urspriinglichen Selbst, d. h. zu seiner gottlichen Bestimmung
zuriickzufinden. Fir den freien Menschen besteht die Moglich-
keit der Umkehr und Erlosung, die Moglichkeit der Entscheidung,
withrend tber den gebundenen und unter einem Verhéngnis
lebenden Menschen immer schon entschieden ist.

Philosoph: Sie sprechen von einer Anklage, die wegen un-
serer Verschuldung erhoben werde, und ich nehme an, dass Sie
die anklagenden Stimmen, die hier laut werden, in ihrem letzten
Grund auf das Gewissen zurtickfithren. Konnte aber dabei nicht
eine Selbsttiuschung unterlaufen? — Konnte es nicht sein, dass
das rebellierende Weltgewissen, das heute so nachdriicklich
seine Anklage wider die sittliche Verderbnis und Verschuldung
der Welt erhebt, nur der Dolmetsch von Stimmungen wire,
die aus den unleidlichen Weltzustinden erwachsen sind ? Diese
Stimmungen suchen ein Ventil, sich zu entladen und finden es
in dem Schuldspruch iiber die angeblichen oder wirklichen Ur-
heber dieser Zustinde. — Zeigt sich aber nicht darin, dass
das Gewissen den Ausgangspunkt seiner Beurteilung und Ver-
urteilung viel mehr in den Folgewirkungen bestimmter Hand-
lungen sucht, als in diesen selbst?

Theologe: Das mag zutreffen. — Allein auch in solcher
Kritik des Gewissens offenbart sich sein sicherer Instinkt, der
weiss, dass ein Handeln, das zu so verderblichen Folgewirkungen
fihrt, ohne darauf Riicksicht zu nehmen, im eigentlichen Sinne
verantwortungslos und somit unsittlich sein miisse. — Im iibri-
gen darf ich das Richteramt des Gewissens und sein Recht
durch ein Gleichnis veranschaulichen. Wir denken nicht daran
eine Maschine um dessentwillen anzuklagen, dass ihre Schrauben
sich infolge der Erschiitterung ihres Ganges lockern, sodass sie
am Ende unbrauchbar wird. Wohl aber machen wir den Mon-
teur verantwortlich, der die Maschine zu iiberwachen hatte



— 81 —

und dieser Lockerung nicht rechtzeitig entgegenwirkte. So ist
denn das Gewissen, der Wichter des sozialen und sittlichen
Lebens, berufen, seine Schiden zu riigen, berufen immer wieder
an die urspriingliche, d.h gottliche Sinn- und Zweckbestimmung
dieses Lebens zu erinnern. '

Philosoph : Was soll ich tber dieses Wichteramt des Ge-
wissens sagen? — In einzelnen Fillen mag es seiner Pflicht
geniigen und rechtzeitig zum Warner zu werden. Im ganzen
aber versagt es, es ,schlaft“ und wird erst wach, wenn das
Unheil geschehen ist und wenn die Zerriittung der #usseren
Welt uns Kunde gibt von der Zerrittung unserer Innenwelt,
unseres Denkens, Wollens und Handelns. — Wenn also schon
das Gewissen sich das Recht nimmt, Anklage wider uns zu
erheben, dass wir unsere Freiheit missbraucht hétten, so haben
wir, so will mir scheinen, das Recht der Gegenklage, weil das
GGewissen mit seiner Klage zu spidt kommt und den schon an
die Welt verlorenen Menschen trifft. Denn was hilft uns ein
GGewissen, das uns an eine Freiheit erinnert, die wir tatsichlich
nicht mehr besitzen, was hilft es uns, dass man uns sagt, die
von uns vollzogene Entscheidung sei verkehrt, wenn wir sie
nicht mehr riickgéingig machen kénnen?

T'heologe: Thre Fragen decken sich dem Sinne nach durchaus
mit den Ausserungen deterministischer Theologen, die, wie
Augustinus, behaupten, dass der Mensch nach dem Siindenfalle
so wenig von seiner Freiheit noch Gebrauch machen koénne
wie der Selbstmorder von seinem Leben, das er von sich ge-
worfen und trotz aller Reue sich nicht wiedergeben koénne.
Trotzdem hege ich gegen die Abwertung des Gewissens, die
Sie zu vollziehen geneigt sind, die allerstirksten Bedenken.
Denn das Gewissen beleuchtet nicht nur mit unbarmherzigem
Licht eine Lebenssituation, die wir als schuldhaft empfinden,
obwohl wir in diese Situation, #usserlich betrachtet, hinein-
getreten sein konnen, ohne dass von einer personlichen Ver-
schuldung die Rede sein kann. Unter diesem Eindruck mag
uns eine Stimmung tiberkommen, die in unvergleichlichen Wor-
ten das Lied des Harfners in Goethes Wilhelm Meister zum
Ausdruck gebracht hat. ,Ihr fithrt ins Leben ihn hinein — Thr
lasst den Armen schuldig werden — dann tberlasst Ihr ihn
der Pein — denn jede Schuld récht sich auf Erden.* — Und
doch hat diese Klage des Harfners wider die himmlischen

Internat, kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1933. 6



— 82 —

Méachte fiir eine tiefere Betrachtung kein Recht. Denn wir sind
nicht nur ins Leben hineingefithrt worden, wir haben uns hin-
einfithren lassen: wir sind in dem Zeit- und Welterleben auf-
gegangen und haben uns so selbst verloren. Bis dann irgend-
wann einmal der Augenblick kam, in dem wir den Menschen,
,der hinter uns lag“, in seiner Nichtigkeit erkannten. In diesem
Augenblick stand fir uns das Leben still. Der Daseinsgestaltung,
die durch ausser uns liegende Kréifte bewirkt wurde, wurde
Halt geboten. Wir splirten es, dass dieser unpersonliche Prozess,
der sich mit und an uns vollzog, uns unserem eigentlichen Selbst
entfremde. Wir gpiirten es, dass dieses Selbst Forderungen an
uns stellte, denen wir in dem tatséchlichen Befund unseres
Daseins in keiner Weise entsprochen hatten. Wir splirten es,
dass wir nicht das geworden waren, was wir in Ubereinstimmung
mit der Idee unseres Seins sein sollten. In diesem Augenblick
fiuhlten wir unsere Verantwortung und Schuld, weil wir dem
Leben, was wir ihm schuldig waren, nicht mit unserem Sein,
sondern mit tausend Ausserlichkeiten und Nichtigkeiten gezahlt
hatten. — Vielleicht ohne davon zu wissen, hatten wir uns
selbst und andere betrogen, und nun fithrte uns das Gewissen
aus dieser trugerischen Welt heraus und zu uns selbst zurtick.
Damit aber wurde uns bewusst, dass das Leben nicht ein fort-
laufendes Erleben von vorgeschobenen Krlebnisinhalten ist, um
die Leere in uns auszufiillen und unser eigentliches Selbst und
seine Bestimmung zu vergessen, sondern eine Entscheidung,
die dieser letzten Bestimmung gerecht werden soll. — Was
wir werden sollen, das sagt uns das Gewissen, indem es uns
vor diese Entscheidung stellt.

Philosoph: Ich finde, dass Sie meinem Einwand nicht gerecht
geworden sind, dass das Gewissen mit seiner Forderung und
dass dementsprechend die Stunde der Entscheidung zu spit
kommt.

T'heologe: Sie wiederholen die Nikodemusfrage: ,Wie kann
einer wiedergeboren werden, wenn er alt ist?“ — Aber diese
Frage tibersieht, dass nicht der in der Zeit gewordene und von
den Zeiterlebnissen gestaltete Mensch auf die Forderung des
Gewissens Antwort zu geben hat, sondern der Mensch, der mit
seinem tiefsten Sein ausser aller Zeit steht. Fiir ihn ist es ganz
gleichgiiltig, in welchem Augenblick seines zeitverhafteten Da-
seins ihn die Forderung des Gewissens trifft. Denn in diesem



— 83 —

Augenblick versinkt ja alles was vorher war. Ja, er soll ver-
gessen was hinter ihm liegt und sich nach dem strecken was
vor ihm liegt. Das heisst aber, dass die Wahl und die in ihr
liegende Entscheidung jederzeit, selbst in unserer letzten Stunde,
nachgeholt werden kann!;. Die Wahl bedeutet, dass wir aus
dem unpersonlichen Weltgetriebe, von dem wir uns treiben
liessen, hinaustreten und nun uns wéhlend entscheiden kénnen
fir eine Lebensmoglichkeit, die unserer ,Bestimmung“ ent-
spricht. Mit Absicht wihle ich dieses in der Fichteschen Frei-
heitsphilosophie geprigte Wort. Denn fiir Fichte ist diese Be-
stimmung fiir einen jeden seiner Individualitit und entsprechend
den Lebensbedingungen unter denen er lebt erkennbar, sodass
er weiss, was er soll — und erfiilllbar. Die Idee unseres idealen
Ich soll sich also trotz aller Widerstinde behaupten kénnen.
Diesen ungebrochenen Glauben des Idealisten an sich selbst
bringen wir nicht mehr auf. Deutlicher, scharfer suchen wir bei
uns die Grenzen unseres menschlichen Wesens, die Tiefen mensch-
licher Verlorenheit. Denn auch der Augenblick, in dem das Ge-
wissen uns aus dieser Verlorenheit zurtickruft, uns an die Mog-
lichkeit der Selbstbestimmung und der Freiheit erinnert, verwirk-
licht diese Moglichkeit noch nicht. Vielmehr wiirde das Gewissen
das Gefithl der Verlorenheit noch verstirken, das Gefiihl der
Verantwortung bei der uns aufgegebenen Entscheidung bis zum
Unertréiglichen steigern, wenn nicht hinter dem Gewissen Gott
stinde. — Der Mensch, den das Gewissen der Zeit und seiner
Verlorenheit an die Welt entnommen hat, wird damit nicht
einer Einsamkeit iiberantwortet, die nichts enthilt als das
Gefiihl der Weltleere ?). Vielmehr wird der vom Gewissen auf-
geriittelte Mensch sich dessen bewusst, dass eine Macht diber
ihm steht, der er verpflichtet ist3). Das religiése Grundverhélt-
nis, in dem er steht und immer gestanden ist, ohne sich dariiber

') Vgl. hierzu Heidegger, Sein und Zeit. S. 268. ,,Das Zuriickholen
aus dem Man (worunter H. die unpersonliche Lebensform versteht) ... zum
eigentlichen Selbstsein muss sich als Nachholen einer Wahl vollziehen. Nach-
holen der Wahl bedeutet aber Wihlen dieser Wahl, Sichentscheiden fiir
ein Sein konnen aus dem eigenen Selbst.“ cf. S. 271.

) Demgemiiss halte ich die Ausserungen von E. Brunner iiber das
Gewissen, so viel Treffliches sie im {ibrigen enthalten, fiir missverstindliche
Ubertreibungen. ,,Das Gewissen redet nicht von Gott, sondern ... treibt
uns aus seiner Nidhe. Es ist eine Macht, die gerade zwischen Gott und uns
tritt und jhn uns verhiillt, das uns in die Einsamkeit jagt.* Das Gebot
und die Ordnungen. 1932. S. 141 {.

%) Vgl. hierzu M. Heidegger, a. a. 0. S. 275.



SR - R

Rechenschaft zu geben, wird nun, wenn auch vielleicht nur
dunkel und schattenhaft, ersichtlich. Erschiittert, d. h. unter
Furcht und Zittern fiithlt er hier eine Verpflichtung, die sein
ganzes Sein umfasst, fithlt er eine Bindung, der er nicht aus-
weichen kann.

Philosoph: Sie reden in der Sprache eines Mystikers von
Tatsachen, die ich nicht leugnen will, aber nicht verstehen
kann.

Theologe : Sie sind auch nicht verstindlich, solange dieses
Verhaltnis nicht als das Verhéaltnis des personlichen Gottes
zum personlichen Menschen erfasst wird. Denn das Gewissen
fihrt den Menschen wohl bis an das Tor der Gnade. Aber er
bleibt draussen, solange nicht Gottes personliche lL.ebensoffen-
barung ihm dieses Tor 6ffnet. Das Gewissen sagt dem Menschen
zuniichst nur, dass er irre gegangen ist, dass er seine DBe-
stimmung verfehlt hat. Es sagt ihm aber nicht, wie er diese
Bestimmung erfillen soll und kann.

Philosoph: Was Sie sagen, scheint mir noch einer weiteren
Kldarung zu bedirfen. Thren Ausfiihrungen zufolge soll das Ge-
wissen vorerst die kritische Funktion zu erfiillen haben, die
Verfehltheit eines nur weltgebundenen Verhaltens aufzudecken.
Dartiber hinaus soll es uns an die uns von Gott auferlegte
Bestimmung erinnern, ohne uns doch die Wege zu weisen, wie
wir dieser Bestimmung entsprechen sollen. Die Frage ,was
sollen wir tun?“ bleibt also unbeantwortet im Hintergrund der
durch das Gewissen bewirkten Lebenskrise.

Theologe: Es wiirde so sein, wenn das Leben, wenn die
menschliche Geschichte ganz von Gott verlassen wire. Allein
auch in diesem scheinbaren Chaos wirkt Gottes ordnender
Wille und jedem Leben weist er seine Bestimmung. Sie wird
deutlich durch personlichen Anruf in der Form des Gesetzes
»du sollst“. — Was wir aber sollen und als Pflicht zu erfiillen
haben, das ist aus dem sozialen und geschichtlichen Leben zu
erheben. Denn in ihm wirken sich die sittlichen wie die un-
sittlichen Verhaltungsweisen in ihren Leben erhaltenden wie
Leben zerstorenden Folgen aus. Die Bewertung und Bestimmung
dieser Verhaltungsweisen ist nicht in das Belieben des Einzelnen
gestellt, ist auch nicht von einer wissenschaftlichen Theorie
zu vollziehen, zu der dann das Leben die Anwendung zu geben
hiitte, sondern unmittelbar und intuitiv vollzieht sie der sittliche



— 8 —

Prophet, der dazu die Berufung empfangen hat. Konfuzius, Buddha,
Zarathustra, Moses und die israelitischen Propheten mogen
als Vorbilder solchen Prophetentums gelten, unter den Philo-
sophen: Sokrates und Plato, Kant und Fichte, um nur einige
Namen zu nennen. Ihre Aufgabe war es, die Normen und Ge-
setze des sozialen Lebens fir eine bestimmte geschichtliche
Lage zu erheben und zu verkiindigen. — Diese Normen sind
nicht gleichwertig. Es sind unter ihnen solche, die als a priori
giiltige Bedingungen menschlichen Gemeinschaftslebens anzu-
sprechen sind und jeden verpflichten, und wiederum solche,
die durch eine bestimmte geschichtliche oder soziologische
Lage bedingt sind und eben darum nur bedingt verpflichten.
Was ich meine, deckt sich dem Sinne nach mit der Unter-
scheidung der katholischen Kthik zwischen Naturrecht und
positivem Recht. Die Verkiindigung dieser Normen gibt ihnen
verpflichtende Gewalt fur jeden, der sich durch sie getroffen
fihlt, d. h. fiir jeden, der ihre Befolgung als Pflicht fiir sich
erkennt. Diese verpflichtende Gewalt kommt zunichst in der
inneren Notigung unseres sittlichen Bewusstseins zum Ausdruck,
diesen Normen zuzustimmen. Diese Zustimmung wiederum soll
sich dann in eine praktische Notigung des Willens umsetzen,
sich im Sinne der erkannten Verpflichtung zu entscheiden.
Philosoph: Was in der Theorie glatt aufgeht, wird zum
eigentlichen Problem in der Verwickelung des Lebens. Denn
wer soll entscheiden? Das Gewissen, dem ja nun durch pro-
phetische Verkiindigung der Weg gewiesen ist und das zugleich
in einer ,inneren Notigung“, wie Sie sagen, seine Verpflichtung
fiihlt! — Oder der freie Wille, der sich mit dieser Gewissens-
entscheidung nun seinerseits auseinanderzusetzen hat? — Die
Gewissensentscheidung ist doch wohl auch bei den Propheten,
die Sie nannten, eine menschlich begrenzte, d. h., sie erfasst den
gottlichen Willen nur in der Form, wie sie eben diesen Men-
schen in einer bestimmten geistesgeschichtlichen und religitsen
Lage zugiinglich ist. Sie kann daher, wie das bei Buddha der
Fall ist, zu einer Entwertung der Welt und des Weltbegehrens
fihren und dabei doch das religiose Grundverhéltnis und den
Gedanken, dass wir die Welt um Gottes willen aufgeben sollen, -
vollig tberdecken. Sie kann die Nichtigkeit des Selbstwillens
erkennen, ohne dafiir als Gegengewicht die Wertfiille des
gottlichen Willens anzubieten. Auch die prophetische Verkiin-



— 8% —

digung bleibt daher, um das Apostelwort zu gebrauchen, , Stick-
werk“. Sie wird es noch viel mehr in ihrer Auswirkung auf
den Willen der Einzelnen, an den sie sich wendet. Vielleicht
gerade darum, weil diesem Willen personlich die Entscheidung
zugemutet wird, verschiebt sich fiir sein Selbstgefithl der
Schwerpunkt dieser Entscheidung und der in ihr liegenden
Verantwortung. Das Empfinden, dass die Verantwortung reli-
gios, d. h. an Gott gebunden ist, tritt zurick vor dem Emp-
finden, dass wir uns selbst verantwortlich sind. Dass dieser
Gedanke der Selbstverantwortung in seiner Ubersteigerung zu
einer irreligiosen Deutung dieser Verantwortung fithren kann,
haben wir bei Nietzsche gesehen. Aber auch dort, wo sie sich
auf die Behauptung der Autonomie des sittlichen Bewusstseins
beschriankt, erhalt die in ihr ruhende Verantwortung einen
religios farblosen und unpersonlichen Charakter, was bei Kant
und Fichte merklich zu spiiren ist. Denn eine moralische
Weltordnung mag wohl verpflichten, aber sie ist doch nur
lebendig in dem Willen dessen, in dem sie lebt. Nur als Willens-
ausdruck wird sie zur personlichen Forderung an uns. Sofern
also die moralische Weltordnung als eine Wertordnung unper-
sonlicher Art gedacht-ist, wird sie als sittliche Forderung aus
der religiosen Verantwortung herausgenommen. Unpersonliche
Geltungswerte konnen nicht personliches Leben formen.
Theologe: Thre Bemerkungen greifen schon einer Schluss-
folgerung vor, auf die ich gleich zurickkommen mochte. —
Zuvor aber sei gesagt, dass auch dort, wo das Gesetz als sitt-
liche und religiose Forderung des personlichen Gottes an den
Menschen gedacht ist, wie in der Religion Israels, die Mog-
lichkeit einer religiosen Entleerung des Gesetzes besteht. In
seiner Erfillung kann namlich der Mensch das, was er tui,
so sehr als seine Leistung betrachten, dass er es in der Weise
des Pharisaismus als sein Verdienst und als seine Gerechtigkeit
ansieht und in dieser Selbstgerechtigkeit Gottes Gerechtigkeit
vergisst. Dieser Mensch ist gewiss frei, d. h. sein Wille ent-
scheidet sich in einer Reihe von einzelnen Akten fiir den Voll-
zug bestimmter religioser und sittlicher Gebote. Aber im tieferen
" Sinne ist er doch unfrei, weil er Uber die Befangenheit seines
sich selbst wertenden Willens nicht hinauskommt und im
Menschlichen stecken bleibt. Darum bleibt der sittliche Wille,
weil er sich an den Buchstaben des Gesetzes, an #usserliche



Normen hélt, im Grunde genommen unfrei, weil er eine starre
Form tbernimmt, eine Form, die zudem ihr IL.eben aus dem
eigenen Selbst, aus der Liebe zu ihm empfingt. Dieser Wille
kommt vom naturhaften Trieb nicht los und bleibt in der
Erfullung des Gesetzes gebunden an die idussere Form, die er
nicht zu beseelen und innerlich zu tiberwinden vermag durch
die Liebe. So erscheint hier der Wille und die Sittlichkeit, in
der er sich darstellt, unfrei — weil unerlost vom Menschlichen. —
Zugleich bleibt er in Gottes Schuld, weil er sich selbst leben
und gestalten will, auch wenn er scheinbar sich vom géttlichen
Gesetz bestimmen lésst — wihrend er doch fiir Gott geschaffen
ist, in ihm leben und von ihm sich gestalten lassen soll. Dieser
Schuld aber ist nicht nur die religios-gesetzliche Lebensform,
wie sie uns Paulus geschildert hat, verfallen. Sie trifft am
Ende alles menschliche I.eben, das nicht durch die Liebe
Gottes erlost ist. Denn alles Leben, das ausser dieser Liebe
und somit ausser der Gnade steht, will irgendwie sich selbst
leben, sich selbst darstellen, sich selbst geniessen. In dieser
Gebundenheit, von der zu losen es sich vergeblich miiht, ent-
faltet sich alles menschliche Dasein. Darin ist es ,unter das
Gesetz der Stunde getan“, unfrei, auch wenn es sich selbst
gebietet, sich selbst gestalten will. Denn das Formprinzip
solcher Selbstgestaltung sind menschliche Werte, Wiinsche,
Zweckmissigkeiten. Niemals kann der Mensch bei solcher
Selbstgestaltung frei werden von sich selbst. Und doch ist das
seine tiefste Sehnsucht und sein hochstes Ziel. Wer aber kann
diese Sehnsucht erfiillen, diesem Ziele den Weg weisen?
Philosoph : Sie fordern Unmdigliches, eine Uberhéhung des
Menschen, die ausser den Grenzen seines Vermogens liegt.
Theologe: Ganz richtig! Wie Sie im Laufe unserer Unter-
haltung schon bemerkten: ,der Mensch kann sich in seiner
Idealitéit nicht behaupten® ') — ausser die Norm dieser Ideali-
tit, die er aus eigenen Mitteln nicht gestalten kann, wird ihm
von Gott eingepridgt und sie wird ihm eingeprigt in Christus.
Wenn vom Menschen aus die ihm von Gott zugedachte Be-
stimmung verfehlt wird, wenn er seine Freiheit missbraucht,
um sich von dieser Bestimmung zu l6sen, so kann nur Gottes
Gnade ihn aus seiner Verlorenheit zuriickrufen. Und wenn die
Forderung des Gesetzesgehorsams das Versagen der mensch-
) Vgl S.5 und 26 und Kap. III Internat. kirchl. Zeitschrift 1931. S. 176.



88 —

lichen Krifte offenbar macht, so bedarf es einer neuen Trieb-
kraft des sittlichen und religiosen Lebens, damit der Mensch
zu seiner Bestimmung gefiihrt wird. Diese Triebkraft ist die
in Jesus offenbarte gottliche Liebe. Sie kann nur in einer in
die menschliche Geschichte eingegangenen personlichen Er-
scheinung fiir uns verstindlich und wirksam werden. Darum
ist das Leben Jesu Leben und Walten der gottlichen Liebe.
Der Ausdruck dieses Lebens und seine Verkiindigung ist das
neue Grebot der Liebe. Diese Botschaft wiirde fremd und un-
verstanden in dieser Welt stehen, wenn nicht der Geist Christi
lebendig fortbestiinde in seiner Gemeinschaft und in ihr immer
wieder das Leben der Liebe erweckte. Denn indem die Kraft
Christi bei uns Wohnung nimmt (IT. Cor. 12, 9), ist die Liebe
Gottes ausgegossen in unseren Herzen (Rom. 5, ). Als ein
neues Prinzip des sittlichen und religiosen Lebens kann diese
Liebe bezeichnet werden, weil sie eine Uberhshung des Menschen
tiber die natiirlichen Triebkrafte seines Wollens und Handelns
zur Folge hat. Voraussetzung dafiir aber ist die Wiedergeburt
aus dem heiligen Geiste, die aus dem Menschen eine neue
Schopfung macht '), Er ist nicht mehr dem Gesetze untertan,
sondern zur Freiheit berufen %), Seine Freiheit aber hat ihr
Mass in sich selbst; sie kann darum nicht von dem Gewissen
eines anderen gerichtet werden ®). Ihr ist alles erlaubt, was
die Liebe zu Gott und zum Néchsten zulidsst. So gelangt hier
die Freiheit zu ihrer vollen Souverinitit, zugleich aber auch
zu ihrer letzten Sinnerfillung, d. i. zur Verwirklichung der
gottlichen Liebe im Reiche Gottes. Anderes kann sie nicht
begehren und wollen, weil diese Freiheit eine Ausstrahlung
der gottlichen Liebe ist, die den Menschen durchdringt, heiligt
und beseligt.

Philosoph : Was Sie sagen wird wohl als christliche Heils-
und Gnadenlehre in allen Kirchen verkiindigt, aber in seiner
Tiefe wohl nur verstanden von denen, die in der Gnade stehen.
Aber gerade diese Tatsache schliesst fiir mich eine Reihe von
Anstdnden in sich, die ich schwer bewiiltigen kann. Die Gnade
beruft den Menschen, sie kommt iiber ihn, sie bewaltigt ihn.
Fiur den Einzelnen, Erwéhlten gewiss hiochste Lebenserfiillung

1) II. Cor. 5, 17.

?) Galat. 5, 13.
" 1. Cor. 10, 20.



— 89 —

und Wegweisung zum letzten Lebenssinn. Aber der Erwéhlten
sind unter den vielen Berufen nach den Worten des Evangeliums
nur wenige. — Wieviele horen wcehl seinen Ruf, aber ver-
stehen ihn nicht! Wieviele leben ohne ihr Verschulden, um
mich der kirchlichen Gebetssprache zu bedienen, ,in der Nacht
des Heidentums®! — Wie sollen wir uns — es erkléren, dass alle
diese Ungezihlten — soweit wir menschlich ihr Schicksal be-
urteilen konnen — von der Gnade nicht erreicht werden, dass
sie den Ruf Gottes und Christi nicht vernehmen und so ihre
gottliche Bestimmung verfehlen? — Ihr Leben vermag sich
von dem menschlich Triebhaften, von der Umwelt, in der sie
geboren sind, die ihr Seelenleben geformt hat, nicht zu losen,
und so sind sie einem Schicksal tiberantwortet, das sie als Erbe
tiberkommen und tibernommen haben, ohne dafiir verantwort-
lich zu sein. Gewiss sie sind schuldig, wie wir es alle sind —
denn sie schulden ihr Leben Gott. Aber dass sie ihre Lebens-
schuld nicht zahlen koénnen, ist, menschlich gesprochen, nicht
ihre Schuld, weil ihnen keine Moglichkeit dazu geboten wurde.

T'heologe: Den gordischen Knoten ihrer Frage zu losen,
will ich mir nicht anmassen. Man kann ihn natiirlich zerhauen,
wie das Paulus im Romerbrief und nach ihm die Reformatoren
in ihrer Prédestinationslehre getan haben. Die absolute Sou-
veranitiit Gottes waltet auch in dem Heilsschicksal der Men-
schen: ,Wem ich gnddig bin, dem bin ich gnidig, und wessen
ich mich erbarme, dessen erbarme ich mich. — So also kommt
es nicht auf jemandes Wollen und Laufen, sondern auf Gottes
Erbarmen an (Rém. 9, 15 £.). Oder negativ gewandt: Wen Gott
will, den verhiirtet er (Rém. 9, 18). Hiertiber mit Gott zu rech-
ten, steht nach den anschliessenden Ausfithrungen des Romer-
briefes dem Menschen nicht zu, weil nur Gottes Wille ent-
scheidet, wen er zu einem Gefiss der Ehre und wen zu einem
(Greffiss der Unehre macht. Allein wir wissen, dass Paulus auch
anders gerichteten Gedankengéngen Raum gegeben hat. — Ein
allumfassendes gottliches Erbarmen war ihm das letzte Wort
der gottlichen Gnadenfiithrung in der menschlichen Geschichte?).
Aus diesem Grunde kann ich mich nicht dazu verstehen, die
gewiss nicht leicht zu nehmenden Pridestinationsgedanken im
neuen Testament und insbesondere bei Paulus in ein Pridesti-

. 1) Vgl hierzu die Ausfithrungen in Kapitel III dieser Arbeit. Internat.
kirchl, Zeitschrift. 1931 S. 177 f.



s 00 ==

nationssystem zu pressen, wie das in Augustins Theologie und
bei den Reformatoren geschehen ist. Ich verkenne dabei keines-
wegs, dass in dem Préadestinationsgedanken eine harte Wahr-
heit zum Ausdruck kommt, die Umschreibung der Tatsache,
dass in der menschlichen Geistes- und Seelengeschichte immer
wieder das Wort gilt: , Viele Berufene, aber wenig Auserwdahlte.®
Vom Menschen aus gesehen, gehoren wir allerdings einem ver-
lorenen Geschlecht an, und es ist nicht abzusehen, wie das
wiederum mit menschlichen Kriften geéindert werden kann.
Der Pessimismus aller tiefer blickenden Moralphilosophie besteht
hier zu Recht. — Allein trotz aller Verkehrung seiner gott-
lichen Bestimmung ist das menschliche Geschlecht nach dem
Glauben aus gottlicher Schopfung entsprungen, es steht in seinem
Werdegang unter dem Walten der gottlichen Vorsehung, unter
dem Walten der gottlichen Liebe, die sich in Christus geopfert
hat. Diese Liebe ruft uns aus aller menschlichen Verlorenheit,
aller Gebundenheit an die Welt und an unser selbstsiichtiges
Ieh, zu unserer urspringlichen gottlichen Bestimmung, zu der
Freiheit zuriick, die in Gott gegriindet ist. Gott aber ist griosser
als unser Herz, grosser auch in seinem Walten als die letzten
und scheinbar unumstosslichen menschlichen Gegebenheiten,
denen wir in der nwur menschlich geprigten Geschichte be-
gegnen. Ist es denkbar, dass das Walten gottlicher Liebe in
menschlicher Selbstsucht und Siinde, in menschlicher Trigheit
auf Hemmungen stdsst, die ihm untiberwindlich sind, denkbar,
dass es hier Fesseln gibt, die sich nicht mehr losen lassen? —
Steht nicht als eine letzte Hoffnung hinter dem Evangelium
der (zlaube, dass der Tod nicht mehr sein werde? (Apokal. 21, 14.)
Kann diese Hoffnung anders gedeutet werden denn als Glaube
an die Uberwindung auch des geistigen Todes durch Gottes
Macht der Liebe? — Dann wiirde auch die grosse Gabe der
Freiheit, die Gott dem Menschen verliehen, nicht zu einer
ewigen Erstarrung ihres Missbrauchs und damit zur ewigen
Isolierung des selbstsiichtigen Ich von aller Gtemeinschaft der
Liebe fithren, sondern diese Gabe wiirde am Ende sich als
Gottes GGabe rechtfertigen, indem sie in der Liebesgemeinschaft
mit ihm ihren letzten Sinn und ihre letzte Erfiilllung findet.
Philosoph : Ich firchte, dass Ihre theologischen Kollegen
Thre Auffassung als Schwirmerei bewerten werden. Vielleicht
werden sie auch darauf hinweisen, dass ihr dogmatische Be-



— 91 —

denken entgegenstehen, deren Begriindung auf neutestamentliche
Worte und Gleichnisse zurtickgreifen kann, vor allem aber auf
die Erwéigung, dass diese Auffassung die Schwere der Verant-
wortung angreift, die auf unseren sittlichen und religiosen
Entscheidungen rubt und eben darum die Freiheit zu einer so
gefiihrlichen Gabe macht. Denn die Unwiederruflichkeit gibt
diesen Entscheidungen den schweren Ernst, der da weiss, dass
keine HEwigkeit uns zurickbringen kann, was wir der Minute
ausgeschlagen haben. Doch eine Diskussion dartiber wiirde uns,
8o flrchte ich, von unserem Ziele ablenken. Fiir unser Thema
entscheidend ist hingegen die Frage, ob wir bei diesen letzten
Lebensentscheidungen wirklich selbst den Ausschlag geben
oder die Gnade Gottes, von der wir uns angerufen und geflhrt
wissen.

Schon zu Beginn unseres Gespriaches bemerkte ich, wie
sehr mich die Beobachtung, dass die grossen Theologen sich
fast alle als Deterministen erwiesen haben, beschiftigt. Aus
ihrem Gottesbegriff, aus der allumfassenden Kausalitit des
gottlichen Willens und der gottlichen Heilssetzung wird bei
ihnen der Pridestinationsgedanke gefolgert; daneben auch aus
der Willensverhéirtung, die sich in dem nur sich selbst suchen-
den, stindhaften menschlichen Willen vollziehen muss und zu-
letzt zur Unempfinglichkeit gegen jeden gottlichen Gnadenruf
fithrt. Aber aus beiden gedanklichen Ansitzen scheint sich mir
ein Widerspruch zu ergeben, die den Glauben an eine gittliche
Pradestination in Frage stellt. Denn wenn alles Geschehen
nicht nur von gottlicher Voraussicht begriffen, sondern auch
von gottlicher Zielsetzung und Kausalitit bestimmt wird, so ist
nicht zu verstehen, wie sich das Bose als selbstéindige Macht
in diesemm Wirkungszusammenhang des gottlichen Willens be-
haupten kann, und umgekehrt: wenn die naturgebundene An-
lage des menschlichen Willens diesen zum Bosen bestimmt, und
zwar so sehr, dass er selbst dem Ruf der gottlichen Gnade
nicht mehr Folge leisten kanmn, dann kann von einer Totalitéit
gottlicher Pridestination im Sinne des gottlichen Heilswillens
wenigstens in der erbsiindlichen Welt nicht mehr die Rede
sein. Alle Bemithungen der Pridestinationstheologen, diesen
Widerspruch abzuschwiichen oder ihm durch dialektische Kunst-
stiicke auszuweichen, scheinen mir vergeblich. Die Anerkennung
dieses Widerspruchs unter gleichzeitiger Aufrechterhaltung des



— P =

Priidestinationsgedankens, wie sie Luther, Calvin und die dltere
reformatorische Theologie zu einem grossen Teil vertreten,
stellt den Glauben vor ein Mysterium, das aufzuhellen selbst
die Kraft des christlichen Gottesgedankens nicht mehr ausreicht.
Ich verstehe darum sehr wohl, wie Sie im Anschluss an pau-
linische Gedanken versucht haben, diesem Gottesgedanken sein
Recht in einer Heilslehre zu verschaffen, die das Bése nicht
fiir untiberwindlich halten kannm.

Indessen halte ich es fiir wesentlich, dass man den reli-
giosen Sinn des Pradestinationsgedankens dahin auswertet, dass
darin die unbedingte Allmacht des gottlichen Willens gegen-
tiber allem Weltgeschehen und auch gegeniiber allem mensch-
lichen Handeln zum Ausdruck kommt. Alles wird von Gott zu
seinem Ziel, zu seiner Bestimmung gefiihrt. Der Pridestinations-
gedanke ist also teleologisch und im Bereich werthaften, d. h.
sittlich religiosen Handelns, heils6konomisch zu bestimmen. Ich
halte es indessen fir bedenklich, ihn mit der logischen Aus-
deutung theologischer Pridikate, wie der gottlichen Allwissen-
heit und Allwirksamkeit, zu belasten, wie das gewiss im ein-
zelnen geistvoll und scharfsinnig Augustinus und die Scholastiker
versucht haben. Unserer Erkenntnislage angemessen scheint
mir vielmehr das Zugestindnis, dass wir eine addquate Vor-
stellung dieser gottlichen Pradikate tiberhaupt nicht besitzen.
Denn ,wer hat des Herrn Sinn erkannt, oder wer ist sein Rat-
geber gewesen?* — Das ,wie“ der géttlichen Zielfithrung, der
gottlichen Wirksamkeit bleibt uns verborgen.

Was wir wissen, ist nur, dass wir mit Gott in einem un-
losbaren Lebenszusammenhang stehen, und dass fiir uns alles
daran hingt, dass wir diesen Lebenszusammenhang bewusst
aufnehmen und unser Leben nach dem Willen Gottes gestalten.
Dadurch bekommt unser Leben den Charakter einer Entschei-
dung, die wir dadurch vollziehen, dass wir dem Willen, d. h.
den uns bewusst gewordenen Geboten Gottes folgen oder nicht.
Weil aber diese Entscheidung nicht eindeutig vorausbestimmt
ist, sondern vor ihrem Vollzug verschiedene Moglichkeiten offen
lisst, ist sie frei, und weil sie frei ist, steht sie unter Verant-
wortung. Allerdings ist, was ich hier umschreibe, nur der ideale
Fall einer Entscheidung, wie er etwa in dem Mythos vom
Stindenfall versinnbildet ist. Fast konnte man versucht sein zu
sagen, dass er im geschichtlichen Leben tiberhaupt nicht vor-



— 93 —

kommt. Denn hier — in statu naturae lapsae — ist, woriliber
wir schon ausfihrlich sprachen, alles in Frage gestellt: Die
Klarkeit der Gotteserkenntnis, das Bewusstsein der Verant-
wortung, die Freiheit des Willens?!). Der erschiitternde Eindruck
dieser Lage spiegelt sich in Augustins Kennzeichnung der un-
erlosten Menschheit als einer massa perditionis — spiegelt sich
in Luthers ,de servo arbitrio“. — Wer also auf den Menschen
sieht, der sich selbst zum Gott der Welt gemacht hat, auf den
Menschen, der alles an sich selbst bemisst, wie er triebhaft ist
in seinem Wollen, unpersonlich in seinem Gedankenleben, un-
sicher in seinen letzten Strebungen, der wird diese Schilderung,
die insbesondere durch die Massenpsychologie bestitigt wird,
gewiss nicht tibertrieben finden. — Und doch kann ich mich
nicht dazu verstehen, diese Theologenschilderung des verlorenen
Menschen als die Schilderung aller menschlichen Moglichkeit
itberhaupt gelten zu lassen. Es ist nicht ein Rest idealistischer
Philosophie, der mich dazu bestimmt, nicht der Glaube an die
Humanitiitsreligion, wie er vor 100 Jahren unter den Gebildeten
lebendig war, sondern die in meinem Gottesglauben selbst
wurzelnde Uberzeugung, dass die Gottesgabe der Freiheit durch
menschlichen Missbrauch nicht voéllig vernichtet werden kann.

Theologe: Ich teile Thre Uberzeugung. Das vom Siinden-
pessimismus entworfene Bild des Menschen ist eine Verzerrung,
insofern es vergisst, dass hinter den verzerrten Linien irgend-
wie das urspriingliche Gottesbild (imago Dei, Genes. 1, 27) noch
hervorleuchtet. Es mag verblasst und tiberdeckt sein, so sehr
verwiistet, dass es gar nicht mehr erkenntlich ist — und doch,
die Anlage als solche kann durch den Menschen nicht ver-
nichtet werden. Wie wére es auch sonst moglich, dass der
Mensch sich in seiner Verlorenheit an die Siinde ungliicklich
tithlt, wie wéire es moglich, dass das Gewissen fiir die Idee
des gottlichen Gesetzes in Anklage, Beschuldigung und Ver-
teidigung eintreten kann?? Wie auch moglich, dass die Gottes-
sehnsucht in dem Bewusstsein aller Volker lebendig ist?3) —
Ein seelenlos gewordener Automat, als welchen Luther den
Menschen im Siindenstande schildert, kann doch von seiner Zu-
stdndlichkeit nichts wissen, noch viel weniger kann er sie durch

1) Internat. kirchl. Zeitschrift 1933. S. 40 ff.

3 Rom. 2, 15.
%) Apostelg. 17, 27




e G4 =

sein Gewissen beurteilen, ebenso wie auch von einer Gottes-
sehnsucht in ihm keine Rede sein kann. — Wohl kann man
hierauf erwiedern: in diesen Regungen des sittlichen und reli-
giosen Bewusstseins sei schon in irgendeiner Form die gott-
liche Gnade wirksam. Aber diese Gnadenwirkung setzt doch
irgendwelche Empfianglichkeit auf seiten des Menschen voraus.
Gottes Gnadenruf ergeht nicht in einen leeren Raum, sondern
wendet sich an einen bestimmten Menschen oder an ein be-
stimmtes Volk, wenn ,ihre Zeit erfullt“ ist, d.h., wenn sie in
ihrer zeitgeschichtlichen Lage reif geworden sind, diesen Ruf
zu vernehmen und sich fir ihn zu entscheiden.

Soeben las ich in einer theologischen Zeitschrift!) die fol-
genden Sitze, die ich hier anfiihre, weil sie nach meinem Dafiir-
halten genau den Sinn der neutestamentlichen Lehre in dieser
Frage treffen. ,Gnade will helfen. Deshalb muss sie mit dem,
dem sie helfen will, rechnen. Sonst ist sie Magie und keine
Hilfe. So ist Gnade der Ausdruck fiir die Gegenseitigkeit, in
die sich Gott zum Menschen begibt. Dem Menschen wird wohl
die Aktivitdt genommen, aber der Mensch selbst wird nicht
ausgeschaltet. Souverdnitit Gottes und Freiheit des Menschen
konnen und miissen auf Grund des neuen Testaments zusammen
behauptet werden.* — Man hat diese Verbundenheit als Syner-
gismus bezeichnet und diesen Begriff verdichtigt und gescholten,
als ob durch ihn der Ehre und der Gnade Gottes Wesentliches
genommen wiirde. Das ist jedoch nur dann der Fall, wenn man
in der Dialektik des Vorgangs, den dieser Begriff beschreibt,
den menschlichen Faktor tiberhoht. Bleibt man sich der Gren-
zen bewusst, welche dem Menschen in Schopfung, Erlosung
und Heiligung durch Gottes schopferischen Willen und durch
seine Gnade gezogen sind, so bleibt, wie mich diinkt, gegen
diesen Begriff nichts einzuwenden. — Denn gewiss, der erlosungs-
bediirftige Mensch erlost sich nicht selbst, sondern wird durch
Gottes Gnade in Christus erloést und nur sein Gnadenruf ruft
ihn aus seiner Verlorenheit zuriick. Aber dass er seinen Ruf
hort und beherzigt und ibn dahin versteht, dass er von ihm
eine Entscheidung fordert, dass er diese Entscheidung vollzieht,
alle diese Momente sind zusammengefasst im ,Glauben“. Aber
auch dieser Begriff ist von der eigentiimlichen Dialektik erfiillt,
die dem religiosen Grundverhiltnis, das zwischen Gott und

1) Die Eiche 1933. S. 70.



— 95 —

dem Menschen besteht, und seiner bewegten Dynamik eigen ist.
Denn auch der Glaube ist einmal freie Hingabe an Gott und
sodann die Erfahrung des Uberwiltigtseins durch die géttliche
Gnade, durch die gottliche Liebe in Christus, durch das Walten
des Heiligen Geistes. Die personliche Entscheidung und die
innere Notigung zum Vollzug dieser Entscheidung bestehen hier
zusammen im lebendigen gegenseitigen Durchdrungensein. Da-
her ist der wiedergeborene Mensch nicht nur eine abgeschlossene
und vollendete Tatsache, sondern zugleich eine Forderung, die
wir immer wieder zu erfillen haben: ,Ziehet an den neuen
Menschen!“ (Eph. 4, 24)1). In gleicher Weise folgt der Recht-
fertigung, die den gliubigen Menschen auf Grund seines Glau-
bens in das ewige Erbarmen und in die Kindschaft Gottes
hineinstellt, die Forderung der Heiligung, die die Bewihrung
des Glaubens in der Liebe verlangt.

Die religiose Gebundenheit des Menschen wurzelt also
durchaus in der Freiheit. Ihr erster Akt ist der Glaube, durch
den der Mensch diese Gebundenheit bejaht, in sein Denken und
Wollen aufnimmt. Insofern aber der Glaube den Menschen aus
seinem zeitgebundenen Dasein, aus dem Kausalzusammenhang
irdisch gebundener Motivation hinaushebt, steht er an der Grenze
des Moglichen, ja er iiberschreitet sie im Sinne des Menschen,,
der sich in den Grenzen des Begreiflichen hilt und halten will.
Was aber ihm unmoglich scheint, wird moéglich, weil in diesem
Akt des Glaubens die gottliche Gnade den Menschen iiber sich
selbst in seinem religiosen und sittlichen Leben erhoht, eine
Moglichkeit, die er in seinem zeitlichen Dasein allen Bindungen
zum Trotz immer wieder zu erproben hat. — Doch genug, ob-
wohl hiermit nur die Grundlinien fiir einen Versuch, das Pro-
blem Gnade und Freiheit zu 16sen, umschrieben werden konnten..

Nur eine kurze Bemerkung sei noch angefiigt, die sich mit
dem Verhiltnis der hier vertretenen Gnaden- und Freiheitslehre:
zur katholischen Sakramentenlehre beschiftigen soll. Man hat
dieser Lehre vorgeworfen, dass sie eine magische Dosierung
der gottlichen Gnade bedeute und diese damit so eng den
Endlichkeiten unseres irdisch gebundenen Daseins verkniipte,
dass sie wie eine gottliche Aushilfe erscheine, die menschlicher
Unzulé,nglichkeit in ihren verschiedenen Lebensphasen geboten

1) Vgl. hierzu verwandte Ausfiihrungen bei E. Brunner, Das Gebot.
und die Ausfithrungen. S. 144 ff.



werde. Es mag richtig sein, dass die vulgire Sakramentspraxis
dieser Beurteilung in weitem Umfang Recht gibt. Aber ihr
letzter und tiefster Sinn liegt doch wohl in dem Gedanken,
dass die Sakramente als ,sichtbare Zeichen unsichtbarer gott-
licher Gnade® die im ewigen Leben Gottes und Christi begriin-
dete unmittelbare Gnadengegenwart des gottlichen Geistes zum
Ausdruck bringen. Insbesondere in den entscheidenden Phasen
unserer Lebensentwicklung soll uns damit die Tatsache in Ir-
innerung gebracht werden, dass wir zu Gott in einem das per-
sonliche Bekenntnis und die personliche Verantwortung fordern-
den Lebensverhéltnis stehen, und dass somit unsere personliche
Lebensformung unter der Wirkung der gottlichen Gnade erfolge.
Gottes ewige Gnadengegenwart wird also in unserem sinnlich
und zeitlich gebundenen Dasein durch ein Zeichen veranschau-
licht, das uns sagt, dass wir, in der Zeit lebend, der Ewigkeit
angehoren.

Philosoph : Wie mir scheint, spricht sich auch in dem
heiligen Tiefsinn dieser kirchlichen Gebriuche der Gedanke
aus, dass das Gottliche und Ewige im Menschlichen eine Form
seiner Darstellung sucht. Doch ich kann mich des Eindrucks
nicht erwehren, dass die theologischen Lebens- und Gedanken-
formen, die das Problem Gott und Mensch, Gnade und Freiheit,
umschreiben, in unserer geschichtlichen Welt, in der Situation,
in der wir leben, fremdartig wirken. Sie sind von Menschen
einer Zeit erdacht und lbernommen worden, die den Ruf
Gottes, den Ruf zur Verantwortung und zur Freiheit unter
ganz andern Verhiltnissen vernahmen, als die sind, denen
wir uns gegentiibergestellt sehen. Die Verknechtung der Welt
in Siinde und Schuld, ihr Leid und ihre Unerlostheit war ganz
anderer Art, als die ist, die wir heute kennen. Wie sie heute
ist, das haben Sie selbst im Verlaufe unseres Gespriiches nach-
driicklich geschildert 1).

Theologe : Sie haben ganz Recht, wenn Sie von der Fremd-
heit der theologischen Lebens- und Gedankenformen sprechen.
Aber sie ist nur ein Ausdruck fir die Tatsache, dass der
Gott verbundene Mensch auf einer ganz andern Lebensstufe
steht als der Mensch, der dieser irdischen Welt horig ist.
Auch dieser sucht Freiheit und Unabhéngigkeit in seiner Weise.
Er sucht sie, indem er sein Herrenrecht i{iber diese Welt

1 1. Epilog. S. 716—78.



geltend macht, indem er die Krifte der Natur sich in der
Technik dienstbar macht und durch die von ihm erfundenen
Apparate, durch die Maschine seine Wirkungsméoglichkeit un-
ibersehbar erweitert und das Ergebnis ist, dass er der Knecht
seines Werkes wird und die Geister, die er rief, nicht mehr
beherrschen kann. Er sucht dieses Herrenrecht, indem er sich
selbst seinen sittlichen Wert zu geben versucht und dabei der
Selbstgerechtigkeit verfdllt; er sucht dieses Recht, indem er
seinesgleichen sich unterwirft und damit im Machtgedanken
einem D&mon verfillt, der fortzeugend immer wieder Boses
gebiiren wird. Er glaubt endlich dieses Herrenrecht zu finden,
indem er sich auf sich selbst und den ihm erreichbaren Lebens-
kreis beschrankt, indem er sich zum Selbstzweck macht und
sich von Gott 16st, bis dieser Titanismus an dem Irrsinn seines
Daseins zerbricht. — Das ist der Mensch, der seine Freiheit
nur in sich selbst sucht, in seinem Vermogen, und am Ende
findet, dass der Gebrauch dieser Freiheit tiberall zum Miss-
brauch wird, der ihn schuldig spricht vor seinem Gewissen. —
Das Gewissen aber bedeutet das Erwachen des schuldigen
Menschen aus dem Idol einer Lebensgestaltung, von der er
sich alles versprach und die ihm nichts halten konnte. Das
Gewissen fuhrt ihn an die Grenze der Moglichkeiten, die er
zuvor vor sich sah: an die Grenze des ,nur in der Welt seins“,
an die Grenze der gewollten Selbstbeschrinkung, die in dem
Leben liegt, das nur in sich selbst Zweck und Sinn seines
Daseins findet. An dieser Grenze sagt ihm das Gewissen mit
uniiberbietbarer Wucht, dass dieses Dasein nichtig ist und
dass die Freiheit, die er in ihm suchte, ihn schuldig werden
werden lisst ohne die Moglichkeit einer Entstthnung. — Diese
Grenzsituation, zu der uns die Selbstbesinnung fihrt, wire
unertriiglich, sofern sie uns nur die Sinnlosigkeit unseres Da-
seins durchschauen liesse, wenn es iiber sie hinaus nicht fir
den Menschen noch eine andere Moglichkeit giibe, die Mog-
lichkeit, aus dem Glauber zu leben. Diese Moglichkeit ist
allgemein. ,Jedes Zeitalter“, sagt Ranke, ,ist unmittelbar zu
Gott.“ Diese Unmittelbarkeit driickt sich beim Einzelnen darin
aus, dass er der Welt- und Zeitgebundenheit enthoben in den
Tiefen seines Bewusstseins den Ruf Gottes vernimmt. Dass
diese Gottesstimme fiir ihn vernehmlich, verstédndlich wird,
dass er ihr folgt, ist Gnade. — Verstindlich wird dieser Gottes-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1933, 7



ruf fir uns nur in personlicher Fassung, d. h.in der Goftes-
offenbarung Christi. In ihm wird, was in der Fille der Gott-
heit ruht, zum personlich geformten Leben und eben darum
auch zum personlich formenden Leben flr uns. ,Aus seiner
Fiille haben wir alle Gnade um Gnade empfangen“ (Joh. 1,
16). — Gnade aber ist Leben und setzt in uns die Bereitwillig-
keit voraus, es unter Hingabe unserer selbst zu empfangen.
Wo wir ihr begegnen, vollzieht sich darum immer auch eine
Entscheidung, bei der wir unsere Verschlossenheit oder unsere
Hingabe, unseren Glauben offenbaren. Diese Entscheidung aber
steht unter der Verantwortung, fir die unsere Freiheit die
Moglichkeit schafft. — Was ich hier schildere sind Vorginge,
die in ihrem Wesen zeitfremd sind. Denn sie betreffen nicht
den Menschen, der sich selbst in Gestalt verginglicher Inter-
essen in der Zeit ausgibt, sondern den Menschen, der im Augen-
“blick, wo er der Gnade begegnet, in das zeitlose Verhiltnis
der Unmittelbarkeit zu Gott und zur Ewigkeit und zum ewigen
Logos in Christus gestellt ist. Was ihm begegnet, betrifft den
homo perennis, den Menschen, der zu allen Zeiten lebt und
doch in dieser Begegnung aller Zeit entriickt ist. Daher haben
auch die Formeln, die das Verhéltnis von Gnade und Freiheit
umschreiben, den zeitfremden Charakter, der Ihnen so auf-
fallend erschien.

Und nun noch eine letzte Bemerkung, mit der unsere
Aussprache schliessen soll, obwohl diese Aussprache ihre Auf-
gabe, den Sinn der religiosen und sittlichen Freiheit und damit
auch das Verhiiltnis von Freiheit und Gnade zu klaren, in
keiner Weise erschopfen konnte. Durch das Tor der Freiheit
traten wir in das Reich der Gnade und des Glaubens. Aber
ebenso gilt auch der Satz, dass wir durch das Tor der Gnade
in das Reich der Freiheit treten. Der in Gott und Christus
gebundene Mensch ist ,Herr f{iber alle Dinge“. Aus dem Im-
puls der gottlichen Liebe gibt er sich selbst das Gesetz des
Wollens und Handelns. Im Innersten frei entscheiden wir uns,
entscheidet Gott in uns, In ihm haben wir das Herrenrecht
tiber die Welt und uns selbst zuriickgewonnen. ,Alles ist euer,
Thr aber seid Christi, Christus aber ist Gottes.* (L. Cor. 3, 23.)
,Dilige et quod vis, fac* (Augustinus in Joh. Ep. tr. 7, 8).

Karlsruhe. RupoLF KEUSSEN.




	Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches Grundproblem [Schluss]

