
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 23 (1933)

Heft: 1

Artikel: Pneumatologie und Psychologie in der Seelsorge

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404079

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pneumatologie und Psychologie in der
Seelsorge*).

Wir sind wohl alle einig in der Erkenntnis, dass die heutige
Menschheit in einem Prozess der fortschreitenden Entkirch-
lichung begriffen ist. Diese Entkirchlichung tut sich zwar
weniger kund in einer ausgesprochen kirchenfeindlichen Haltung
als in einer allgemeinen Gleichgültigkeit der Kirche gegenüber

*). Der moderne Mensch hat die Kirche einfach nicht mehr
nötig, weder für sein leibliches noch für sein seelisches Wohl.
Der sozial Notleidende beispielsweise, der Arme und Bedürftige,
der früher vor allem bei der Kirche Hilfe suchte, wendet sich
heute an den Staat, der mit seinen Fürsorgeinstitutionen,
Versicherungen und Kassen ihm mehr Schutz und wirksamere Hilfe
gewährt. Aber auch der seelisch Leidende, der geistig Desorientierte

und Unbefriedigte hat längst aufgehört, die Hilfe der
Kirche oder der kirchlichen Seelsorge für sich in Anspruch zu
nehmen. Er sucht anderswo Rat und Heilung, vor allem beim
Arzt. Der medizinisch gebildete Psychotherapeut, der Psychiater,

ist heute weithin an die Stelle des kirchlichen Seelsorgers
getreten und hat dessen eigentliche Funktionen übernommen2).
Ausserdem sehen wir ein ganzes Heer von mehr oder weniger
frei praktizierenden Psychologen und Psychotherapeuten damit
beschäftigt, den seelisch Leidenden mit ihrer Kunst beizustehen ;

und zwar sind ihre Erfolge, wie wir ausdrücklich bemerken
möchten, im allgemeinen nicht gering. Und doch wäre es falsch,
wollten wir die offenkundige Abkehr breiter Volkskreise von
der kirchlichen Seelsorge als ein Zeichen des religiösen
Nihilismus und Unglaubens bewerten. Im Gegenteil, wenn C. G. Jung
sagt, dass ein Drittel seiner Patienten überhaupt nicht an einer
klinisch bestimmbaren Neurose leiden, sondern ganz einfach an
der Sinn- und Gegenstandslosigkeit ihres Lebens, und dass es

*) Vorliegende Arbeit ist hervorgegangen aus einem Vortrag,
gehalten am 13. Oktober 1931 in Luzern an der Pastoralkonferenz der
christkatholischen Kirche der Schweiz.

Internat, kirhl. Zeitschrift, Heft 1, 1933. 1



unter diesen sehr viele sozial brauchbare und tüchtige, ja
vielbeschäftigte Menschen habe, so mag uns das ein Hinweis darauf
sein, dass der moderne Mensch heute das beim Arzt sucht und
findet, was ihm die Kirche nicht mehr zu bieten weiss, nämlich
eine tiefere Sinngebung seines Lebens8). Mit dieser auffallenden

Tatsache stimmt die andere überein, dass viele der modernen
Psychiater und Psychotherapeuten ihre Konsultationen und
Behandlungen umgeben mit einem Nimbus von Riten und
Zeremonien, die in ihrer ganzen Aufmachung an solche erinnern,
die uns aus der Religionsgeschichte wohl bekannt sind ; ja,
einzelne dieser Ärzte bringen das psychische Leben ihrer Patienten
bewusst in Beziehung zu den Ahnungen und Offenbarungen der
(allerdings meist ausserchristlichen) Religion *). Bezeichnenderweise

sind es auch nicht mehr bloss seelisch überfeinerte und
verwöhnte Menschen, die nach dem Arzt rufen, sondern wir
finden heute in den elendesten Grossstadtvierteln überall
sogenannte „psychologische Berater", die auch dem Einfachen
Seelsorger und Führer sein wollen. Ja, es beginnt sich eine

ganz neue Art von Wanderpredigern zu bilden, die von Stadt
zu Stadt ziehen, um seelisch Kranken, die sie mehr oder weniger
zufällig treffen, zu helfen. — Durch alle diese Tatsachen werden
wir genötigt, anzuerkennen, dass die kirchliche Seelsorge
gegenwärtig einem eigenartigen Prozess der Säkularisierung unterliegt

und mehr und mehr abgelöst wird durch eine weltliche
Form der seelischen Beratung und Therapie, die ihrerseits allerdings

auf gewisse religiöse Elemente nicht verzichten kann.
Auf uns kirchlichen Seelsorgern lastet darum die Frage

doppelt schwer : wie ist das alles gekommen Warum hat auch
hier die Kirche der Problematik des modernen Lebens gegenüber

so offenkundig versagt? Sicherlich ist es nicht so, dass

die Kirche an sich nicht fähig oder nicht berufen wäre, die
erforderliche Hilfe zu bringen. Wenn Jaspers Recht hat mit
seiner Behauptung, dass jede Zeit ihre besondere seelische
Krankheit habe, dass beispielsweise die Krankheit des Mittelalters

die Hysterie war und damals offenbar die Kirche viel
zur Heilung dieser Zeitkrankheit beigetragen hat, so sehen wir
nicht ein, warum die Kirche nicht auch unsere Zeit von ihrer
Krankheit heilen könnte, die nach Jaspers die Schizophrenie
ist5). Allerdings ist ja heute durch die ungeheure Komplizierung

des ganzen Lebensprozesses das Seelenleben selber derart



in Mitleidenschaft gezogen und so viel komplizierter und
differenzierter geworden, dass es schon besonderer Kenntnisse
bedarf, um sich in dem Wirrwarr der psychischen Konflikte des
modernen Menschen einigermassen zurechtzufinden und den Weg
zur Heilung weisen zu können. Zweifellos fehlen heute diese
Kenntnisse der Kirche noch, aber nicht darum, weil sie ohne
die nötigen wissenschaftlichen Hilfsmittel wäre oder weil sie

ihren Wert und ihre Bedeutung nicht einsähe, sondern weil die
Kirche heute viel zu sehr mit sich selbst beschäftigt ist. Sie

liegt mit sich selbst im Kampf, sie muss ihrer Sache vorerst
wieder neu gewiss werden und ist darum ganz einfach innerlich

nicht frei genug, um an derartige Probleme mit Erfolg
herantreten zu können. Wir denken da vor allem an die
Bemühungen der neueren Theologie um ein vertieftes Verständnis
des christlichen Glaubens6). Nach dem Psychologismus und
Historizismus des letzten Jahrhunderts, den wir alle als Geisteserbe

angetreten haben, ist es uns nicht leicht gemacht, uns zur
Erkenntnis der absoluten Transzendenz des biblischen
Offenbarungsanspruches und des kirchlichen Dogmas durchzuringen.
Das ernsteste Bemühen, eine Theologie zu schaffen und einen
Glauben zu verkünden, der Gott allein die Ehre gibt, hat uns
bis heute erst eine Theologen-Theologie geschenkt, von der das
Kirchenvolk kaum berührt wird. Es fehlt uns noch die christliche

Anthropologie, die Erkenntnis des Menschen selbst; erst
eine solche könnte uns in Wahrheit den Weg zum modernen
Menschen öffnen. Gewiss, wir finden auch in der neueren
Theologie Ansätze und Versuche zu einem christlichen
Verständnis des Menschen, ja sie hat uns vielleicht schon eine
entscheidende Erkenntnis vermittelt, insofern diese Theologie darum
weiss, dass es eine Erkenntnis des Menschen nur geben kann
von der Erkenntnis Gottes her, und sie den Menschen
konsequent in seiner Gottbezogenheit begreift7). Damit ist der
Ansatz zu derjenigen Erkenntnis des Menschen gelegt, die wir
die pneumatische nennen. Aber diese Theologie begnügt sich im
allgemeinen mit der Feststellung der Faktizität dieser Bezogenheit

und sieht den Menschen, der vor Gott steht, nicht in seiner
lebendigen Bewegtheit. Wenn es aber wahr ist, dass es sich im
Christentum um ein Offenbarungs^escfteftew am Menschen
handelt, so dürfen wir nicht stehen bleiben beim Begriff eines
blossen Menschseins, in dem womöglich der Seinsbegriff der



idealistischen Philosophie nachklingt ; es ist zum mindesten miss-
verständlich, von einem Gut- oder Sündigsein des Menschen vor
Gott zu reden oder gar den Begriff des Existenziellen
einzuführen, mit dem in den meisten Fällen das hier gestellte Problem
nur verschleiert wird. Wir müssen vielmehr eine Anthropologie
haben, die den Menschen zu sehen sich bestrebt, nicht nur, wie
er vor Gott steht, sondern wie er vor Gott lebt, und die die

ganze Dialektik des Heilsprozesses im einzelnen zu ihrem Rechte
kommen lässt.

Wir werden noch einen weiten Weg zu gehen haben, bis
wir so weit sind. Aber eines kann wohl schon klar sein : diese

Anthropologie wird, so sehr sie orientiert sein muss an
der pneumatischen Erkenntnis des Menschen, nicht verzichten
können auf die Einsichten und Ergebnisse der neueren
psychologischen Forschung. Das ergibt sich aus dem Wesen und der
Aufgabe der christlichen Seelsorge, zu der jene Anthropologie
die Grundlage zu bilden hätte. Was muss also, so laute unsere
erste Frage, das Ziel unserer Seelsorge sein?

Unsere Seelsorgearbeit muss, schlecht und recht gesagt,
Antwort sein und Antwort geben auf die Frage des Menschen,
d. h. auf die Problematik, die in seinem Leben selber liegt.
Sie wird diese Antwort nur geben können einerseits, wenn sie,

vom Geiste erleuchtet, den Menschen dort sieht, wo Gott ihm
begegnet, und andrerseits, wenn sie den tatsächlichen Menschen
in seiner Menschlichkeit begreift. Rein pneumatisch orientierte
Seelsorge wird ohne Berücksichtigung der psychologischen
Struktur des Pastoranden ihm nicht helfen können, weil sie den

Zugang zu ihm nicht findet ; und umgekehrt wird rein psychologisch

betriebene Seelsorgearbeit dem Pastoranden auch nicht
helfen können, weil ihr gerade das Entscheidende, die Antwort
Gottes, beziehungsweise die Aufgeschlossenheit für sie fehlt.
Beide, Psychologie und Pneumatologie müssen in der Seelsorge
in eine lebendige und fruchtbare Relation zueinander treten ;

und es soll unsere Aufgabe sein, zu zeigen, ob und wie diese

Relation zwischen Psychologie und Pneumatologie, ohne welche
Seelsorge nicht möglich ist, aktualisiert werden könne8).

Unsere erste Frage soll lauten : wie muss die Psychologie
beschaffen sein, die in jene Relation zur pneumatischen
Erkenntnis des Menschen treten kann und mit der ausgerüstet
wir in unserer Seelsorgearbeit den Weg zum Menschen finden



— 5 —

können? — Diese Psychologie, so kann unsere Antwort nur
lauten, muss die wissenschaftliche sein. Wir brauchen dieses

Wort nur auszusprechen, um sofort der ganzen Not inne zu
werden, in der wir uns heute befinden: denn gibt es überhaupt
eine wissenschaftliche Psychologie, so wie es etwa eine
Naturwissenschaft gibt? Gibt es heute nicht im Gegenteil eine ganze
Reihe von Psychologien, die sich alle um den Rang der
Wissenschaftlichkeit streiten? welche von den überhaupt möglichen
Psychologien ist die richtige — Es kann natürlich nicht unsere
Aufgabe sein, uns hier auf wissenschaftstheoretische Auseinandersetzungen

einzulassen oder gar eine erkenntnistheoretischo
Grundlegung der Psychologie zu versuchen. Wir wollen
vielmehr anhand einiger für die praktische Seelsorgearbeit bedeutsamen

Maximen, deren Darlegung uns hier besonders wichtig
ist, bloss andeuten, in welcher Richtung etwa die Lösung
gesucht werden musste8).

Wir alle sind wohl darin einig, dass es ungemein schwer
ist, einen Menschen psychologisch zu beurteilen. Derselbe
Mensch wird sich in seinem Verhalten eventuell so ändern, dass

er heute ein anderer zu sein scheint, als er gestern war; je
tiefer wir in das Innere eines Menschen eindringen, um so
deutlicher erkennen wir, dass er aus lauter Widersprüchen besteht.
Wir werden darum einen Menschen niemals aus einem einmal
gegebenen Verhalten, ja überhaupt nicht aus sich selbst
verstehen können ; wir müssen seine persönliche Geschichte kennen,
seine Familie, sein Milieu. Aber auch das wird im allgemeinen
nicht genügen ; auch das Milieu eines Menschen weist immer zurück
auf einen grösseren strukturellen und genetischen Zusammenhang,

der seinerseits stets im Fluss ist. Wollen wir also einen
Menschen oder eine seiner Handlungen verstehen, so müssen wir
ihn aus dem Gesamtzusammenhang der stets bewegten
psychischen Wirklichkeit verstehen, d. h. wir werden möglichst
viele Erfahrungen sammeln, ja letzterdings auf die Totalität
aller überhaupt mögliehen Erfahrungen dringen müssen. Wenn
uns diese Totalität auch in keinem Moment unserer
psychologischen Erfahrung gegeben ist, so können wir sie doch
postulieren, d. h. ihre Idee zum Prinzip erheben. Und das ist es

gerade, was wissenschaftliche Psychologie tut. Sie will die
Totalität der Erfahrungen, sie will grundsätzlich alles wissen.
Psychologische Wissenschaft ist zunächst immer Sammelarbeit.



— 6 —

— Wenn wir uns darum als Geistliche in der Seelsorgepraxis
die Methoden und Erkenntnisse der wissenschaftlichen Psychologie

zunutze machen wollen, so heisst das praktisch, dass wir
als Seelsorger immer neue Erfahrungen sammeln müssen. Auch
der erfahrenste Seelsorger wird immer wieder neu lernen und
sich vor allem davor hüten müssen, in populär-psychologischen
Schablonen zu erstarren, nach denen ein unkritisches Denken
die Menschen und ihre Handlungen so summarisch und
oberflächlich beurteilt. Zudem wäre erforderlich, dass der Seelsorger
seine Erfahrungen etwas systematischer sammle, als es gemeinhin

geschieht, vielleicht besonders interessante Fälle in einem
Tagebuch oder in einer Kartothek aufzeichne, um sie vielleicht
später einmal in einem andern Zusammenhang verwerten zu
können. Auf jeden Fall : nur in systematischer Klein- und
Sammelarbeit — geschehe sie so oder anders — wird es dem

Seelsorger möglich sein, zu einer wirklich umfassenden Kenntnis

des Menschlichen zu gelangen.
Die Totalität der Erfahrungen, die wir auf diese Weise

erstreben, muss aber eine solche nicht nur in die Breite, sondern
vor allem auch in die Tiefe sein. Psychologie muss eindringen
bis ins Innerste und Heiligste des Mensehen, alles zu erforschen
suchen, was zu tiefst und an der Oberfläche liegt. Es kann
für die Psychologie, wenn anders sie ihrem wissenschaftlichen
Prinzip der Totalität treu bleiben will, keine heiligen Bezirke
des Seelenlebens geben, in die sie nicht eindringen dürfte.
Insbesondere wird sie dem sogenannten „Unbewussten" ihre
besondere Aufmerksamkeit schenken, ist doch gerade es

besonders aufschlussreich für viele der seelischen Leiden, mit
denen Seelsorge es zu tun hat10). — Man hat nun der Psychologie
das Recht auf unbeschränkte Forschung schon streitig machen
wollen mit der Behauptung, dass es nur eine „Psychologie ohne
Seele" geben könne, d. h. eine Psychologie, die wohl seelische
Funktionen und Reaktionen, nicht aber deren Grund, die Seele

selbst, erkennen könne. Allein, wenn Psychologie seelische
Funktionen erforschen soll, so kann sie ¦— das liegt im Begriff der
seelischen Funktion selbst — diese Funktionen nur verstehen
von einem Funktionssubjekt aus. Anders ist jedenfalls eine
verstehende Psychologie nicht möglich "). — Erst wenn Psychologie
den Menschen in seiner Subjekthaftigkeit versteht, kann sie

auch zum Verständnis derjenigen psychischen Funktion vor-



— 7 —

dringen, die im Zentrum seiner psychologischen Persönlichkeit
liegt, zum Verständnis seines „religiösen Bewusstseins". Es

braucht wohl nicht nochbesonders gesagt zu werden, dass wir als

Seelsorger diesem zentralen psychischen Phänomen unsere
besondere Aufmerksamkeit zuwenden müssen ; wir werden vor allem
lernen müssen, es zu verstehen in seiner reichen und sehr
differenzierten Bezogenheit zum übrigen psychischen Leben des

Menschen, zu seinem sittlichen und ästhetischen Verhalten,
speziell aber zu seiner Erotik und zu seinem Machtstreben,
Trieben, die bekanntlich beide im religiösen Leben der Menschen
eine grosse Rolle spielen. Auf jeden Fall dürfen wir als
Seelsorger nicht mehr weiter an diesen Zusammenhängen vorübersehen

wollen und uns mit der bei Theologen etwa beliebten
Auskunft begnügen, dass es neben dem religiösen und geistigen
Leben des Menschen, das eben darum, weil es geistig ist, der
psychologischen Analyse nicht zugänglich sei, noch andere,
niederere Seelenregungen gäbe, und dass nur diese psychologisch
zu erklären und im Falle ihrer Abnormalität dem Psychiater zu
überweisen seien. Nein, das ganze psychische, dasgeistige wie das
triebhafte Leben des Menschen ist der psychologischen Analyse
zugänglich, und der Mensch kann nur dann verstanden werden,
wenn er gerade in der Verflochtenheit seiner geistig-religiösen
und triebhaften Motive als Einheit begriffen wird. Es stünde
vielleicht besser um unsere Seelsorge, wenn wir über diese

Zusammenhänge und die daraus sich ergebenden Fehlentwicklungen

besser Bescheid wussten und nicht in allzu grosser Naivität
oder Befangenheit den oft „peinlichen" Konflikten unserer
Pastoranden gegenüberstünden. Wer in diesen Fragen nicht auf
das eigene Urteil vertrauen will, der ziehe die Beobachtungen,
Erfahrungen und Deutungen der heute führenden Psychologen
zu Rate, etwa die Arbeiten eines Spranger, Jaspers, Häberlin,
Stern, Adler, Freud, Jung, Pfister, W. James u. a.

Allerdings — und damit kommen wir zu einer zweiten wichtigen

Frage— genügt es nicht, nur psychologische Beobachtungen
und Erfahrungen zu sammeln ; die Erfahrungen müssen auch
richtig gedeutet werden. Die Deutung der gemachten Erfahrungen
ist sogar die Hauptarbeit, die die Psychologie zu leisten hat. Wie
kann sie aber diese Aufgabe erfüllen — Da ihr das Urteil
des reinen Geistes fehlt, kann sie die Deutung nur auf einem
Umwege vollziehen : dadurch, dass sie die Erfahrungen, die sie



gesammelt hat, nachträglich ordnet, indem sie die falschen
Urteile ausscheidet und die richtigen zusammenordnet. Diese
Arbeit der Auslese ist eine Tat der Reflexion, des nachträglichen

Nachdenkens über die Richtigkeit der primär gemachten
Erfahrungsurteile. Woher nimmt aber die Psychologie das Kriterium

ihrer Auswahl? Es kann für sie, wenn anders die
Voraussetzung aller Wissenschaft, dass es nur eine Wahrheit gibt,
zutrifft, nur ein Kriterium geben : das der rest- und widerspruchslosen

Einfügbarkeit eines Urteils in den einen, universalen
Zusammenhang aller überhaupt möglichen Urteile. Wenn also unsere
psychologische Erfahrung uns zwei oder drei Urteile über
denselben Vorgang nahelegt, so haben wir, da nur eines richtig sein
kann, dasjenige als das richtige zu betrachten, das sich ohne Widerspruch

in den Zusammenhang anderer, auf demselben Wege
gewonnener Urteile einfügen lässt. Auf diesem Wege strebt
jede Wissenschaft danach, nicht nur vereinzelte Urteile zu haben,
sondern einen universalen, eindeutigen Urteilszusammenhang
herzustellen, d. h. ein theoretisches Weltbild zu schaffen, das in
sich widerspruchslos wäre. Dass nur solche Urteile, die auf dem
mühsamen Wege der Reflexion gewonnen worden sind, den

Anspruch auf Richtigkeit erheben können, das sei hier noch
besonders betont. Es wird nämlich etwa gesagt, dass der
Seelsorger wissenschaftliche, durch Reflexion gewonnene Psychologie

nicht brauche, da er sich doch immer noch auf seine

psychologische Intuition verlassen könne. Allein in bezug auf
den Begriff der Intuition gilt es besonders vorsichtig zu sein.
Wenn auch Wissenschaft ohne Intuition nicht auskommt, so

weiss doch gerade sie, dass wir uns auf primäre Urteile, wie
sie uns die Intuition bietet, nie verlassen können und sie immer
mit anderen Erfahrungen nachdenkend vergleichen müssen 1S).

Es würde in unserer Seelsorgearbeit vielleicht manches Unheil
vermieden, wenn wir uns weniger auf Intuition und momentane
Einfälle verliessen und dafür manches gründlicher prüfen
würden. Wenn wir beispielsweise auf eine Frage, einen Zweifel,
einen Konflikt keine Antwort und keinen Rat wissen, so sollten
wir keinen Anstand nehmen, unsere Verlegenheit dem
Pastoranden einzugestehen und das, was uns nicht klar ist, mit uns

herumzutragen und zu verarbeiten, in erneuter Aussprache
mit dem Pastoranden weiter zu forschen und zu suchen, bis

wir die Lösung haben. Dazu braucht es allerdings Geduld,



— 9 —

Sammlung, Zeit, es braucht eine ständige „Verwandlung" des

Seelsorgers in den Pastoranden, die uns viel Mühe und
Anstrengung kosten kann 13). Vor allem werden wir unsere
psychologischen Deutungsversuche menschlicher Wollungen und
Handlungen immer wieder vergleichen mit den Deutungen anderer,
geschulter Psychologen und zu diesem Zweck ständig in Kontakt
bleiben mit der neuesten psychologischen Literatur.

Allein, nehmen wir an, es sei uns mit Hilfe der modernen
Psychologie gelungen, einen Menschen, der unsere seelsorgerliche

Hilfe angerufen hat, so zu verstehen, dass er in seiner

ganzen Struktur und Geschichte klar vor uns liegt — können
wir dann sagen, dass wir den ganzen Menschen kennen Wissen
wir dann, wer dieser Mensch im Grunde ist? Die Antwort kann
nicht zweifelhaft sein: nein, wir wissen es nicht. Psychologie
kann, wenn wir vorläufig einmal diesen Ausdruck der
Metaphysik verwenden wollen, das „Wesen" des Menschen niemals
erfassen. Ihr steht es nicht zu, den ganzen Menschen zu
erkennen. Und zwar aus zwei Gründen nicht:

Einmal ist psychologische Erkenntnis immer gegenständlich;
d. h. der Psychologie, die den Menschen gerade in seiner Subjekt-
haftigkeit, als Subjekt verstehen will, steht der Mensch immer
nur als Objekt gegenüber. Sie kommt über die Subjekt-Objekt-
Gespaltenheit aller theoretischen Erkenntnis nicht hinaus und
verfehlt damit zwangsläufig ihr Ziel, das Subjekt zu begreifen.
Sie will wissen, was im Subjekt vorgeht, kann es aber nicht,
weil sie im besten Fall nur den theoretischen Aussenaspekt
eines Objekts gewinnen kann. Mit andern Worten : das im
psychologischen Denken gewonnene Objektbild des Menschen
deckt sich nie mit dem Subjekt selber. Das gilt von der
wissenschaftlichen Psychologie so gut wie von unserer natürlichen
Menschenkenntnis, sofern sie eben Erkenntnis ist1*). — Es ergibt
sich daraus ohne weiteres die Forderung, das wir in der
Beurteilung des Menschen und seiner Handlungen äusserst zurückhaltend

sein müssen und nicht bescheiden genug denken können
von den Ergebnissen unserer psychologischen Analyse. Jedes

psychologische Bild, das wir uns über einen Menschen machen,
ist notwendigerweise inadäquat; und es ist nicht zu viel gesagt,
wenn wir erklären, dass wir mit unseren psychologischen
Feststellungen, und wären sie noch so richtig, dem beurteilten



— 10 —

Menschen immer Unrecht tun — eben weil sie nur
psychologischgegenständliche Feststellungen sind.

Aber der Psychologie ist der Zutritt zum ganzen Menschen
noch aus einem andern Grunde versagt: dieser Grund ist
gegeben mit der Rationalität, dem wissenschaftlich-reflektiven
Charakter, der aller psychologischen Erkenntnis notwendigerweise

anhaftet. Wir wissen : Psychologie will ein Weltbild, das
unter sich widerspruchslos, logisch, rational eindeutig wäre;
sie will ein System, das formal rein wäre. In dem Masse aber,
als Psychologie diese Forderung erfüllt und die formale Reinheit

ihres Bildes erreicht, in dem Masse entfernt sie sich vom
Leben selbst und seinem vollen Verständnis. Denn dieses ist
gerade nicht systemfähig, sondern konkret, nicht rational,
sondern irrational. In der Psychologie muss sich uns darum
immer wieder das Geständnis aufdrängen, dass wir jedesmal
dann, wenn uns —¦ an einer menschlichen Handlung, einem
Verhalten usw. — alles am klarsten ist, wir am unklarsten über
das Leben selber sind.

Was heisst aber das alles Heisst das nicht, dass wir letzten
Endes auf alle psychologische Erkenntnis des Menschen
verzichten sollen? Ist nicht schliesslich die Psychologie, die doch
nicht den ganzen Menschen erkennt, für unsere Seelsorgearbeit
untauglich? — Durchaus nicht. Es sollte ja mit dem Gesagten
das Recht oder die Kompetenz der Psychologie nicht bestritten,
sondern es sollte nur auf gewisse Schranken hingewiesen werden,
die in der Psychologie selber liegen 15). Es ist allerdings
notwendig, dass wir gerade heute, da in der Seelsorge noch immer
nach alten bewährten Methoden gearbeitet wird, andrerseits
aber mit der neueren analytischen Psychologie alle möglichen
Versuche gemacht und dabei ihre Möglichkeiten vielfach
überschätzt werden, auf diese Schranken mit allem Nachdruck
hinweisen. Am Beispiel einer älteren und einer neueren Auffassung
der Seelsorgearbeit soll darum zu zeigen versucht werden, in
welcher Weise die genannten Schranken in der Seelsorgearbeit
vielfach überschritten werden; durch unsere Kritik soll

gleichzeitig deutlich werden, wo die Grenzen psychologischer
Erkenntnis in der praktischen Seelsorgearbeit zu ziehen sind.

Nach der älteren Auffassung besteht das Ziel der Seelsorge

darin, unter den Pastoranden Frömmigkeit zu pflegen und

religiös anregend zu wirken. Diese Auffassung geht von der



— 11 —

Voraussetzung aus, dass alle Menschen religiös seien und dass

es infolgedessen bei Gleichgültigen und Ungläubigen nur einer
geeigneten Einwirkung durch den Seelsorger bedürfe, damit das

religiöse Bewusstsein, das bloss eingeschlummert sei, wieder
erwache. Für diese Auffassung ist es weiter typisch, dass sie

mit dem religiösen Bewusstsein des Menschen als mit einer
letzten und tiefsten Gegebenheit, als mit dem „Wesen" des

Menschen rechnet. Wir wollen nicht bestreiten, dass diese
Auffassung insofern richtig ist, als sie den Menschen als
psychologisches Subjekt versteht. Es lässt sich psychologisch
tatsächlich nachweisen, dass jeder Mensch mehr oder weniger
religiös ist, dass in seiner psychologischen Struktur immer auch
das religiöse Motiv mit wirksam ist. Allein diese Auffassung ist
im Irrtum, wenn sie glaubt, dass sie durch die Anregung des

religiösen Bewusstseins den Menschen in seinem ganzen Wesen,
also auch dort, wo er allein mit Gott steht, erreicht habe. Denn
das religiöse Bewusstsein ist eine psychologische Grösse und
bietet uns darum, wie wir wissen, immer nur den theoretischen
Aussenaspekt des Pastoranden, der mit unserm praktischen
Eindruck vielleicht übereinstimmen mag, der aber nicht dieser
Mensch selber ist. Denn das Wesen des Menschen, sein exi-
stenzielles Sein, wenn wir diesen Ausdruck gebrauchen wollen,
liegt immer jenseits dessen, was wir an ihm psychologisch
feststellen können. Selbst wenn wir sehen, dass durch unsere
seelsorgerliche Beeinflussung dies und das im Pastoranden vorgehl,
sein Glaube wächst, seine Hemmungen und Zweifel verschwinden,
so ist der Glaube, den wir psychologisch feststellen, noch nicht
der Glaube, der Gottes Geschenk ist und der dem Menschen
erst dort gegeben wird, wo er, für uns unerkennbar, allein vor
Gott steht.

Grundsätzlich dieselbe Einwendung müssen wir erheben

gegen die modernere Auffassung der Seelsorgearbeit, etwa gegen
die „analytische Seelsorge", wie sie 0. Pfister fordert. Wir
sind weit davon entfernt, die grossen Verdienste und tatsächlichen

Heilerfolge Pfisters in Abrede zu stellen; nichtsdestoweniger

scheint uns die theoretische Grundlage, auf die er seine

ganze Arbeit stellt, unhaltbar zu sein. Pfister bezeichnet als

analytische Seelsorge die Tätigkeit, welche durch Aufsuchung
und Beeinflussung unbewusster Motive religiöse und sittliche
Schäden zu überwinden trachtet; ihr Ziel ist, insbesondere



— 12 —

Fehlentwicklungen und Neurosen durch geeignete Beeinflussungen

zu entfernen, damit ein gesundes und normales religiöses
Leben wieder möglich werde16). Er hat die Auffassung, es mussten

nur gewisse Triebverklemmungen, Verdrängungen usw.
gelöst werden, und dann werde das religiöse Leben des Patienten
wieder spontan in Funktion treten. Es ist also deutlich, dass
auch für Pfister das religiöse Bewusstsein des Menschen, das
gewissen selbsttätigen Gesetzen gehorcht, eine letzte Gegebenheit

ist, die es nur psychologisch zu beeinflussen gilt. In dem
Masse aber, als die analytische Seelsorge sich darauf beschränkt,
nur auf das psychologische Subjekt einzuwirken, hilft sie der
tiefsten Not des Menschen nicht auf; sie geht am „Wesen" des

Menschen, das jenseits aller Psychologie liegt, vorüber.
Allein, nachdem die Schranken, die aller bloss psychologischen

Erkenntnis des Menschen gesetzt sind, uns deutlich
geworden sein mögen, erhebt sich die Frage : wer ist nun eigentlich

dieser Mensch, der von der Psychologie nicht erfasst wird
Ist das, was wir sein „Wesen" nannten, der Erkenntnis
überhaupt zugänglich? oder bleibt es für uns ewiges Geheimnis? —
Das wäre der Fall, wenn Psychologie das für uns einzig
mögliche Verständnis des Menschen wäre. Allein, es gibt nun auch
das christliche Verständnis des Menschen. Es unterscheidet sich,
wie wir das einleitend schon andeuteten, von der psychologischen

Erkenntnis dadurch, dass es den Menschen in seiner
Gottbezogenheit begreift. Die christliche Erkenntnis bedeutet
gegenüber der psychologischen, die den Menschen bloss in seiner
Menschlichkeit begreift, eine völlige fxsxdßacic sic ül-Xo ys'voç,

insofern als in ihr jene Gottbezogenheit als eine aller
psychologischen Subjekthaftigkeit schlechthin überlegene Relation
erkannt wird. Als auf jene Relation gerichteter Erkenntnisakt ist
das christliche Verständnis des Menschen nicht gebunden an die
Schranken psychologisch-theoretischer Erkenntnis, d. h. es ist
nicht gegenständlich und nicht rational-wissenschaftlich; es ist
darum wohl in der Lage, den Menschen als Subjekt und in der
konkreten Bewegtheit und Irrationalität seines Lebens zu
begreifen, ohne doch aufzuhören, Erkenntnis, wahre, echte
Erkenntnis zu sein. Worin gründet aber diese Erkenntnis ihren
Wahrheitsanspruch — Wenn es so ist, dass sie den Menschen
in seiner Gottbezogenheit begreift, ihn also dort sieht, wo er vor
Gott steht und von Gott angerufen wird, so kann es für sie nur
eine Begründung geben : von Gott her. Diese vollzieht sich aber



— 13 —

im Zeugnis des hl. Geistes, der aller psychologischen Geistigkeit
— zu der auch das psychologisch-wissenschaftliche Erkennen
gehört — transzendent ist. So ist der heilige Geist in seiner
echt transzendentalen Bedeutung recht eigentlich das Erkenntnisprinzip

der christlichen Anthropologie; er vermittelt uns die

pneumatische Erkenntnis des Menschen und lässt uns hinter dem

uns bekannten psychologischen Subjekt den von Gott
angerufenen, den, wie wir vorläufig sagen wollen, „neuen" Menschen
schauen.

Wir müssen es uns leider versagen, bei einer genaueren
Erörterung des pneumatischen Erkenntnisprinzips zu verweilen ;

es sei nur so viel gesagt, als zum Verständnis des Folgenden
notwendig ist. Vor allem wird deutlich bleiben müssen, dass

pneumatische Erkenntnis von ihrem Gegenstand nur gebrochen
und indirekt wird reden können. Wenn wir also die Frage
beantworten wollen: was wissen wir von diesem neuen Menschen?
— so werden wir von seinen „Merkmalen" nicht direkt-deskriptiv

reden, sondern nur in ständiger Rückbeziehung auf seine

qualitative Andersheit in Bezug auf das psychologische Subjekt.
Ein erstes Merkmal des von Gott angerufenen neuen

Menschen ist es, dass er Person ist. Denn nur eine Person kann
angerufen werden. Wie ist aber dieses Person-Sein beschaffen?
Es ist vor allem nicht ein autonomes Person-Sein; d. h. der
neue Mensch hat sein Person-Sein nicht aus sich oder in sich
— es ist nicht eine metaphysische Wesenheit —, sondern er hat
es von Gott her. Der neue Mensch hat zwar Selbsterkenntnis
und Selbstbestimmung, aber dieser Selbstbestimmung und dieser
Selbsterkenntnis geht das Sagen und Wissenlassen, geht die
Bestimmung, die Gott dem Menschen gibt, voraus. Der neue
Mensch ist frei, aber er hat seine Freiheit nur in der
verantwortungsvollen Entscheidung vor Gott. Mit einem Wort: sein
Person-Sein ist nur ein bedingtes 17).

Ein zweites Merkmal des neuen Menschen ist seine

Verborgenheit. Der von Gott Angerufene bleibt uns je und je
verborgen, selbst dann, wenn wir selbst dieser Mensch sind. Es

gibt für den Christen keine kartesianische Selbstgewissheit. Der
Geist weht, wo er will. Gott, der uns anruft, ist ja gerade als
der anrufende der für uns „ganz andere", der uns verborgene.
So bleibt auch der Mensch, dem Gott sich im Wunder der
Offenbarung kundgibt, uns je und je verborgen. Der von Gott



— 14 —

Angerufene ist darum nie identisch mit dem uns bekannten
psychologischen Subjekt Mensch, und wäre dieser im Moment,
da seine Begegnung mit Gott sich vollzieht, innerlich noch so

bewegt und begeistert. Es gibt darum auch nie ein direktes Reden

„im Geiste" von Mensch zu Mensch; der heilige Geist ist der
unsichtbare, uns verborgene Mittler, der im besten Fall unser
Menschenwort uns gleichsam aus dem Mund nimmt und es
dem andern, dem Hörenden zuträgt. Die Verborgenheit des

Geistesgeschehens ist eine absolute.
Beides, die Anerkennung des bloss bedingten Person-Seins

und der Verborgenheit des neuen Menschen bedeuten für uns,
für unsre Seelsorge, die den Menschen dort begreifen möchte, wo
er vor Gott steht, wiederum Schranken, die wir als schmerzlich
empfinden müssen, die wir aber nicht ungestraft überschreiten.

Die erstgenannte Schranke wird im allgemeinen
überschritten von jener Art pneumatischer Seelsorge, die das
„Persönliche" in allzu geradliniger Weise betont. Es gibt wohl in
der ganzen Seelsorge und darüber hinaus in der ganzen
religiösen und pädagogischen Literatur keinen Begriff, der so oft
missbraucht wird wie der der Persönlichkeit. Wenn etwa
gesagt oder doch geglaubt wird, dass es die Absicht und der
Wille Gottes sei, dass wir uns zu Persönlichkeiten heranbilden
und dass es das Ziel der Seelsorgearbeit sein müsse, diese
gottgewollte Persönlichkeit im Menschen zur Entfaltung zu bringen,
so liegt diesen Zielsetzungen fast immer eine Einstellung
zugrunde, die, der Psychologie als „Autismus" bekannt, geradezu

die Gefahr aller unkritisch pneumatischen Seelsorgearbeit
ist. Unter Autismus verstehen wir nämlich jene Haltung, in
welcher der Mensch, mit sich selbst in geistig-religiöser
Auseinandersetzung begriffen, diese Auseinandersetzung nicht mehr
führt, um über sich selbst und die letzten Ziele seines Lebens
Klarheit zu gewinnen, sondern weil er an der Auseinandersetzung

mit sich selbst, d. h. an sich selbst in einem subjektiven
Sinne Vergnügen findet. In dieser Haltung aber setzt sich der
Mensch selber als autonom, d. h. als unbedingte Persönlichkeit.
Dieser autistisch-selbstherrliche Persönlichkeitsbegriff ist aber,
wie ohne weiteres ersichtlich ist, das gerade Gegenteil der Person-

haftigkeit des neuen Menschen; denn dieser setzt sich nur
insofern als Person, als er von Gott angerufen wird, er weiss um
sein bloss bedingtes Person-Sein. —¦ Die ganze Relativität des



— 15 —

menschlichen Persönlichkeitsbegriffes sich gegenwärtig zu halten,
ist für die Seelsorgepraxis von nicht geringer Bedeutung. Wenn
wir es in der Praxis beispielsweise mit Menschen zu tun
bekommen, die um jeden Preis Persönlichkeiten sein wollen und
die vielleicht darunter leiden, dass sie keine sind, so sollten
wir auf derartige Aspirationen nicht eingehen, sondern darauf
aufmerksam machen, dass es vor Gott nicht darauf ankommt,
was wir „sind" oder was zu sein wir uns ersehnen, sondern
allein darauf, wie wir uns verhalten ; ja dass wir vor Gott
letzterdings überhaupt nicht als Persönlichkeiten gelten, sondern
als seine Kinder, die ihm je und je Gehorsam schuldig sind.
Weiter nichts.

Nicht weniger häufiger aber wird von pneumatisch
orientierter Seelsorge der Fehler begangen, dass sie in Verkennung
der Verborgenheit des neuen Menschen die Gnade Gottes
wirksam sieht in den psychischen Regungen des Pastoranden.
Sie verwechselt Gottes Offenbarungswirken am Menschen, das
unsichtbar bleibt, mit den religiösen Kräften und Regungen
seiner Psyche, die psychologisch sichtbar sind. Seelsorge wird
dann betrieben als eine Art „göttliche Alchemie", d. h.
Göttliches und Menschliches werden vom Seelsorger durcheinandergemischt

etwa in der Weise, dass dem Pastoranden Ratschläge
gegeben werden, die ihn gewissermassen psychologisch präparieren

sollen für die göttlichen Gnadenwirkungen, denen er im
übrigen empfohlen wird; oder aber der Pastorand wird auf
Gottes Tun als auf das Primäre und Entscheidende im menschlichen

Seelenleben verwiesen und ermuntert, in den Tiefen der
eigenen Seele nach Gottes unergründlichem Wesen zu forschen.
Allein, wenn es uns ernst ist mit unserer pneumatischen
Seelsorge, d. h. mit der Wahrheit, dass Gott selbst durch den
hl. Geist dem Menschen Antwort geben muss auf seine Frage,
so muss klar sein, dass Gottes Wort ganz allein den verborgenen
Menschen angeht und nicht den psychologisch feststellbaren.
Wir können Gottes Tun und menschliches Verhalten auf jeden
Fall nicht so sehen wollen, als ob sie irgendwie in einem
ursächlichen Zusammenhang zueinander stünden: weder kann
Gottes Gnadentat als Antwort und Folge irgendeiner
psychologischen Disposition, noch ein psychologischer Tatbestand als
direkte Folge einer göttlichen Einwirkung gelten. Da wir aber
hier nicht die ganze Problematik des Gedankens eines „Zu-



— 16 —

sammenwirkens" zwischen göttlicher Gnade und menschlichem
Tun erörtern können, sei hier lediglich angedeutet, nach welchen
Richtlinien Seelsorgearbeit in dieser Beziehung etwa wird
vorgehen müssen. Dem Pastoranden beispielsweise, den wir psychologisch

beraten, den wir vielleicht im Sinne der analytischen
Seelsorge „heilen", werden wir im Verlauf unserer Behandlung
immer wieder zu verstehen geben müssen, dass trotz und über
alle analytische Methodik und Aufklärung hinaus das
Entscheidende auf einem andern Boden geschieht als auf dem

psychologischen: im Glauben und im Gebet, der aus dem Geiste
kommt. In dem Prozess der psychischen Wandlung und
Aufhellung darf die ständige, immer wieder neu zu aktualisierende
Rückbeziehung auf jenes pneumatische Geschehen nicht
verloren gehen. Der Pastorand etwa, der durch unsere
psychologische Behandlung von Triebverklemmungen usw. so befreit
wird, dass er im Glauben wächst oder den verlorenen Glauben
wieder findet, muss durch den Hinweis auf den Gedanken der
gratia praeveniens oder gar, wenn wir die nötige Vorsicht walten
lassen, auf die Gedanken der Erwählung und der Prädestination

etwa im Sinne, den ihnen Jean de Saussure in seinem
Calvinbuch gibt18), daran erinnert werden, dass Gottes Hilfe
und Gnadentat sich je und je, in jedem Augenblick unseres
Lebens auf einem andern Boden vollzieht als auf dem, auf dem

wir gerade stehen.
Es ist bis jetzt absichtlich das psychologische Subjekt des

uns bekannten Menschen und das Ich des neuen, uns
verborgenen Menschen streng auseinandergehalten und zwischen
ihnen ein Verhältnis strenger Gegensätzlichkeit festgestellt
worden, ohne dass danach gefragt worden wäre, ob und in
welchem positiven Verhältnis sie eventuell zueinander stehen
könnten. Ob es ein positives Verhältnis zwischen den beiden

qualitativ verschiedenen Ich geben könne, das ist aber die

Grundfrage aller Seelsorgetheorie. Von ihrer Beantwortung hängt
letzterdings die Entscheidung darüber ab, ob in der Seelsorgearbeit

eine lebendige und fruchtbare Relation zwischen der
psychologischen und pneumatologischen Erkenntnis des
Menschen aktualisiert werden könne, ob m. a. W. ein Beziehungspunkt

gefunden werden könne, von dem aus der ganze Mensch,
der Mensch als Einheit begriffen und „behandelt" werden
kann — ob also Seelsorge überhaupt möglich sei.



— 17 —

Diese Frage ist nur dann richtig zu beantworten, wenn wir
uns über den wahren Sinn der Unterscheidung in nvsvfia und
ipvxtf klar sind. Es könnte nämlich zunächst scheinen, dass

diese Unterscheidung eine rein theoretische, eine im
rationalwissenschaftlichen Denken gewonnene Abstraktion wäre, die
alsbald in der seelsorgerlichen Praxis, die es offenbar nur mit
einem Menschen zu tun hat, aufgehoben würde. Allein diese

Unterscheidung ist gerade nicht „nur" theoretisch; die
Gegensätzlichkeit der beiden Subjektbegriffe ist darum auch nicht im
Verhältnis einer logischen Antithese, die von einem logisch
übergeordneten Standort aus aufgelöst werden könnte,
ausdrückbar; sondern sie ist grundsätzlich anderer Ordnung.
Sie liegt begründet in der Dialektik der Glaubenserkenntnis.
Tatsächlich ist es, wie die tiefere Besinnung uns lehrt, der
christliche Glaube allein, der uns die beiden Ich in kritischer
Gegensätzlichkeit zueinander sehen lässt. Denn nur der Glaube
weiss von dem von Gott angerufenen Menschen, nur er weiss
von seiner Unsichtbarkeit und seiner qualitativen Verschiedenheit

zum psychologischen Subjekt. Wenn das aber so ist, so

muss klar sein, dass es auch nur der Glaube sein kann, der
uns den Menschen wiederum in seiner Einheit sehen lässt und
die beiden Ich in eins zu setzen vermag — der Glaube, der
wohlverstanden nie eine Gegebenheit, ein Erkenntnisprinzip ist,
das uns zuhanden wäre, sondern der in jeder praktischen
Entscheidung unserer Seelsorgearbeit von neuem aktualisiert
werden muss. Damit ist weiter gesagt, dass für die gesuchte
positive Relation zwischen psychologischer und pneumatolo-
gischer Erkenntnis kein Erkenntniselement bestimmend sein
darf, das nicht aus dieser Glaubenserkenntnis gewonnen wäre.
Es muss also in der Glaubenserkenntnis das alles aufgefunden
werden können, was über den Menschen überhaupt gesagt
werden kann. Psychologisch-theoretische Erkenntnis des
Menschen kann — immer grundsätzlich gesprochen — nur
nachträglich bestätigen oder vorgängig den Weg öffnen zum
Verständnis dessen, was der christliche Glaube über den Menschen
sagt. Die Priorität der Glaubenserkenntnis muss auf jeden Fall
gewahrt bleiben. Die erste und letzte Frage einer christlichen
Anthropologie wird darum immer lauten: was sagt der christliche

Glaube über den Menschen? Diese Frage soll uns nun
beschäftigen 19).

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1933. 2



— 18 —

Da der Glaube zentral die Erkenntnis Gottes in sich
schliesst, lässt er uns, wie wir bereits wissen, den Menschen
in seiner Gottbezogenheit erkennen, d. h. als ein Wesen, das
von Gott angerufen ist. Von Gott angerufen ist der Mensch
zunächst hervorgegangen aus dem Nichts zum Leben, ist er
Gottes Geschöpf. Im Unterschied zu den andern Kreaturen ist
der Mensch geschaffen zum Ebenbilde Gottes, d. h. er ist
geschaffen nicht nur durch, sondern auch für das Schöpferwort
Gottes. Der Mensch hat die Freiheit, Gottes Ruf zu folgen
oder sich ihm zu verschliessen. Um nicht nur bedingt, sondern
unbedingt frei zu sein, hat der Mensch es unternommen, sich
vom bindenden Gotteswort, für das er bestimmt war, zu
emanzipieren und hat sich damit gegen Gottes Ruf entschieden. Das ist
nach Gen. 3 der Ursprung der Sünde, die für die jetzige Wesensart

des Menschen charakteristisch ist. Durch die willentliche
Loslösung des Menschen von Gott ist das ursprüngliche Schöpfungsverhältnis

gestört ; der Mensch ist dem Zwang der Sünde
verfallen. Wenn auch seine Gottebenbildliehkeit durch die Sünde
nicht ausgelöscht ist — auch der Sünder bleibt als ein von
Gott Geschaffener ein von Gott Gerufener —, so ist nun doch
die Sünde zur Wesensart des Menschen geworden : er ist ein
Mensch geworden, der nicht mehr nicht sündigen kann ; er ist
in seiner Totalität sündig so). Da aber nicht bloss eine einzelne
Handlung, sondern durch die Selbstentscheidung des Menschen
für sich selbst das Zentrum seines Wesens, vor allem auch —
wie uns das von der modernen Psychologie und Psychoanalyse
wieder neu bestätigt wird — sein religiöses und sittliches Leben
bis zu tiefst in die Sünde verstrickt ist, so besteht kein Anlass
mehr, vor der Folgerung zurückzuschrecken, dass dieser von
Gott erschaffene, aber vollständig unter der Herrschaft der
Sünde stehende Mensch gerade insofern, als er Sünder ist,
identisch ist mit dem Menschen, den wir psychologisch kennen.
Von der modernen Psychologie und Psychoanalyse wird uns
diese Erkenntnis insofern bestätigt, als sie darum weiss, dass

in jedem geistigen Akt, überhaupt in jeder menschlichen Handlung

ausgesprochene Triebbestimmtheiten mitenthalten sind,
es also keine reine Geistigkeit gibt. — Wir können auch so

sagen : durch seine Sünde ist der Mensch in seiner
Gottebenbildlichkeit identisch geworden mit dem psychologischen, uns
bekannten Menschen, ist dieser gleichsam der Träger und Platz-



— 19 —

halter der Sünde jenes geworden, ohne darum aufzuhören, für
die Sünde selber in jedem Moment seines Lebens verantwortlich

zu sein. Der Mensch, wie wir ihn kennen, hat also noch
immer seine Existenz von Gott her, er hat sie als ewige, aber
er hat sie doch als sündige. Wenn es überhaupt — das sei nur
beiläufig bemerkt — eine Begründung geben kann für die Lehre
von der ewigen Verdammnis, so musste sie wohl hier ihren
Ausgang nehmen21).

Dieser in der Sünde gefangene Mensch ist nun aber nicht
fähig, seine Lage zu ändern, sich selbst aus eigener Kraft zu
erlösen. Im Gegenteil, seine Erlösung musste gerade darin
bestehen, dass er von sich selbst erlöst würde. Das aber kann
nur dadurch geschehen, dass Gott an diesem Menschen eine
radikale Neuschöpfung vollzieht; dieser Neuschöpfung aber muss
der Tod des alten Menschen vorangehen. Der Mensch in seiner
gestörten Gottebenbildlichkeit, der alte Adam in uns, muss
sterben und, von Grund auf erneuert, wiedergeboren werden,
auf dass er sei eine neue Kreatur. (Röm. 5.) Wie ist das
möglich? Im Sinne der paulinisch-biblischen Wandlungslehre23)
können wir in Verwendung der paulinischen Bildersprache
sagen (I. Kor. 15): Wie das Saatkorn in die Erde gelegt wird
und dort stirbt im Momente, da aus ihm der junge Trieb sprosst.
so wird aus dem sterbenden, ersten Menschen der zweite hervorgehen,

der das Leben hat. Aber so wie Saatkorn und Pflanze
trotz ihrer qualitativen Verschiedenheit ein und dasselbe
Lebewesen sind, wie zwischen ihnen das Verhältnis der Identität
besteht, so wird der erlöste, wiedergeborene Mensch, der an
die Stelle des alten, unerlösten Menschen tritt, mit diesem in
unanschaulicher Weise identisch sein. Aber wohlverstanden
unanschaulich ist diese Identität, d. h. sie ist nicht begründet im
Menschen selber, sondern in der im Glauben zu erfassenden
Tatsache, dass der Schöpfer und Erlöser des Menschen ein und
derselbe ist, dass es also stets derselbe Herr ist, der den
Menschen ruft. Der Herr aber wird er nur dann bleiben, wenn
der Mensch je und je darum weiss, dass die Identität zwischen
dem alten und neuen Ich nur an dem Punkte des menschlichen
Lebens vollzogen werden kann, wo ihre Gegensätzlichkeit am
grössten ist: nur im Tode wird er auferstehen, nur als Sünder
wird er begnadigt werden.



— 20 —

Allein, die Erlösung des Menschen ist nicht bloss eine Idee
oder ein Postulat unseres Glaubens, sondern sie ist ein reales
Geschehen, dessen wir allerdings erst im Glauben teilhaftig
werden, das aber dem Glaubensakt vorangeht. Dieses reale
Geschehen liegt begründet in dem Satz : der Logos ist Fleisch
geworden. Die Tatsache der Fleischwerdung bedeutet, dass
in Christus Gott selbst, dessen Ruf wir nicht mehr folgen
können, weil wir unter dem Zwang der Sünde stehen, in die
Kreatürlichkeit unseres Lebens eingegangen ist und die ganze
Sündenlast der Menschheit mit allen ihren unheilvollen Folgen
auf sich genommen hat, ja selbst als Mensch unter Menschen
gestorben ist, um in der Auferstehung das neue Leben zu
offenbaren und uns mitzuteilen. Der Sieg, den wir erstreben, ist
schon erfochten: in Christus. Die Identität, an deren
Vollziehung unser ganzes Heil liegt, ist schon vollzogen : in Christus.
Wir haben die Erlösung nicht mehr zu suchen, sondern sie ist
uns real gegeben, von Ewigkeit her: in Christus. Es liegt nun
nur noch an uns selber, dass unser sündiger Mensch, der alte
Adam, in uns mit Christus sterbe, damit an seine Stelle, an
Stelle des sündigen Ieh-Kyrios der Christus-Kyrios28) trete und
das Wort des Apostels sich an uns bewahrheite: „nicht ich
lebe, sondern Christus in mir" (Gal. 2. 20).

Aus dieser im Glauben gewonnenen Erkenntnis ergeben sich
nun für die Theorie wie für die Praxis der Seelsorgearbeit einige
schwerwiegende Konsequenzen. Vor allem ergibt sich daraus,
dass im Mittelpunkt aller Seelsorge Christus stehen muss und dass

es das Ziel unserer seelsorgerlichen Arbeit sein muss, den
Pastoranden hinzuführen zu diesem Christus. Denn wenn es so ist,
dass nur in Christus der alte und der neue Mensch eins werden,
nur in Christus der geschaffene, sündige vom wiedergeborenen,
erneuerten Menschen abgelöst werden kann, so kann es nur
Christus selbst sein, der am sündigen und vergebungsbedürftigen
Menschen konkret und real jene Wandlung und Heiligung
vollzieht, in der das „Christus-in-mir", die Erneuerung der Kreatur
verwirklicht werden muss. Diese Wandlung und Heiligung ist
aber nur möglich unter der Voraussetzung, dass wir bereit sind,
mit Christus zu sterben und alles Menschliche in den Tod zu
geben, um mit ihm aufzuerstehen und des neuen Lebens
teilhaftig zu werden. „Synergismus" wird sinnvoll in der Verbundenheit

mit Christus, aber nur in dieser Verbundenheit. Jedenfalls

•:->



— 21 —

wird nur in dieser Christusverbundenheit die psychologischtherapeutische

Behandlung, ein Arbeiten am Menschen mit
menschlichen Mitteln möglich und sinnvoll. Ihr Sinn und ihr Ziel
wird dann sein, den Pastoranden durch die besondere analytische
Methodik so weit zu bringen, dass er instand gesetzt wird,
sich selbst in allem, was er ist, was er denkt, was er zweifelt,
was er glaubt und nicht glaubt, in den Tod zu geben, d. h. sich
selbst als Subjekt dieser Akte nicht mehr wichtig zu nehmen.
Insbesondere wird Psychotherapeutik dadurch, dass sie

Fehlentwicklungen, verdrängte Triebkomplexe usw. entfernt, dazu
mithelfen können, dass der Mensch demütiger, freier wird von
sich selbst, und dass seine Seele immer mehr ein „Platzhalter"
werde für Christus und das neue Leben. Christozentrische
Seelsorge wird also niemals religiös anregen oder weltanschaulich
bereichern wollen, sondern gerade das Gegenteil tun müssen:
sie wird Abbau-Arbeit sein. — Es ist nur ein anderer Ausdruck
derselben Situation, wenn wir sagen : in aller Seelsorgearbeit,
insbesondere aber in einer psychologisch-therapeutischen
Behandlung muss dem Pastoranden die Botschaft der Vergebung
in ihrer aktuellen Bedeutung für jede konkrete psychologische
Situation deutlich werden. Nicht nur von der pneumatischen
Erkenntnis des Menschen, sondern auch von seinem
psychologischen Verständnis her besteht dazu dringend Anlass, kommt
doch die moderne Psychologie immer mehr dazu, anzuerkennen,
dass die meisten, wenn nicht überhaupt alle seelischen Leiden
schuldhafter Natur sind24). DieVerheissung oder doch die Ahnung
einer göttlichen Vergebung ist darum — im Grunde auch in
der „gottlosesten" Psychotherapie — immer der entscheidende
„Heilfaktor". Das „Christus-in-mir" wird sich darum von
Fall zu Fall in der Verheissung der Vergebung realisieren
müssen — eine Erkenntnis, die für die Praxis überaus wichtig ist.
Doch bevor wir davon reden, soll das bereits Gesagte durch
Einbeziehung eines neuen Gesichtspunktes noch eine Ergänzung
erfahren.

Wenn nämlich Paulus davon spricht, dass Christus in ihm
lebe, so spricht er als einer, der in der Gemeinschaft der Gläubigen,

in der Kirche steht. WTir können hier nicht die beziehungsreichen

Zusammenhänge, die sich vom Kirchenbegriff her für
unser Problem ergäben, aufzeigen, können aber so viel sagen:
Wir sind in dem Masse in der Kirche, als wir verbunden sind



— 22 —

mit Christus. Ist Christus in uns, so sind wir auch immer in
der Kirche, sind Kirche, und wären wir ganz allein, ohne
konkrete Beziehung zum Bruder25). Primär konstituierend für die
Kirche ist nicht die Gemeinschaft mit dem Bruder, sondern die
Gemeinschaft mit Christus. Dies sich vor Augen zu halten, ist
wichtig zum Verständnis des Folgenden: Wenn nämlich gesagt
wurde, dass Seelsorge nur möglich ist in Christus, so heisst das
offenbar auch, dass Seelsorgearbeit erst möglich und sinnvoll
wird in der Kirche, also in der Gemeinschaft der mit Christus
Verbundenen. Aber es ist nun nicht so, dass allein schon durch
die konkrete Beziehung zum Bruder, die in jeder seelsorgerlichen

Situation vorausgesetzt ist und die in jeder kirchlichen
Gemeinschaft auch gelebt wird, jene seelsorgerliche Gemeinschaft

zustande käme, sondern sie wird erst verwirklicht durch
die gemeinsame Verbundenheit des Pastoranden und des

Seelsorgers mit Christus. Die Seelsorgearbeit wird darum so orientiert
sein müssen, dass ihr der Pastorand stets gegenwärtig ist als
Glied dieser Gemeinschaft in Christus, wie umgekehrt der
Seelsorger sich stets als Glied dieser Gemeinschaft wissen soll. —
Wir können die Konsequenzen, die sich aus dieser christozentrischen

Orientierung des Gemeinschaftsgedankens für die
Seelsorge ergäben, hier nicht weiter verfolgen, sondern begnügen
uns mit dem Hinweis auf die Stellung, die dem Seelsorger innerhalb

dieser Gemeinschaft zugewiesen werden muss.
Grundsätzlich gesprochen ist nämlich nun jeder zur Seelsorge berufen,
der mit Christus verbunden ist; aber auch nur dieser.
Seelsorge kann innerhalb dieser Gemeinschaft nicht mehr nur eine
Angelegenheit des kirchlich bestellten Amtsträgers, etwa des

Pfarrers sein, sondern jedem Glied der Christusgemeinschaft ist
die Seelsorge als Aufgabe gestellt. Ein letzter, definitiver Unterschied

zwischen Pastor und Pastorand besteht also nicht; der
Gedanke des allgemeinen Priestertums behält auch hier sein
Recht. Entscheidend für die „Kirchlichkeit" der Seelsorge ist
und bleibt die Gemeinschaft mit Christus ; in dieser Gemeinschaft
wird allein jenes Reden und Leben im heiligen Geist möglich,
jene pneumatische Fülle des christlichen Gemeindebewusstseins,
das letzterdings an kein Amt und an keinen besondern Auftrag
gebunden ist.

Allein, die Kirche ist ja nun nicht nur jene pneumatische
Gemeinschaft der mit Christus Verbundenen, sondern sie ist



— 23 —

auch immer ein soziologisches Gebilde, eine Gemeinschaft von
Menschen ohne jene Gottbezogenheit. Sie hat auch als solche

ihre Mission, ihre Aufgabe in der Welt. Es wäre darum denkbar,
dass innerhalb der Kirche Seelsorgearbeit — vielleicht mit viel
Erfolg — betrieben würde, die doch ohne jede Bezogenheit auf
jene Gemeinschaft wäre. An einem Beispiel, dessen Erörterung
uns gleichzeitig in weitere Zusammenhänge einführen soll, möge
das klar werden : die Psychotherapie lehrt uns, dass es für einen
seelisch Leidenden keinen bessern Weg zur Heilung gäbe als ihn
zu sozialer Arbeit anzuhalten, ihn hineinzustellen in die Gemeinschaft.

Aus dieser therapeutischen Maxime könnte nun für die
kirchliche Seelsorge in allzu geradliniger Weise die Forderung
abgeleitet werden, der Pastorand habe sich nur zu betätigen
im Leben der Gemeinde, er werde dann von selbst gesund,
gläubig usw. Allein nach dem Gesagten muss folgendes klar
sein: ein einzelner kann nicht durch die eigene Mitarbeit, zu
der er sich selbst entschliesst, in die Gemeinschaft der Kirche
aufgenommen werden, nur Christus selbst kann ihn aufnehmen.
Wenn wir darum, wie wir das in der psychologischen Beratung
immer wieder tun müssen, den seelisch Leidenden in die Gemeinschaft

der Kirche und in ihre äussere Arbeit einführen, so werden
wir das so tun müssen, dass ihm deutlich wird: nicht sein eigenes
Heil, seine Heilung und sein psychisches Wohlergehen steht
letzterdings in Frage, sondern die Gemeinschaft der Kirche,
die Gemeinschaft mit Christus, zu der er berufen ist. Die
Objektivität des Heilsgeschehens muss auch in der ausgedehntesten
analytischen Behandlung gewahrt bleiben. Damit sind wir aber
an einen Punkt gelangt, wo das kirchliche Amt und das Sakrament
in ihrer schlechthin entscheidenden Bedeutung für die
Seelsorgepraxis deutlich werden müssen. Sie sind es in erster Linie —
nämlich das Amt des Priesters und das Buss- und Beichtsakrament—,

die jene Objektivität der Seelsorgearbeit zu garantieren
und den Pastoranden in die wirkliche Christusgemeinschaft
konkret einzuführen vermögen. Es würde aber zu weit führen,
wollten wir die besonderen Beziehungen, in denen Amt und
Sakrament zu Christus resp. zur Christusgemeinschaft stehen,
hier erörtern; es soll nur an zwei praktischen Fragen, die in
unserer Zeit von besonderer Aktualität sind, kurz gezeigt werden,
in welchem Sinne diese beiden kirchlichen Einrichtungen in
unserer Seelsorgearbeit praktisch bedeutsam werden müssen.



— 24 —

Diese Fragen sind erstens : die der Erneuerung der kirchlichen
Buss- und Beichtpraxis; zweitens: die der Zusammenarbeit
zwischen Arzt und Priester.

Einer Erneuerung der Buss- und Beichtpraxis, wie sie neuerdings

auch von protestantischer Seite befürwortet wird, sollte
in unserer christkatholischen Kirche nichts im Wege stehen.
Wir haben zwar den Beichtzwang abgeschafft, mit Recht; aber
wir haben nicht die Möglichkeit der Beichte überhaupt
ausgeschaltet. Sie in vermehrtem Masse zu praktizieren, wäre
innerhalb unserer Kirche durchaus möglich und äusserst sinnvoll.

Wir glauben sogar, dass von einer Neubelebung der
Buss- und Beichtpraxis für unser kirchliches Leben viel zu
erwarten wäre. Denn die bloss seelsorgerliche Beratung und
Aussprache im Studierzimmer des Pfarrers kann es nicht tun. Ihr
fehlt in der Regel das Entscheidende, die Beziehung zum realen
Christus. Wenn auch psychologische Beratungen und vielleicht
langwierige und sorgfältige analytische Behandlungen in der
Seelsorge je länger desto notwendiger werden, so müssen sie
doch immer so beschaffen sein, dass in ihnen die Botschaft der
Vergebung mit aller Deutlichkeit zur Geltung kommt. Das kann
m. E. nur dadurch geschehen, dass in der analytischen
Behandlung das Moment der sakramentalen Absolution im Sinne
unseres Busssakramentes wirksam wird — sei es, dass diese
nach vollendeter Behandlung, sei es, dass sie in besonders
kritischen Phasen der Behandlung erteilt wird. Es muss also

— mit andern Worten — die analytische Behandlung des
Pastoranden durch das Busssakrament ergänzt und abgeschlossen
werden. Nur so kann die Beziehung zum realen Christus
gewahrt bleiben und beim Pastoranden das Missverständnis
vermieden werden, der Pfarrer sei überhaupt nichts anderes als
ein privater Arzt und Berater. Nein, hinter dem Geschehen der
analytischen Behandlung muss Christus stehen, es muss deutlich

werden, dass er allein durch seine Vergebung zu „heilen"
und zu helfen vermag, und alles darauf ankommt, dass wir mit
ihm, aber auch mit allen Christusverbundenen in Gemeinschaft
treten. — Damit Beicht- und Busssakrament in der Seelsorgearbeit

diese hohe Mission wieder erfüllen können, mussten allerdings

verschiedene Reformen durchgeführt werden26). Die
entscheidende dieser Reformen ist ja bereits vollzogen : die Beichte
darf auf keinen Fall erzwungen werden, sondern sie muss ganz



— 25 —

auf Freiwilligkeit beruhen — ganz abgesehen von den
dogmatischen und historischen Bedenklichkeiten, musste jede
Ausübung eines Zwanges den Erfolg der Behandlung, die Heilung,
in Frage stellen. Des weiteren musste an Stelle des schematischen

Abfragens, wie es in der römischen Kirche üblich ist,
die psychologische Analyse treten, ist doch sie allein in der

Lage, die unbewussten Motive, die ja für die meisten seelischen
Schäden verantwortlich sind, aufzuhellen, währendjenes schematische

Abfragen nur die bewussten Verfehlungen zu eruieren
imstande ist. Auch dürften zur Sühne nicht einfach Kirchenstrafen

verhängt werden, sondern es mussten an ihre Stelle
freiwillige Verzichtleistungen treten. Vor allem aber musste es

nach vollzogener Privatbeichte dem Pastoranden zur Pflicht
gemacht werden, an einer darauffolgenden Bussandacht der
Gemeinde und an der Feier des hl. Abendmahles teilzunehmen,
zu deren Empfang schliesslich analytische Behandlung, Beichte
und Busssakrament nur die Vorbereitung sind. Im Abendmahls-

empfang wird sich jene Gemeinschaft mit Christus vollenden
und festigen müssen, die das Ziel aller Seelsorge sein muss,
gleichzeitig aber wird der Pastorand am Abendmahlstisch in
die Gemeinschaft mit seinen Brüdern eingeführt werden, in
jene Gemeinschaft der Schuld und Erlösung, in der das „Christus-
in-mir" allein realisiert werden kann.

Die Möglichkeit einer Zusammenarbeit zwischen Arzt und
Seelsorger27), von der nun noch kurz die Rede sein soll, liegt
begründet in dem bereits oben (S. 22) dargelegten Satz, dass

grundsätzlich jeder Gläubige, d. h. jedes Glied der
Christusgemeinschaft, zur Seelsorge berufen ist. Es ist auch bereits
gesagt worden, dass es nicht allein dem amtlich bestellten
Seelsorger, dem Priester zusteht, das Moment der Vergebung wirksam

werden zu lassen. Es ist ja bereits so, dass heute viele
Psychiater oder Psychotherapeuten in ihren Behandlungen
irgendwie mit diesem Moment „arbeiten". Eine gewisse
Befangenheit weltanschaulich-beruflicher Art hindert den
vorwiegend materialistisch-medizinisch gebildeten Seelenarzt
vorläufig noch, auch als das zu erscheinen, was er heute für die
meisten Patienten ist: als Seelsorger und — als Priester. Für
den christlich eingestellten Arzt jedoch besteht durchaus Anlass,
den vielleicht für eine zukünftige geistige Neuorientierung der
Ärzteschaft wichtigen Schritt zu tun und dies priesterliche



— 26 —

Moment der ärztlichen Tätigkeit mehr und mehr in den Vordergrund

zu stellen. Das wäre vielleicht die erste Vorbedingung
zu einer fruchtbaren Zusammenarbeit zwischen Seelsorger und
Arzt. Allerdings könnte eine solche priesterliche Neuorientierung

der Ärzteschaft nur dann nicht zu verhängnisvollen
Usurpationen führen, wenn die Beziehung zur Gemeinschaft, zur
Kirche, in der allein Priester sinnvoll und berechtigt sind, in
vollem Umfang gewahrt bleibt. Der amtlich bestellte, mit
priesterlichen Vollmachten versehene Seelsorger wird darum
sein gewichtiges Wort mitzusprechen haben und vom gewissenhaften,

um die wahren Zusammenhänge wissenden Seelenarzt
immer wieder zugezogen werden — nicht so sehr um seiner
psychologischen Kenntnisse und therapeutischen Geschicklichkeit,

als um seiner Stellung willen, die er als Diener der
Kirche, als Priester hat. Vom kirchlichen Seelsorger wird allerdings

erwartet werden dürfen, dass er sich die notwendigsten
Erkenntnisse der neueren Psychologie und der psychotherapeutischen

Technik aneigne, damit er auch seinerseits zu jener
Zusammenarbeit befähigt sei28). Diese Zusammenarbeit, die
heute ja weithin schon Tatsache geworden ist, wird sich auch
in Zukunft so gestalten müssen, dass der analytisch gebildete
Seelsorger gegebenenfalls mit der vom Arzt begonnenen
Behandlung fortfährt und der Seelsorger den Pastoranden nötigenfalls

dem Arzt überweist. Nur darf diese Zusammenarbeit nicht
so verstanden werden, dass der Arzt nur besondere, abnormale
Fälle zu behandeln habe, während der Seelsorger sich auf die
normalen beschränken müsse. Arzt und Seelsorger werden
sich nicht in den zu behandelnden Menschen „teilen", sondern
so zusammenarbeiten müssen, class sie sich in ihren Funktionen
ergänzen, der Seelsorger als Seelsorger immer auch Arzt sei

und der Arzt als Arzt Seelsorger —¦ beides innerhalb der

Grenzen, die oben genannt worden sind.

Wenn C. G. Jung in einer jüngst erschienenen Schrift sagt29) :

„es scheint mir, als ob parallel mit dem Niedergang des

religiösen Lebens die Neurosen sich beträchtlich vermehrt hätten"
— so spricht der bekannte Psychotherapeut damit eine Wahrheit

aus, die uns kirchliche Seelsorger nachdenklich stimmen
muss. Welches auch die Gründe sein mögen, die zum Niedergang

des religiösen Gebens und zur neurotischen Zerrissenheit



-n

— 27 —

des modernen Lebens andrerseits geführt haben, die Situation
ist heute jedenfalls so, dass die kirchliche Seelsorge nicht mehr
weiter an der spezifischen Problematik des modernen Lebens

in all seiner Ratlosigkeit, Nervosität und Verwirrung vorübergehen

kann, will sie — und mit ihr das ganze Christentum —
nicht riskieren, aus der modernen Welt überhaupt ausgeschaltet
zu werden. Sie wird aber die ungeheure Aufgabe, die ihr heute

gestellt ist, nur dann einigermassen bewältigen können, wenn
sie bereit ist, bei der modernen Psychologie in die Schule zu
gehen und sich die grundlegenden Kenntnisse in der
analytischen Methodik und psychotherapeutischen Technik anzueignen ;

gleichzeitig aber wird sie in radikal theologischer, bis in die
letzten Tiefen dringender Besinnung den Menschen immer wieder
so verstehen lernen müssen, wie er sich uns in der christlichen
Glaubenserkenntnis darstellt. Nur in dieser, immer wieder
erneuerten theologischen Besinnung werden wir Seelsorger bei
aller „Menschenbehandlung" das sein und bleiben können, was
wir von Gott her sein sollen : Diener der Kirche, deren Haupt
Jesus Christus ist.

Zürich. Urs Küry.

Anmerkungen.
') Interessante Angaben über die Frage: Kirchenfeindlichkeit oder

Indifferenz finden sich in dem Buch des Jesuiten P. Lhande : „Christus
in der Bannmeile".

2) Vgl. dazu C. G. Jung: „Die Beziehungen der Psychotherapie zur
Seelsorge", Zürich 1932, S. 12 f. Besonders aufschlussreich in dieser
Beziehung ist das Ergebnis einer Umfrage, die Jung veranstaltete, um zu
wissen, wie viele der Leute sich in ihren seelischen Nöten an den Arzt
oder an den Pfarrer wendeten. Für den Arzt entschieden sich 57% aller
Protestanten und bloss 25 % der Katholiken. Für den Pfarrer bloss 8 %
Protestanten, dagegen 58 % der Katholiken.

3) C. G. Jung: „Seelenprobleme der Gegenwart", Zürich 1931, S. 96. Vgl.
auch die oben genannte Schrift; S. 7 lesen wir: „Die Psyehoneurose ist
im letzten Verstand ein Leiden der Seele, die ihren Sinn nicht gefunden hat."

*) „Seelenprobleme der Gegenwart" S. 417, 429 f.
B) K. Jaspers; Strindberg und Van Gogh, Berlin 1926.
8) Innerhalb des Protestantismus sind es bekanntlich die sog.

„Dialektiker", die den Hauptanstoss zur neuen theozentrischen Betrachtungsweise
gegeben haben, während in der römischkatholischen Kirche das

„Erwachen des katholischen Bewusstseins", d. h. das neue Verständnis für
die Objektivität und Logosbestimmtheit des Katholizmus in dieser Richtung

weist. Vgl. etwa P. Lippert: „Die Weltanschauung des Katholizismus",
Leipzig 1926.



— 28 —

') Vgl. Jean de Saussure: „A l'école de Calvin", Paris 1930, p. 59 ff.
wo dieser Gedanke klar ausgeführt wird.

8) Um eine „Synthese" kann es sich hier darum nicht handeln, weil
Pneumatologie und Psychologie nicht in einem bloss antithetischen
Verhältnis innerhalb desselben eindeutigen Sinnzusammenhanges stehen. Ihr
Verhältnis ist vielmehr, wie später g'ezeigt werden soll, ein transzendental-
kritisches.

9) Die theoretische Grundlegung der hier aufgestellten Behauptungen
findet sich bei P. Haeberlin: „Gegenstand der Psychologie", Berlin 1921.

10) Die grosse Bedeutung des Unbewussten für die seelischen Störungen
darf anderseits auch nicht zur irrtümlichen Auffassung verleiten, Psychologie
sei überhaupt nur oder doch vorwiegend „die Wissenschaft vom Unbewussten",
analytische Seelsorge habe es nur mit dem Unbewussten zu tun. Zu dieser
Auffassung neigt offenbar 0. Pfister: „Analvtische Seelsorge", Göttingen

1927, S. 10, 13.
1

") Vgl. P. Haeberlin, a. a. 0. S. 47.

12) Zum Begriff der Intuition vgl. P. Haeberlin, a. a. O. S. 15.

13) Zum Begriff der „Verwandlung" C. G.Jung: „Seelenprobleme der
Gegenwart" S. 29.

14) Vgl. P. Haeberlin: „Das Geheimnis der Wirklichkeit", Basel 1927,
das Kapitel über „die Tragik der Psychologie" S. 250 ff. Vor allem aber
Karl Heim : „Glauben und Denken", Berlin 1931, die Unterscheidung „Du
und Es" S. 218 ff.

15) Selbstverständlich sind diese Schranken irgendwie auch begründet
im spezifischen Erkenntnisbegriff des Glaubens, durch den die Psychologie
begrenzt wird. Doch würde es zu weit führen, diese Zirsammenhänge hier
zu erörtern; wir verweisen auf die Ausführungen auf S. 17.

,6) 0. Pfister: „Analytische Seelsorge" S. 9, 22.

") E. Brunner: „Gott und Mensch", Tübingen 1930, S. 84.

I8) Jean de Saussure: „A l'école de Calvin" S. 202 ff.

,9) Wir sind uns wohl bewusst, dass die nun folgenden Ausführungen
einer besseren Begründung bedürften; doch sind über diese Fragen in
letzter Zeit einige bedeutsame Publikationen erschienen, so dass wir uns
darauf beschränken können, an den entscheidenden Stellen auf die
einschlägige Literatur hinzuweisen.

20) Vgl. E. Brunner: „Gott und Mensch" S. 85.

21) So Georges Florowsky : „L'idée de la création dans la philosophie
chrétienne", erschienen in der Zeitschrift „Logos", Bukarest 1928.

22) Vgl. dazu vor allem E. Gaugier : „Die Verwandlung des Menschen
und der Welt, ein Grundgedanke der paulinischen Theologie", Internationale
kirchliche Zeitschrift 1930, S. 1 ff.

S3) Vgl. dazu E. Gaugier : „Die Kirche, ihr Wesen und ihre Bestimmung",

Internationale kirchliche Zeitschrift 1927, S. 144 ff.

M) Den schuldhaften Charakter seelischer Leiden betont vor allem
P. Haeberlin: „Der Charakter", Basel 1925, S. 273 ff. Vgl. auch Jung:
„Seelenprobleme" S. 5 ; aufschlussreich in dieser Beziehung ist auch der Begriff der
„Zensur" bei S. Freud.

25) E. Gaugier: „Die Kirche, ihr Wesen und ihre Bestimmung" S. 141.

2S) Vgl. dazu die Ausführungen 0. Pfisters über „Analytische
Seelsorge und Beichte" in „Analytische Seelsorge" S. 116 ff.



— 29 —

27) Diese Zusammenarbeit wird auch von Ärzten mehr und mehr
gewünscht, so sagt C. G. Jung : „Es wäre höchste Zeit, dass der Seelsorger und
der Seelenarzt sich die Hand reichten zur Bewältigung dieser geistigen
Riesenaufgabe".

28) Dass zur Ausübung psychotherapeutischer — speziell psychoanalytischer

— Verfahren eine medizinische Vorbildung nötig sei, analytische
Behandlungen also ausschliesslich Sache des Arztes bleiben sollen, dieser
Auffassung' tritt S. Freud mit Recht entgegen; vgl. „Die Frage derLaienanalvse",
Wien 1916.

29) „Beziehungen der Psychotherapie zur Seelsorge" S. 14.


	Pneumatologie und Psychologie in der Seelsorge

