Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 23 (1933)

Heft: 1

Artikel: Pneumatologie und Psychologie in der Seelsorge
Autor: Kdry, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404079

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pneumatologie und Psychologie in der
Seelsorge ™).

Wir sind wohl alle einig in der Erkenntnis, dass die heutige
Menschheit in einem Prozess der fortschreitenden Entkirch-
lichung begriffen ist. Diese Entkirchlichung tut sich zwar
weniger kund in einer ausgesprochen kirchenfeindlichen Haltung
als in einer allgemeinen Gleichgtiltigkeit der Kirche gegen-
iiber1). Der moderne Mensch hat die Kirche einfach nicht mehr
notig, weder fur sein leibliches noch fiir sein seelisches Wohl.
Der sozial Notleidende beispielsweise, der Arme und Bediirftige,
der frither vor allem bei der Kirche Hilfe suchte, wendet sich
heute an den Staat, der mit seinen Flrsorgeinstitutionen, Ver-
sicherungen und Kassen ihm mehr Schutz und wirksamere Hilfe
gewahrt. Aber auch der seelisch Leidende, der geistig Desorien-
tierte und Unbefriedigte hat lingst aufgehort, die Hilfe der
Kirche oder der kirchlichen Seelsorge fiir sich in Anspruch zu
nehmen. Er sucht anderswo Rat und Heilung, vor allem beim
Arzt. Der medizinisch gebildete Psychotherapeut, der Psych-
iater, ist heute weithin an die Stelle des kirchlichen Seelsorgers
getreten und hat dessen eigentliche Funktionen iibernommen ?).
Ausserdem sehen wir ein ganzes Heer von mehr oder weniger
frei praktizierenden Psychologen und Psychotherapeuten damit
beschéftigt, den seelisch Leidenden mit ihrer Kunst beizustehen ;
und zwar sind ihre Erfolge, wie wir ausdriicklich bemerken
mochten, im allgemeinen nicht gering. Und doch wére es falsch,
wollten wir die offenkundige Abkehr breiter Volkskreise von
der kirchlichen Seelsorge als ein Zeichen des religiosen Nihi-
lismus und Unglaubens bewerten. Im Gegenteil, wenn C. G. Jung
sagt, dass ein Drittel seiner Patienten tiberhaupt nicht an einer
klinisch bestimmbaren Neurose leiden, sondern ganz einfach an
der Sinn- und Gegenstandslosigkeit ihres Liebens, und dass es

*) Vorliegende Arbeit ist hervorgegangen aus einem Vortrag, ge-
halten am 13. Oktober 1931 in Luzern an der Pastoralkonferenz der christ-
katholischen Kirche der Schweiz.

Internat. kirhl. Zeitschrift, Heft 1, 1933. 1



— 9

unter diesen sehr viele sozial brauchbare und tiichtige, ja viel-
beschéaftigte Menschen habe, so mag uns das ein Hinweis darauf
sein, dass der moderne Mensch heute das beim Arzt sucht und
findet, was ihm die Kirche nicht mehr zu bieten weiss, namlich
eine tiefere Sinngebung seines Lebens?®). Mit dieser auffallen-
den Tatsache stimmt die andere iiberein, dass viele der modernen
Psychiater und Psychotherapeuten ihre Konsultationen und Be-
handlungen umgeben mit einem Nimbus von Riten und Zere-
monien, die in ihrer ganzen Aufmachung an solche erinnern,
die uns aus der Religionsgeschichte wohl bekannt sind; ja, ein-
zelne dieser Arzte bringen das psychische Leben ihrer Patienten
bewusst in Beziehung zu den Ahnungen und Offenbarungen der
(allerdings meist ausserchristlichen) Religion4). Bezeichnender-
weise sind es auch nicht mehr bloss seelisch tiberfeinerte und
verwohnte Menschen, die nach dem Arzt rufen, sondern wir
finden heute in den elendesten Grossstadtvierteln tiberall so-
genannte ,psychologische Berater“, die auch dem Einfachen
Seelsorger und Fihrer sein wollen. Ja, es beginnt sich eine
ganz neue Art von Wanderpredigern zu bilden, die von Stadt
zu Stadt ziehen, um seelisch Kranken, die sie mehr oder weniger
zufillig treffen, zu helfen. — Durch alle diese Tatsachen werden
wir gendtigt, anzuerkennen, dass die kirchliche Seelsorge gegen-
wartig einem eigenartigen Prozess der Sdkularisierung unter-
liegt und mehr und mehr abgelést wird durch eine weltliche
Form der seelischen Beratung und Therapie, die ihrerseits aller-
dings auf gewisse religiose Ilemente nicht verzichten kann.
Auf uns kirchlichen Seelsorgern lastet darum die Frage
doppelt schwer: wie ist das alles gekommen ? Warum hat auch
hier die Kirche der Problematik des modernen Lebens gegen-
iiber so offenkundig versagt? Sicherlich ist es nicht so, dass
die Kirche an sich nicht fahig oder nicht berufen wéire, die
erforderliche Hilfe zu bringen. Wenn Jaspers Recht hat mit
seiner Behauptung, dass jede Zeit ihre besondere seelische
Krankheit habe, dass beispielsweise die Krankheit des Mittel-
alters die Hysterie war und damals offenbar die Kirche viel
zur Heilung dieser Zeitkrankheit beigetragen hat, so sehen wir
nicht ein, warum die Kirche nicht auch unsere Zeit von ihrer
Krankheit heilen konnte, die nach Jaspers die Schizophrenie
ist®). Allerdings ist ja heute durch die ungeheure Komplizie-
rung des ganzen Lebensprozesses das Seelenleben selber derart



— 8§

in Mitleidenschaft gezogen und so viel komplizierter und diffe-
renzierter geworden, dass es schon besonderer Kenntnisse be-
darf, um sich in dem Wirrwarr der psychischen Konflikte des
modernen Menschen einigermassen zurechtzufinden und den Weg
zur Heilung weisen zu konnen. Zweifellos fehlen heute diese
Kenntnisse der Kirche noch, aber nicht darum, weil sie ohne
die notigen wissenschaftlichen Hilfsmittel wire oder weil sie
ihren Wert und ihre Bedeutung nicht einsihe, sondern weil die
Kirche heute viel zu sehr mit sich selbst beschaftigt ist. Sie
liegt mit sich selbst im Kampf, sie muss ihrer Sache vorerst
wieder neu gewiss werden und ist darum ganz einfach inner-
lich nicht frei genug, um an derartige Probleme mit Erfolg
herantreten zu kénnen. Wir denken da vor allem an die Be-
mithungen der neueren Theologie um ein vertieftes Verstiindnis
des christlichen Glaubens®). Nach dem Psychologismus und
Historizismus des letzten Jahrhunderts, den wir alle als Geistes-
erbe angetreten haben, ist es uns nicht leicht gemacht, uns zur
Erkenntnis der absoluten Transzendenz des biblischen Offen-
barungsanspruches und des kirchlichen Dogmas durchzuringen.
Das ernsteste Bemiihen, eine Theologie zu schaffen und einen
Glauben zu verkiinden, der Gott allein die Ehre gibt, hat uns
bis heute erst eine Theologen-Theologie geschenkt, von der das
Kirchenvolk kaum beriihrt wird. Es fehlt uns noch die christ-
liche Anthropologie, die Erkenntnis des Menschen selbst; erst
eine solche konnte uns in Wahrheit den Weg zum modernen
Menschen offnen. Gewiss, wir finden auch in der neueren
Theologie Ansidtze und Versuche zu einem christlichen Ver-
stindnis des Menschen, ja sie hat uns vielleicht schon eine ent-
scheidende Erkenntnis vermittelt, insofern diese Theologie darum
weiss, dass es eine Erkenntnis des Menschen nur geben kann
von der Erkenntnis Gottes her, und sie den Menschen .kon-
sequent in seiner Gottbezogenheit begreift?). Damit ist der
Ansatz zu derjenigen Erkenntnis des Menschen gelegt, die wir
die pmeumatische nennen. Aber diese Theologie begniigt sich im
allgemeinen mit der Feststellung der Faktizitit dieser Bezogen-
heit und sieht den Menschen, der vor Gott steht, nicht in seiner
lebendigen Bewegtheit. Wenn es aber wahr ist, dass es sich im
Christentum um ein Offenbarungsgeschehen am Menschen
handelt, so diirfen wir nicht stehen bleiben beim Begriff eines
blossen Menschseins, in dem womoglich der Seinsbegriff der



— 4

idealistischen Philosophie nachklingt; es ist zum mindesten miss-
verstindlich, von einem Gut- oder Siindigsein des Menschen vor
Gott zu reden oder gar den Begriff des Existenziellen einzu-
fithren, mit dem in den meisten Fillen das hier gestellte Problem
nur verschleiert wird. Wir miissen vielmehr eine Anthropologie
haben, die den Menschen zu sehen sich bestrebt, nicht nur, wie
er vor Gott steht, sondern wie er vor Gott lebt, und die die
ganze Dialektik des Heilsprozesses im einzelnen zu ihrem Rechte
kommen lasst.

Wir werden noch einen weiten Weg zu gehen haben, bis
wir so weit sind. Aber eines kann wohl schon klar sein: diese
Anthropologie wird, so sehr sie orientiert sein muss an
der pneumatischen Erkenntnis des Menschen, nicht verzichten
konnen auf die Einsichten und KErgebnisse der neueren psycho-
logischen Forschung. Das ergibt sich aus dem Wesen und der
Aufgabe der christlichen Seelsorge, zu der jene Anthropologie
die Grundlage zu bilden hétte. Was muss also, so laute unsere
erste Frage, das Ziel unserer Seelsorge sein?

Unsere Seelsorgearbeit muss, schlecht und recht gesagt,
Antwort sein und Antwort geben auf die Frage des Menschen,
d. h. auf die Problematik, die in seinem Leben selber liegt.
Sie wird diese Antwort nur geben konnen einerseits, wenn sie,
vom Geiste erleuchtet, den Menschen dort sieht, wo Gott ihm
begegnet, und andrerseits, wenn sie den tatsichlichen Menschen
in seiner Menschlichkeit begreift. Rein pneumatisch orientierte
Seelsorge wird ohne Beriicksichtigung der psychologischen
Struktur des Pastoranden ihm nicht helfen kénnen, weil sie den
Zugang zu ihm nicht findet; und umgekehrt wird rein psycho-
logisch betriebene Seelsorgearbeit dem Pastoranden auch nicht
helfen konnen, weil ihr gerade das Entscheidende, die Antwort
Gottes, beziehungsweise die Aufgeschlossenheit fiir sie fehlt.
Beide, Psychologie und Pneumatologie miissen in der Seelsorge
in eine lebendige und fruchtbare Relation zueinander treten;
und es soll unsere Aufgabe sein, zu zeigen, ob und wie diese
Relation zwischen Psychologie und Pneumatologie, ohne welche
Seelsorge nicht moglich ist, aktualisiert werden konne $).

Unsere erste Frage soll lauten: wie muss die Psychologie
beschaffen sein, die in jene Relation zur pneumatischen KEr-
kenntnis des Menschen treten kann und mit der ausgeriistet
wir in unserer Seelsorgearbeit den Weg zum Menschen finden



— h —

kénnen? — Diese Psychologie, so kann unsere Antwort nur
lauten, muss die wissenschaftliche sein. Wir brauchen dieses
Wort nur auszusprechen, um sofort der ganzen Not inne zu
werden, in der wir uns heute befinden: denn gibt es tiberhaupt
eine wissenschaftliche Psychologie, so wie es etwa eine Natur-
wissenschaft gibt? Gibt es heute nicht im Gegenteil eine ganze
Reihe von Psychologien, die sich alle um den Rang der Wissen-
schaftlichkeit streiten? welche von den iliberhaupt moglichen
Psychologien ist die richtige? — Es kann nattirlich nicht unsere
Aufgabe sein, uns hier auf wissenschaftstheoretische Auseinander-
setzungen einzulassen oder gar eine erkenntnistheoretische
Grundlegung der Psychologie zu versuchen. Wir wollen viel-
mehr anhand einiger fiir die praktische Seelsorgearbeit bedeut-
samen Maximen, deren Darlegung uns hier besonders wichtig
ist, bloss andeuten, in welcher Richtung ectwa die Losung ge-
sucht werden miisste ?).

Wir alle sind wohl darin einig, dass es ungemein schwer
ist, einen Menschen psychologisch zu beurteilen. Derselbe
Menseh wird sich in seinem Verhalten eventuell so dndern, dass
er heute ein anderer zu sein scheint, als er gestern war; je
tiefer wir in das Innere eines Menschen eindringen, um so deut-
licher erkennen wir, dass er aus lauter Widerspriichen besteht.
Wir werden darum einen Menschen niemals aus einem einmal
gegebenen Verhalten, ja tberhaupt nicht aus sich selbst ver-
stehen konnen; wir miissen seine personliche Geschichte kennen,
seine Familie, sein Milieu. Aber auch das wird im allgemeinen
nicht geniigen ; auch das Milieu eines Menschen weist immer zuriick
auf einen grosseren strukturellen und genetischen Zusammen-
hang, der seinerseits stets im Fluss ist. Wollen wir also einen Men-
schen oder eine seiner Handlungen verstehen, so miissen wir
ihn aus dem Gesamtzusammenhang der stets bewegten psy-
chischen Wirklichkeit verstehen, d. h. wir werden méglichst
viele Erfahrungen sammeln, ja letzterdings auf die Totalitit
aller tberhaupt moglichen Erfahrungen dringen miissen. Wenn
uns diese Totalitdt auch in keinem Moment unserer psycho.
logischen Erfahrung gegeben ist, so kénnen wir sie doch postu-
lieren, d. h. ihre Idee zum Prinzip erheben. Und das ist es
gerade, was wissenschaftliche Psychologie tut. Sie will die
Totalitdt der Erfahrungen, sie will grundsitzlich alles wissen.
Psychologische Wissenschaft ist zunéidchst immer Sammelarbeit,



e B e

— Wenn wir uns darum als Geistliche in der Seelsorgepraxis
die Methoden und Erkenntnisse der wissenschaftlichen Psycho-
logie zunutze machen wollen, so heisst das praktisch, dass wir
als Seelsorger immer neue Erfahrungen sammeln miissen. Auch
der erfahrenste Seelsorger wird immer wieder neu lernen und
sich vor allem davor hiiten miissen, in populir-psychologischen
Schablonen zu erstarren, nach denen ein unkritisches Denken
die Menschen und ihre Handlungen so summarisch und ober-
flachlich beurteilt. Zudem wire erforderlich, dass der Seelsorger
seine Erfahrungen etwas systematischer sammle, als es gemein-
hin geschieht, vielleicht besonders interessante Fialle in einem
Tagebuch oder in einer Kartothek aufzeichne, um sie vielleicht
spiter einmal in einem andern Zusammenhang verwerten zu
konnen. Auf jeden Fall: nur in systematischer Klein- und
Sammelarbeit — geschehe sie so oder anders — wird es dem
Seelsorger moglich sein, zu einer wirklich umfassenden Kennt-
nis des Menschlichen zu gelangen.

Die Totalitit der Erfahrungen, die wir auf diese Weise
erstreben, muss aber eine solche nicht nur in die Breite, sondern
vor allem auch in die Tiefe sein. Psychologie muss eindringen
bis ins Innerste und Heiligste des Menschen, alles zu erforschen
suchen, was zu tiefst und an der Oberfliche liegt. Es kann
fiir die Psychologie, wenn anders sie ihrem wissenschaftlichen
Prinzip der Totalitdt treu bleiben will, keine heiligen Bezirke
des Seelenlebens geben, in die sie nicht eindringen dirfte. Ins-
besondere wird sie dem sogenannten ,Unbewussten“ ihre be-
sondere Aufmerksamkeit schenken, ist doch gerade es be-
sonders aufschlussreich fiir viele der seelischen Leiden, mit
denen Seelsorge es zu tun hat°). — Man hat nun der Psychologie
das Recht auf unbeschriinkte Forschung schon streitig machen
wollen mit der Behauptung, dass es nur eine ,Psychologie ohne
Seele“ geben konne, d. h. eine Psychologie, die wohl seelische
Funktionen und Reaktionen, nicht aber deren Grund, die Seele
selbst, erkennen konne. Allein, wenn Psychologie seelische Funk-
tionen erforschen soll, so kann sie — das liegt im Begriff der
seelischen Funktion selbst — diese Funktionen nur verstehen
von einem Funktionssubjekt aus. Anders ist jedenfalls eine ver-
stehende Psychologie nicht moglich !'). — Erst wenn Psychologie
den Menschen in seiner Subjekthaftigkeit versteht, kann sie
auch zum Verstindnis derjenigen psychischen Funktion vor-



R, I

dringen, die im Zentrum seiner psychologischen Personlichkeit
liegt, zum Verstindnis seines ,religiosen Bewusstseins“. KEs
braucht wohl nicht noch besonders gesagt zu werden, dass wir als
Seelsorger diesem zentralen psychischen Phénomen unsere be-
sondere Aufmerksamkeit zuwenden miissen ; wir werden vor allem
lernen miissen, es zu verstehen in seiner reichen und sehr
differenzierten Bezogenheit zum iibrigen psychischen Leben des
Menschen, zu seinem sittlichen und #&sthetischen Verhalten,
speziell aber zu seiner Erotik und zu seinem Machtstreben,
Trieben, die bekanntlich beide im religiosen Leben der Menschen
eine grosse Rolle spielen. Auf jeden Fall diirfen wir als Seel-
sorger nicht mehr weiter an diesen Zusammenhingen voriiber-
sehen wollen und uns mit der bei Theologen etwa beliebten
Auskunft begniigen, dass es neben dem religidsen und geistigen
Leben des Menschen, das eben darum, weil es geistig ist, der
psychologischen Analyse nicht zugéinglich sei, noch andere,
niederere Seelenregungen gibe, und dass nur diese psychologisch
zu erkliren und im Falle ihrer Abnormalitiit dem Psychiater zu
iiberweisen seien. Nein, das ganze psychische, dasgeistige wie das
triebhafte L.eben des Menschen ist der psychologischen Analyse
zugénglich, und der Mensch kann nur dann verstanden werden,
wenn er gerade in der Verflochtenheit seiner geistig-religiosen
und triebhaften Motive als Einheit begriffen wird. KEs stiinde
vielleicht besser um unsere Seelsorge, wenn wir iiber diese
Zusammenhinge und die daraus sich ergebenden Fehlentwick-
lungen besser Bescheid wiissten und nicht in allzu grosser Naivitit
oder Befangenheit den oft ,peinlichen“ Konflikten unserer
Pastoranden gegeniiberstiinden. Wer in diesen Fragen nicht auf
das eigene Urteil vertrauen will, der ziehe die Beobachtungen,
Erfabhrungen und Deutungen der heute fiihrenden Psychologen
zu Rate, etwa die Arbeiten eines Spranger, Jaspers, Hiberlin,
Stern, Adler, Freud, Jung, Pfister, W. James u. a.

Allerdings — und damit kommen wir zu einer zweiten wich-
tigen Frage — gentigt es nicht, nur psychologische Beobachtungen
und Erfahrungen zu sammeln; die Erfahrungen miissen auch
richtig gedeutet werden. Die Deutung der gemachten Erfahrungen
ist sogar die Hauptarbeit, die die Psychologie zu leisten hat. Wie
kann sie aber diese Aufgabe erfiillen ? — Da ihr das Urteil
des reinen Geistes fehlt, kann sie die Deutung nur auf einem
Umwege vollziehen: dadurch, dass sie die Erfahrungen, die sie



— 8 —

gesammelt hat, nachtriglich ordnet, indem sie die falschen
Urteile ausscheidet und die richtigen zusammenordnet. Diese
Arbeit der Auslese ist eine Tat der Reflexion, des nachtrig-
lichen Nachdenkens tiber die Richtigkeit der priméir gemachten
Erfahrungsurteile. Woher nimmt aber die Psychologie das Krite-
rium ihrer Auswahl? Es kann fiir sie, wenn anders die Vor-
aussetzung aller Wissenschaft, dass es nur eine Wahrheit gibt,
zutrifft, nur ein Kriterium geben: das der rest- und widerspruchs-
losen Einfiligharkeit eines Urteils in den einen, universalen Zu-
sammenhang aller tiberhauptmoglichen Urteile. Wenn also unsere
psychologische Erfahrung uns zwei oder drei Urteile iiber den-
selben Vorgang nahelegt, so haben wir, da nur eines richtig sein
kann, dasjenige als das richtige zu betrachten, das sich ohne Wider-
spruch in den Zusammenhang anderer, auf demselben Wege
gewonnener Urteile einfiigen ladsst. Auf diesem Wege strebt
jede Wissenschaft danach, nicht nur vereinzelte Urteile zu haben,
sondern einen universalen, eindeutigen Urteilszusammenhang
herzustellen, d. h. ein theoretisches Weltbild zu schatten, das in
sich widerspruchslos wire. Dass nur solche Urteile, die auf dem
mithsamen Wege der Reflexion gewonnen worden sind, den
Anspruch auf Richtigkeit erheben konnen, das sei hier noch
besonders betont. Es wird namlich etwa gesagt, dass der Seel-
sorger wissenschaftliche, durch Reflexion gewonnene Psycho-
logie nicht brauche, da er sich doch immer noch auf seine
psychologische Intuition verlassen konne. Allein in bezug auf
den Begriff der Intuition gilt es besonders vorsichtig zu sein.
Wenn auch Wissenschaft ohne Intuition nicht auskommt, so
weiss doch gerade sie, dass wir uns auf primére Urteile, wie
sie uns die Intuition bietet, nie verlassen konnen und sie immer
mit anderen Erfahrungen nachdenkend vergleichen miissen '?).
Es wiirde in unserer Seelsorgearbeit vielleicht manches Unheil
vermieden, wenn wir uns weniger auf Intuition und momentane
Einfalle verliessen und dafiir manches griindlicher priifen
wiirden. Wenn wir beispielsweise auf eine Frage, einen Zweifel,
einen Konflikt keine Antwort und keinen Rat wissen, so sollten
wir keinen Anstand nehmen, unsere Verlegenheit dem Pasto-
randen einzugestehen und das, was uns nicht klar ist, mit uns
herumzutragen und zu verarbeiten, in erneuter Aussprache
mit dem Pastoranden weiter zu forschen und zu suchen, bis
wir die Losung haben. Dazu braucht es allerdings Geduld,



— 9 —

Sammlung, Zeit, es braucht eine stindige ,Verwandlung® des
Seelsorgers in den Pastoranden, die uns viel Mithe und An-
strengung kosten kann 13). Vor allem werden wir unsere psycho-
logischen Deutungsversuche menschlicher Wollungen und Hand-
lungen immer wieder vergleichen mit den Deutungen anderer,
geschulter Psychologen und zu diesem Zweck stindig in Kontakt
bleiben mit der neuesten psychologischen Literatur.

Allein, nehmen wir an, es sei uns mit Hilfe der modernen
Psychologie gelungen, einen Menschen, der unsere seelsorger-
liche Hilfe angerufen hat, so zu verstehen, dass er in seiner
ganzen Struktur und Geschichte klar vor uns liegt — konnen
wir dann sagen, dass wir den ganzen Menschen kennen? Wissen
wir dann, wer dieser Mensch im Grunde ist? Die Antwort kann
nicht zweifelhaft sein: nein, wir wissen es nicht. Psychologie
kann, wenn wir vorliaufig einmal diesen Ausdruck der Meta-
physik verwenden wollen, das ,Wesen* des Menschen niemals
erfassen. Ihr steht es nicht zu, den ganzen Menschen zu er-
kennen. Und zwar aus zwei Griinden nicht:

Kinmal ist psychologische Erkenntnis immer gegenstdndlich ;
d. h. der Psychologie, die den Menschen gerade in seiner Subjekt-
haftigkeit, als Subjekt verstehen will, steht der Mensch immer
nur als Objekt gegeniiber. Sie kommt iiber die Subjekt-Objekt-
Gespaltenheit aller theoretischen Erkenntnis nicht hinaus und
verfehlt damit zwangsliufig ihr Ziel, das Subjekt zu begreifen.
Sie will wissen, was im Subjekt vorgeht, kann es aber nicht,
weil sie im besten Fall nur den theoretischen Aussenaspekt
eines Objekts gewinnen kann. Mit andern Worten: das im
psychologischen Denken gewonnene Objektbild des Menschen
deckt sich nie mit dem Subjekt selber. Das gilt von der wissen-
schaftlichen Psychologie so gut wie von unserer natiirlichen
Menschenkenntnis, sofern sie eben Erkenntnis ist ). — Es ergibt
sich daraus ohne weiteres die Forderung, das wir in der Be-
urteilung des Menschen und seiner Handlungen dusserst zuriick-
haltend sein miissen und nicht bescheiden genug denken kénnen
von den Ergebnissen unserer psychologischen Analyse. Jedes
psychologische Bild, das wir uns tiber einen Menschen machen,
ist notwendigerweise inadaquat; und es ist nicht zu viel gesagt,
wenn wir erkldren, dass wir mit unseren psychologischen Fest-
stellungen, und wéiren sie noch so richtig, dem beurteilten



—_ 10 —

Menschen immer Unrecht tun — eben weil sie nur psychologisch-
gegenstindliche Feststellungen sind.

Aber der Psychologie ist der Zutritt zum ganzen Menschen
noch aus einem andern Grunde versagt: dieser Grund ist ge-
geben mit der Rationalitdt, dem wissenschaftlich-reflektiven
Charakter, der aller psychologischen Erkenntnis notwendiger-
weise anhaftet. Wir wissen: Psychologie will ein Weltbild, das
unter sich widerspruchslos, logisch, rational eindeutig wéare;
sie will ein System, das formal rein wire. In dem Masse aber,
als Psychologie diese Forderung erfiillt und die formale Rein-
heit ihres Bildes erreicht, in dem Masse entfernt sie sich vom
Leben selbst und seinem vollen Verstindnis. Denn dieses ist
gerade nicht systemfdhig, sondern Kkonkret, nicht rational,
sondern irrational. In der Psychologie muss sich uns darum
immer wieder das Gestindnis aufdringen, dass wir jedesmal
dann, wenn uns — an einer menschlichen Handlung, einem
Verhalten usw. — alles am Kklarsten ist, wir am unklarsten lber
das Leben selber sind.

Was heisst aber das alles? Heisst das nicht, dass wir letzten .
Endes auf alle psychologische Erkenntnis des Menschen ver-
zichten sollen? Ist nicht schliesslich die Psychologie, die doch
nicht den ganzen Menschen erkennt, fiir unsere Seelsorgearbeit
untauglich? — Durchaus nicht. Es sollte ja mit dem Gesagten
das Recht oder die Kompetenz der Psychologie nicht bestritten,
sondern es sollte nur auf gewisse Schranken hingewiesen werden,
die in der Psychologie selber liegen '®). Es ist allerdings not-
wendig, dass wir gerade heute, da in der Seelsorge noch immer
nach alten bewiihrten Methoden gearbeitet wird, andrerseits
aber mit der neueren analytischen Psychologie alle moglichen
Versuche gemacht und dabei ihre Moglichkeiten vielfach tber-
schitzt werden, auf diese Schranken mit allem Nachdruck hin-
weisen. Am Beispiel einer ilteren und einer neueren Auffassung
der Seelsorgearbeit soll darum zu zeigen versucht werden, in
welcher Weise die genannten Schranken in der Seelsorgearbeit
vielfach tberschritten werden; durch unsere Kritik soll
gleichzeitig deutlich werden, wo die Grenzen psychologischer
Erkenntnis in der praktischen Seelsorgearbeit zu ziehen sind.

Nach der ilteren Auffassung besteht das Ziel der Seelsorge
darin, unter den Pastoranden Frommigkeit zu pflegen und
religios anregend zu wirken. Diese Auffassung geht von der



WO |

Voraussetzung aus, dass alle Menschen religios seien und dass
es infolgedessen bei Gleichgiltigen und Ungliubigen nur einer
geeigneten Einwirkung durch den Seelsorger bediirfe, damit das
religiose Bewusstsein, das bloss eingeschlummert sei, wieder
erwache. Fir diese Auffassung ist es weiter typisch, dass sie
mit dem religiosen Bewusstsein des Menschen als mit einer
letzten und tiefsten Gegebenheit, als mit dem ,Wesen“ des
Menschen rechnet. Wir wollen nicht bestreiten, dass diese Auf-
fassung insofern richtig ist, als sie den Menschen als psycho-
logisches Subjekt versteht. Es lisst sich psychologisch tat-
séichlich nachweisen, dass jeder Mensch mehr oder weniger
religios ist, dass in seiner psychologischen Struktur immer auch
das religiose Motiv mit wirksam ist. Allein diese Auffassung ist
im Irrtum, wenn sie glaubt, dass sie durch die Anregung des
religiosen Bewusstseins den Menschen in seinem ganzen Wesen,
also auch dort, wo er allein mit Gott steht, erreicht habe. Denn
das religiose Bewusstsein ist eine psychologische Grosse und
bietet uns darum, wie wir wissen, immer nur den theoretischen
Aussenaspekt des Pastoranden, der mit unserm praktischen
Findruck vielleicht iibereinstimmen mag, der aber nicht dieser
Mensch selber ist. Denn das Wesen des Menschen, sein exi-
stenzielles Sein, wenn wir diesen Ausdruck gebrauchen wollen,
liegt immer jenseits dessen, was wir an ihm psychologisch fest-
stellen konnen. Selbst wenn wir sehen, dass durch unsere seel-
sorgerliche Beeinflussung dies und das im Pastoranden vorgeht,
sein Glaube wichst, seine Hemmungen und Zweifel verschwinden,
so ist der Glaube, den wir psychologisch feststellen, noch nicht
der Glaube, der Gottes Geschenk ist und der dem Menschen
erst dort gegeben wird, wo er, fiir uns unerkennbar, allein vor
Gott steht.

Grundsétzlich dieselbe Einwendung miissen wir erheben
gegen die modernere Auffassung der Seelsorgearbeit, etwa gegen
die ,analytische Seelsorge“, wie sie O. Pfister fordert. Wir
sind weit davon entfernt, die grossen Verdienste und tatsiich-
lichen Heilerfolge Pfisters in Abrede zu stellen; nichtsdesto-
weniger scheint uns die theoretische Grundlage, auf die er seine
ganze Arbeit stellt, unhaltbar zu sein. Pfister bezeichnet als
analytische Seelsorge die Titigkeit, welche durch Aufsuchung
und Beeinflussung unbewusster Motive religiose und sittliche
Schéiden zu iiberwinden trachtet; ihr Ziel ist, insbesondere



— 12 —

Fehlentwicklungen und Neurosen durch geeignete Beeinflus-
sungen zu entfernen, damit ein gesundes und normales religiéses
Leben wieder moglich werde '¢). Er hat die Auffassung, es miiss-
ten nur gewisse Triebverklemmungen, Verdringungen usw.
gelost werden, und dann werde das religiose Leben des Patienten
wieder spontan in Funktion treten. Es ist also deutlich, dass
auch fir Pfister das religiose Bewusstsein des Menschen, das
gewissen selbsttitigen Gesetzen gehorcht, eine letzte Gegeben-
heit ist, dic es nur psychologisch zu beeinflussen gilt. In dem
Masse aber, als die analytische Seelsorge sich darauf beschrinkt,
nur auf das psychologische Subjekt einzuwirken, hilft sie der
tiefsten Not des Menschen nicht auf; sie geht am ,Wesen“ des
Menschen, das jenseits aller Psychologie liegt, voriiber.
Allein, nachdem die Schranken, die aller bloss psycholo-
gischen Erkenntnis des Menschen gesetzt sind, uns deutlich
geworden sein mogen, erhebt sich die Frage: wer ist nun eigent-
lich dieser Mensch, der von der Psychologie nicht erfasst wird?
Ist das, was wir sein ,Wesen“ nannten, der Erkenntnis iiber-
haupt zuginglich? oder bleibt es fiir uns ewiges Geheimnis? —
Das wiére der Fall, wenn Psychologie das fiir uns einzig mog-
liche Verstindnis des Menschen wére. Allein, es gibt nun auch
das christliche Verstdndnis des Menschen. Es unterscheidet sich,
wie wir das einleitend schon andeuteten, von der psycholo-
gischen Irkenntnis dadurch, dass es den Menschen in seiner
Gottbezogenheit begreift. Die christliche Erkenntnis bedeutet
gegeniiber der psychologischen, die den Menschen bloss in seiner
Menschlichkeit begreift, eine vollige perdfasic ¢ig «A-Ao yevog, in-
sofern als in ihr jene Gottbezogenheit als eine aller psycho-
logischen Subjekthaftigkeit schlechthin tiberlegene Relation er-
kannt wird. Als auf jene Relation gerichteter Erkenntnisakt ist
das christliche Verstandnis des Menschen nicht gebunden an die
Schranken psychologisch-theoretischer Erkenntnis, d. h. es ist
nicht gegenstdndlich und nicht rational-wissenschaftlich; es ist
darum wohl in der Lage, den Menschen als Subjekt und in der
konkreten Bewegtheit und Irrationalitit seines Lebens zu be-
greifen, ohne doch aufzuhéren, Erkenntnis, wahre, echte Er-
kenntnis zu sein. Worin griindet aber diese Erkenntnis ihren
Wahrheitsanspruch? — Wenn es so ist, dass sie den Menschen
in seiner Gottbezogenheit begreift, ihn also dort sieht, wo er vor
Gott steht und von Gott angerufen wird, so kann es fiir sie nur
eine Begriindung geben: von Gott her. Diese vollzieht sich aber



—_ 13 —

im Zeugnis des hl. Geistes, der aller psychologischen Geistigkeit
— zu der auch das psychologisch-wissenschaftliche Erkennen
gehort — transzendent ist. So ist der heilige Geist in seiner
echt transzendentalen Bedeutung recht eigentlich das Erkenntnis-
prinzip der christlichen Anthropologie; er vermittelt uns die
prewmatische Erkenntnis des Menschen und ldsst uns hinter dem
uns bekannten psychologischen Subjekt den von Gott ange-
rufenen, den, wie wir vorlédufig sagen wollen, ,neuen“ Menschen
schauen.

Wir miissen es uns leider versagen, bei einer genaueren
Erorterung des pneumatischen Erkenntnisprinzips zu verweilen;
es sei nur so viel gesagt, als zum Verstindnis des Folgenden
notwendig ist. Vor allem wird deutlich bleiben miissen, dass
pneumatische Erkenntnis von ihrem Gegenstand nur gebrochen
und indirekt wird reden konnen. Wenn wir also die Frage beant-
worten wollen: was wissen wir von diesem neuen Menschen?
— so werden wir von seinen ,Merkmalen® nicht direkt-des-
kriptiv reden, sondern nur in stindiger Riickbeziehung auf seine
qualitative Andersheit in Bezug auf das psychologische Subjekt.

Ein erstes Merkmal des von Gott angerufenen neuen Men-
schen ist es, dass er Person ist. Denn nur eine Person kann
angerufen werden. Wie ist aber dieses Person-Sein beschaffen ?
Es ist vor allem nicht ein autonomes Person-Sein; d. h. der
neue Mensch hat sein Person-Sein nicht aus sich oder in sich
— es ist nicht eine metaphysische Wesenheit —, sondern er hat
es von Gott her. Der neue Mensch hat zwar Selbsterkenntnis
und Selbstbestimmung, aber dieser Selbstbestimmung und dieser
Selbsterkenntnis geht das Sagen und Wissenlassen, geht die
Bestimmung, die Gott dem Menschen gibt, voraus. Der neue
Mensch ist frei, aber er hat seine Freiheit nur in der verant-
wortungsvollen Entscheidung vor Gott. Mit einem Wort: sein
Person-Sein ist nur ein bedingtes 7).

Ein zweites Merkmal des neuen Menschen ist seine Ver-
borgenheit. Der von Gott Angerufene bleibt uns je und je ver-
borgen, selbst dann, wenn wir selbst dieser Mensch sind. Iis
gibt fiir den Christen keine kartesianische Selbstgewissheit. Der
Geist weht, wo er will. Gott, der uns anruft, ist ja gerade als
der Anrufende der fiir uns ,ganz andere“, der uns verborgene.
So bleibt auch der Mensch, dem Gott sich im Wunder der Offen-
barung kundgibt, uns je und je verborgen. Der von Gott



— 14 —

Angerufene ist darum nie identisch mit dem uns bekannten
psychologischen Subjekt Mensch, und wéire dieser im Moment,
da seine Begegnung mit Gott sich vollzieht, innerlich noch so
bewegt und begeistert. Es gibt darum auch nie ein direktes Reden
»im Geiste“ von Mensch zu Mensch; der heilige Geist ist der un-
sichtbare, uns verborgene Mittler, der im besten Fall unser
Menschenwort uns gleichsam aus dem Mund nimmt und es
dem andern, dem Hoérenden zutridgt. Die Verborgenheit des
Geistesgeschehens ist eine absolute.

Beides, die Anerkennung des bloss bedingten Person-Seins
und der Verborgenheit des neuen Menschen bedeuten fiir uns,
fiir unsre Seelsorge, die den Menschen dort begreifen mochte, wo
er vor Gott steht, wiederum Schranken, die wir als schmerzlich
empfinden miissen, die wir aber nicht ungestraft iiberschreiten.

Die erstgenannte Schranke wird im allgemeinen {iiber-
schritten von jener Art pneumatischer Seelsorge, die das ,Per-
sonliche“ in allzu geradliniger Weise betont. Es gibt wohl in
der ganzen Seelsorge und dartiber hinaus in der ganzen reli-
giosen und padagogischen Literatur keinen Begriff, der so oft
missbrauecht wird wie der der Personlichkeit. Wenn etwa ge-
sagt oder doch geglaubt wird, dass es die Absicht und der
Wille Gottes sei, dass wir uns zu Personlichkeiten heranbilden
und dass es das Ziel der Seelsorgearbeit sein miisse, diese gott-
gewollte Personlichkeit im Menschen zur Entfaltung zu bringen,
so liegt diesen Zielsetzungen fast immer eine Einstellung zu-
grunde, die, der Psychologie als ,Autismus“ bekannt, gerade-
zu die Gefahr aller unkritisch pneumatischen Seelsorgearbeit
ist. Unter Autismus verstehen wir namlich jene Haltung, in
welcher der Mensch, mit sich selbst in geistig-religioser Aus-
einandersetzung begriffen, diese Auseinandersetzung nicht mehr
fithrt, um tber sich selbst und die letzten Ziele seines Lebens
Klarheit zu gewinnen, sondern weil er an der Auseinander-
setzung mit sich selbst, d. h. an sich selbst in einem subjektiven
Sinne Vergntigen findet. In dieser Haltung aber setzt sich der
Mensch selber als autonom, d. h. als unbedingte Personlichkeit.
Dieser autistisch-selbstherrliche Personlichkeitsbegriff ist aber,
wie ohne weiteres ersichtlichist,das gerade Gegenteil der Person-
haftigkeit des neuen Menschen; denn dieser setzt sich nur in-
sofern als Person, als er von Gott angerufen wird, er weiss um
sein bloss bedingtes Person-Sein. — Die ganze Relativitit des



— 1 —

menschlichen Personlichkeitsbegriffes sich gegenwiirtig zu halten,
ist fur die Seelsorgepraxis von nicht geringer Bedeutung. Wenn
wir es in der Praxis beispielsweise mit Menschen zu tun be-
kommen, die um jeden Preis Personlichkeiten sein wollen und
die vielleicht darunter leiden, dass sie keine sind, so sollten
wir auf derartige Aspirationen nicht eingehen, sondern darauf
aufmerksam machen, dass es vor Gott nicht darauf ankommt,
was wir ,sind“ oder was zu sein wir uns ersehnen, sondern
allein darauf, wie wir uns verhalten; ja dass wir vor Gott
letzterdings tiberhaupt nicht als Personlichkeiten gelten, sondern
als seine Kinder, die ihm je und je Gehorsam schuldig sind.
Weiter nichts.

Nicht weniger héufiger aber wird von pneumatisch orien-
tierter Seelsorge der Fehler begangen, dass sie in Verkennung
der Verborgenheit des neuen Menschen die Gnade Gottes
wirksam sieht in den psychischen Regungen des Pastoranden.
Sie verwechselt Gottes Offenbarungswirken am Menschen, das
ungichtbar bleibt, mit den religiosen Kriften und Regungen
seiner Psyche, die psychologisch sichtbar sind. Seelsorge wird
dann betrieben als eine Art ,gottliche Alchemie“, d. h. Gott-
liches und Menschliches werden vom Seelsorger durcheinander-
gemischt etwa in der Weise, dass dem Pastoranden Ratschlige
gegeben werden, die ihn gewissermassen psychologisch prapa-
rieren sollen fir die gottlichen Gnadenwirkungen, denen er im
tbrigen empfohlen wird; oder aber der Pastorand wird auf
Gottes Tun als auf das Primére und Entscheidende im mensch-
lichen Seelenleben verwiesen und ermuntert, in den Tiefen der
eigenen Seele nach Gottes unergriindlichem Wesen zu forschen.
Allein, wenn es uns ernst ist mit unserer pneumatischen Seel-
sorge, d. h. mit der Wahrheit, dass Gott selbst durch den
hl. Geist dem Menschen Antwort geben muss auf seine Frage,
so muss Klar sein, dass Gottes Wort ganz allein den verborgenen
Menschen angeht und nicht den psychologisch feststellbaren.
Wir koénnen Gottes Tun und menschliches Verhalten auf jeden
Fall nicht so sehen wollen, als ob sie irgendwie in einem ur-
sdchlichen Zusammenhang zueinander stiinden: weder kann
Gottes Gnadentat als Antwort und Folge irgendeiner psycho-
logischen Disposition, noch ein psychologischer Tatbestand als
direkte Folge einer gottlichen Einwirkung gelten. Da wir aber
hier nicht die ganze Problematik des Gedankens eines ,Zu-



— 16 —

sammenwirkens“ zwischen gottlicher Gnade und menschlichem
Tun erortern kénnen, sei hier lediglich angedeutet, nach welchen
Richtlinien Seelsorgearbeit in dieser Beziehung etwa wird vor-
gehen missen. Dem Pastoranden beispielsweise, den wir psycho-
logisch beraten, den wir vielleicht im Sinne der analytischen
Seelsorge ,heilen“, werden wir im Verlauf unserer Behandlung
immer wieder zu verstehen geben miissen, dass trotz und iiber
alle analytische Methodik und Aufklirung hinaus das Ent-
scheidende auf einem andern Boden geschieht als auf dem
psychologischen: im Glauben und im Gebet, der aus dem Geiste
kommt. In dem Prozess der psychischen Wandlung und Auf-
hellung darf die stéindige, immer wieder neu zu aktualisierende
Riickbeziehung auf jenes pneumatische (Geschehen nicht ver-
loren gehen. Der Pastorand etwa, der durch unsere psycho-
logische Behandlung von Triebverklemmungen usw. so befreit
wird, dass er im Glauben wichst oder den verlorenen Glauben
wieder findet, muss durch den Hinweis auf den Gedanken der
gratia praeveniens oder gar, wenn wir die nétige Vorsicht walten
lassen, auf die Gedanken der Erwidhlung und der Préidesti-
nation etwa im Sinne, den ihnen Jean de Saussure in seinem
Calvinbuch gibt18), daran erinnert werden, dass Gottes Hilfe
und Gnadentat sich je und je, in jedem Augenblick unseres
Lebens auf einem andern Boden vollzieht als auf dem, auf dem
wir gerade stehen.

s ist bis jetzt absichtlich das psychologische Subjekt des
uns bekannten Menschen und das Ich des neuen, uns ver-
borgenen Menschen streng auseinandergehalten und zwischen
ihnen ein Verhiltnis strenger Gegensitzlichkeit festgestellt
worden, ohne dass danach gefragt worden wire, ob und in
welchem positiven Verhéltnis sie eventuell zueinander stehen
konnten. Ob es ein positives Verhilinis zwischen den beiden
qualitativ verschiedenen Ich geben konne, das ist aber die
Grundfrage aller Seelsorgetheorie. Von ihrer Beantwortung hingt
letzterdings die Entscheidung dartiber ab, ob in der Seelsorge-
arbeit eine lebendige und fruchtbare Relation zwischen der
psychologischen und pneumatologischen Erkenntnis des Men-
schen aktualisiert werden konne, ob m. a. W. ein Beziehungs-
punkt gefunden werden konne, von dem aus der ganze Mensch,
der Mensch als Einheit begriffen und ,behandelt* werden
kann -—— ob also Seelsorge tiberhaupt moglich sei.



17 —

Diese Frage ist nur dann richtig zu beantworten, wenn wir
unsg iber den wahren Sinn der Unterscheidung in mvevwe und
yoy? klar sind. Es konnte némlich zunéchst scheinen, dass
diese Unterscheidung eine rein theoretische, eine im rational-
wissenschaftlichen Denken gewonnene Abstraktion wére, die
alsbald in der seelsorgerlichen Praxis, die es offenbar nur mit
einem Menschen zu tun hat, aufgehoben wiirde. Allein diese
Unterscheidung ist gerade nicht ,nur“ theoretisch; die Gegen-
sitzlichkeit der beiden Subjektbegrifte ist darum auch nicht im
Verhiltnis einer logischen Antithese, die von einem logisch
iibergeordneten Standort aus aufgelost werden konnte, aus-
driickbar; sondern sie ist grundsitzlich anderer Ordnung.
Sie liegt begriindet éin der Dialektik der Glaubenserkenntnis.
Tatsidchlich ist es, wie die tiefere Besinnung uns lehrt, der
christliche Glaube allein, der uns die beiden Ich in kritischer
Gegensitzlichkeit zueinander sehen liasst. Denn nur der Glaube
weiss von dem von (Gott angerufenen Menschen, nur er weiss
von seiner Unsichtbarkeit und seiner qualitativen Verschieden-
heit zum psychologischen Subjekt. Wenn das aber so ist, so
muss Kklar sein, dass es auch nur der Glaube sein kann, der
uns den Menschen wiederum in seiner Einheit sehen ldsst und
die beiden Ich in eins zu setzen vermag — der (Glaube, der
wohlverstanden nie eine Gegebenheit, ein Erkenntnisprinzip ist,
das uns zuhanden wire, sondern der in jeder praktischen
Entscheidung unserer Seelsorgearbeit von neuem aktualisiert
werden muss. Damit ist weiter gesagt, dass fiir die gesuchte
positive Relation zwischen psychologischer und pneumatolo-
gischer Erkenntnis kein FErkenntniselement bestimmend sein
darf, das nicht aus dieser Glaubenserkenntnis gewonnen wire.
Is muss also in der Glaubenserkenntnis das alles aufgefunden
werden konnen, was tiber den Menschen {iberhaupt gesagt
werden kann. Psychologisch-theoretische Erkenntnis des Men-
schen kann — immer grundsitzlich gesprochen — nur nach-
traglich bestitigen oder vorgingig den Weg offnen zum Ver-
stindnis dessen, was der christliche Glaube iiber den Menschen
sagt. Die Prioritdt der Glaubenserkenntnis muss auf jeden Fall
gewahrt bleiben. Die erste und letzte Frage einer christlichen
Anthropologie wird darum immer lauten: was sagt der christ-
liche Glaube iiber den Menschen? Diese Frage soll uns nun
beschéftigen 19).

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1933, _ 2



e TE =

Da der Glaube zentral die Erkenntnis Gottes in sich
schliesst, ldsst er uns, wie wir bereits wissen, den Menschen
in seiner Gottbezogenheit erkennen, d. h. als ein Wesen, das
von Gott angerufen ist. Von Gott angerufen ist der Mensch
zunichst hervorgegangen aus dem Nichts zum Leben, ist er
Gottes Geschopf. Im Unterschied zu den andern Kreaturen ist
der Mensch geschaffen zum KEbenbilde Gottes, d. h. er ist ge-
schaffen nicht nur durch, sondern auch fir das Schopferwort
Gottes. Der Mensch hat die Freiheit, Gottes Ruf zu folgen
oder sich ihm zu verschliessen. Um nicht nur bedingt, sondern
unbedingt frei zu sein, hat der Mensch es unternommen, sich
vom bindenden Gotteswort, fiir das er bestimmt war, zu eman-
zipieren und hat sich damit gegen Gottes Ruf entschieden. Das ist
nach Gen. 3 der Ursprung der Siinde, die fuir die jetzige Wesens-
art des Menschen charakteristisch ist. Durch die willentliche Los-
losung des Menschen von Gott ist das urspriingliche Schopfungs-
verhiltnis gestort; der Mensch ist dem Zwang der Siinde ver-
fallen. Wenn auch seine Gottebenbildlichkeit durch die Siinde
nicht ausgeloscht ist — auch der Siinder bleibt als ein von
Gott Geschaffener ein von Gott Gerufener —, so ist nun doch
die Stinde zur Wesensart des Menschen geworden: er ist ein
Mensch geworden, der nicht mehr nicht siindigen kann; er ist
in seiner Totalitit stindig 2°). Da aber nicht bloss eine einzelne
Handlung, sondern durch die Selbstentscheidung des Menschen
fur sich selbst das Zentrum seines Wesens, vor allem auch —
wie uns das von der modernen Psychologie und Psychoanalyse
wieder neu bestétigt wird — sein religioses und sittliches Leben
bis zu tiefst in die Siinde verstrickt ist, so besteht kein Anlass
mehr, vor der Folgerung zuritickzuschrecken, dass dieser von
Gott erschaffene, aber vollstindig unter der Herrschaft der
Stinde stehende Mensch gerade insofern, als er Siinder ist,
identisch ist mit dem Menschen, den wir psychologisch kennen.
Von der modernen Psychologie und Psychoanalyse wird uns
diese Erkenntnis insofern bestétigt, als sie darum weiss, dass
in jedem geistigen Akt, tiberhaupt in jeder menschlichen Hand-
lung ausgesprochene Triebbestimmtheiten mitenthalten sind,
es also keine reine Geistigkeit gibt. — Wir koénnen auch so
sagen: durch seine Siinde ist der Mensch in seiner Gotteben-
bildlichkeit identisch geworden mit dem psychologischen, uns
bekannten Menschen, ist dieser gleichsam der Tréger und Platz-



halter der Stinde jenes geworden, ohne darum aufzuhoren, fiir
die Siinde selber in jedem Moment seines Lebens verantwort-
lich zu sein. Der Mensch, wie wir ihn kennen, hat also noch
immer seine Existenz von Gott her, er hat sie als ewige, aber
er hat sie doch als siindige. Wenn es tiberhaupt — das sei nur
beildufig bemerkt — eine Begriindung geben kann fiir die Lehre
von der ewigen Verdammnis, so miisste sie wohl hier ihren Aus-
gang nehmen ).

Dieser in der Siinde gefangene Mensch ist nun aber nicht
fihig, seine Lage zu dndern, sich selbst aus eigener Kraft zu
erlosen. Im Gegenteil, seine Erlosung miisste gerade darin be-
stehen, dass er von sich selbst erlost wiirde. Das aber kann
nur dadurch geschehen, dass Gott an diesem Menschen eine
radikale Neuschopfung vollzieht; dieser Neuschopfung aber muss
der Tod des alten Menschen vorangehen. Der Mensch in seiner
gestorten Gottebenbildlichkeit, der alte Adam in uns, muss
sterben und, von Grund auf erneuert, wiedergeboren werden,
aut dass er sei eine neue Kreatur. (Rom. 5.) Wie ist das mog-
lich? Im Sinne der paulinisch-biblischen Wandlungslehre 22)
kénnen wir in Verwendung der paulinischen Bildersprache
sagen (I. Kor. 15): Wie das Saatkorn in die Erde gelegt wird
und dort stirbt im Momente, da aus ihm der junge Trieb sprosst.
so wird aus dem sterbenden, ersten Menschen der zweite hervor-
gehen, der das Leben hat. Aber so wie Saatkorn und Pflanze
trotz ihrer qualitativen Verschiedenheit ein und dasselbe l.ebe-
wesen sind, wie zwischen ihnen das Verhiltnis der Identitdt
besteht, so wird der erloste, wiedergeborene Mensch, der an
die Stelle des alten, unerlosten Menschen tritt, mit diesem in
unanschaulicher Weise identisch sein. Aber wohlverstanden
unanschaulich ist diese Identitat, d. h. sie ist nicht begriindet im
Menschen selber, sondern in der im Glauben zu erfassenden
Tatsache, dass der Schopfer und Erléser des Menschen ein und
derselbe ist, dass es also stets derselbe Herr ist, der den
Menschen ruft. Der Herr aber wird er nur dann bleiben, wenn
der Mensch je und je darum weiss, dass die Identitdt zwischen
dem alten und neuen Ich nur an dem Punkte des menschlichen
Lebens vollzogen werden kann, wo ihre Gegensdtzlichkeit am
grossten ist: nur im Tode wird er auferstehen, nur als Siinder
wird er begnadigt werden.



SRR [ | —

Allein, die Erlosung des Menschen ist nicht bloss eine Idee
oder ein Postulat unseres Glaubens, sondern sie ist ein reales
Geschehen, dessen wir allerdings erst im Glauben teilhaftig
werden, das aber dem Glaubensakt vorangeht. Dieses reale
Geschehen liegt begriindet in dem Satz: der Logos ist Fleisch
geworden. Die Tatsache der Fleischwerdung bedeutet, dass
in Christus Gott selbst, dessen Ruf wir nicht mehr folgen
kénnen, weil wir unter dem Zwang der Siinde stehen, in die
Kreatiirlichkeit unseres Lebens eingegangen ist und die ganze
Stindenlast der Menschheit mit allen ihren unheilvollen Folgen
auf sich genommen hat, ja selbst als Mensch unter Menschen
gestorben 1st, um in der Auferstehung das neue Leben zu offen-
baren und uns mitzuteilen. Der Sieg, den wir erstreben, ist
schon erfochten: in Christus. Die Identitat, an deren Voll-
ziehung unser ganzes Heil liegt, ist schon vollzogen: in Christus.
Wir haben die Erlosung nicht mehr zu suchen, sondern sie ist
uns real gegeben, von Ewigkeit her: in Christus. Es liegt nun
nur noch an uns selber, dass unser siindiger Mensch, der alte
Adam, in uns mit Christus sterbe, damit an seine Stelle, an
Stelle des siindigen Ich-Kyrios der Christus-Kyrios 2%) trete und
das Wort des Apostels sich an uns bewahrheite: ,nicht ich
lebe, sondern Christus in mir“ (Gal. 2. 20).

Aus dieser im Glauben gewonnenen Erkenntnis ergeben sich
nun fir die Theorie wie fur die Praxis der Seelsorgearbeit einige
schwerwiegende Konsequenzen. Vor allem ergibt sich daraus,
dass im Mittelpunkt aller Seelsorge Christus stehen muss und dass
es das Ziel unserer seelsorgerlichen Arbeit sein muss, den Pasto-
randen hinzufihren zu diesem Christus. Denn wenn es so ist,
dass nur in Christus der alte und der neue Mensch eins werden,
nur in Christus der gesehaffene, stindige vom wiedergeborenen,
erneuerten Menschen abgelost werden kann, so kann es nur
Christus selbst sein, der am siindigen und vergebungsbediirftigen
Menschen konkret und real jene Wandlung und Heiligung voll-
zieht, in der das ,Christus-in-mir“, die Erneuerung der Kreatur
verwirklicht werden muss. Diese Wandlung und Heiligung ist
aber nur moglich unter der Voraussetzung, dass wir bereit sind,
mit Christus zu sterben und alles Menschliche in den Tod zu
geben, um mit ihm aufzuerstehen und des neuen Lebens teil-
haftig zu werden. ,Synergismus“ wird sinnvoll in der Verbunden-
heit mit Christus, aber nur in dieser Verbundenheit. Jedentfalls



91 —

wird nur in dieser Christusverbundenheit die psychologisch-
therapeutische Behandlung, ein Arbeiten am Menschen mit
menschlichen Mitteln moglich und sinnvoll. Ihr Sinn und ihr Ziel
wird dann sein, den Pastoranden durch die besondere analytische
Methodik so weit zu bringen, dass er instand gesetzt wird,
sich selbst in allem, was er ist, was er denkt, was er zweifelt,
was er glaubt und nicht glaubt, in den Tod zu geben, d. h. sich
selbst als Subjekt dieser Akte nicht mehr wichtig zu nehmen.
Insbesondere wird Psychotherapeutik dadurch, dass sie Fehl-
entwicklungen, verdriangte Triebkomplexe usw. entfernt, dazu
mithelfen konnen, dass der Mensch demiitiger, freier wird von
sich selbst, und dass seine Seele immer mehr ein ,Platzhalter®
werde fiir Christus und das neue Leben. Christozentrische Seel-
sorge wird also niemals religios anregen oder weltanschaulich
bereichern wollen, sondern gerade das Gegenteil tun miissen:
sie wird Abbau-Arbeit sein. — s ist nur ein anderer Ausdruck
derselben Situation, wenn wir sagen: in aller Seelsorgearbeit,
insbesondere aber in einer psychologisch-therapeutischen Be-
handlung muss dem Pastoranden die Botschaft der Vergebung
in ihrer aktuellen Bedeutung fiir jede konkrete psychologische
Situation deutlich werden. Nicht nur von der pneumatischen
Erkenntnis des Menschen, sondern auch von seinem psycho-
logischen Verstandnis her besteht dazu dringend Anlass, kommt
doch die moderne Psychologie immer mehr dazu, anzuerkennen,
dass die meisten, wenn nicht tiberhaupt alle seelischen Leiden
schuldhafter Natur sind 24). Die Verheissung oder doch die Ahnung
einer gottlichen Vergebung ist darum — im Grunde auch in
der ,gottlosesten“ Psychotherapie — immer der entscheidende
,Heilfaktor. Das ,Christus-in-mir* wird sich darum von
Fall zu Fall in der Verheissung der Vergebung realisieren
miissen — eine Erkenntnis, die fiir die Praxis tiberaus wichtig ist.
Doch bevor wir davon reden, soll das bereits Gesagte durch
Einbezichung eines neuen Gesichtspunktes noch eine Erginzung
erfahren.

Wenn nédmlich Paulus davon spricht, dass Christus in ihm
lebe, so spricht er als einer, der in der Gemeinschaft der Gliu-
bigen, in der Kirche steht. Wir konnen hier nicht die beziehungs-
reichen Zusammenhinge, die sich vom Kirchenbegriff her fiir
unser Problem ergiiben, aufzeigen, kénnen aber so viel sagen:
Wir sind in dem Masse in der Kirche, als wir verbunden sind



— 929

mit Christus. Ist Christus in uns, so sind wir auch immer in
der Kirche, sind Kirche, und wiren wir ganz allein, ohne kon-
krete Beziehung zum Bruder?3). Primér konstituierend fir die
Kirche ist nicht die Gemeinschaft mit dem Bruder, sondern die
Gemeinschaft mit Christus. Dies sich vor Augen zu halten, ist
wichtig zum Verstiindnis des Folgenden: Wenn nimlich gesagt
wurde, dass Seelsorge nur moglich ist in Christus, so heisst das
offenbar auch, dass Seelsorgearbeit erst moglich und sinnvoll
wird in der Kirche, also in der Gemeinschaft der mit Christus
Verbundenen. Aber es ist nun nicht so, dass allein schon durch
die konkrete Beziehung zum Bruder, die in jeder seelsorger-
lichen Situation vorausgesetzt ist und die in jeder kirchlichen
Gremeinschaft auch gelebt wird, jene seelsorgerliche Gemein-
schaft zustande Kéme, sondern sie wird erst verwirklicht durch
die gemeinsame Verbundenheit des Pastoranden und des Seel-
sorgers mit Christus. Die Seelsorgearbeit wird darum so orientiert
sein miissen, dass ihr der Pastorand stets gegenwirtig ist als
Glied dieser Gemeinschaft in Christus, wie umgekehrt der Seel-
sorger sich stets als Glied dieser Gemeinschaft wissen soll. —
Wir konnen die Konsequenzen, die sich aus dieser christozen-
trischen Orientierung des Gemeinschaftsgedankens fir die Seel-
sorge ergiben, hier nicht weiter verfolgen, sondern begniigen
uns mit dem Hinweis auf die Stellung, die dem Seelsorger inner-
halb dieser Gemeinschaft zugewiesen werden muss. Grund-
sdtzlich gesprochen ist ndmlich nun jeder zur Seelsorge berufen,
der mit Christus verbunden ist; aber auch nur dieser. Seel-
sorge kann innerhalb dieser Gemeinschaft nicht mehr nur eine
Angelegenheit des kirchlich bestellten Amtstrigers, etwa des
Pfarrers sein, sondern jedem Glied der Christusgemeinschaft ist
die Seelsorge als Aufgabe gestellt. Ein letzter, definitiver Unter-
schied zwischen Pastor und Pastorand besteht also nicht; der
Gedanke des allgemeinen Priestertums behélt auch hier sein
Recht. Entscheidend fiir die ,Kirchlichkeit* der Seelsorge ist
und bleibt die Gemeinschaft mit Christus; in dieser Gemeinschaft
wird allein jenes Reden und Leben im heiligen Geist moglich,
jene pneumatische Fiille des christlichen Gemeindebewusstseins,
das letzterdings an kein Amt und an keinen besondern Auftrag
gebunden 1ist.

Allein, die Kirche ist ja nun nicht nur jene pneumatische
Gemeinschaft der mit Christus Verbundenen, sondern sie ist



auch immer ein soziologisches Gebilde, eine Geemeinschaft von
Menschen ohne jene Gottbezogenheit. Sie hat auch als solche
ihre Mission, ihre Aufgabe in der Welt. Iis ware darum denkbar,
dass innerhalb der Kirche Seelsorgearbeit — vielleicht mit viel
Tirfolg — betrieben wiirde, die doch ohne jede Bezogenheit auf
jene Gemeinschaft wire. An einem Beispiel, dessen Erorterung
uns gleichzeitig in weitere Zusammenhénge einfiihren soll, moge
das klar werden: die Psychotherapie lehrt uns, dass es fiir einen
scelisch Leidenden keinen bessern Weg zur Heilung gibe als ihn
zu sozialer Arbeit anzuhalten, ihn hineinzustellen in die Gemein-
schaft. Aus dieser therapeutischen Maxime konnte nun fiir die
kirchliche Seelsorge in allzu geradliniger Weise die Forderung
abgeleitet werden, der Pastorand habe sich nur zu betétigen
im Leben der Gemeinde, er werde dann von selbst gesund,
glaubig usw. Allein nach dem Gesagten muss folgendes klar
sein: ein einzelner kann nicht durch die eigene Mitarbeit, zu
der er sich selbst entschliesst, in die Gemeinschaft der Kirche
aufgenommen werden, nur Christus selbst kann ihn aufnehmen.
Wenn wir darum, wie wir das in der psychologischen Beratung
immer wieder tun miissen, den seelisch Leidenden in die Gemein-
schaft der Kirche und in ihre #ussere Arbeit einfiihren, so werden
wir das so tun miissen, dass ihm deutlich wird: nicht sein eigenes
Heil, seine Heilung und sein psychisches Wohlergehen steht
letzterdings in Frage, sondern die Gemeinschaft der Kirche,
die Gemeinschaft mit Christus, zu der er berufen ist. Die
Objektivitit des Heilsgeschehens muss auch in der ausgedehntesten
analytischen Behandlung gewahrt bleiben. Damit sind wir aber
an einen Punkt gelangt, wo das Ekirchliche Amt und das Sakrament
in ihrer schlechthin entscheidenden Bedeutung fir die Seel-
sorgepraxis deutlich werden miissen. Sie sind es in erster Linie —
néimlich das Amt des Priesters und das Buss- und Beichtsakra-
ment —, die jene Objektivitit der Seelsorgearbeit zu garantieren
und den Pastoranden in die wirkliche Christusgemeinschaft
konkret einzufiibren vermogen. Es wiirde aber zu weit fithren,
wollten wir die besonderen Beziehungen, in denen Amt und
Sakrament za Christus resp. zur Christusgemeinschaft stehen,
hier erortern; es soll nur an zwei praktischen Fragen, die in
unserer Zeit von besonderer Aktualitiit sind, kurz gezeigt werden,
in welchem Sinne diese beiden kirchlichen Einrichtungen in
unserer Seelsorgearbeit praktisch bedeutsam werden miissen.



— 24

Diese Fragen sind erstens: die der Erneuerung der kirchlichen
Buss- und Beichtpraxis; zweitens: die der Zusammenarbeit
zwischen Arzt und Priester.

Einer Erneuerung der Buss- und Beichtpraxis, wie sie neuer-
dings auch von protestantischer Seite befiirwortet wird, sollte
in unserer christkatholischen Kirche nichts im Wege stehen.
Wir haben zwar den Beichtzwang abgeschafft, mit Recht; aber
wir haben nicht die Moglichkeit der Beichte tiberhaupt aus-
geschaltet. Sie In vermehrtem Masse zu praktizieren, wire
innerhalb unserer Kirche durchaus moglich und dusserst sinn-
voll. Wir glauben sogar, dass von einer Neubelebung der
Buss- und Beichtpraxis fiir unser kirchliches Leben viel zu er-
warten wire. Denn die bloss seelsorgerliche Beratung und Aus-
sprache im Studierzimmer des Pfarrers kann es nicht tun. Ihr
fehlt in der Regel das Entscheidende, die Beziehung zum realen
Christus. Wenn auch psychologische Beratungen und vielleicht
langwierige und sorgfiltige analytische Behandlungen in der
Seelsorge je linger desto notwendiger werden, so miissen sie
doch immer so beschaffen sein, dass in ihnen die Botschaft der
Vergebung mit aller Deutlichkeit zur Geltung kommt. Das kann
m. E. nur dadurch geschehen, dass in der analytischen Be-
handlung das Moment der sakramentalen Absolution im Sinne
unseres Busssakramentes wirksam wird — sel es, dass diese
nach vollendeter Behandlung, sei es, dass sie in besonders
kritischen Phasen der Behandlung erteilt wird. Es muss also
— mit andern Worten — die analytische Behandlung des Pasto-
randen durch das Busssakrament ergéinzt und abgeschlossen
werden. Nur so kann dié Beziehung zum realen Christus ge-
wahrt bleiben und beim Pastoranden das Missverstindnis ver-
mieden werden, der Pfarrer sei {iberhaupt nichts anderes als
ein privater Arzt und Berater. Nein, hinter dem Geschehen der
analytischen Behandlung muss Christus stehen, es muss deut-
lich werden, dass er allein durch seine Vergebung zu ,heilen
und zu helfen vermag, und alles darauf ankommt, dass wir mit
ihm, aber auch mit allen Christusverbundenen in Gemeinschaft
treten. — Damit Beicht- und Busssakrament in der Seelsorge-
arbeit diese hohe Mission wieder erfiillen kénnen, miissten aller-
dings verschiedene Reformen durchgefiihrt werden ?%). Die ent-
scheidende dieser Reformen ist ja bereits vollzogen: die Beichte
darf auf keinen Fall erzwungen werden, sondern sie muss ganz



95 —

auf Freiwilligkeit beruhen — ganz abgesehen von den dog-
matischen und historischen Bedenklichkeiten, miisste jede Aus-
{ibung eines Zwanges den Erfolg der Behandlung, die Heilung,
in Frage stellen. Des weiteren misste an Stelle des schema-
tischen Abfragens, wie es in der romischen Kirche iiblich ist,
die psychologische Analyse treten, ist doch sie allein in der
Lage, die unbewussten Motive, die ja fiir die meisten seelischen
Schiden verantwortlich sind, aufzuhellen, wihrend jenes schema-
tische Abfragen nur die bewussten Verfehlungen zu eruieren
imstande ist. Auch durften zur Sthne nicht einfach Kirchen-
strafen verhingt werden, sondern es miissten an ihre Stelle
freiwillige Verzichtleistungen treten. Vor allem aber miusste es
nach vollzogener Privatbeichte dem Pastoranden zur Pflicht
gemacht werden, an einer darauffolgenden Bussandacht der
Gemeinde und an der Feier des hl. Abendmahles teilzunehmen,
zu deren Empfang schliesslich analytische Behandlung, Beichte
und Busssakrament nur die Vorbereitung sind. Im Abendmahls-
empfang wird sich jene Gemeinschaft mit Christus vollenden
und festigen miissen, die das Ziel aller Seelsorge sein muss,
gleichzeitig aber wird der Pastorand am Abendmahlstisch in
die Gemeinschaft mit seinen Briidern eingefiihrt werden, in
jene Gemeinschaft der Schuld und Erlésung, in der das , Christus-
in-mir“ allein realisiert werden kann.

Die Moglichkeit einer Zusammenarbeit zwischen Arzt und
Seelsorger®™), von der nun noch kurz die Rede sein soll, liegt
begriindet in dem bereits oben (S. 22) dargelegten Satz, dass
grundséatzlich jeder Glédubige, d. h. jedes Glied der Christus-
gemeinschaft, zur Seelsorge berufen ist. Es ist auch bereits ge-
sagt worden, dass es nicht allein dem amtlich bestellten Seel-
sorger, dem Priester zusteht, das Moment der Vergebung wirk-
sam werden zu lassen. Es ist ja bereits so, dass heute viele
Psychiater oder Psychotherapeuten in ihren Behandlungen
irgendwie mit diesem Moment ,arbeiten“. Eine gewisse Be-
fangenheit weltanschaulich-beruflicher Art hindert den vor-
wiegend materialistisch-medizinisch gebildeten Seelenarzt vor-
laufig noch, auch als das zu erscheinen, was er heute fir die
meisten Patienten ist: als Seelsorger und — als Priester. Fir
den christlich eingestellten Arzt jedoch besteht durchaus Anlass,
den vielleicht fir eine zukiinftige geistige Neuorientierung der
Arzteschaft wichtigen Schritt zu tun und dies priesterliche



— 96 —

Moment der drztlichen Titigkeit mehr und mehr in den Vorder-
grund zu stellen. Das wire vielleicht die erste Vorbedingung
zu einer fruchtbaren Zusammenarbeit zwischen Seelsorger und
Arzt. Allerdings konnte eine solche priesterliche Neuorientie-
rung der Arzteschaft nur dann nicht zu verhingnisvollen Usur-
pationen fiihren, wenn die Beziehung zur Gemeinschaft, zur
Kirche, in der allein Priester sinnvoll und berechtigt sind, in
vollem Umfang gewahrt bleibt. Der amtlich bestellte, mit
priesterlichen Vollmachten versehene Seelsorger wird darum
sein gewichtiges Wort mitzusprechen haben und vom gewissen-
haften, um die wahren Zusammenhinge wissenden Seelenarzt
immer wieder zugezogen werden — nicht so sehr um seiner
psychologischen Kenntnisse und therapeutischen Geschicklich-
keit, als um seiner Stellung willen, die er als Diener der
Kirche, als Priester hat. Vom kirchlichen Seelsorger wird aller-
dings erwartet werden dirfen, dass er sich die notwendigsten
Iirkenntnisse der neueren Psychologie und der psychothera-
peutischen Technik aneigne, damit er auch seinerseits zu jener
Zusammenarbeit befdhigt sei®®). Diese Zusammenarbeit, die
heute ja weithin schon Tatsache geworden ist, wird sich auch
in Zukunft so gestalten miissen, dass der analytisch gebildete
Seelsorger gegebenenfalls mit der vom Arzt begonnenen Be-
handlung fortfihrt und der Seelsorger den Pastoranden notigen-
falls dem Arzt tiberweist. Nur darf diese Zusammenarbeit nicht
so verstanden werden, dass der Arzt nur besondere, abnormale
Fille zu behandeln habe, wihrend der Seelsorger sich auf die
normalen beschrinken miisse. Arzt und Seelsorger werden
sich nicht in den zu behandelnden Menschen ,teilen“, sondern
so zusammenarbeiten miissen, dass sie sich in ihren Funkiionen
ergéinzen, der Seelsorger als Seelsorger immer auch Arzt sei
und der Arzt als Arzt Seelsorger — beides innerbalb der
Grenzen, die oben genannt worden sind.

Wenn C. G. Jungin einer jiingst erschienenen Schrift sagt *?):
,es scheint mir, als ob parallel mit dem Niedergang des reli-
giosen Lebens die Neurosen sich betrichtlich vermehrt hétten®
— so spricht der bekannte Psychotherapeut damit eine Wahr-
heit aus, die uns kirchliche Seelsorger nachdenklich stimmen
muss. Welches auch die Grinde sein mogen, die zum Nieder-
gang des religiosen lsebens und zur neurotischen Zerrissenheit



-

des modernen Lebens andrerseits gefiihrt haben, die Situation
ist heute jedenfalls so, dass die kirchliche Seelsorge nicht mehr
weiter an der spezifischen Problematik des modernen Lebens
in all seiner Ratlosigkeit, Nervositit und Verwirrung voriiber-
gehen kann, will sie — und mit ibr das ganze Christentum —
nicht riskieren, aus der modernen Welt liberhaupt ausgeschaltet
zu werden. Sie wird aber die ungeheure Aufgabe, die ihr heute
gestellt ist, nur dann einigermassen bewiéltigen konnen, wenn
sie bereit ist, bei der modernen Psychologie in die Schule zu
gehen und sich die grundlegenden Kenntnisse in der analy-
tischen Methodik und psychotherapeutischen Technik anzueignen;
gleichzeitig aber wird sie in radikal theologischer, bis in die
letzten Tiefen dringender Besinnung den Menschen immer wieder
so verstehen lernen miissen, wie er sich uns in der christlichen
Glaubenserkenntnis darstellt. Nur in dieser, immer wieder er-
neuerten theologischen Besinnung werden wir Seelsorger bei
aller ,Menschenbehandlung® das sein und bleiben kénnen, was
wir von Gott her sein sollen: Diener der Kirche, deren Haupt
Jesus Christus ist.
Zirich. Urs KURY.

Anmerkungen.

') Interessante Angaben iiber die Frage: Kirchenfeindlichkeit oder
Indifferenz? finden sich in dem Buch des Jesuiten P. Lhande: ,Christus
in der Bannmeile*.

) Vgl. dazu C. &. Jung: ,Die Beziechungen der Psychotherapie zur
Seelsorge“, Ziirich 1932, S.12f. Besonders aufschlussreich in dieser Be-
ziehung ist das Ergebnis ciner Umfrage, die Jung veranstaltete, um zu
wissen, wie viele der Leute sich in ihren secelischen Niten an den Arzt
oder an den Pfarrer wendeten. Fiir den Arzt entschieden sich 579 aller
Protestanten und bloss 25 %, der Katholiken. Fiir den Pfarrer bloss 8 9, Pro-
testanten, dagegen 58 9, der Katholiken.

) C. G. Jung: ,Seelenprobleme der Gegenwart“, Ziirich 1931, S. 96. Vgl.
auch die oben genannte Schrift; S.7 lesen wir: ,Die Psychoneurose ist
im letzten Verstand ein Leiden der Seele, die ihren Sinn nicht gefunden hat.“

*) »,Seelenprobleme der Gegenwart® S. 417, 429f.

®) K. Jaspers; Strindberg und Van Gogh, Berlin 1926.

®) Innerhalb des Protestantismus sind es bekanntlich die sog. ,Dia-
lektiker“, die den Hauptanstoss zur neuen theozentrischen Betrachtungs-
weise gegeben haben, wihrend in der rdmischkatholischen Kirche das
»Erwachen des katholischen Bewusstseins“, d. h. das neue Verstindnis fiir
die Objektivitiit und Logosbestimmtheit des Katholizmus in dieser Rich-

tung weist. Vgl. etwa P. Lippert: ,Die Weltanschauung des Katholizismus*,
Leipzig 1926.



s BE o

) Vgl. Jean de Saussure: ,A 1'école de Calvin“, Paris 1930, p. 59 ff.
wo dieser Gedanke klar ausgefiihrt wird.

8 Um eine ,Synfhese® kann es sich hier darum nicht handeln, weil
Pneumatologie und Psychologie nicht in einem bloss antithetischen Ver-
hiltnis innerhalb desselben eindeutigen Sinnzusammenhanges stehen. Ihr
Verhiltnis ist vielmehr, wie spiiter gezeigt werden soll, ein transzendental-
kritisches.

%) Die theoretische Grundlegung der hier aufgestellten Behauptungen
findet sich bei P. Haeberlin: ,Gegenstand der Psychologie®, Berlin 1921.

1% Die grosse Bedeutung des Unbewussten fiir die seelischen Storungen
darf anderseits auch nicht zur irrtiimlichen Auffassung verleiten, Psychologie
sei iiberhaupt nur oder doch vorwiegend ,die Wissenschaft vom Unbewussten®,
analytische Seelsorge habe es nur mit dem Unbewussten zu tun. Zu dieser
Auffassung neigt offenbar O. Pfister: ,Analytische BSeelsorge®, Gottin-
gen 1927, S. 10, 13.

" 1) Vgl. P. Haeberlin, a. a. O. S. 47.

1) Zum Begriff der Intuition vgl. P. Haeberlin, a. a. O. S. 15.

13) Zum Begriff der ,Verwandlung* C. G. Jung: ,Seelenprobleme der
Gegenwart“ S. 29.

1) Vgl. P. Haeberlin: ,Das Geheimnis der Wirklichkeit“, Basel 1927,
das Kapitel iiber ,die Tragik der Psychologie“ S. 250 ff. Vor allem aber
Karl Heim: ,Glauben und Denken“, Berlin 1931, die Unterscheidung ,Du
und Es“ S. 218 ff.

15) Selbstverstindlich sind diese Schranken irgendwie auch begriindet
im spezifischen Erkenntnisbegriff des Glaubens, durch den die Psychologie
begrenzt wird. Doch wiirde es zu weit fiihren, diese Zusammenhéinge hicr
zu erdrtern; wir verweisen auf die Ausfiihrungen auf S. 17.

18) 0. Pfister: ,Analytische Seelsorge“ S. 9, 22.

17y E. Brunner: ,Gott und Mensch®, Tiibingen 1930, S. 84.

18) Jean de Saussure: ,A l’école de Calvin“ S. 202 ff.

19 Wir sind uns wohl bewusst, dass die nun folgenden Ausfiihrungen
einer besseren Begriindung bediirften; doch sind iiber diese Fragen in
letzter Zeit einige bedeutsame Publikationen erschienen, so dass wir uns
. darauf beschriinken konnen, an den entscheidenden Stellen auf die ein-
schligige Literatur hinzuweisen.

20) Ygl. E. Brunner: ,Gott und Mensch“ S. 85.

) So Georges Florowsky: ,L’idée de la création dans la philosophie
chrétienne®, erschienen in der Zeitsehrift ,Logos“, Bukarest 1928.

) Vgl dazu vor allem E. Gaugler: ,Die Verwandlung des Menschen
und der Welt, ein Grundgedanke der paulinischen Theologie“, Internationale
kirchliche Zeitschrift 1930, S. 1 ff.

) Vgl. dazu E. Gaugler: ,Die Kirche, ihr Wesen und ihre Bestim-
mung*, Internationale kirchliche Zeitschrift 1927, S. 144 ff.

%) Den schuldhaften Charakter seelischer Leiden betont vor allem
P. Haeberlin: ,Der Charakter“, Basel 1925, S. 273 ff. Vgl. auch Jung: ,Seelen-
probleme® S. 5; aufschlussreich in dieser Beziehung ist auch der Begriff der
yZensur® bei S. Freud.

%) E. Gaugler: ,Die Kirche, ihr Wesen und ihre Bestimmung® S. 141.

%) Vgl. dazu die Ausfithrungen O. Pfisters iiber ,Analytische Seel-
sorge und Beichte“ in ,Analytische Seelsorge“ S. 116 ff.



— 29 —

27) Diese Zusammenarbeit wird auch von Arzten mehr und mehr ge-
wiinscht, so sagt C. G. Jung: ,Es wiire hochste Zeit, dass der Seelsorger und
der Seelenarzt sich die Hand reichten zur Bewiiltigung dieser geistigen
Riesenaufgabe®.

#8) Dass zur Ausiibung psychotherapeutischer — speziell psychoana-
lytischer — Verfahren eine medizinische Vorbildung notig sei, analytische Be-
handlungen also ausschliesslich Sache des Arztes bleiben sollen, dieser Auf-
fassung tritt S. Freud mit Recht entgegen; vgl. ,Die Frage der Laienanalyse®,
Wien 1916.

) ,Beziehungen der Psychotherapie zur Seelsorge“ S. 14.




	Pneumatologie und Psychologie in der Seelsorge

