
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE.

Jean de Saussure, A l'école de Calvin, Editions „Je sers",
Paris 1930. 228 Seiten.

Das vorliegende Werk Jean de Saussures ist
hervorgegangen aus einer Reihe von öffentlichen Vorträgen, die der
Verfasser im Winter 1929/30 in der Madeleine-Kirche in Genf
gehalten hat. Durch diese Vorträge, clie damals eine immer
grösser werdende Zuhörerschaft zu interessieren vermochten,
sollte insbesondere den Gebildeten und Intellektuellen der Weg
zum Evangelium aus der weltanschaulichen Wirrnis unserer
Tage neu erschlossen und ihnen so in ihrer besonderen religiösen
Not geholfen werden. Unter diesem Gesichtspunkt ist auch das

vorliegende Buch zu beurteilen. Es ist nicht und will nicht
sein eine objektiv-kritische und historisch genaue Darstellung
des calvinischen Gedankengutes, sondern es ist eine Art
calvinisch orientierte Glaubenslehre für gebildete Laien der
modernen Zeit. Calvin erscheint dabei nicht nur als der grosse
Reformator und Theologe, sondern auch als Denker der
beginnenden Neuzeit, der die Probleme, die uns heute beschäftigen,
bereits gekannt und sich mit ihnen auseinandergesetzt hat.
Wenn auch Jean de Saussure — was durchaus nicht
selbstverständlich ist — sich bewusst und entschlossen unter die

Führung Calvins stellt und gerade an den entscheidenden
Stellen seines Buches in längeren Zitaten Calvin selbst reden
lässt, so hat er doch den Mut, dort wo Calvin offenkundig im
Irrtum begriffen ist, Stellung* gegen ihn zu nehmen und sogar
das Zeugnis der Bibel gegen ihn anzurufen (Lehre von der
Praedestination, vom Urständ usw.). Diese Distanzierung, die
bei der ganzen Zweckbestimmung des Buches, Calvin als

lebendigen Führer unserer Generation wieder neu erstehen zu
lassen, kühn und bescheiden zugleich ist, kommt auch zum
Ausdruck im Titel: „A l'école de Calvin." Der Verfasser will
darstellen, was wir heute für unser eigenes religiöses Leben
von Calvin noch lernen können.

In den vier Kapiteln, clie überschrieben sind: Was ist Gott?
Was ist der Mensch? Was ist Jesus Christus? Was ist der



— 183 —

Christ? — tritt Jean de Saussure, immer neu aus Calvins
gewaltiger Systematik schöpfend, in lebendige Auseinandersetzung
mit den verschiedensten Problemen des modernen Lebens, mit
den Problemen des Evolutionismus, Rationalismus, Moralismus,
Sozialismus, der Psychoanalyse, der Naturwissenschaft usw. Wir
beschränken uns darauf, die theologischen Grundgedanken des

Werkes kurz wiederzugeben, um am Schlüsse einige kritische
Bemerkungen daran anzuknüpfen.

Was ist Gott? — Die Erkenntnis Gottes kann sich für den
Calvinisten nicht auf Gottesbeweise gründen, sondern allein auf
die Selbstbekundung Gottes in der Existenz des Einzelnen (p. 1).

Die Selbstoffenbarung Gottes ist die Grundtatsache im Leben
des Christgläubigen ; erst aus der Gewissheit der Existenz Gottes
kann für ihn die der eigenen Existenz und die der Welt folgen.
Die Wahrheit dieser Selbstbekundung Gottes wird uns verbürgt
durch die „äussere" Offenbarung, die uns primär nicht in der
Natur oder Geschichte entgegentritt, sondern in der hl. Schrift.
Ihres Offenbarungscharakters werden wir gewiss durch den in
uns wirkenden hl. Geist, auf dessen objektiver Realität (nicht
auf der kirchlichen Tradition) die Autorität der Bibel beruht
(p. 40). Unter diesen Voraussetzungen ist Gott für uns nur so

weit erkennbar, als er zu uns in Beziehung getreten ist (s'est
mis en relation avec nous, p. 46). Es kann daher nur eine

„doctrine de pratique" über Gott geben. In diesem Sinn werden
die Gedanken der Schöpfung und Erhaltung, der Vorsehung,
der Gerechtigkeit und der Barmherzigkeit Gottes gedeutet. Der
Inbegriff aller über Gott überhaupt möglichen Aussagen heisst
immer: Vater (p. 55). Was ist der Mensch? — Eine Erkenntnis
des Menschen kann es nur geben von der Erkenntnis Gottes
her. Vor Gott gestellt, kann aber der Mensch nicht mehr im
Sinne des Evolutionismus als „höheres Wesen" gelten, sondern
er erscheint in seinem Elend und in seiner Verworfenheit. Die
Begegnung mit Gott löst im Menschen das Gefühl der Seligkeit,
zugleich aber auch das Bewusstsein der Unwürdigkeit und

Sündhaftigkeit aus. Diese Zwiespältigkeit des Gotteserlebnisses

liegt objektiv begründet in dem Zustand, in dem wir uns seit
dem Sündenfall befinden. Die Sünde ist aber nicht nur ein
Negativum, ein Mangel an Vollkommenheit, sondern sie ist ein

„mal agissant" (p. 65). Sie findet ihren Ausdruck im ganzen
Wesen des Menschen, in der Mittelmässigkeit seiner Empfindungen,



— 184 —

in seinen Irrtümern und in seiner Willensschwäche; auch clie

menschliche Vernunft ist miteingeschlossen in die Sünde. Mit
einem Wort: der Mensch in seiner Totalität ist sündig. Dass
aber die Sünde trotzdem nicht unsere „Natur" ist, sondern
etwas Hinzugekommenes, Gewordenes („accident"), das sagt
uns Genesis III (p. 71). Wir haben uns in Adam alle willentlich
von Gott losgesagt. Die Zeichen einer Störung in der Natur,
die wir an praehistorischen Funden wahrnehmen können, weisen
uns zudem bin auf eine „chute antérieure à Adam" (p. 77).
Die Rebellion der Kreatur gegen Gott ist aber nur denkbar
unter der Voraussetzung, dass sie die Freiheit der Entscheidung
hatte, die in sich die Möglichkeit des Guten und des Bösen,
nicht aber das Böse selbst schloss. Seitdem der Mensch sich
nun für das Böse entschieden hat, ist er in seinem Willen
nicht mehr frei, aber er ist trotzdem für sein sündiges Handeln
verantwortlich. Aus einer solchen Situation kann die blosse

Moral, das Gesetz, den Menschen nicht erlösen. Das Gesetz
hat nur die Aufgabe: 1. uns unserer Sünde zu überführen;
2. die Aussichtslosigkeit aller Selbsterlösungsversuche uns zum
Bewusstsein zu bringen und uns so zu Gott zu führen; 3. den
in der Gnade Stehenden den Weg der Heiligung zu weisen
(p. 97 ff.).

Was ist Jesus Christus? — Der Mensch kann nicht
gerettet werden, wenn Gott nur seinen Willen zur Erlösung kundgibt;

er muss sie auch realisieren. Das hat er getan in Jesus
Christus. Jesus ist nach seinem eigenen Zeugnis und dem der
Apostel Gottes Sohn, nicht nur ein zur Vollkommenheit
erhobener Mensch. Wir können Jesus darum nicht als menschliches

Idealbild bewundern, sondern müssen ihn als Gott
anbeten oder ihn als Blasphemiker verwerfen (p. 114). Es gibt
nur diese beiden Möglichkeiten. Wenn aber Jesus Gottes Sohn

ist, so ist seine Praeexistenz unzweifelhaft. In seiner Prae-
existenz ist er am Schöpfungswerk beteiligt und hat im
Verlaufe der Jahrhunderte als verborgene Quelle alles Lichtes
und Lebens erlösend gewirkt. Die Gottheit Christi ist durch
die Kirche ausgesprochen worden im Dogma der Trinität, das
wie alle Dogmen die Irrtümer abwehrt, nicht aber positive
Aussagen machen will (123). Allein, wenn Jesus wahrer Gott
ist, so ist er auch wahrer Mensch. Die Gottmenschlichkeit Jesu
ist zwar für die ratio ein absolutes Paradoxon, und doch liegt



— 185 —

in ihr allein die Möglichkeit der Erlösung. Im Mittelpunkt des

Erlösungswerkes Jesu steht sein Kreuzestod: dadurch dass Jesus
auf Golgatha als Gottes Sohn gleichzeitig der Genugtuung
Verlangende und, unschuldig leidend, der Genugtuung Leistende,
also zugleich Richter und Begnadiger war, hat er uns erlöst
(p. 146). In der Auferstehung ist das Erlösimgswerk Christi
vollendet, da sie ihn, wie auch seine Himmelfahrt und Wiederkunft

am jüngsten Tag, erst im vollen Glänze seiner Göttlichkeit

zeigt.
Was ist der Christ? — Die Gnade Gottes kann den Menschen

nur erlösen, wenn dieser an allen Möglichkeiten einer
moralischen Selbsterlösung' verzweifelt. Die Gnade, die allem menschlichen

Tun vorangeht, unterdrückt den menschlichen Willen
nicht, sondern gibt ihm die Freiheit zurück, so dass für den
erlösten Menschen clie Willensanstrengung und die Gnade eine
double nécessité spirituelle bilden (164). Der Gnade können
wir aber nur durch den Glauben teilhaftig werden, der nicht
eine blosse croyance ist, sondern une vivante et personnelle
appréhension cle la miséricorde divine (172). Dieser Glaube ist
aber ein Geschenk Gottes; Gott ergreift im Akt des Glaubens
die Initiative, indem er uns zu seinem Werkzeug erwählt. Dabei

nimmt Gott nicht Rücksicht auf unsere Würdigkeit oder
auf unseren guten Willen, sondern er hat uns vor der
Erschaffung der Kreatur zu seinen Werkzeugen praedestiniert.
Im Gegensatz zu Calvin, der eine doppelte Praedestination vor
dem Sündenfall annimmt, hält der Verfasser, gestützt auf
zahlreiche biblische Zeugnisse, an der Erwählung zum Heil vor
dem Fall fest, während er die Frage der Praedestination zur
Verdammnis vor oder nach dem Fall unbeantwortet lässt. Wir
sollen das Geheimnis der Praedestination nicht zu ergründen
suchen, da mit der Praedestinationslehre in erster Linie allem
Pharisäismus der Boden entzogen werden soll (197). Mag einem
profanen Gerechtigkeitsgefühl diese Lehre auch widerstreben,
so ist sie für den Glaubenden, der in der besonderen, ihm
zugeteilten Gabe Gottes nur eine Aufgabe und besondere

Verantwortung sieht, eine Notwendigkeit (205). Durch den Glauben
ist der Sünder erlöst, weil er ihn mit Christus vereinigt und
Christus ihn vor Gott gerecht spricht. Die Rechtfertigung durch
den Glauben schliesst aber in sich die völlige Umwandlung
und Heiligung des Lebens in Gehorsam und werktätigem Dienst.



— 186 —

Der Glaube ohne die Werke der Liebe bringt, das wird
katholischen Missdeutungen gegenüber betont, kein Heil. Wer aber
durch den Glauben in Gemeinschaft steht mit Gott, hat das

Unterpfand des ewigen Lebens, den Frieden der Seele und
dient durch seine Existenz der Herrlichkeit und Ehre Gottes.

Diese kurze Inhaltsangabe möge genügen, um die
Geschlossenheit und Schärfe der Gedankengänge des Verfassers
deutlich werden zu lassen. Aufs Ganze gesehen, stehen wir vor
einem konsequent Geologisch gedachten Gedankenbau, der in
seiner radikalen Haltung um so echter ist, als sich Jean de

Saussure vor unsachlichen Zuspitzungen und gewollten Para-
doxieen hütet. Bemerkenswert ist vor allem die ungewöhnliche
Klarheit der Problemstellung und der Darstellung, eine Klarheit,

die nicht darin ruht, class clie Probleme erschöpfend
behandelt werden, sondern darin, class der Verfasser das, was er
sagt, selber cxistenziell erlebt hat; Jean de Saussure weiss,
was er glaubt und darum redet er. In unserer Zeit der
Unionsbestrebungen ist es uns eine besondere Freude, bekennen zu

können, dass wir mit wenigen Einschränkungen der
Grundhaltung des Buches nur zustimmen können ; es mutet uns an
wie eine lebendige evangelische Propaedeutik zur altkatholischen
Glaubenslehre. Im einzelnen wäre allerdings noch manches
zu sagen und zu ergänzen. Wir greifen nur drei Punkte heraus.

Wenn der Verfasser nur eine „doctrine de pratique" über
Gott zulassen will, so bewegt er sich damit gewiss ganz auf
der Linie der calvinischen Lehre. Allein, mag auch die
mittelalterliche Ontologie, die Calvin bekämpft hat, vor unsrer
theologischen Kritik nicht mehr bestehen, so ist doch andrerseits
daran zu erinnern, dass mit der Ablehnung aller ontologischen
Bestimmungen in der Erkenntnis Gottes das letzte Wort nicht
gesprochen sein kann. Ohne uns hier auf eine Auseinandersetzung

einlassen zu können, möchten wir doch darauf
hinweisen, dass beispielsweise im echt ontologischen Gedanken
der ahsoluten Autarkie Gottes eine entscheidende Erkenntnis
ausgesprochen ist, die gerade bei der Erörterung des Schöpfungs-
begriffs nicht ungestraft unberücksichtigt bleibt. Gott ist nicht
notwendigerweise Schöpfer, diese Erkenntnis ist unsres Erachtens
nur möglich unter der Voraussetzung einer ontologischen
Unterscheidung zwischen der ovaia und svs'gysia Gottes, wie sie vor
allem die griechischen Väter gekannt haben. Es liegt in dieser



— 187 —

Unterscheidung, wie in so vielen ontologischen Bestimmungen,
eine Demut der Erkenntnis, die unares Erachtens Gott erst die
volle Ehre gibt und die uns auch den Weg öffnet zu einem
viel tieferen Reichtum der Erkenntnis Gottes, als sie allein
von Calvin her möglich ist.

Fraglich erscheint uns auch die neue Art (neu im Unterschied

zu Origenes und Scotus Erigena, die als Zeugen
angeführt werden), wie der Verfasser unter Berücksichtigung
praehistorischer Entdeckungen eine chute antérieure ä Adam
begründet. Seite 76 wird mit Recht gesagt, dass religiöse Wahrheiten

uns nichts sagen wollen über das „wann", sondern nur
das „class" feststellen, dass also auch die Lehre vom Sündenfall

nur die Faktizität, nicht aber den zeitlichen Eintritt jenes
Geschehens lehrt. Sobald dieser Gedanke wirklich zu Ende
gedacht wird, scheint uns aber die einzige Schlussfolgerung die
sein zu können: es ist für die christliche Glaubenserkenntnis
irrelevant, ob der Sündenfall zeitlich vor oder nach dem
historisch feststellbaren Eintritt menschlichen Lebens in die
Welt Ereignis geworden ist (nur um diese Feststellbarkeit
kann es sich handeln); entscheidend ist, dass wir den Sünden-
fall jetzt, d. h. in seiner Aktualität für unsere eigene Existenz
und die uns zeitlich und räumlich umgebende Natur begreifen
als Ausdruck unserer eigenen willentlichen Absage an Gott.
Wenn aber unser Fall mit eine Folge ist einer urzeitlichen
Rebellion der Engel gegen Gott, so wird damit wiederum nichts
ausgesagt über das „wann", das zeitliche Nacheinander, sondern
nur über das „dass", nämlich über die Faktizität unsrer menschlichen

Kapitulation vor den bösen Geistern, clem Satan. In
diesem Sinne dürften die von de Saussure ausgesprochenen
Gedanken eine leichte Akzentverschiebung erfahren.

Die Gedankengänge endlich, die im 4. Kapitel entwickelt
werden, gehören sicherlieh zum Besten und Originellsten des
Buches. Es scheint uns aber, dass ihnen eine gewisse
Unstimmigkeit insofern anhaftet, als die Gegensätzlichkeit und
Spannung, die auch im begnadetsten Christenleben zwischen
dem erlösten und unerlösten Menschen bestehen bleibt, nicht
immer genügend zum Ausdruck kommt. Das rührt wohl davon
her, dass die Frage nach dem Verhältnis von objektiver
Heilstatsache und subjektiver Heilsgewissheit nicht genügend
abgeklärtwird. Trotzdem mit allem Nachdruck diePraedestinations-



— 188 —

lehre als Korrektiv gegen jede Vermengung von göttlicher und
menschlicher Gerechtigkeit angerufen wird, scheint uns die
Gefahr einer Immanenzierung des göttlichen Heilsprozesses in
den psychischen Ablauf des frommen Erlebens des Subjekts
und damit die Gefahr des Individualismus grundsätzlich nicht
überwunden zu sein. Das liegt vielleicht weniger an der
Gedankenführung des Verfassers selbst, für den die Objektivität
des Heilsgeschehens das schlechthin zentrale Glaubensinteresse
bedeutet, sondern es liegt unsres Erachtens begründet in der
Situation überhaupt, in der sich die blosse Wortverkündimg*
des Protestantismus diesem Problem gegenüber befindet. Der
Individualismus im obgcnannten Sinn kann grundsätzlich und
praktisch nur überwunden werden durch das Sakrament,
beziehungsweise durch das sakramentale Leben der Kirche (vgl.
I. K. Z. 1930, p. 164). Wir möchten darum wünschen, dass Jean
de Saussure die von ihm in diesem Buch ausgesprochenen
Gedanken durch die Berücksichtigung des Sakramentsgedankens
vielleicht einmal in einer späteren Publikation weiterführe und

ergänze.
Durch seine Lebendigkeit und seinen echten

Zeugnischarakter regt das Werk zu eigenem Nachdenken ungemein
an. Es sei darum nicht nur dem gebildeten Laien, sondern
auch dem Theologen wärmstens empfohlen. U. K.

Liturgisch Handboek ten Dienste der Oud-Katholieke Kerk van
Nederland. Schiedam 1931.

Handboek voor Geloofs-en Zedeleer in de Oud-Katholieke Kerk
van Nederland. Utrecht 1932.

Zwei erfreuliche Publikationen, zu denen man die
altkatholische Kirche von Holland beglückwünschen kann. Die
erste unterrichtet als liturgisches Handbuch in einfachen und
klaren Abhandlungen über die Liturgie, das Kirchengebäude,
die liturgischen Gegenstände, das Kirchenjahr, den Gottesdienst,
die Sakramente und Sakramentalien. Der Leser empfängt ein

gutes Bild über das reiche, liturgische Leben der altkatholischen
Kirche von Holland.

Das Handbuch, eine Darstellung des Glaubens und der
Sittenlehre der Kirche von Utrecht, behandelt im ersten Teil
den Glauben mit den Hauptstücken Offenbarung, Bibel, Tradì-



— 189 —

tion, Gott, Schöpfung, Erlösung, Kirche, im zweiten Teil die
Gnade der Erlösung mit den Hauptstücken AVesen und
Wirkung der Gnade, Sakramente, und im dritten Teil das Leben
aus dem Glauben mit den Hauptstücken die Aufgabe des Lebens
und clie Aussicht des Glaubens. Es ist eine glänzende
Rechtfertigung der Katholizität der Kirche von Utrecht und eine sachliche

Widerlegung all der Verdächtigungen auf Häresie, denen
sie seit zwei Jahrhunderten ausgesetzt ist. Die Aufstellungen
sind alle mit zahlreichen Zitaten aus der hl. Schrift belegt. Was
dem Buch einen überaus vornehmen Charakter verleiht, ist die
edle Sprache und der Umstand, dass jede polemische
Auseinandersetzung bei aller Entschiedenheit der Wahrung des
vertretenen Standpunktes vermieden ist. Auffallen mag, dass die
Gemeinschaft mit anderen Kirchen, die Utrechter Übereinkunft,
die Interkommunion mit keinem Wort erwähnt wird. Das
Bedürfnis nach einem ähnlichen Werk in deutscher Sprache ist
längst vorhanden. Es wäre begrüssenswert, wenn sich im
deutschen Sprachgebiet einige Theologen zusammenfänden, um
etwas gleichwertiges zu schaffen. An dem vorliegenden Werk
haben die Professoren A. Rinkel, Dr. C. G. van Riel und C. Wijker
sowie die Geistlichen P. J. van Harderwijk und B. A. van Kleef
gearbeitet. A. K.

Lexikon für Theologie und Kirche. Zweite, neubearbeitete
Auflage des Kirchlichen Handlexikons. Herausgegeben von
De. Michael Buchberger, Bischof von Regensburg. 10 Bde.

Freiburg i. B., Herder. III. Band : Colorbasus bis Filioque.
Mit 6 Tafeln, 2 farbigen Karten, 12 Kartenskizzen und
73 Textabbildungen. 1931. In Leinwand 30 RM.; in Halbfranz

34 RM.

Dieser dritte Band enthält ebenfalls eine Fülle kleinerer
Artikel und grösserer Arbeiten aus allen Gebieten des
theologischen und kirchlichen Lebens von römisch-katholischer
Auffassung aus betrachtet und beurteilt. Dass einzelne Beiträge etwas
zu knapp ausfallen, lässt sich nicht verhüten. So wäre es z. B.

wünschenswert gewesen, es wären unter clem Stichwort Filioque
die dogmatischen Gründe der orthodoxen Opposition gegen diesen
Zusatz genannt worden. So leichter Hand darf man sich nicht
über die Bestimmungen des 3. und 4. allgemeinen Konzils
hinwegsetzen. In den nicht ganz fünf Spalten, die Döllinger ge-



— 190 —

widmet sind, ist ein anerkennenswertes Material sorgfältig und
im allgemeinen objektiv verarbeitet. Man freut sich ob diesem
Streben nach Sachlichkeit. Einige Urteile wären besser
unterblieben oder anders gefasst worden. Die Bonner Unionskonferenzen

hatten doch nicht bloss einen Augenblickserfolg*. Ihre
Bedeutung tritt gerade in den gegenwärtigen Unionsverhandlungen

der Anglikaner mit den Orthodoxen und Altkatholiken
deutlich zu Tage. Die Bemerkung, Döllinger habe seiner
Schülerin Blennerhasset abgeraten, seinem Wege zu folgen,
sollte zum mindesten durch den Ratschlag ergänzt werden, den

er einem Pfarrer Widmann in einem berühmt gewordenen Brief
gegeben hat. Auch gar geheimnisvoll klingt der Schluss des

Charakterbildes Döllingers „Ein ungeklärtes Dunkel bleibt über
der Gesinnung seiner letzten Lebensjahre gebreitet". Es
bestehen doch nicht clie geringsten Anzeichen dafür, dass seit
1870 irgend eine Änderung eingetreten sei, so wenig das bei
irgend einem seiner Gesinnungsgenossen und Mitarbeiter der
Fall gewesen ist. Nicht mit derselben Objektivität sind die
kurzen Notizen über Du Vergici* cle Hauranne, den berühmten
Freund und Mitarbeiter Jansens, abgefasst. Es wundert einem,
wie ein angeblich so verzerrter Charakter einen so nachhaltigen
Einfluss auf seine Umgebung, in der sich doch ernste Christen
und prächtige Menschen befanden, machen konnte. Es ist
selbstverständlich unmöglich, mit ein paar Zeilen einen solchen
Mann einigermassen richtig zu zeichnen. Niemand sucht in
einem Nachschlagwerke einseitige Urteile, sondern feststehende
Tatsachen. Das trifft auch für andere Beiträge zu. Dass das

Lexikon die allerneuesten Bewegungen berücksichtigt deuten die

Artikel Ehereform, Eugenik, Euthanasie, „Deutschreligiöse
Bewegung" u. a. an. Grössere Aufsätze behandeln dogmatische
Themata wie Dreifaltigkeit, Unbefleckte Empfängnis, Erbsünde,
Erlösung, Eucharistie, Ewigkeit. Sie sind klar gefasst und mit
neuesten Literaturangaben versehen. Alle anderen Gebiete sind
ebenfalls entsprechend berücksichtigt. A. K.

Parpert, F. Das Wiederaufleben des Mönchtums im
gegenwärtigen Protestantismus. Verlag E.Reinhardt, München 1931,

geb. RM. 6. 50.

In dieser zweiten Schrift geht F. Parpert (vgl. 1931, S. 122)
auf die Frage der Einführung des Mönchtums im heutigen Pro-



— 191 —

testantismus ein. Zunächst behandelt er die Geschichte der Idee.
Die Idee des Mönchtums ist der protestantischen Kirche nicht
so fremd, wie man vermuten könnte. Prominente Männer der
Kirche haben sich mit ihr wiederholt in zustimmendem Sinne
auseinandergesetzt. Praktisch ist sie in der Kirche von England
durchgeführt worden. Im zweiten Hauptteil „Die Geschichte
der Gestaltung" wird die monastische Bewegung mit ihren
praktischen Ergebnissen in der Kirche von England angedeutet.
Von Versuchen in Deutschland wird ebenfalls berichtet. Die
der hochkirchlichen Bewegung* werden wohl überschätzt. Am
Schluss des Buches ergeht sich der Verfasser, der an die
Zukunft der Idee im Protestantismus glaubt, in grundsätzlichen
Auseinandersetzungen über das Mönchtum von protestantischer
Auffassung aus. A. K.

Pfenninger, K. Die Freikirchen der Westschweiz. Aarau 1931,

Verlag IL R. Sauerländer & Cie.
Dieser neue Band der „Zürcher Beiträge zur Rechtswissenschaft"

ist eine Dissertation, die in weiteren Kreisen Beachtung
finden wird. Der Verfasser hat sich seine Aufgabe nicht leicht
gemacht. Er beschränkt sich nicht darauf, die Rechtverhältnisse
und die Beziehungen der Freikirchen zum Staat einfach auf
Grund ihrer Verfassungen darzustellen, sondern geht den
Zusammenhängen dieser Neubildungen mit den Anschauungen
Calvins und A. Vinets nach. Ausserdem hebt er scharf die z. T.
verschiedenen Beweggründe hervor, die in der Waadt, in Genf
und in Neuenburg zur Neubildung geführt hatten. So entsteht
eine überaus lebendige Darstellung, die auf einer gewissenhaften

Benützung der reichhaltigen Literatur aufgebaut ist. A.K.

Heim Karl, Die Weltanschauung der Bibel. Sechste bis
achte Auflage. A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung, D. Werner
Scholl, Leipzig, 1931. 93 S. Geh. RM. 2.20, geb. RM. 3.30.

Diese unter dem unmittelbaren Eindruck des Krieges und
seiner furchtbaren Folgen geschriebene Schrift stellt den
„Weltanschauungen" alter und neuer Zeit das gegenüber, was man
im strengen Sinn eigentlich nicht eine „Weltanschauung" heissen

dürfte, was aber wohl einmal auch in gegensätzlichem Sinn
so genannt werden darf. Heim will ja nicht überhaupt die
Offenbarung wiedergeben, sondern an den biblischen
Grundbegriffen: Schöpfung, Unschuld, Fall, Kreuz und Hoffnung auf-



— 192 —

zeigen, wie ganz anders die Schrift auf das Rätsel der Welt
antwortet als die Menschen tun. Dabei zeigt sich in feiner
Weise die Fähigkeit des Verfassers, den Menschen in der
Wirklichkeit selbst aufzusuchen, auf die ganze Tiefe der Not zu

antworten, nicht bloss theoretisch zu reflektieren. Unverkennbar

ist allerdings auch, dass der apologetische Stil, der dadurch
bedingt ist, eine gewisse Vergröberung* und Grellheit der
Beleuchtung mit sich bringt, die da und dort stört. Am wenigsten
tritt diese dort hervor, wo die Ausführungen nicht einfach
Antwort auf Einwände, sondern Vertiefungen falscher und
ungenügender kirchlicher Aussagen anstreben, so in der Deutung

des erlösenden Handelns Jesu.
Wenn Bengel schon vor fast 200 Jahren sagen konnte:

Nach der gegenwärtigen Stimmung der Gemüter ist der Artikel
vom heiligen Geiste ganz dahin, der Artikel von Christo geht
auf die Neige und der Artikel von der Schöpfung hängt nur
noch an einem Faserlein, — und wenn diese Klage für unser
Geschlecht noch viel stärker zutrifft, dann muss man
allerdings wohl wieder so über die Bibel zu reden anfangen, ^\ie
Heim es tut, wie man eben mit Menschen spricht, die keine
theologischen Voraussetzungen mehr mitbringen, sondern nur
noch die Voraussetzung ihrer Hilfsbedürftigkeit. Möge das

Heimsche Buch vielen „die erste Hilfe" bringen. E. G.

Neu erschienen:
Handboek voor Geloofs — en Zedeleer in de Oud-Katholieke Kerk

van Nederland. Utrecht 1932.
Huber H. Die Bergpredigt. Eine exegetische Studie. Göttingen,

Vandenhoeck & Ruprecht 1932. RM. 6. 50.
Janni U. Teosofia. Fratelli Bocca, Editori, Torino 1932.
Jung C. G. Die Beziehungen der Psychotherapie zur Seelsorge.

Verlag Rascher & Cie., Zürich 1932. 30 S.

Keller A. Der Weg der dialektischen Theologie durch die kirchliche

Welt. Chr. Kaiser, Verlag, München 1931.
List of the Writings of Professors of the Russian Orthodox

Theological Institute in Paris, 1925—1932. Paris, 93 rue de Crimée.

Spitzer K. Heidelbergs Kirchen und Kirchengeschichte. Selbstverlag

Heidelberg 1931.
Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Registerband bearbeitet

von O.Rühle. Verlag J. C.B.Mohr,Tübingen 1932,geb.RM. 26.—.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie. in Bern


	Bibliographie

