Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)
Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 182 —

BIBLIOGRAPHIE.

JEAN DE SAUSSURE, A D’école de Calvin, Editions ,Je sers®,
Paris 1930. 228 Seiten.

Das vorliegende Werk Jean de Saussures ist hervor-
gegangen aus einer Reihe von offentlichen Vortrigen, die der
Verfasser im Winter 1929/30 in der Madeleine-Kirche in Genf
gehalten hat. Durch diese Vortrige, die damals eine immer
grosser werdende Zuhorerschaft zu interessieren vermochten,
sollte insbesondere den Gebildeten und Intellektuellen der Weg
zum Evangelium aus der weltanschaulichen Wirrnis unserer
Tage neu erschlossen und ihnen so in ihrer besonderen religiosen
Not geholfen werden. Unter diesem Gesichtspunkt ist auch das
vorliegende Buch zu beurteilen. Es ist nicht und will nicht
sein eine objektiv-kritische und historisch genaue Darstellung
des calvinischen Gedankengutes, sondern es ist eine Art cal-
viniseh orientierte Glaubenslehre fiir gebildete Laien der mo-
dernen Zeit. Calvin erscheint dabei nicht nur als der grosse
Reformator und Theologe, sondern auch als Denker der be-
ginnenden Neuzeit, der die Probleme, die uns heute beschaftigen,
bereits gekannt und sich mit ihnen auseinandergesetzt hat.
Wenn auch Jean de Saussure — was durchaus nicht selbst-
verstindlich ist — sich bewusst und entschlossen unter die
Fuhrung Calvins stellt und gerade an den entscheidenden
Stellen seines Buches in lingeren Zitaten Calvin selbst reden
lasst, so hat er doch den Mut, dort wo Calvin offenkundig im
Irrtum begriffen ist, Stellung gegen ihn zu nehmen und sogar
das Zeugnis der Bibel gegen ihn anzurufen (Lehre von der
Praedestination, vom Urstand usw.). Diese Distanzierung, die
bei der ganzen Zweckbestimmung des Buches, Calvin als
lebendigen Fiihrer unserer Generation wieder neu erstehen zu
lassen, kithn und bescheiden zugleich ist, kommt auch zum
Ausdruck im Titel: ,A l’école de Calvin.* Der Verfasser will
darstellen, was wir heute fir unser eigenes religioses Leben
von Calvin noch lernen kénnen.

In den vier Kapiteln, die iiberschrieben sind: Was ist Gott?
WVas ist der Mensch? Was ist Jesus Christus? Was ist der



— 183 —

Christ? — ftritt Jean de Saussure, immer neu aus Calvins ge-
waltiger Systematik schopfend, in lebendige Auseinandersetzung
mit den verschiedensten Problemen des modernen Lebens, mit
den Problemen des Evolutionismus, Rationalismus, Moralismus,
Sozialismus, der Psychoanalyse, der Naturwissenschaft usw, Wir
beschrinken uns darauf, die theologischen Grundgedanken des
Werkes kurz wiederzugeben, um am Schlusse einige kritische
Bemerkungen daran anzukniipfen.

Was ist Gott? — Die Erkenntnis Gottes kann sich fiir den
Calvinisten nicht auf Gottesbeweise griinden, sondern allein auf
die Selbstbekundung Gottes in der Existenz des Kinzelnen (p. 1).
Die Selbstoffenbarung Gottes ist die Grundtatsache im Leben
des Christgliubigen; erst aus der Gewissheit der Existenz Gottes
kann fiir ihn die der eigenen Existenz und die der Welt folgen.
Die Wahrheit dieser Selbstbekundung Gottes wird uns verbirgt
durch die ,éussere“ Offenbarung, die uns primir nicht in der
Natur oder Geschichte entgegentritt, sondern in der hl. Schrift.
Thres Offenbarungscharakters werden wir gewiss durch den in
uns wirkenden hl. Geist, auf dessen objektiver Realitit (nicht
auf der kirchlichen Tradition) die Autoritit der Bibel beruht
(p- 40). Unter diesen Voraussetzungen ist Gott flir uns nur so
weit erkennbar, als er zu uns in Beziehung getreten ist (s’est
mis en relation avec nous, p. 46). Es kann daher nur eine
,doctrine de pratique“ tber Gott geben. In diesem Sinn werden
die Gedanken der Schopfung und FErhaltung, der Vorsehung,
der Gerechtigkeit und der Barmherzigkeit Gottes gedeutet. Der
Inbegrifl aller {iber Gott iiberhaupt moglichen Aussagen heisst
immer: Vater (p. 55). Was ist der Mensch? — Eine Erkenntnis
des Menschen kann es nur geben von der Erkenntnis Gottes
her. Vor Gott gestellt, kann aber der Mensch nicht mehr im
Sinne des KEvolutionismus als ,héheres Wesen* gelten, sondern
er erscheint in seinem Elend und in seiner Verworfenheit. Die
Begegnung mit Gott 1ost im Menschen das Gefithl der Seligkeit,
zugleich aber auch das Bewusstsein der Unwiirdigkeit und
Stindhaftigkeit aus. Diese Zwiespéltigkeit des Gotteserlebnisses
liegt objektiv begriindet in dem Zustand, in dem wir uns seit
dem Siindenfall befinden. Die Siinde ist aber nicht nur ein
Negativam, ein Mangel an Vollkommenheit, sondern sie ist ein
,mal agissant* (p. 65). Sie findet ihren Ausdruck im ganzen
Wesen des Menschen, inder Mittelméssigkeitseiner impfindungen,



— 184 —

in seinen Irrttimern und in seiner Willenssechwiiche; auch die
menschliche Vernunft ist miteingeschlossen in die Stinde. Mit
einem Wort: der Mensch in seiner Totalitit ist stindig. Dass
aber die Sinde trotzdem nicht unsere ,Natur“ ist, sondern
etwas Hinzugekommenes, Gewordenes (,accident®), das sagt
uns Genesis ITI (p. 71). Wir haben uns in Adam alle willentlich
von Gott losgesagt. Die Zeichen einer Storung in der Natur,
die wir an prachistorischen Funden wahrnehmen konnen, weisen
uns zudem hin auf eine ,chute antérieure & Adam® (p. 77).
Die Rebellion der Kreatur gegen Gott ist aber nur denkbar
unter der Voraussetzung, dass sie die Freiheit der Entscheidung
hatte, die in sich die Moglichkeit des Guten und des Bosen,
nicht aber das Bose selbst schloss. Seitdem der Mensch sich
nun fiir das Bose entschieden hat, ist er in seinem Willen
nicht mehr frei, aber er ist trotzdem fiir sein stindiges Handeln
verantwortlich. Aus einer solchen Situation kann die blosse
Moral, das Gesetz, den Menschen nicht erlosen. Das Gesetz
hat nur die Aufgabe: 1. uns unserer Sitinde zu Uberfihren;
2. die Aussichtslosigkeit aller Selbsterlosungsversuche uns zum
Bewusstsein zu bringen und uns so zu Gott zu fithren; 3. den
in der Gnade Stehenden den Weg der Heiligung zu weisen
(p. 97 f1.).

Was ist Jesus Christus? — Der Mensch kann nicht ge-
rettet werden, wenn Gott nur seinen Willen zur Erlosung kund-
gibt; er muss sie auch realisieren. Das hat er getan in Jesus
Christus. Jesus ist nach seinem eigenen Zeugnis und dem der
Apostel Gottes Sohn, nicht nur ein zur Vollkommenheit er-
hobener Mensch. Wir konnen Jesus darum nicht als mensch-
liches Idealbild bewundern, sondern miissen ihn als Gott an-
beten oder ihn als Blasphemiker verwerfen (p. 114). Es gibt
nur diese beiden Moglichkeiten. Wenn aber Jesus Gottes Sohn
ist, so ist seine Praeexistenz unzweifelhaft. In seiner Prae-
existenz ist er am Schopfungswerk beteiligt und hat im Ver-
laufe der Jahrhunderte als verborgene Quelle alles Lichtes
und Lebens erlosend gewirkt. Die Gottheit Christi ist durch
die Kirche ausgesprochen worden im Dogma der Trinitit, das
wie alle Dogmen die Irrtiimer abwehrt, nicht aber positive
Aussagen machen will (123). Allein, wenn Jesus wahrer Gott
ist, so ist er auch wahrer Mensch. Die Gottmenschlichkeit Jesu
ist zwar fir die ratio ein absolutes Paradoxon, und doch liegt



— 18 —

in ihr allein die Moéglichkeit der Erlosung. Im Mittelpunkt des
Erlosungswerkes Jesu steht scin Kreuzestod: dadurch dass Jesus
auf Golgatha als Gottes Sohn gleichzeitig der Genugtuung Ver-
langende und, unschuldig lcidend, der Genugtuung l.eistende,
also zugleich Richter und Begnadiger war, hat er uns erlost
(p. 146). In der Auferstehung ist das Erlosungswerk Christi
vollendet, da sie ihn, wie auch seine Himmelfahrt und Wieder-
kunft am jingsten Tag, erst im vollen Glanze seiner Gottlich-
keit zeigt.

Was ist der Christ? — Die Gnade Gottes kann den Menschen
nur erlosen, wenn dieser an allen Moglichkeiten einer mora-
lischen Selbsterlosung verzweifelt. Die (Gnade, die allem mensch-
lichen Tun vorangeht, unterdriickt den menschlichen Willen
nicht, sondern gibt ihm die Freiheit zuriick, so dass flr den
erlosten Menschen die Willensanstrengung und die Gnade eine
double nécessité spirituelle bilden (164). Der Gnade konnen
wir aber nur durch den Glauben teilhaftic werden, der nicht
eine blosse croyance ist, sondern une vivante et personnelle
apprehension de la miséricorde divine (172). Dieser Glaube ist
aber ein Geschenk Gottes; Gott ergreift im Akt des Glaubens
die Initiative, indem er uns zu seinem Werkzeug erwiihlt. Da-
bei nimmt Gott nicht Riicksicht auf unsere Wiirdigkeit oder
auf unseren guten Willen, sondern er hat uns vor der Er-
schaffung der Kreatur zu seinen Werkzeugen praedestiniert.
Im Gegensatz zu Calvin, der eine doppelte Praedestination vor
dem Stindenfall annimmt, hiilt der Verfasser, gestiitzt auf zahl-
reiche biblische Zeugnisse, an der Erwihlung zum Ieil vor
dem Fall fest, wihrend er die Frage der Praedestination zur
Verdammnis vor oder nach dem Fall unbeantwortet lasst. Wir
sollen das Geheimnis der Praedestination nicht zu ergrinden
suchen, da mit der Praedestinationslehre in erster Linie allem
Pharisidismus der Boden entzogen werden soll (197). Mag cinem
profanen Gerechtigkeitsgefiihl diese Lehre auch widerstreben,
so ist sie fiir den Glaubenden, der in der besonderen, ihm zu-
geteilten Gabe Gottes nur einc Aufgabe und besondere Ver-
antwortung sieht, eine Notwendigkeit (205). Durch den Glauben
ist der Siinder erlost, weil er ihn mit Christus vereinigt und
Christus ihn vor Gott gerecht spricht. Die Rechtfertigung durch
den Glauben schliesst aber in sich die vollige Umwandlung
und Heiligung des Lebens in Gehorsam und werktéitigem Dienst.



— 186 —

Der Glaube ohne die Werke der Liebe bringt, das wird katho-
lischen Missdeutungen gegeniiber betont, kein Heil. Wer aber
durch den Glauben in Gemeinschaft steht mit Gott, hat das
Unterpfand des ewigen Lebens, den Frieden der Seele und
dient durch seine Existenz der IHerrlichkeit und Ehre Gottes.

Diese kurze Inhaltsangabe moge genligen, um die Ge-
schlossenheit und Schiirfe der Gedankenginge des Verfassers
deutlich werden zu lassen. Aufs Ganze geschen, stehen wir vor
einem konsequent theologisch gedachten Gedankenbau, der in
seiner radikalen Haltung um so echter ist, als sich Jean de
Saussure vor unsachlichen Zuspitzungen und gewollten Para-
doxieen hiitet. Bemerkenswert ist vor allem die ungewdohnliche
Klarheit der Problemstellung und der Darstellung, eine Klar-
heit, die nicht darin ruht, dass die Probleme erschopfend be-
handelt werden, sondern darin, dass der Verfasser das, was er
sagt, selber existenziell erlebt hat; Jean de Saussure weiss,
was er glaubt und darum redet er. In unserer Zeit der Unions-
bestrebungen ist es uns eine besondere Freude, bekennen zu
kénnen, dass wir mit wenigen Einschrankungen der Grund-
haltung des Buches nur zustimmen konnen; es mutet uns an
wie eine lebendige evangelische Propaedeutik zur altkatholischen
Glaubenslehre. Im einzelnen wire allerdings noch manches
zu sagen und zu erganzen. Wir greifen nur drei Punkte heraus.

Wenn der Verfasser nur eine ,doctrine de pratique® iiber
Gott zulassen will, so bewegt er sich damit gewiss ganz auf
der Linie der calvinischen Lehre. Allein, mag auch die mittel-
alterliche Ontologie, die Calvin bekémpft hat, vor unsrer theo-
logischen Kritik nicht mehr bestehen, so ist doch andrerseits
daran zu erinnern, dass mit der Ablehnung aller ontologischen
Bestimmungen in der Erkenntnis Gottes das letzte Wort nicht
gesprochen sein kann. Ohne uns hier auf eine Auseinander-
setzung einlassen zu konnen, mochten wir doch darauf hin-
weisen, dass beispielsweise im echt ontologischen Gedanken
der absoluten Autarkie Gottes eine entscheidende Erkenntnis
ausgesprochen ist, die gerade bei der Erdorterung des Schopfungs-
begriffs nicht ungestraft unbericksichtigt bleibt. Gott ist nicht
notwendigerweise Schipfer, diese Iirkenntnis ist unsres Erachtens
nur moglich unter der Voraussetzung einer ontologischen Unter-
scheidung zwischen der ovoie und &réoysie Gottes, wie sie vor
allem die griechischen Viter gekannt haben. Es liegt in dieser



— 187 —

Unterscheidung, wie in so vielen ontologischen Bestimmungen,
eine Demut der Erkenntnis, die unsres Erachtens Gott erst die
volle ILhre gibt und die uns auch den Weg &ffnet zu einem
viel tieferen Reichtum der Erkenntnis Gottes, als sie allein
von Calvin her moglich ist.

Fraglich erscheint uns auch die neue Art (neu im Unter-
schied zu Origenes und Scotus Erigena, die als Zeugen an-
gefiihrt werden), wie der Verfasser unter Beriicksichtigung
prachistorischer Intdeckungen eine chute antérieure & Adam
begrindet. Seite 76 wird mit Recht gesagt, dass religiose Wahr-
heiten uns nichts sagen wollen iiber das ,wann®, sondern nur
das ,dass“ feststellen, dass also auch die Lehre vom Siinden-
fall nur die Faktizitit, nicht aber den zeitlichen Eintritt jenes
(eschehens lehrt. Sobald dieser Gedanke wirklich zu Ende ge-
dacht wird, scheint uns aber die einzige Schlussfolgerung die
sein zu konnen: es ist fiir die christliche Gtlaubenserkenntnis
irrelevant, ob der Sindenfall zeitlich vor oder nach dem
historisch feststellbaren Eintritt menschlichen Lebens in die
Welt Lreignis geworden ist (nur um diese Feststellbarkeit
kann es sich handeln); entscheidend ist, dass wir den Siinden-
fall jetzt, d. h. in seiner Aktualitéit fiir unsere eigene Existenz
und die uns zeitlich und rédumlich umgebende Natur begreifen
als Ausdruck unserer eigenen willentlichen Absage an Gott.
Wenn aber unser Fall mit eine Folge ist einer urzeitlichen
Rebellion der Engel gegen Gott, so wird damit wiederum nichts
ausgesagt tber das ,wann“, das zeitliche Nacheinander, sondern
nur iiber das ,dass, namlich iiber die Faktizitit unsrer mensch-
lichen Kapitulation vor den bosen Geistern, dem Satan. In
diesem Sinne diirften die von de Saussure ausgesprochenen
Gedanken eine leichte Akzentverschiebung erfahren.

Die Gedankengénge endlich, die im 4. Kapitel entwickelt
werden, gehoren sicherlich zum Besten und Originellsten des
Buches. Es scheint uns aber, dass ihnen eine gewisse Un-
stimmigkeit insofern anhaftet, als die Gegensitzlichkeit und
Spannung, die auch im begnadetsten Christenleben zwischen
dem erlosten und unerlésten Menschen bestehen bleibt, nicht
immer geniigend zum Ausdruck kommt. Das rithrt wohl davon
her, dass die Frage nach dem Verhiltnis von objektiver Heils-
tatsache und subjektiver Heilsgewissheit nicht geniligend ab-
geklirt wird. Trotzdem mit allem Nachdruck die Praedestinations-



— 188 —

lehre als Korrektiv gegen jede Vermengung von géttlicher und
menschlicher Gerechtigkeit angerufen wird, scheint uns die
Gefahr einer Immanenzierung des gottlichen Heilsprozesses in
den psychischen Ablauf des frommen Erlebens des Subjekts
und damit die Gefahr des Individualismus grundsitzlich nicht
tiberwunden zu sein. Das liegt vielleicht weniger an der Ge-
dankenfiihrung des Verfassers selbst, fir den die Objektivitit
des Heilsgeschehens das schlechthin zentrale Glaunbensinteresse
bedeutet, sondern es liegt unsres Erachtens begrindet in der
Situation Uberhaupt, in der sich die blosse Wortverkindung
des Protestantismus diesem Problem gegentliber befindet. Der
Individualismus im obgenannten Sinn kann grundsitzlich und
praktisch nur tberwunden werden durch das Sakrament, be- -
ziehungsweise durch das sakramentale Leben der Kirche (vgl.
L. K. Z. 1930, p. 164). Wir mochten darum wiinschen, dass Jean
de Saussure die von ihm in diesem Buch ausgesprochenen Ge-
danken durch die Beriicksichtigung des Sakramentsgedankens
vielleicht einmal in einer spiteren Publikation weiterfiihre und
erginze.

Durch seine Lebendigkeit und seinen echten Zeugnis-
charakter regt das Werk zu eigenem Nachdenken ungemein
an. Es sei darum nicht nur dem gebildeten Laien, sondern
auch dem Theologen wiirmstens empfohlen. U. K.

Liturgisch Handboek ten Dienste der Qud-Katholieke Kerk van
Nederland. Schiedam 1931.

Handboek voor Geloofs-en Zedeleer in de Oud-Katholieke Kerk
van Nederland. Utrecht 1932.

Zwei erfreuliche Publikationen, zu denen man die alt-
katholische Kirche von Holland beglickwiinschen kann. Die
erste unterrichtet als liturgisches Handbuch in einfachen und
klaren Abhandlungen iiber die Liturgie, das Kirchengebiude,
die liturgischen Gegenstinde, das Kirchenjahr, den Gottesdienst,
die Sakramente und Sakramentalien. Der Leser empfingt ein
gutes Bild tber das reiche, liturgische Leben der altkatholischen
Kirche von Holland.

Das Handbuch, eine Darstellung des Glaubens und der
Sittenlehre der Kirche von Utrecht, behandelt im ersten Teil
den Glauben mit den Hauptstiicken Offenbarung, Bibel, Tradi-



— 189 —

tion, Gott, Schopfung, Erlosung, Kirche, im zweiten Teil die
Gnade der Erlosung mit den Hauptstiicken Wesen und Wir-
kung der Gnade, Sakramente, und im dritten Teil das Leben
aus dem Glauben mit den Hauptstiicken die Aufgabe des Liebens
und die Aussicht des Glaubens. Es ist eine glinzende Recht-
fertigung der Katholizitit der Kirche von Utrecht und eine sach-
liche Widerlegung all der Verdidchtigungen auf Hiresie, denen
sie seit zwel Jahrhunderten ausgesetzt ist. Die Aufstellungen
sind alle mit zahlreichen Zitaten aus der hl. Schrift belegt. Was
dem Buch einen iliberaus vornehmen Charakter verleiht, ist die
edle Sprache und der Umstand, dass jede polemische Aus-
einandersetzung bei aller Entschiedenheit der Wahrung des ver-
tretenen Standpunktes vermieden ist. Auffallen mag, dass die
Gremeinschaft mit anderen Kirchen, die Utrechter Ubereinkunft,
die Interkommunion mit keinem Wort erwihnt wird. Das Be-
diirfnis nach einem &hnlichen Werk in deutscher Sprache ist
langst vorhanden. Es wire begriissenswert, wenn sich im deut-
schen Sprachgebiet einige Theologen zusammenfinden, um
etwas gleichwertiges zu schaffen. An dem vorliegenden Werk
haben die Professoren A. Rinkel, Dr. C. G. van Riel und C. Wijker
sowie die Geistlichen P.J. van Harderwijk und B. A. van Kleef
gearbeitet. A K.

Lexikon fiir Theologie und Kirche. Zweite, neubearbeitete
Auflage des Kirchlichen IHandlexikons. Herausgegeben von
Dr. MICHAEL BUCHBERGER, Bischof von Regensburg. 10 Bde.
Freiburg i. B., Herder. III. Band: Colorbasus bis Filioque.
Mit 6 Tafeln, 2 farbigen Karten, 12 Kartenskizzen und
73 Textabbildungen. 1931. In Leinwand 30 RM.; in Halb-
franz 34 RM.

Dieser dritte Band enthélt ebenfalls eine Fiille kleinerer
Artikel und grosserer Arbeiten aus allen Gebieten des theolo-
gischen und kirchlichen Lebens von rémisch-katholischer Auf-
fassung aus betrachtet und beurteilt. Dass einzelne Beitrige etwas
zu knapp ausfallen, lisst sich nicht verhiiten. So wire es z. B.
wiinschenswert gewesen, es wiren unter dem Stichwort Filioque
die dogmatischen Griinde der orthodoxen Opposition gegen diesen
Zusatz genannt worden. So leichter Hand darf man sich nicht
iber die Bestimmungen des 3. und 4. allgemeinen Konzils hin-
wegsetzen. In den nicht ganz flinf Spalten, die Dollinger ge-



— B0 =

widmet sind, ist ein anerkennenswertes Material sorgfialtig und
im allgemeinen objektiv verarbeitet. Man freut sich ob diesem
Streben nach Sachlichkeit. Finige Urteile wiiren besser unter-
blieben oder anders gefasst worden. Die Bonner Unionskonfe-
renzen hatten doch nicht bloss einen Augenblickserfolg. Thre
Bedeutung tritt gerade in den gegenwirtigen Unionsverhand-
lungen der Anglikaner mit den Orthodoxen und Altkatholiken
deutlich zu Tage. Die Bemerkung, Dollinger habe seiner
Schilerin Blennerhasset abgeraten, seinem Wege zu folgen,
sollte zum mindesten durch den Ratschlag erginzt werden, den
er einem Pfarrer Widmann in einem beriithmt gewordenen Brief
gegeben hat. Auch gar geheimnisvoll klingt der Schluss des
Charakterbildes Dollingers ,,[lin ungeklirtes Dunkel bleibt tiber
der Gesinnung seiner letzten Lebensjahre gebreitet“. KEs be-
stehen doch nicht die geringsten Anzeichen dafiir, dass seit
1870 irgend eine Anderung eingetreten sei, so wenig das bei
irgend einem seiner Gesinnungsgenossen und Mitarbeiter der
Fall gewesen ist. Nicht mit derselben Objektivitit sind die
kurzen Notizen tiber Du Vergier de Hauranne, den berithmten
Freund und Mitarbeiter Jansens, abgefasst. s wundert einem,
wie ein angeblich so verzerrter Charakter einen so nachhaltigen
Einfluss auf seine Umgebung, in der sich doch ernste Christen
und prichtige Menschen befanden, machen konnte. Es ist selbst-
verstindlich unmdoglich, mit ein paar Zeilen einen solchen
Mann einigermassen richtig zu zeichnen. Niemand sucht in
cinem Nachschlagwerke einseitige Urteile, sondern feststehende
Tatsachen. Das ftrifft auch fiir andere Beitridge zu. Dass das
Lexikon die allerncuesten Bewegungen berticksichtigt deuten die
Artikel Ehereform, Eugenik, Euthanasie, ,Deutschreligiose Be-
wegung“ u. a. an. Grossere Aufsitze behandeln dogmatische
Themata wie Dreifaltigkeit, Unbefleckte Empfangnis, Erbstinde,
Erlosung, Eucharistie, Ewigkeit. Sie sind klar gefasst und mit
neuesten Literaturangaben versehen. Alle anderen Gebiete sind
ebenfalls entsprechend berticksichtigt. A K.

PArPERT, F. Das Wiederaufleben des Monchtums im gegen-
wiirtigen Protestantismus. Verlag E. Reinhardt, Miinchen 1931,
geb. RM. 6. 50.

In dieser zweiten Schrift geht F. Parpert (vgl. 1931, S. 122)
auf die Frage der Einfiilhrung des Monchtums im heutigen Pro-



— 191 —

testantismus ein. Zunichst behandelt er die Geschichte der Idee.
Die Idee des Monchtums ist der protestantischen Kirche nicht
so fremd, wie man vermuten konnte. Prominente Minner der
Kirche haben sich mit ihr wiederholt in zustimmendem Sinne
auseinandergesetzt. Praktisch ist sie in der Kirche von kngland
durchgefithrt worden. Im zweiten Hauptteil ,Die Geschichte
der Gestaltung® wird die monastische Bewegung mit ihren
praktischen Ergebnissen in der Kirche von England angedeutet.
Von Versuchen in Deutschland wird ebenfalls berichtet. Die
der hochkirchlichen Bewegung werden wohl tiberschiitzt. Am
Schluss des Buches ergeht sich der Verfasser, der an die Zu-
kunft der Idee im Protestantismus glaubt, in grundsitzlichen
Auseinandersetzungen tiber das Ménchtum von protestantischer
Auffassung aus. A. K.

PrENNINGER, K. Die Freikirchen der Westschweiz. Aarau 1951,
Verlag H. R. Sauerlinder & Cie.

Dieser neue Band der ,Ziircher Beitrige zur Rechtswissen-
schaft® ist eine Dissertation, die in weiteren Kreisen Beachtung
finden wird. Der Verfasser hat sich seine Aufgabe nicht leicht
gemacht. Er beschrinkt sich nicht darauf, die Rechtverhiiltnisse
und die Beziehungen der Freikirchen zum Staat einfach auf
Grund ihrer Verfassungen darzustellen, sondern geht den Zu-
sammenhingen dieser Neubildungen mit den Anschauungen
Calvins und A. Vinets nach. Ausserdem hebt er scharf die z. T.
verschiedenen Beweggrinde hervor, die in der Waadt, in Genf
und in Neuenburg zur Neubildung gefithrt hatten. So entsteht
eine {iberaus lebendige Darstellung, die auf einer gewissen-
haften Beniitzung der reichhaltigen Literatur aufgebaut ist. A.K.

Hein Karn, Die Weltanschauung der Bibel. Sechste bis
achte Auflage. A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung, D. Werner
Scholl, Leipzig, 1931. 93 S. Geh. RM. 2. 20, geb. RM. 3. 30.

Diese unter dem unmittelbaren Eindruck des Krieges und
seiner furchtbaren Folgen geschriebene Schrift stellt den , Welt-
anschauungen“ alter und neuer Zeit das gegeniiber, was man
im strengen Sinn eigentlich nicht eine , Weltanschauung* heissen
diirfte, was aber wohl einmal auch in gegensiitzlichem Sinn
so genannt werden darf. Heim will ja nicht tberhaupt die
Offenbarung wiedergeben, sondern an den biblischen Grund-
begriffen: Schopfung, Unschuld, Fall, Kreuz und Hoffnung auf-



e UG <

zeigen, wie ganz anders die Schrift auf das Riitsel der Welt
antwortet als die Menschen tun. Dabei zeigt sich in feiner
Weise die Fihigkeit des Verfassers, den Menschen in der Wirk-
lichkeit selbst aufzusuchen, auf die ganze Tiefe der Not zu
antworten, nicht bloss theoretisch zu reflektieren. Unverkenn-
bar ist allerdings auch, dass der apologetische Stil, der dadurch
bedingt ist, eine gewisse Vergroberung und Grellheit der Be-
leuchtung mit sich bringt, die da und dort stért. Am wenigsten
tritt diese dort hervor, wo die Ausfithrungen nicht einfach
Antwort auf Einwinde, sondern Vertiefungen falscher und
ungentigender kirchlicher Aussagen anstreben, so in der Deu-
tung des erlosenden Handelns Jesu.

Wenn Bengel schon vor fast 200 Jahren sagen Kkonnte:
Nach der gegenwiirtigen Stimmung der Gemiiter ist der Artikel
vom heiligen Geiste ganz dahin, der Artikel von Christo geht
auf die Neige und der Artikel von der Schopfung hingt nur
noch an einem Fiserlein, — und wenn diese Klage fir unser
(Geschlecht noch viel stirker zutrifft, dann muss man aller-
dings wohl wieder so tber die Bibel zu reden anfangen, wie
IHeim es tut, wie man eben mit Menschen spricht, die keine
theologischen Voraussetzungen mehr mitbringen, sondern nur
noch die Voraussetzung ihrer Hilfsbediirftigkeit. Moge das
Heimsche Buch vielen ,die erste Hilfe® bringen. B, G

Neu erschienen:

Handboek voor Geloofs — en Zedeleer in de Oud-Katholieke Kerk
van Nederland. Utrecht 1932.

Huber H. Die Bergpredigt. Eine exegetische Studie. Gottingen,
Vandenhoeck & Ruprecht 1932. RM. 6. 50.

Fanne U. Teosofia. Fratelli Bocca, Editori, Torino 1932.

Fung C. G. Die Beziehungen der Psychotherapie zur Seelsorge.
Verlag Rascher & Cie., Ziirich 1932. 30 S.

Keller A. Der Weg der dialektischen Theologie durch die kirch-
liche Welt. Chr. Kaiser, Verlag, Miinchen 1931.

List of the Writings of Professors of the Russian Orthodox Theo-
logical Institute in Paris, 1925—1932. Paris, 93 rue de Crimée.

Spitzer K. Heidelbergs Kirchen und Kirchengeschichte. Selbst-
verlag Heidelberg 1931.

Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Registerband bearbeitet
von O.Riihle. Verlag J. C,B. Mohr, Tiibingen 1932, geb. RM. 26. —.

Gedruckt bei Stampfli & Cie. in Bern




	Bibliographie

