Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)
Heft: 3
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 166 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Der okumenische Rat fiir praktisches Christentum. Vom
11. bis 15. August war der Rat in Genf versammelt. Nachdem sich
der Rat vor zwei Jahren eine neue Organisation gegeben hatte,
konnte er sich diesmal vorziiglich inneren Arbeiten widmen. Die
ganze Tagung war von dem Gedanken geleitet, dass noch mehr
als bisher dem religiosen und theologischen Aufbau von Stockholm
alle Aufmerksamkeit zu schenken sei. Riickhaltlos wurden die grossen
Schwierigkeiten besprochen, die dem Werk entgegentreten, so dass
man auch hier von einer Krisis reden muss. Schon die Eroffnungs-
rede des Prisidenten, des Bischofs Bell von Chichester, war dem
Ernst der Zeit angemessen. Die gegenwairtige schwere Zeit verlangt
das Zeugnis der geistigen Auswirkung des Wortes Gottes in diese
Welt, in die grossen politischen, nationalen und wirtschaftlichen
Schwierigkeiten hinein. Notwendig ist die wirkliche Zusammenarbeit
der internationalen Organisationen, die fiir die Einheit der Christen-
heit einstehen, eine systematische Arbeit in den einzelnen Gruppen
und Lindern sowie einer engen Verbundenheit mit der Kirche, ein
tieferes Eindringen in die Arbeit und eine Zusammenfassung der
fiihrenden Geister der Bewegung in den einzelnen Liandern und
die Gewinnung der Jugend, so dass daraus mit Gottes Hilfe eine
neue Erweckung der Kirchen erfolgen kann.

Zunachst wurden einige organisatorischen Geschifte erledigt.
Die beiden Generalsekretdare Dr. Atkinson und Dr. A. Keller hatten
ihre Demission eingereicht. Als Generalsekretir wurde Pfarrer
Henriod-Genf gewihlt, der zugleich das Amt eines Generalsekretirs
des Weltbundes fiir internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen
bekleidet. Dr. Keller mochte sich ausschliesslich der europiischen
Zentralstelle fiir kirchliche Hilfsaktion widmen, konate jedoch dem
Rat erhalten bleiben. Der Verwaltungsgeschifte bleibt er enthoben,
wird aber als geistiger Leiter Vortrage, Kurse {iiber Stockholm
halten und die Direktion eines geplanten okumenischen Seminars
in Genf iibernehmen. Um eine Stetigkeit in der Leitung der Ge-
schifte zu ermoglichen, wurde eine viergliedrige Verwaltungskom-
mission mit Prof. Dr. William Adams Brown an der Spitze bestellt.

Zur Eroffnung des Hauptgeschiftes Einberufung einer zweiten
Weltkonferenz wurden die Grundsidtze und Ziele von Stockholm
eingehend beraten. Die Aussprache wurde von Prof. Runestan-
Uppsala eingeleitet. Die gegenwartige Weltkrise stellt an Stockholm



— 167 —

die hohe Anforderung, auf allen Gebieten des Lebens das Evange-
lium durch «Life and Work» zu bekunden. Solche Bekundung
gemeinschaftlichen Wirkens setzt aber Gemeinschaft eines Lebens
voraus, das aus dem Glauben an den ezzen Herrn, Jesus Christus,
entspringt. In der intensiven Pflege dieser Glaubensgemeinschaft,
sowohl bei den grossen Konferenzen und Ratssitzungen wie beson-
ders innerhalb der I‘reundeskreise Stockholms in den einzelnen
Lindern liegt die Kraftquelle fiir die Stockholmer Bewegung. Diese
kann nicht in Kiirze die grossen sozialen Probleme der Gegenwart
losen, wie vielleicht hier und da erwartet wurde. Hieran mitzu-
arbeiten ist eine Spezialaufgabe Stockholms, fiir die das Institut
eingerichtet ist. Die urspriingliche Idee und die inspiratorische Kraft
der Bewegung war in erster Linie nicht ein Ruf zur Arbeit (Work),
sondern ein Erleben der Christen (Life) in dem beschiamenden Schuld-
bekenntnis tiber die Schwiche der «Christenheit> sowohl im Welt-
kriege wie iiberhaupt gegeniiber dem ganzen von der Siinde durch-
setzten Weltleben, zugleich aber auch ein Glaubenserlebnis an die
Kraft des Evangeliums, das uns zum Dienst der Liebe verpflichtet.
Aus dieser Buss- und Glaubensgemeinschaft ist der Baum der oku-
menischen Bewegung erwachsen. Ihre einzelnen Zweige: Stockholm,
Lausanne, Weltbund, mogen verdorren, ihre Wurzeln werden lebens-
kriftig bleiben. Je mehr in den einzelnen Kreisen diese innerste
Gemeinschaft gepflegt wird, desto schneller und wirksamer wird
sich ihr dusseres Zusammenwachsen vollziehen. Die Skumenische
Bewegung ist nicht sowohl eine Aufgabe als vielmehr eine Gabe.
Wir sollen nicht Propaganda treiben, sondern Herolde des gottlichen
Wortes und seine von uns selbst erfahrene Lebenskraft sein.

In der Diskussion wurde bestitigt, dass dies die urspriinglichen
Motive Stockholms seien, aber auf der anderen Seite wurde der
auf der Weltkonferenz ausgegebene Wahlspruch «Adorando et ser-
viendo» in Erinnerung gerufen und besonders von Prof. Zankow-
Sofia hervorgehoben, dass es nicht angehe, den Glauben vom Werk
zu trennen, Die Gemeinschaft des Glaubens in Christo sei eine
Selbstverstandlichkeit, das Besondere der Bewegung sei, dass diese
Gemeinschaft sich in der Tat Adussere. Die titige Liebe sei Ziel und
Hohepunkt. Die besondere Aufgabe von Stockholm sei der Dienst
am Bruder. Die nichste Weltkonferenz diirfe nicht zu einer rein
geistigen und theologischen werden, sondern ihre Aufgabe sei, auf
die ethischen und sozialen Note der Christenheit einzugehen. Es
sei eine traurige Tatsache, dass die Christenheit nicht Taten voll-
bringen konne wie in den ersten Zeiten. Die Welt stehe uns fern,
weil sie daran Anstoss nimmt, dass sich unser Glaube nicht in der
Liebe tatkriftig erweise.



— 168 —

Bei der Beratung, ob eine zweite Weltkonferenz einberufen
werden soll, traten sich zwei Ansichten gegeniiber. Die einen
glaubten, die Weltkrisis halte davon ab, wihrend die anderen
glaubten, sie verlange solche Veranstaltungen, um die Verantwor-
tung der Kirchen zu wecken. Es wurde ferner auf die Gefahr der
Gottlosenbewegung hingewiesen, die grosse Moglichkeiten biete. Die
Gottesfrage ist akut geworden und heischt Antwort von den Kirchen
auf einer grossen Konferenz, die ihnen auch die Jugend wieder
zufiihren wird. Die Laienwelt wundert sich nicht {iber den Gedanken
an solche Zusammenkiinfte, sondern dariiber, dass die Kirchen sich
nicht mit ganz anderer Kraft, z. B. gegeniiber dem Bolschewismus,
einsetzten.

Es wurde beschlossen, die Tagung des Rates in zwei Jahren
in Didnemark zu erweitern, dort die grossen Gegenwartsfragen zu
besprechen und die Weltkonferenz wenn moglich in Verbindung
mit den andern Organisationen spitestens 1937 einzuberufen.

Zur Kenntnis genommen wurden die Berichte tber die Ver-
waltung, die Aussenarbeit, das Forschungsinstitut, der sozialen Kom-
mission, der Presse-, der Jugend-, der Theologenkommission.

In einer lingeren von Prof. D. Siegmund-Schultze vorgelegten
Erklirung sprach der Okumenische Rat, ohne auf die in dem Bericht
der Basler Studienkonferenz iiber Arbeitslosigkeit dargelegten Ur-
sachen der Weltwirtschaftskrisis und die darin vorgeschlagenen
Abhilfemassnahmen im einzelnen einzugehen, seine volle Zustimmung
zu den Hauptergebnissen der Basler Studienkonferenz iiber Arbezts-
losigkezt aus, die das Sozialwissenschaftliche Forschungsinstitut Ende
April d. J. veranstaltet hatte. Er forderte die Kirchen auf, ihren
Einfluss dafiir einzusetzen, dass die von den Noten der Zeit am
schwersten betroffenen Menschen in dem egoistischen Streit wirt-
schaftlicher Gruppen und politischer Machte nicht ihre Seele ver-
loren, sondern auch die jugendlichen Arbeitslosen einen Ausweg
aus der Not sehen kénnten. Ferner wurde die offentliche Meinung
aller Lander zum Kampf gegen die Arbeitslosigkeit aufgerufen.

Zur Sprache kam die Abriistungskonferenz und die fortdauernde
Not der russischen Christen. Zwei Kundgebungen wurden beschlossen.
Die zur Abriistung lautet:

«Der Okumenische Rat fiir praktisches Christentum, versam-
melt in Genf vom 9. bis 14. August 1932, unterstiitzt die Aktion,
die im Hinblick auf die Abriistungskonferenz von seinem Exekutiv-
ausschuss in Cambridge 1931 unternommen worden ist und spricht
seine starke Unzufriedenheit iiber das bisherige Ergebnis der Ab-
riistungskonferenz aus.



— 169 —

Es wire nicht nur ein Unheil fir den Weltfrieden, sondern
auch ein Argernis dem Weltgewissen gegeniiber, wenn die Konferenz
ohne greifbare Ergebnisse, nur mit einem oberflichlichen Kompro-
miss oder mit einer Scheinlosung abschliessen wiirde.

Der Rat bringt diese Entschliessung dem Weltbund fiir Inter-
nationale I‘reundschaftsarbeit durch die Kirchen zur Kenntnis und
gibt der Hoffnung Ausdruck, dass der Weltbund entsprechend seiner
besonderen Aufgabe innerhalb der dkumenischen Arbeit sich mit
dem ganzen Problem der Abristung beschiftigt und seinen Einfluss
im Sinne der Entschliessung von Cambridge 1931 geltend macht. »

Der Leiden der Christen in Russland wurde in folgender Weise
gedacht:

« Der Okumenische Rat driickt seinen tiefen Schmerz aus iiber
die Fortdauer der Massnahmen, durch die die Religionsfreiheit in
Russland in verschiedenster Weise verletzt wird. Er bekennt sich
aufs neue zu seiner auf der letzten Tagung in Chexbres erlassenen
Kundgebung und versichert die russischen Christen wiederholt seiner
herzlichen Teilnahme. Er bittet sie, sich daran zu erinnern, dass
Millionen Christen im schwersten Druck der Verfolgung in ihrem
Glauben ausgeharrt haben und durch das Martyrium hindurch ihrem
Herrn und Heiland treu geblieben sind.

Der Okumenische Rat fordert gleichzeitig die Kirchen auf, der
russischen Christen andauernd in ihrem Gebete zu gedenken und
thnen im Geiste ihre Leiden tragen zu helfen. Ebenso bittet er die
Kirchen, ihr Hilfswerk fiir die russischen Christen fortzusetzen, na-
mentlich im Anschluss an die bestehende in Gkumenischem Geiste
wirkende Hilfskonferenz, die von der Europiischen Zentralstelle fiir
kirchliche Hilfsaktionen einberufen wurde. Er bittet ferner, der
russischen Kirche zu helfen, ihr Leben zu erhalten, anstatt durch
Propaganda an ihrer Auflosung mitzuwirken.

Der Okumenische Rat fleht instindig zu Gott, er moge sich
der russischen Christen in ihrer Drangsal erbarmen, sie im Glauben
stirken und sie im Geiste den Segen und den Trost der christlichen
Gemeinschaft erfahren lassen. »

Der Weltbund zur Abriistungskonferenz. Der Arbeitsausschuss
des Weltbundes fiir internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen
hat auf seiner Tagung in Genf (19.—22. August) einstimmig eine
Entschliessung zur Abriistungsfrage angenommen, in der es heisst:

¢ Der Arbeitsausschuss des Weltbundes driickt mit tiefer Sorge
das Gefiihl bitterer Enttduschung aus, das iiber die Christenheit
gekommen ist in Anbetracht der Tatsache, dass die Abristungs-
konferenz trotz der Verhandlungen, die sechs Monate gedauert
haben, noch kein befriedigendes Ergebnis erreicht hat.



e 10 —

Der Ausschuss driickt mit einem Gefiihl ernster Besorgnis
seine Uberzeugung aus, dass ein Fehlschlag dieser Konferenz nicht
aur dem internationalen Handel und dem internationalen Frieden,
sondern auch den Kirchen und ihrer Arbeit furchtbaren Schaden
zufiigen wiirde.

Er betont mit Nachdruck, dass, um eine dauernde Losung des
Abriistungsproblems zu erreichen, es notwendig ist, 1. den Grund-
satz anzuerkennen, dass alle beteiligten Staaten als Staaten mit
gleichen Rechten und gleichen Verantwortlichkeiten betrachtet
werden sollen, und 2. weitere Massnahmen zu treffen, die durch
gegenseitige Verhandlungen und andere zur Verfiigung stehende
friedliche Mittel einen Friedensbruch verhindern und so ein System
sittlicher Garantien fiir die Sicherheit aufbauen, das sich als unwider-
stehlich erweisen muss.

Der Ausschuss erkennt jedoch an, dass der erwidhnte Resolutions-
entwurf ein Schritt zur Erreichung der Herabsetzung der Riistungen
ist, wenn die Konferenz wieder zusammentritt, und ruft daher die
Kirchen auf, die offentliche Meinung in jedem Lande zur Unter-
stiitzung einer unmittelbaren, erheblichen Herabsetzung der Riistungen
aufzuriitteln, und bittet die Landesvereinigungen des Weltbundes,
ihren Regierungen und Abgeordneten zur Abriistungskonferenz mit
allen ihnen zur Verfiigung stehenden Mitteln die Notwendigkeit
eindriicklich zu machen, die in dem Resolutionsentwurf gemachten
Vorschlage und insbesondere den Teil, der eine unmittelbare und
erhebliche Herabsetzung der Riistungen selbst wie auch der Budgets
vorsieht, uaverziiglich so zu fordern, dass er ein wirklich wirksames
Mittel zur Herabsetzung der Riistungen werden kann.»

Die Skumenische Studienkonferenz iiber Arbeitslosigkeit in
Basel. Die vom dkumenischen Rat fiir praktisches Christentum 1. J.
1930 in Chexbres beschlossene Skumenische Studienkonferenz iiber
Arbeitslosigkeit wurde vom 25.—29. April 1932 in Basel abgehalten®).
Erschienen waren Delegierte der Kirchen in Deutschland, Frankreich,
Grossbritannien, Holland, Schweden, in der Schweiz und in den
Vereinigten Staaten von Nordamerika, sowohl Theologen wie Ver-
treter der Wirtschaft, ferner nahmen teil Vertreter des Internationalen
Arbeitsamtes in Genf, der christlichen Jugendweltbiinde, des Inter-
nationalen Missionsrates und des Weltbundes fiir Internationale
Freundschaftsarbeit der Kirchen.

Bei ihren Arbeiten konnte sich die Konferenz auf die Ergeb-
nisse der nationalen Studienkonferenzen stiitzen, die in den ver-
schiedenen Lindern stattgefunden hatten. Die Ergebnisse ihrer

¥) Mitteilungen Nr, 7 des Skumenischen Rates fiic praktisches Christentwm.



— 1711 —

Arbeit fasste die Konferenz in einem Schlussbericht zusammen. Er
ging an die Prasidenten des Ukumenischen Rates, die die Zustim-
mung zur Veroffentlichung gaben und im Zusammenhang mit der
Regierungskonferenz folgende Erklirung dazu abgaben: <« Die Pra-
sidenten des Okumenischen Rates fiir praktisches Christentum unter-
breiten der Offentlichkeit die Ergebnisse der Basler Konferenz in
dem folgenden Bericht, fiir den die Konferenz allein verantwortlich
ist. Gleichzeitig versichern sie die Staatsmidnner der in Lausanne
vertretenen Ladnder der besonderen Aufmerksamkeit und Anteil-
nahme, mit der sie auf die Verhandlungen der Lausanner Konferenz
sehen, und geben ihren ernstlichen Wiinschen und der Hoffnung
Ausdruck, dass die Beratungen der Konferenz zu einem wirklichen
Erfolg fithren.» Ein Sonderdruck des Berichts ist vom Internationalen
Sozialwissenschaftlichen Institut in Genf zum Preis von fiinf Rappen,
hundert Stiick zu zwei Schweizerfranken, erhailtlich.

Konferenz iiber christliche Sozialethik. In Ausfiithrung friitherer
Beschliisse der Instanzen des Okumenischen Rates fiir praktisches
Christentum theologische Themen, die mit der Arbeit des interna-
tionalen sozialwissenschaftlichen Instituts im Zusammenhang stehen,
zu behandeln, wurde in den Tagen vom 1I5. bis 18. August in Genf
eine Konferenz iiber christliche Sozialethik veranstaltet. Leiter war
der Vizeprasident der Theologenkommission, Prof. Dr. M. Dibelius.
Der Leiter sprach iiber die Sozialethik der Urkirche. Die Referenten
behandelten das Thema vom Standpunkt ihrer Kirchen aus, fiir die
orthodoxe Kirche sprachen Bischof Irenaeus-Novisad, fiir die alt-
katholische Pfr. Dr. Keussen-Karlsruhe, fiir die lutherische in
Schweden Prof. Dr. A. Runestan-Uppsala, fiir die deutsche luthe-
rische Prof. D. E. Wolf-Bonn und fiir die reformierte Pfarrer P. Barth-
Madiswil, fiir die schottische Rev. A. Hagan-Edinburgh. Die Referate
und die Diskussion sollen in einem Buch publiziert werden. In
kiinftigen Konferenzen soll die Arbeit, die sozialethische I'ragen der
Gegenwart zum Gegenstand der Untersuchung machen soll, fort-
gesetzt werden.

Im folgenden bringen wir mit einer Vorbemerkung die Thesen,
die Dr. Keussen zu seinem Referat iiher Altkatholizismus und christ-
liche Sozzalethik aufgestellt hat, zum Abdruck:

Vorbemerkung. Die Einladung des internationalen Sozialwissen-
schaftlichen Instituts in Genf zur Teilnahme an der fiir den 15.—18. Au-
gust dorthin einberufenen theologischen Studientagung in Verbindung
mit der Aufforderung, an ihr durch ein Referat mich zu beteiligen,
das die Stellung der altkatholischen Kirchen zur christlichen Sozial-
ethik umschreibe, stellte mich, von der sehr knapp bemessenen
Zeit fur die Vorbereitung des Referats abgeschen, vor ganz be-



— 172 —

sondere Schwierigkeiten. Denn es fehlten auf unserer Seite fiir die
Bearbeitung des gestellten Themas, soweit ich unterrichtet bin,
alle literarischen Vorarbeiten. — Wie dieser Mangel zu erklaren
sei, habe ich in den vier ersten Thesen meines Referats dargelegt.
Nachtrdaglich habe ich nach der Riickkehr von Genf das Kollegheft
meines verehrten I.ehrers, Prof. LLangen, iiber Moraltheologie zur
Hand genommen, um festzustellen, ob und inwieweit hier die Fragen
der christlichen Sozialethik eine ausreichende Behandlung erfahren
hitten. Doch ergab sich, dass das Diktat von Prof. Langen zwar
einen trefflich aufgebauten Grundriss christlicher und katholischer
Moral enthidlt, dass aber diese Moral von ihm ersichtlich in einen
Lebensraum hineingestellt ist, der nicht mehr der unsere ist. Die
ungeheuere Umschichtung des sozialen, wirtschaftlichen, politischen,
gesellschaftlichen Lebens, die seit dem Ende des Krieges die ganze
Welt erfasst hat, konnte, wenngleich durch die Entwicklung eines
Jahrhunderts vorbereitet, um die Jahrhundertwende in diesem Aus-

mass noch nicht vorausgesehen werden. — Wer heute die Forde-
rungen christlicher Sozialethik vertreten will, der muss sich mit
einer ganz anderen Welt auseinandersetzen. — Nun kOnnte man

allerdings sagen: Dieser Wandel der Dinge und bedingt durch ihn
auch der Menschen beriihre die ewig giiltigen Forderungen des
Evangeliums nicht. Zu ihrem Wesen gehore es, nicht zeitgeschicht-
lich bedingt zu sein, sondern Gottes Forderungen fur alle Zeiten
anzukiindigen. Das ist in der Sache gewiss zutreffend, beseitigt
aber die Schwierigkeiten nicht, die sich aus der Notwendigkeit er-
geben, diese Forderungen zu konkretisieren. Um die hier bestehende
sachliche Notwendigkeit an einem Beispiel zu erldutern: die idealen
Raumkonstruktionen der (Geometrie sind gewiss giiltig unter den
raumlichen Bedingungen, fir die sie erdacht sind. Aber ihre An-
wendung auf die Koérper unseres Erfahrungsraumes erfordert eine
Reihe von Hilfskonstruktionen, deren sich die angewandte Mathe-
matik bedient, um die physikalische Welt fiir ihre Rechnungen
fixierbar zu machen. Genau so fordert die ideale christliche Ethik
bestimmte Anwendungsprinzipien, um den Menschen in einer be-
stimmten Lebenssituation, um die menschliche Gesellschaft in einer
bestimmten zeitgeschichtlichen Iage erfassen zu konnen. Denn
wenn wir uns den tatsdchlichen Lebensbefund der Welt, in der wir
uns bewegen, gegenwirtig halten, die Welt, in der der konkrete
Mensch lebt, denkt und handelt, der Welt, in der die menschliche
Gesellschaft sich von ihren Masseninstinkten treiben lasst, — diese
Welt ist dem Bésen tiberantwortet. Hoffnungslos wiirden wir der
Macht des Bosen gegeniiberstehen, wenn nicht mit dem Evangelium
zugleich uns die erlosende Liebeskraft Christi geboten wire, mit



— 173 —

deren Hilfe wir hoffen diirfen, die Welt zu iiberwinden. Aber die
Inkarnation der gottlichen lL.iebe in Christus bedeutet fiir uns nicht
einen geschichtlichen Vorgang, der einmal geschehen und vollendet,
nun in sich selbst ruht, sondern dieses Geschichtliche ist mit der
Erhohung des Herrn in eine {libergeschichtliche, transzendente
Sphéire eingetreten, von der aus es als fortstromendes I.eben in der
von seinem Geist begriindeten und ergriffenen Gemeinschaft, der
Kirche, fortwirkt, so dass nun Christus in ihr erscheint als «derselbe
gestern und heute und in alle Ewigkeit»>. — Doch wie Christus
in seinem zeitlichen Leben hineingestellt ist in das geschichtliche
Leben seines Volkes, wie er seine Sprache spricht, mit seinem
Gesetz und seiner religidsen Sitte sich auseinandersetzt, wie er (iber
die Sittlichkeit ganz bestimmter Stdnde richtet, so wird auch der
in seiner Kirche fortlebende und wirkende Geist des Herrn seine
ewigen religisen und sittlichen Forderungen immer wieder in ein
Verhaltnis zu einer bestimmten zeitgeschichtlichen Lage zu stellen
haben und er wird diese Forderungen gegeniiber dieser l.age kon-
kretisieren miissen. Die Aufgabe aber, die hiermit gestellt ist, wird
von Menschen libernommen, und zwar so libernommen, dass sie im
Umkreis gegebener sozialer Zustinde verwirklicht werden muss.
Die Gefahr besteht, dass die unbedingt giiltigen Forderungen durch
die Reflexion iiber ihre Anwendbarkeit gebrochen werden. Die
Kasuistik und in ihrem Gefolge der Probabilismus beweisen die
Dringlichkeit dieser Gefahr.

Indessen diese Umstellung der religiosen Ethik auf die Stufe
rein menschlicher und euddmonistischer Erwadgungen ist keineswegs
eine notwendige Folge der von der katholischen Moral immer ver-
tretenen Anschauung, dass der Mensch am Aufbau des Reiches
Gottes mitbeteiligt sei. Denn dass er willenlos von Gott diesem
Ziele entgegengefiihrt werde, entspricht keineswegs den IForderungen
der Bergpredigt und des Evangeliums. Er soll sein Licht nicht
unter den Scheffel stellen, er soll die ihm anvertrauten Talente
nicht vergraben, sondern mit ihnen Wucher treiben. Er soll selbst
mit dem Mammon der Ungerechtigkeit sich IFreunde erwerben, die
in der kiinftigen Welt fiir ihn eintreten. Durchgehends appelliert
die Ethik Jesu an den freien Willen des Menschen und setzt damit
eine Anlage voraus, die, wenn auch nicht aus eigener Kraft, so doch
mit Hilfe der gittlichen Gnade das Gute verwirklichen kann., Viel-
leicht kann man den scholastischen Satz, dass die Gnade die Natur
unterstiitze und zur Vollendung bringe, im Sinne des neuen Testa-
mentes etwa so ergidnzen: gratia naturam corruptam et invalidam
non tollit, sed sublevat et sanat et ita perficit. Jedenfalls haben die
Kirchenviter keinen Fehlgriff begangen, wenn sie die stoische Lehre,



dass das sittliche Naturgesetz (lex naturalis) dem Gewissen des
natiirlichen Menschen immanent sei und das Fundament bilde fiir
den Aufbau aller sittlichen Gemeinschaft, in ihre Ethik tibernommen
haben, ebensowenig wie die von Augustinus und den Scholastikern
vertretene aristotelische Anschauung von der urspriinglich sozialen
Anlage des Menschen zur christlichen Liebesethik in Widerspruch
steht. Allerdings deren letzte Quelle, durch welche die sittlichen
Anlagen des Menschen und damit auch seine Berufung zum Reiche
Gottes erst aktualisiert wird, ist und bleibt Gott selbst und der in
Christus offenbarte gottliche Liebeswille. — Insofern mag man das
Naturgesetz, die soziale Anlage der menschlichen Natur, seine
Willensmitwirkung beim Vollzug der gottlichen Heils- und Liebes-
ordnung nur als ein sekunddres Moment betrachten im Verhiltnis
zur Allmacht des gottlichen Willens, der im Reiche Gottes dem
Menschen das Ziel setzt, wie er auch den menschlichen Willen zu
diesem Ziel beruft und endlich ihm die fiir die Verwirklichung des
Zieles notigen Gnadenkrifte gibt. Infolgedessen hatte ich in der
urspriinglichen Niederschrift der Thesen zu meinem Referat tiber
christliche Sozialethik davon Abstand genommen, dieses sekundire
Moment in einer besonderen These hervorzuheben. Der Verlauf
der Aussprache liess mich aber erkennen, dass zur Verdeutlichung
des altkatholischen, namentlich gegeniiber dem reformierten Stand-
punkt, eine These, die den synergistischen Charakter der katholischen
Ethik betone, unerldsslich sei, Ich habe daher noch wihrend der
Verhandlungen eine namentlich die thomistische Naturrechtslehre
beriicksichtigende These (hier im Text als 8a bezeichnet) eingeschoben.

Noch sei bemerkt, dass das die Thesen erlduternde Referat in
der Verhandlungsschrift, die das sozialwissenschaftliche Institut in
Genf iiber den Verlauf der Studientagung herausgeben wird, zum
Abdruck gelangt.

Altkatholizismus und christliche Sozialethik. A. Die alt-
katholischen Kirchen haben keinen kirchlichen Lebenstypus, der
der sittlichen Lebensfiihrung in ihnen ein besonderes Gepriage ver-
lichen hitte, aufzuweisen, wie etwa die Waldenser, Mennoniten,
Baptisten u. a. Es scheint ihnen daher auch eine besondere Sozial-
lehre zu fehlen. — Die Griinde dafiir liegen:

1. In der kirchlichen Bildungsgeschichte der altkatholischen
Kirchen, die nach dem vatikanischen Konzil ganz durch den dog-
matischen und verfassungsrechtlichen Kampf gegen die Unfehlbar-
keit und den Universalepiskopat des Papstes in Anspruch genom-
men waren. Unter ihren Fihrern ist nur der Philosoph Joh. Huber
sozialethisch interessiert.



— 17 —

2. Die altkatholischen (Gemeinden in Deutschland und in der
Schweiz zeigen urspriinglich einen wesentlich biirgerlichen Charakter.
Proletarische Schichten sind in ihnen verhiltnismassig nicht stark
vertreten.

3. Daher blieben Massennot und Massenelend diesen Gemeinden
meist fremd, damit aber auch der dussere Anlass, den dadurch
gegebenen Problemen christlicher Sozialethik theoretisch und prak-
tisch nachzugehen.

4. Nach dem Vorbild der Utrechter Kirche stellten sich die
altkatholischen Kirchen von Anfang auf den Boden katholischer
Uberlieferung und demgemiss auf den Boden katholisch-kirchlicher
Sitte und Ethik. Allerdings die Verkniipfung dieser Ethik mit einem
Rechtssystem, das politische Herrschaftsanspriiche der Kirche iiber
den Staat zur Folge hat, wird von den altkatholischen Kirchen
abgelehnt. Die von ihr erhobenen sittlichen Forderungen sollen sich
nur durch den Appell an das Gewissen und den guten Willen
durchsetzen.

B. 5. Das sozialethische Ziel, das die altkatholischen Kirchen
erstreben, ist die Verwirklichung des Reiches Gottes. Diese Ver-
wirklichung ist erreicht, wo die (Gebote Gottes, insbesondere die
Gebote der Gottes- und Nichstenliebe erfiillt sind.

6. Die Erflllung der gottlichen Gebote setzt beim Menschen
mehr voraus, als er mit seinen Kriften leisten kann. In Siinde und
in seinen selbstsiichtigen und von Gott abgekehrten Willen ver-
sunken, erstrebt er in der Schrankenlosigkeit seines Machtstrebens
und Begierdelebens den egoistischen Besitz und Genuss der irdischen
Giiter. Die Folge davon ist die Zerstérung alles Gemeinschaftslebens
in der Gesellschaft, in der man nur noch um den Besitz irdischer
Giiter kampft, statt ihren gerechten und gemeinsamen Gebrauch
zu organisieren; die IFolge davon ist die Zerstérung der Ehe, an
deren Stelle der entfesselte Geschlechtstrieb immer neue Geschlechts-
verhiltnisse zu wechselndem Genuss sucht, die Folge davon ist die
Zerriittung des Staates, dessen Idee, eine organische und sittliche
Rechts- und Kulturgemeinschaft zu sein, mehr und mehr verloren
geht, wihrend er der selbstsiichtigen Machtpolitik der Parteien zur
Beute wird. Die ganze Entwicklung bestatigt das Urteil Augustins
«nihil enim est quam hoc genus tam discordiosum vitio, tam sociale
natura ». Civ. D, XII, 28.

7. Auswirkung dieser irreligiosen Lebenseinstellung ist die
Sdkularisierung des sittlichen und sozialen Lebens, der wir in der
Welt allenthalben begegnen. Sie kennt nur noch irdische Ziel-
setzungen und Verantwortlichkeiten, ihre Ethik ist bestenfalls eine
rationale Regelung des Trieblebens. Sofern noch unbedingte Werte



und Pflichten in ihr anerkannt werden, wird ihr religioser Sinn
verkannt oder verschwiegen.

8. Dem gegeniiber hat die christliche Ethik die sittliche und
soziale Verantwortung als bedingt durch unser Verhiltnis zu Gott
festzustellen. Auch die Krifte, die wir fiir die Verwirklichung der
an uns ergehenden sittlichen Forderungen einzusetzen haben, sind
letzten Endes nicht unser eigen, sondern gottliche Gnadenkrifte.

8a. Diese Gnadenkrifte kniipfen an die durch die Schopfung
gegebene menschliche Natur an, die zwar durch die Stinde zerriittet,
aber der Erlosung und Wiederherstellung zugidnglich erscheint. Als
Anlage besteht daher auch im Zustand der Siinde die sittliche
Natur des Menschen als « Naturgesetz», das sich im Gewissen &dus-
sert, noch fort, mag dieses Gesetz dem Menschen zunidchst auch
nur richtend gegeniibertreten (Rom. 2, 13), als religiose Anlage in
der Gottessehnsucht (Apostelg. 17, 27), als soziale Anlage in dem
Trieb zur Gemeinschaft, der, wie Augustinus ausfiihrt, durch die
Einheit des Menschengeschlechts gewdhrleistet ist (de civ. Dei XII,
22 und 23), und durch den Wunsch nach Frieden, der selbst hinter
den Kriegen als treibendes Prinzip steht (de civ. Dei XIX, 12).
Daher ist die Ubernahme des stoischen Naturrechtsgedankens und
die Verwendung bestimmter aristotelischer Sozialbegriffe, wie sie von
den Kirchenvitern und spdter durch Thomas von Aquin in ihrem
System christlicher Ethik vollzogen wurde, keineswegs als Fehlgriff
zu beurteilen, wenn man sich zugleich gegenwartig halt, dass diese
naturrechtlichen Begriffe der Beseelung und Belebung durch die
gottliche Gnade und mit ihr durch die christliche Liebesethik
bediirfen.

9. Gottliche Gnadenkrifte sind Geisteskrafte und nur in person-
licher Geisteswirkung iibertragbar. Sie werden daher nur in den
Begnadigten wirksam. Die vollkommenste Wesenserschliessung gétt-
licher Gnade vollzieht sich durch Jesus, in dem und durch den die
gottliche Liebe als das erlosende Prinzip einer in Selbstsucht ver-
lorenen Welt erscheint. Seine Liebe ist personliches gottliches Leben,
das sich opfert und hingibt.

10. Die Liebe Christi causgegossen in unsere Herzen» (Rom. g, 3)
besteht als Triebkraft sittlichen Lebens fort in seiner Gemeinde und
Kirche, die ja die mystische Verkorperung seines Geistes in der
menschlichen Geschichte darstellt. So ergibt sich in Christus eine
organische Verbundenheit der von seinem Geist Erfiillten, die sich
zu einem Bruder- und Liebesbund zusammenschliessen miissen.
I. Cor. 12b, Eph. 4, 12, 16. Rém. 12, 4.

11. Auch fiir den eucharistischen Kultus der katholischen Kirche
ist dieser (Gedanke bestimmend. Indem das Todesopfer Christi fiir



— 17T —

das Heil der Menschheit in einer sinnbildlichen Handlung dargestellt
und fiir die Gldubigen vergegenwirtigt wird, iibernehmen diese die
heilige Verpflichtung, im religiosen Opferwillen mit Christus eins zu
werden. So erwachsen aus dem katholischen Sakramentsleben stirkste
sittliche Antriebe zu sozialer Verbundenheit: amor Dei et invicem
in Deo.

12. In der Auswirkung kann und darf diese mystische Lebens-
einigung mit Christus und durch ihn mit Gott nicht zum Abschluss
von der Welt und zum Vergessen der in ihr gestellten Lebens-
pflichten fithren. Vielmehr muss die Gottesliebe als aktives, formendes,
gestaltendes, heilendes Lebensprinzip sich der Welt und dem Il.eben
zukehren. Daher entspringt aus dem Zentrum der Gottesliebe als
Hauptforderung der christlichen Ethik die Bruderliebe: omnis homo,
in quantum homo est, diligendus est proper Deum. Augustin de
doctt: chr. I, 27.

13. Wie aber soll die christliche Ethik die ihr von der Bruder-
liebe vorgezeichneten Pflichten erfiillen? — Es ist unmoglich, den
ganzen Umkreis der Forderungen zu umschreiben, die hier durch
die sittlichen, geistigen, psychischen und sozialen Notstinde erhoben
werden. Entscheidend ist, dass das christliche Gewissen wach bleibt
und immer wieder die Forderungen der Zeit versteht. Grundsatzlich
darf folgendes gesagt werden:

14. Jeder, wer es auch sei, ist von der Vaterliebe Gottes um-
schlossen und steht unter der Verheissung seiner Kindschaft. Insofern
eignet jedem in Kants Terminologie sittliche und religiose « Wiirde ».
— Auf dieser Anlage, und nicht auf irgendwelchen Leistungen,
ruht unsere Gleichheit vor Gott. Selbst dort, wo diese Anlage,
diese Wiirde nach menschlichem Urteil durch eigenes Verschulden
zerstort wurde, durfen wir den biirgerlich und sozial Deklassierten
nicht auch religios deklassieren. Wir haben dazu schon aus dem
Grunde kein Recht, weil wir die sittliche Verwahrlosung des Ein-
zelnen immer auch als gemeinsame Verschuldung zu empfinden
haben. Daher besteht allgemein die Verpflichtung, die in der Ge-
meinschaft auftretenden sittlichen Schaden, fiir die alle mit verant-
wortlich sind, gemeinsam zu tragen und zu lberwinden. Gal. 6, 2.

1¢. Die Uberwindung der Gemeinschaftsschiden und der gemein-
schaftlichen Verschuldung muss von der christlichen Ethik in einer
Reihe von sozialen und politischen Reformforderungen erstrebt
werden. Die Kirchen sollen als Fiirsprecher des moralischen Ge-
wissens der Menschheit auftreten, wie das insbesondere in Stockholm
und Prag geschehen ist. So in der Friedensfrage, so bei der Be-
handlung vieler Wirtschaftsfragen, bei welchen nicht nur wirtschaft-
liche, sondern auch sittliche Belange bewertet werden miissen,

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1932. 12



— 178 —

Grundsatzlich muss bei der Erorterung dieser Probleme immer
wieder der Gedanke vorangestellt werden, dass die irdischen Giiter
uns nicht zu selbstsiichtigem Genuss, sondern zur Verwaltung iiber-
antwortet sind, um damit dem Leben anderer zu dienen. Wertvolle
Hinweise fiir die Klarstellung geben hier die augustinischen Begriffe
uti und frui de doctr. christ. I, § und 10. Civ. Dei XI, 25.

16. Schliesslich ist in der politischen, wirtschaftlichen, sozialen
und sittlichen Zersetzung unserer Zeit von der Kirche immer wieder
zur Umkehr und zur Busse aufzurufen, nicht um selbstgerecht diese
Welt zu richten, sondern um in Demut der Tatsache sich bewusst
zu werden, dass diese heillosen Zustinde auch fiir die Kirche selbst
ein Gericht darstellen und dass sie daher die Forderung zur Busse
an sich selbst zu richten hat. Denn niemals stellt die Kirche das
Reich Gottes in der Vollendung dar, sondern sie ist nur berufen,
dem kommenden Reiche die Wege zu bereiten. Denn im Rahmen
der menschlichen Geschichte bleibt das Gottesreich der Gerechtigkeit,
des Friedens, der Freude und sittlichen Vollendung immer im Kommen.

17. Der weltliberwindende Glaube, dass wir trotz allem auf dem
Wege zu diesem Reiche sind, griindet sich auf Christus und die
in seinem Evangelium gebotenen Krifte der Liebe und wird immer
wieder bestatigt durch den sittlichen Heroismus derer, die in selbst-
losem Opferwillen ihr Leben fiir die Briider hingeben.

Der VI. Unionskongress zu Velehrad. Uber diesen Kongress,
der vom 13.—17%. Juli abgehalten worden ist, haben rémisch-katho-
lische Blitter u. a. folgendes berichtet:

Nach langjdhriger Vorbereitung fand im Jahre 1907 zum
ersten Male ein internationaler Unionskongress auf dem Velehrad
statt, dem im Laufe der verflossenen 25 Jahre fiinf weitere der-
artige Kongresse folgten. Triger der Velehrad-Idee war seit Beginn
der internationalen Kongresse bis etwa zum Jahre 1923 der mah-
rische Priester und spatere Erzbischof von Olmiitz, Dr. Stojan, der
auch in der gewaltigen Basilika zu Velehrad, unweit der vermut-
lichen Grabstitte des heiligen Slawenapostels Method, bestattet ist.
Sein Nachfolger auf dem erzbischéflichen Stuhl von Olmiitz, Dr. Precan,
hat seit 1923 das geistige Erbe Stojans in der Velehrader Unions-
tatigkeit iibernommen. Er war der Einberufer und tatsachliche Leiter
des heurigen Kongresses. Seinen Bemiihungen vor allem ist es zu
danken, dass gelehrte Fachleute aus den verschiedensten Nationen
erschienen und dass der Heilige Stuhl durch ein eigenes Schreiben
des Papstes Pius XI. die Abhaltung des Kongresses begriisste und
das Arbeitsprogramm guthiess. Hiedurch, wie auch durch Teilnahme
von etwa 12 Bischofen, trug der Kongress ein halboffizielles, katho-
lisches Gepriage. Trotzdem waren auch die Haupter der orthodoxen



Kirchen eingeladen, entweder selbst zu erscheinen oder Fachleute
zu entsenden, die an den gemeinschaftlichen Beratungen vollig
gleichberechtigt teilnehmen sollten.

Von orthodoxen Theologen und Bischofen ist am Kongress
niemand erschienen, wohl aber einige Laien vor allem aus Emigranten-
kreisen. Einige orthodoxe Kirchenflirsten richteten freundliche Ant-
wortschreiben an den Kongress.

National geschen war das Ubergewicht der Teilnchmer den
slawischen Volkern zugehorig: Russen, Tschechen, Slowaken, Polen,
Ukrainer, Ruthenen, Stidslawen, Kroaten, Slowenen. So war nicht
zu verkennen, dass wenigstens bei manchem Teilnehmer nicht nur
kirchliche, sondern auch slawisch-nationale Interessen mitspielten.
Dies wurde peinlich fithlbar, als eine, iibrigens der Kongressleitung
vollig fernstehende Stelle durch Verteilen von Druckschriften «im
Namen der in Italien lebenden Slawen » nicht nur den Faschismus,
sondern den Heiligen Stuhl selbst angriff.

Die einstimmig gefassten Resolutionen des Kongresses wandten
sich nach dem Berichte gegen die Unterdriickung der Kirchen,
besonders der orthodoxen Kirche, in Sowjetrussland; sie forderten
dann fiir die romischen Katholiken intensiveres Studium des ortho-
doxen Orients. Ferner wurde angeregt, die weitere Verbreitung der
Verehrung der hl. Slawenapostel Cyrill und Method, welche ein
Vorbild der Zusammenarbeit von Rom und 6stlichem Christentum
gaben. Zur praktischen Forderung der Einigung wurden angelegent-
lichst empfohlen: offentliche Gebete, Sakramentsempfang und Gottes-
dienste um Wiedervereinigung der getrennten Christenheit. Beson-
ders in kirchlichen Seminarien und Erziehungsanstalten sollten 6fters
solche Gottesdienste um die Riickkehr der getrennten Ostchristen
zur Einheit der Kirche veranstaltet werden. Da der Wunsch des
Heiligen Vaters, an den theologischen Fakultiten eigene Lehrstiihle.
fiir das Studium des orientalischen Christentums zu errichten, einst-
weilen vielerorts auf Schwierigkeiten stossen diirfte, sollen von Fach-
kennern in Seminarien, Fakultiten und Klostern einschlagige Vor-
trage oder Kurse abgehalten werden.

Am Kongress wurde das Thema behandelt: « Der Glaube, das
unlossliche Band des mystischen Leibes Christi.» Zu einer Aus-
sprache zwischen den Orthodoxen und den Romischen kam es nur
am Schluss der Tagung in einer Kommission, welche sich aus
romisch-katholischen Gelehrten und Theologen, Orthodoxen und
Unierten Griechen zusammensetzte., Beachtung fand eine Zuschrift
des orthodoxen Theologen Bulgakow. Das Haupthindernis fiir eine
Union sieht er in der romischen I.ehre vom Primat, wie diese im
Vatikanum definiert ist. Er hofft, dass nach dem vorzeitigen Abbruch



— 180 —

dieses Konzils bei der Wiederaufnahme die Frage des Primates neu
aufgegriffen bzw. neu erkldrt und beleuchtet wird. Das diirfte nun
freilich eine eitle Hoffnung sein; denn die Lehre vom Primat gehort
nun zu den unabinderlichen Glaubenssitzen, die das Fundament
der romischen Kirche bilden. Nach den Erfahrungen seit 1870 wird
sie sich aber sehr hiiten, zu einer Anderung der feierlich ausge-
sprochenen (Glaubenssidtze Hand zu bieten. Sonst wiirde ja der An-
spruch der Unfehlbarkeit bis ins Mark getroffen. Der diesjahrige
Kongress von Velehrad konnte wegen der Zuriickhaltung der Ortho-
doxen nicht viel erreichen und bildete wesentlich eine Konferenz
zwischen den Romischkatholiken des lateinischen und des orienta-
lischen Ritus.

Unierte Jesuiten. Verschiedene Orden der romischen Kirche
widmen sich in der Weise dem Unionswerk, dass sie Kongregationen
des unierten Ritus organisiert haben, die sich der Bekehrung der
orthodoxen Christen eifrig widmen. Diesem Beispiel sind nun auch
die Jesuiten gefolgt. Der Ursprung des unierten Zweiges des Ordens
geht in das Jahr 1924 zuriick. Damals haben zwei Jesuiten, ein Pole
und ein Franzose in Albertyn in der Didzese Wilna ein Haus der Jesuiten
des griechisch-slawischen Ritus gegriindet. Bald darauf konnte ein
Noviziat errichtet und im Jahr 1928 in Wilna eine Niederlassung
gegriindet werden. Zwei Jahre spdter betrug die Zahl der unierten
Jesuiten tiber vierzig. In Rom leben ebenfalls einige unierte Jesuiten,
unter ihnen der Rektor des orientalischen Instituts. Unter den Novizen
befinden sich Russen, Ukrainer, Polen, ein Bulgare. Fiinf Jesuiten
gehoren dem rumanischen Ritus an. Diese Jesuiten sind wie die
orthodoxen Geistlichen gekleidet und tragen Haupt- und Barthaar
nach deren Art. Sie beobachten den Ritus und die Fastenzeit nach
orthodoxer Praxis, so dass sie sich ausserlich kaum von den ortho-
doxen Geistlichen unterscheiden.

Zur Forderung des Studiums der Konfessionen. Seit einiger
Zeit besteht ein internationales Institut, das geeignet ist, in hohem
Masse den Verkehr und das gegenseitice Verstdndnis zwischen den
verschiedenen christlichen Konfessionen in aller Welt zu f{ordern.
Professor Fabriczus von der Universitit Berlin hat eine Zentralstelle
fiir Konfessionsforschung und 6kumenischen Verkehr eingerichtet.
Dort werden Urkunden und Nachrichten aus allen christlichen
Kirchen, Gemeinschaften und Bewegungen gesammelt, so dass man
Auskunft iiber alle konfessionellen Fragen erhalten kann. Die wich-
tigste Arbeit, die zurzeit bei der Zentralstelle geleistet wird, ist die
Herausgabe des Corpus Confesszonum (Verlag Walter de Gruyter & Co.,
Berlin W 10). Das Corpus Confessionum ist eine Quellensammlung,
die in zahlreichen Bianden eine grosse Menge von Glaubensbekennt-



— 181 —

nissen, Katechismen, Kirchenordnungen, Liedern, Liturgien und
anderen grundlegenden konfessionellen Schriften umfasst. Diese
Urkunden werden in zahlreichen Sprachen gedruckt, wobei das
Deutsche und Englische vorwiegt. Bisher sind herrnhutische, angli-
kanische und methodistische Texte herausgegeben worden.

Eine umfangreiche Einleitung in das Corpus Confessionum
bildet das Okumenische Handbuch der christlichen Kirchen von
Professor Fabricius, das beim evangelischen Pressverband (Berlin-
Steglitz) deutsch und englisch erschienen ist. Dariiber hinaus sind
andere Veroftentlichungen in Aussicht genommen, worin das ungeheure
Material wissenschaftlich verarbeitet werden soll. Weitere Auskunft
erteilt Professor D. Fabricius, Berlin NW 87, Jagowstrasse 2.




	Kirchliche Chronik

