
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)

Heft: 3

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


166

KIRCHLICHE CHRONIK.

Der ökumenische Rat für praktisches Christentum. Vom
II. bis 15. August war der Rat in Genf versammelt. Nachdem sich
der Rat vor zwei Jahren eine neue Organisation gegeben hatte,
konnte er sich diesmal vorzüglich inneren Arbeiten widmen. Die
ganze Tagung war von dem Gedanken geleitet, dass noch mehr
als bisher dem religiösen und theologischen Aufbau von Stockholm
alle Aufmerksamkeit zu schenken sei. Rückhaltlos wurden die grossen
Schwierigkeiten besprochen, die dem Werk entgegentreten, so dass

man auch hier von einer Krisis reden muss. Schon die Eröffnungsrede

des Präsidenten, des Bischofs Bell von Chichester, war dem
Ernst der Zeit angemessen. Die gegenwärtige schwere Zeit verlangt
das Zeugnis der geistigen Auswirkung des Wortes Gottes in diese
Welt, in die grossen politischen, nationalen und wirtschaftlichen
Schwierigkeiten hinein. Notwendig ist die wirkliche Zusammenarbeit
der internationalen Organisationen, die für die Einheit der Christenheit

einstehen, eine systematische Arbeit in den einzelnen Gruppen
und Ländern sowie einer engen Verbundenheit mit der Kirche, ein
tieferes Eindringen in die Arbeit und eine Zusammenfassung der
führenden Geister der Bewegung in den einzelnen Ländern und
die Gewinnung der Jugend, so dass daraus mit Gottes Hilfe eine
neue Erweckung der Kirchen erfolgen kann.

Zunächst wurden einige organisatorischen Geschäfte erledigt.
Die beiden Generalsekretäre Dr. Atkinson und Dr. A. Keller hatten
ihre Demission eingereicht. Als Generalsekretär wurde Pfarrer
Henriod-Genf gewählt, der zugleich das Amt eines Generalsekretärs
des Weltbundes für internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen
bekleidet. Dr. Keller möchte sich ausschliesslich der europäischen
Zentralstelle für kirchliche Hilfsaktion widmen, konnte jedoch dem
Rat erhalten bleiben. Der Verwaltungsgeschäfte bleibt er enthoben,
wird aber als geistiger Leiter Vorträge, Kurse über Stockholm
halten und die Direktion eines geplanten ökumenischen Seminars
in Genf übernehmen. Um eine Stetigkeit in der Leitung der
Geschäfte zu ermöglichen, wurde eine viergliedrige Verwaltungskommission

mit Prof. Dr. William Adams Brown an der Spitze bestellt.
Zur Eröffnung des Hauptgeschäftes Einberufung einer zweiten

Weltkonferenz wurden die Grundsätze und Ziele von Stockholm
eingehend beraten. Die Aussprache wurde von Prof. Runestan-
Uppsala eingeleitet. Die gegenwärtige Weltkrise stellt an Stockholm



— 167 —

die hohe Anforderung, auf allen Gebieten des Lebens das Evangelium

durch «Life and Work» zu bekunden. Solche Bekundung
gemeinschaftlichen Wirkens setzt aber Gemeinschaft eines Lebens
voraus, das aus dem Glauben an den einen Herrn, Jesus Christus,
entspringt. In der intensiven Pflege dieser Glaubensgemeinschaft,
sowohl bei den grossen Konferenzen und Ratssitzungen wie besonders

innerhalb der Freundeskreise Stockholms in den einzelnen
Ländern liegt die Kraftquelle für die Stockholmer Bewegung. Diese
kann nicht in Kürze die grossen sozialen Probleme der Gegenwart
lösen, wie vielleicht hier und da erwartet wurde. Hieran
mitzuarbeiten ist eine Spezialaufgabe Stockholms, für die das Institut
eingerichtet ist. Die ursprüngliche Idee und die inspiratorische Kraft
der Bewegung war in erster Linie nicht ein Ruf zur Arbeit (Work),
sondern ein Erleben der Christen (Life) in dem beschämenden
Schuldbekenntnis über die Schwäche der « Christenheit» sowohl im
Weltkriege wie überhaupt gegenüber dem ganzen von der Sünde
durchsetzten Weltleben, zugleich aber auch ein Glaubenserlebnis an die
Kraft des Evangeliums, das uns zum Dienst der Liebe verpflichtet.
Aus dieser Buss- und Glaubensgemeinschaft ist der Baum der
ökumenischen Bewegung erwachsen. Ihre einzelnen Zweige : Stockholm,
Lausanne, Weltbund, mögen verdorren, ihre Wurzeln werden lebenskräftig

bleiben. Je mehr in den einzelnen Kreisen diese innerste
Gemeinschaft gepflegt wird, desto schneller und wirksamer wird
sich ihr äusseres Zusammenwachsen vollziehen. Die ökumenische
Bewegung ist nicht sowohl eine Aufgabe als vielmehr eine Gabe.
Wir sollen nicht Propaganda treiben, sondern Herolde des göttlichen
Wortes und seine von uns selbst erfahrene Lebenskraft sein.

In der Diskussion wurde bestätigt, dass dies die ursprünglichen
Motive Stockholms seien, aber auf der anderen Seite wurde der
auf der Weltkonferenz ausgegebene Wahlspruch «Adorando et ser-
viendo» in Erinnerung gerufen und besonders von Prof. Zankow-
Sofia hervorgehoben, dass es nicht angehe, den Glauben vom Werk
zu trennen. Die Gemeinschaft des Glaubens in Christo sei eine

Selbstverständlichkeit, das Besondere der Bewegung sei, dass diese

Gemeinschaft sich in der Tat äussere. Die tätige Liebe sei Ziel und
Höhepunkt. Die besondere Aufgabe von Stockholm sei der Dienst
am Bruder. Die nächste Weltkonferenz dürfe nicht zu einer rein
geistigen und theologischen werden, sondern ihre Aufgabe sei, auf
die ethischen und sozialen Nöte der Christenheit einzugehen. Es
sei eine traurige Tatsache, dass die Christenheit nicht Taten
vollbringen könne wie in den ersten Zeiten. Die Welt stehe uns fern,
weil sie daran Anstoss nimmt, dass sich unser Glaube nicht in der
Liebe tatkräftig erweise.



— 168 —

Bei der Beratung, ob eine zweite Weltkonferenz einberufen
werden soll, traten sich zwei Ansichten gegenüber. Die einen
glaubten, die Weltkrisis halte davon ab, während die anderen
glaubten, sie verlange solche Veranstaltungen, um die Verantwortung

der Kirchen zu wecken. Es wurde ferner auf die Gefahr der
Gottlosenbewegung hingewiesen, die grosse Möglichkeiten biete. Die
Gottesfrage ist akut geworden und heischt Antwort von den Kirchen
auf einer grossen Konferenz, die ihnen auch die Jugend wieder
zuführen wird. Die Laienwelt wundert sich nicht über den Gedanken
an solche Zusammenkünfte, sondern darüber, dass die Kirchen sich
nicht mit ganz anderer Kraft, z. B. gegenüber dem Bolschewismus,
einsetzten.

Es wurde beschlossen, die Tagung des Rates in zwei Jahren
in Dänemark zu erweitern, dort die grossen Gegenwartsfragen zu
besprechen und die Weltkonferenz wenn möglich in Verbindung
mit den andern Organisationen spätestens 1937 einzuberufen.

Zur' Kenntnis genommen wurden die Berichte über die
Verwaltung, die Aussenarbeit, das Forschungsinstitut, der sozialen
Kommission, der Presse-, der Jugend-, der Theologenkommission.

In einer längeren von Prof. D. Siegmund-Schultze vorgelegten
Erklärung sprach der Ökumenische Rat, ohne auf die in dem Bericht
der Basler Studienkonferenz über Arbeitslosigkeit dargelegten
Ursachen der Weltwirtschaftskrisis und die darin vorgeschlagenen
Abhilfemassnahmen im einzelnen einzugehen, seine volle Zustimmung
zu den Hauptergebnissen der Basler Studienkonferenz über
Arbeitslosigkeit aus, die das Sozialwissenschaftliche Forschungsinstitut Ende
April d. J. veranstaltet hatte. Er forderte die Kirchen auf, ihren
Einfluss dafür einzusetzen, dass die von den Nöten der Zeit am
schwersten betroffenen Menschen in dem egoistischen Streit
wirtschaftlicher Gruppen und politischer Mächte nicht ihre Seele
verlören, sondern auch die jugendlichen Arbeitslosen einen Ausweg
aus der Not sehen könnten. Ferner wurde die öffentliche Meinung
aller Länder zum Kampf gegen die Arbeitslosigkeit aufgerufen.

Zur Sprache kam die Abrüstungskonferenz und die fortdauernde
Not der russischen Christen. Zwei Kundgebungen wurden beschlossen.
Die zur Abrüstung lautet:

« Der Ökumenische Rat für praktisches Christentum, versammelt

in Genf vom 9. bis 14. August 1932, unterstützt die Aktion,
die im Hinblick auf die Abrüstungskonferenz von seinem Exekutiv-
ausschuss in Cambridge 1931 unternommen worden ist und spricht
seine starke Unzufriedenheit über das bisherige Ergebnis der
Abrüstungskonferenz aus.



— 169 —

Es wäre nicht nur ein Unheil für den Weltfrieden, sondern
auch ein Ärgernis dem Weltgewissen gegenüber, wenn die Konferenz
ohne greifbare Ergebnisse, nur mit einem oberflächlichen Kompromiss

oder mit einer Scheinlösung abschliessen würde.
Der Rat bringt diese Entschliessung dem Weltbund für

Internationale Freundschaftsarbeit durch die Kirchen zur Kenntnis und
gibt der Hoffnung Ausdruck, dass der Weltbund entsprechend seiner
besonderen Aufgabe innerhalb der ökumenischen Arbeit sich mit
dem ganzen Problem der Abrüstung beschäftigt und seinen Einfluss
im Sinne der Entschliessung von Cambridge 1931 geltend macht. >

Der Leiden der Christen in Russland wurde in folgender Weise
gedacht :

« Der Ökumenische Rat drückt seinen tiefen Schmerz aus über
die Fortdauer der Massnahmen, durch die die Religionsfreiheit in
Russland in verschiedenster Weise verletzt wird. Er bekennt sich
aufs neue zu seiner auf der letzten Tagung in Chexbres erlassenen

Kundgebung und versichert die russischen Christen wiederholt seiner
herzlichen Teilnahme. Er bittet sie, sich daran zu erinnern, dass

Millionen Christen im schwersten Druck der Verfolgung in ihrem
Glauben ausgeharrt haben und durch das Martyrium hindurch ihrem
Herrn und Heiland treu geblieben sind.

Der Ökumenische Rat fordert gleichzeitig die Kirchen auf, der
russischen Christen andauernd in ihrem Gebete zu gedenken und
ihnen im Geiste ihre Leiden tragen zu helfen. Ebenso bittet er die
Kirchen, ihr Hilfswerk für die russischen Christen fortzusetzen,
namentlich im Anschluss an die bestehende in ökumenischem Geiste
wirkende Hilfskonferenz, die von der Europäischen Zentralstelle für
kirchliche Hilfsaktionen einberufen wurde. Er bittet ferner, der
russischen Kirche zu helfen, ihr Leben zu erhalten, anstatt durch
Propaganda an ihrer Auflösung mitzuwirken.

Der Ökumenische Rat fleht inständig zu Gott, er möge sich
der russischen Christen in ihrer Drangsal erbarmen, sie im Glauben
stärken und sie im Geiste den Segen und den Trost der christlichen
Gemeinschaft erfahren lassen. »

Der Weltbund zur Abrüstungskonferenz. Der Arbeitsausschuss
des Weltbundes für internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen
hat auf seiner Tagung in Genf (19.—22. August) einstimmig eine
Entschliessung zur Abrüstungsfrage angenommen, in der es heisst:

« Der Arbeitsausschuss des Weltbundes drückt mit tiefer Sorge
das Gefühl bitterer Enttäuschung aus, das über die Christenheit
gekommen ist in Anbetracht der Tatsache, dass die Abrüstungskonferenz

trotz der Verhandlungen, die sechs Monate gedauert
haben, noch kein befriedigendes Ergebnis erreicht hat.



— 170 —

Der Ausschuss drückt mit einem Gefühl ernster Besorgnis
seine Überzeugung aus, dass ein Fehlschlag dieser Konferenz nicht
nur dem internationalen Handel und dem internationalen Frieden,
sondern auch den Kirchen und ihrer Arbeit furchtbaren Schaden
zufügen würde.

Er betont mit Nachdruck, dass, um eine dauernde Lösung des

Abrüstungsproblems zu erreichen, es notwendig ist, i. den Grundsatz

anzuerkennen, dass alle beteiligten Staaten als Staaten mit
gleichen Rechten und gleichen Verantwortlichkeiten betrachtet
werden sollen, und 2. weitere Massnahmen zu treffen, die durch
gegenseitige Verhandlungen und andere zur Verfügung stehende
friedliche Mittel einen Friedensbruch verhindern und so ein System
sittlicher Garantien für die Sicherheit aufbauen, das sich als unwiderstehlich

erweisen muss.
Der Ausschuss erkennt jedoch an, dass der erwähnte Resolutionsentwurf

ein Schritt zur Erreichung der Herabsetzung der Rüstungen
ist, wenn die Konferenz wieder zusammentritt, und ruft daher die
Kirchen auf, die öffentliche Meinung in jedem Lande zur
Unterstützung einer unmittelbaren, erheblichen Herabsetzung der Rüstungen
aufzurütteln, und bittet die Landesvereinigungen des Weltbundes,
ihren Regierungen und Abgeordneten zur Abrüstungskonferenz mit
allen ihnen zur Verfügung stehenden Mitteln die Notwendigkeit
eindrücklich zu machen, die in dem Resolutionsentwurf gemachten
Vorschläge und insbesondere den Teil, der eine unmittelbare und
erhebliche Herabsetzung der Rüstungen selbst wie auch der Budgets
vorsieht, unverzüglich so zu fördern, dass er ein wirklich wirksames
Mittel zur Herabsetzung der Rüstungen werden kann. »

Die ökumenische Studienkonferenz über Arbeitslosigkeit in
Basel. Die vom ökumenischen Rat für praktisches Christentum i. J.
1930 in Chexbres beschlossene ökumenische Studienkonferenz über
Arbeitslosigkeit wurde vom 25.—29. April 1932 in Basel abgehalten*).
Erschienen waren Delegierte der Kirchen in Deutschland, Frankreich,
Grossbritannien, Holland, Schweden, in der Schweiz und in den
Vereinigten Staaten von Nordamerika, sowohl Theologen wie
Vertreter der Wirtschaft, ferner nahmen teil Vertreter des Internationalen
Arbeitsamtes in Genf, der christlichen Jugendweltbünde, des
Internationalen Missionsrates und des Weltbundes für Internationale
Freundschaftsarbeit der Kirchen.

Bei ihren Arbeiten konnte sich die Konferenz auf die Ergebnisse

der nationalen Studienkonferenzen stützen, die in den
verschiedenen Ländern stattgefunden hatten. Die Ergebnisse ihrer

*) Mitteilungen Nr, f des ökmnemschea Rates Kit praktisches Chtisteaftun.



— 171 —

Arbeit fasste die Konferenz in einem Schlussbericht zusammen. Er
ging an die Präsidenten des Ökumenischen Rates, die die Zustimmung

zur Veröffentlichung gaben und im Zusammenhang mit der
Regierungskonferenz folgende Erklärung dazu abgaben : « Die
Präsidenten des Ökumenischen Rates für praktisches Christentum
unterbreiten der Öffentlichkeit die Ergebnisse der Basler Konferenz in
dem folgenden Bericht, für den die Konferenz allein verantwortlich
ist. Gleichzeitig versichern sie die Staatsmänner der in Lausanne
vertretenen Länder der besonderen Aufmerksamkeit und
Anteilnahme, mit der sie auf die Verhandlungen der Lausanner Konferenz
sehen, und geben ihren ernstlichen Wünschen und der Ploffnung
Ausdruck, dass die Beratungen der Konferenz zu einem wirklichen
Erfolg führen. > Ein Sonderdruck des Berichts ist vom Internationalen
Sozialwissenschaftlichen Institut in Genf zum Preis von fünf Rappen,
hundert Stück zu zwei Schweizerfranken, erhältlich.

Konferenz über christliche Sozialethik. In Ausführung früherer
Beschlüsse der Instanzen des Ökumenischen Rates für praktisches
Christentum theologische Themen, die mit der Arbeit des
internationalen sozialwissenschaftlichen Instituts im Zusammenhang stehen,
zu behandeln, wurde in den Tagen vom 15. bis 18. August in Genf
eine Konferenz über christliche Sozialethik veranstaltet. Leiter war
der Vizepräsident der Theologenkommission, Prof. Dr. M. Dibelius.
Der Leiter sprach über die Sozialethik der Urkirche. Die Referenten
behandelten das Thema vom Standpunkt ihrer Kirchen aus, für die
orthodoxe Kirche sprachen Bischof Irenaeus-Novisad, für die
altkatholische Pfr. Dr. Keussen-Karlsruhe, für die lutherische in
Schweden Prof. Dr. A. Runestan-Uppsala, für die deutsche
lutherische Prof. D. E. Wolf-Bonn und für die reformierte Pfarrer P. Barth-
Madiswil, für die schottische Rev. A. Hagan-Edinburgh. Die Referate
und die Diskussion sollen in einem Buch publiziert werden. In
künftigen Konferenzen soll die Arbeit, die sozialethische Fragen der
Gegenwart zum Gegenstand der Untersuchung machen soll,
fortgesetzt werden.

Im folgenden bringen wir mit einer Vorbemerkung die Thesen,
die Dr. Keussen zu seinem Referat über Altkatholizismus und christliche

Sozialethik aufgestellt hat, zum Abdruck:
Vorbemerkung. Die Einladung des internationalen Sozialwissenschaftlichen

Instituts in Genf zur Teilnahme an der für den 15.—18.
August dorthin einberufenen theologischen Studientagung in Verbindung
mit der Aufforderung, an ihr durch ein Referat mich zu beteiligen,
das die Stellung der altkatholischen Kirchen zur christlichen Sozialethik

umschreibe, stellte mich, von der sehr knapp bemessenen
Zeit für die Vorbereitung des Referats abgesehen, vor ganz be-



— 172 —

sondere Schwierigkeiten. Denn es fehlten auf unserer Seite für die
Bearbeitung des gestellten Themas, soweit ich unterrichtet bin,
alle literarischen Vorarbeiten. — Wie dieser Mangel zu erklären
sei, habe ich in den vier ersten Thesen meines Referats dargelegt.
Nachträglich habe ich nach der Rückkehr von Genf das Kollegheft
meines verehrten Lehrers, Prof. Langen, über Moraltheologie zur
Hand genommen, um festzustellen, ob und inwieweit hier die Fragen
der christlichen Sozialethik eine ausreichende Behandlung erfahren
hätten. Doch ergab sich, dass das Diktat von Prof. Langen zwar
einen trefflich aufgebauten Grundriss christlicher und katholischer
Moral enthält, dass aber diese Moral von ihm ersichtlich in einen
Lebensraum hineingestellt ist, der nicht mehr der unsere ist. Die
ungeheuere Umschichtung des sozialen, wirtschaftlichen, politischen,
gesellschaftlichen Lebens, die seit dem Ende des Krieges die ganze
Welt erfasst hat, konnte, wenngleich durch die Entwicklung eines

Jahrhunderts vorbereitet, um die Jahrhundertwende in diesem Aus-
mass noch nicht vorausgesehen werden. — Wer heute die
Forderungen christlicher Sozialethik vertreten will, der muss sich mit
einer ganz anderen Welt auseinandersetzen. — Nun könnte man
allerdings sagen : Dieser Wandel der Dinge und bedingt durch ihn
auch der Menschen berühre die ewig gültigen Forderungen des

Evangeliums nicht. Zu ihrem Wesen gehöre es, nicht zeitgeschichtlich
bedingt zu sein, sondern Gottes Forderungen für alle Zeiten

anzukündigen. Das ist in der Sache gewiss zutreffend, beseitigt
aber die Schwierigkeiten nicht, die sich aus der Notwendigkeit
ergeben, diese Forderungen zu konkretisieren. Um die hier bestehende
sachliche Notwendigkeit an einem Beispiel zu erläutern : die idealen
Raumkonstruktionen der Geometrie sind gewiss gültig unter den
räumlichen Bedingungen, für die sie erdacht sind. Aber ihre
Anwendung auf die Körper unseres Erfahrungsraumes erfordert eine
Reihe von Hilfskonstruktionen, deren sich die angewandte Mathematik

bedient, um die physikalische Welt für ihre Rechnungen
fixierbar zu machen. Genau so fordert die ideale christliche Ethik
bestimmte Anwendungsprinzipien, um den Menschen in einer
bestimmten Lebenssituation, um die menschliche Gesellschaft in einer
bestimmten zeitgeschichtlichen Lage erfassen zu können. Denn
wenn wir uns den tatsächlichen Lebensbefund der Welt, in der wir
uns bewegen, gegenwärtig halten, die Welt, in der der konkrete
Mensch lebt, denkt und handelt, der Welt, in der die menschliche
Gesellschaft sich von ihren Masseninstinkten treiben lässt, ¦— diese
Welt ist dem Bösen überantwortet. Hoffnungslos würden wir der
Macht des Bösen gegenüberstehen, wenn nicht mit dem Evangelium
zugleich uns die erlösende Liebeskraft Christi geboten wäre, mit



— 173 —

deren Hilfe wir hoffen dürfen, die Welt zu überwinden. Aber die
Inkarnation der göttlichen Liebe in Christus bedeutet für uns nicht
einen geschichtlichen Vorgang, der einmal geschehen und vollendet,
nun in sich selbst ruht, sondern dieses Geschichtliche ist mit der
Erhöhung des Herrn in eine übergeschichtliche, transzendente
Sphäre eingetreten, von der aus es als fortströmendes Leben in der

von seinem Geist begründeten und ergriffenen Gemeinschaft, der
Kirche, fortwirkt, so dass nun Christus in ihr erscheint als «derselbe
gestern und heute und in alle Ewigkeit ». — Doch wie Christus
in seinem zeitlichen Leben hineingestellt ist in das geschichtliche
Leben seines Volkes, wie er seine Sprache spricht, mit seinem
Gesetz und seiner religiösen Sitte sich auseinandersetzt, wie er über
die Sittlichkeit ganz bestimmter Stände richtet, so wird auch der
in seiner Kirche fortlebende und wirkende Geist des Herrn seine

ewigen religiösen und sittlichen Forderungen immer wieder in ein
Verhältnis zu einer bestimmten zeitgeschichtlichen Lage zu stellen
haben und er wird diese Forderungen gegenüber dieser Lage
konkretisieren müssen. Die Aufgabe aber, die hiermit gestellt ist, wird
von Menschen übernommen, und zwar so übernommen, dass sie im
Umkreis gegebener sozialer Zustände verwirklicht werden muss.
Die Gefahr besteht, dass die unbedingt gültigen Forderungen durch
die Reflexion über ihre Anwendbarkeit gebrochen werden. Die
Kasuistik und in ihrem Gefolge der Probabilismus beweisen die
Dringlichkeit dieser Gefahr.

fndessen diese Umstellung der religiösen Ethik auf die Stufe
rein menschlicher und eudämonistischer Erwägungen ist keineswegs
eine notwendige Folge der von der katholischen Moral immer
vertretenen Anschauung, dass der Mensch am Aufbau des Reiches
Gottes mitbeteiligt sei. Denn dass er willenlos von Gott diesem
Ziele entgegengeführt werde, entspricht keineswegs den Forderungen
der Bergpredigt und des Evangeliums. Er soll sein Licht nicht
unter den Scheffel stellen, er soll die ihm anvertrauten Talente
nicht vergraben, sondern mit ihnen Wucher treiben. Er soll selbst
mit dem Mammon der Ungerechtigkeit sich Freunde erwerben, die
in der künftigen Welt für ihn eintreten. Durchgehends appelliert
die Ethik Jesu an den freien Willen des Menschen und setzt damit
eine Anlage voraus, die, wenn auch nicht aus eigener Kraft, so doch
mit Hilfe der göttlichen Gnade das Gute verwirklichen kann.
Vielleicht kann man den scholastischen Satz, dass die Gnade die Natur
unterstütze und zur Vollendung bringe, im Sinne des neuen
Testamentes etwa so ergänzen : gratia naturam corruptam et invalidami
non tollit, sed sublevat et sanat et ita perficit. Jedenfalls haben die
Kirchenväter keinen Fehlgriff begangen, wenn sie die stoische Lehre,



— 174 —

dass das sittliche Naturgesetz (lex naturalis) dem Gewissen des
natürlichen Menschen immanent sei und das Fundament bilde für
den Aufbau aller sittlichen Gemeinschaft, in ihre Ethik übernommen
haben, ebensowenig wie die von Augustinus und den Scholastikern
vertretene aristotelische Anschauung von der ursprünglich sozialen
Anlage des Menschen zur christlichen Liebesethik in Widerspruch
steht. Allerdings deren letzte Quelle, durch welche die sittlichen
Anlagen des Menschen und damit auch seine Berufung zum Reiche
Gottes erst aktualisiert wird, ist und bleibt Gott selbst und der in
Christus offenbarte göttliche Liebeswille. — Insofern mag man das

Naturgesetz, die soziale Anlage der menschlichen Natur, seine

Willensmitwirkung beim Vollzug der göttlichen Heils- und
Liebesordnung nur als ein sekundäres Moment betrachten im Verhältnis
zur Allmacht des göttlichen Willens, der im Reiche Gottes dem
Menschen das Ziel setzt, wie er auch den menschlichen Willen zu
diesem Ziel beruft und endlich ihm die für die Verwirklichung des
Zieles nötigen Gnadenkräfte gibt. Infolgedessen hatte ich in der
ursprunglichen Niederschrift der Thesen zu meinem Referat über
christliche Sozialethik davon Abstand genommen, dieses sekundäre
Moment in einer besonderen These hervorzuheben. Der Verlauf
der Aussprache liess mich aber erkennen, dass zur Verdeutlichung
des altkatholischen, namentlich gegenüber dem reformierten Standpunkt,

eine These, die den synergistischen Charakter der katholischen
Ethik betone, unerlässlich sei, Ich habe daher noch während der
Verhandlungen eine namentlich die thomistische Naturrechtslehre
berücksichtigende These (hier im Text als 8a bezeichnet) eingeschoben.

Noch sei bemerkt, dass das die Thesen erläuternde Referat in
der Verhandlungsschrift, die das sozialwissenschaftliche Institut in
Genf über den Verlauf der Studientagung herausgeben wird, zum
Abdruck gelangt.

Altkatholizismus und christliche Sozialethik. A. Die
altkatholischen Kirchen haben keinen kirchlichen Lebenstypus, der
der sittlichen Lebensführung in ihnen ein besonderes Gepräge
verliehen hätte, aufzuweisen, wie etwa die Waldenser, Mennoniten,
Baptisten u. a. Es scheint ihnen daher auch eine besondere Soziallehre

zu fehlen. — Die Gründe dafür liegen :

i. In der kirchlichen Bildungsgeschichte der altkatholischen
Kirchen, die nach dem vatikanischen Konzil ganz durch den
dogmatischen und verfassungsrechtlichen Kampf gegen die Unfehlbarkeit

und den Universalepiskopat des Papstes in Anspruch genommen

waren. Unter ihren Führern ist nur der Philosoph Joh. Huber
sozialethisch interessiert.



— 175 —

2. Die altkatholischen Gemeinden in Deutschland und in der
Schweiz zeigen ursprünglich einen wesentlich bürgerlichen Charakter.
Proletarische Schichten sind in ihnen verhältnismässig nicht stark
vertreten.

3. Daher blieben Massennot und Massenelend diesen Gemeinden
meist fremd, damit aber auch der äussere Anlass, den dadurch
gegebenen Problemen christlicher Sozialethik theoretisch und praktisch

nachzugehen.
4. Nach dem Vorbild der Utrechter Kirche stellten sich die

altkatholischen Kirchen von Anfang auf den Boden katholischer
Überlieferung und demgemäss auf den Boden katholisch-kirchlicher
Sitte und Ethik. Allerdings die Verknüpfung dieser Ethik mit einem
Rechtssystem, das politische Herrschaftsansprüche der Kirche über
den Staat zur Folge hat, wird von den altkatholischen Kirchen
abgelehnt. Die von ihr erhobenen sittlichen Forderungen sollen sich
nur durch den Appell an das Gewissen und den guten Willen
durchsetzen.

B. 5. Das sozialethische Ziel, das die altkatholischen Kirchen
erstreben, ist die Verwirklichung des Reiches Gottes. Diese
Verwirklichung ist erreicht, wo die Gebote Gottes, insbesondere die
Gebote der Gottes- und Nächstenliebe erfüllt sind.

6. Die Erfüllung der göttlichen Gebote setzt beim Menschen
mehr voraus, als er mit seinen Kräften leisten kann. In Sünde und
in seinen selbstsüchtigen und von Gott abgekehrten Willen
versunken, erstrebt er in der Schrankenlosigkeit seines Machtstrebens
und Begierdelebens den egoistischen Besitz und Genuss der irdischen
Güter. Die Folge davon ist die Zerstörung alles Gemeinschaftslebens
in der Gesellschaft, in der man nur noch um den Besitz irdischer
Güter kämpft, statt ihren gerechten und gemeinsamen Gebrauch
zu organisieren; dio Folge davon ist die Zerstörung der Ehe, an
deren Stelle der entfesselte Geschlechtstrieb immer neue Geschlechtsverhältnisse

zu wechselndem Genuss sucht, die Folge davon ist die
Zerrüttung des Staates, dessen Idee, eine organische und sittliche
Rechts- und Kulturgemeinschaft zu sein, mehr und mehr verloren
geht, während er der selbstsüchtigen Machtpolitik der Parteien zur
Beute wird. Die ganze Entwicklung bestätigt das Urteil Augustins
« nihil enim est quam hoc genus tam discordiosum vitio, tam sociale
natura». Civ. D. XII, 28.

7. Auswirkung dieser irreligiösen Lebenseinstellung ist die
Säkularisierung des sittlichen und sozialen Lebens, der wir in der
Welt allenthalben begegnen. Sie kennt nur noch irdische
Zielsetzungen und Verantwortlichkeiten, ihre Ethik ist bestenfalls eine
rationale Regelung des Trieblebens. Sofern noch unbedingte Werte



— 176 —

und Pflichten in ihr anerkannt werden, wird ihr religiöser Sinn
verkannt oder verschwiegen.

8. Dem gegenüber hat die christliche Ethik die sittliche und
soziale Verantwortung als bedingt durch unser Verhältnis zu Gott
festzustellen. Auch die Kräfte, die wir für die Verwirklichung der
an uns ergehenden sittlichen Forderungen einzusetzen haben, sind
letzten Endes nicht unser eigen, sondern göttliche Gnadenkräfte.

8 a. Diese Gnadenkräfte knüpfen an die durch die Schöpfung
gegebene menschliche Natur an. die zwar durch die Sünde zerrüttet,
aber der Erlösung und Wiederherstellung zugänglich erscheint. Als
Anlage besteht daher auch im Zustand der Sünde die sittliche
Natur des Menschen als «Naturgesetz», das sich im Gewissen
äussert, noch fort, mag dieses Gesetz dem Menschen zunächst auch
nur richtend gegenübertreten (Röm. 2, 15), als religiöse Anlage in
der Gottessehnsucht (Apostelg. 17, 27), als soziale Anlage in dem
Trieb zur Gemeinschaft, der, wie Augustinus ausführt, durch die
Einheit des Menschengeschlechts gewährleistet ist (de civ. Dei XII,
22 und 23), und durch den Wunsch nach Frieden, der selbst hinter
den Kriegen als treibendes Prinzip steht (de civ. Dei XIX, 12).
Daher ist die Übernahme des stoischen Naturrechtsgedankens und
die Verwendung bestimmter aristotelischer Sozialbegriffe, wie sie von
den Kirchenvätern und später durch Thomas von Aquin in ihrem
System christlicher Ethik vollzogen wurde, keineswegs als Fehlgriff
zu beurteilen, wenn man sich zugleich gegenwärtig hält, dass diese
naturrechtlichen Begriffe der Beseelung und Belebung durch die
göttliche Gnade und mit ihr durch die christliche Liebesethik
bedürfen.

9. Göttliche Gnadenkräfte sind Geisteskräfte und nur in persönlicher

Geisteswirkung übertragbar. Sie werden daher nur in den

Begnadigten wirksam. Die vollkommenste Wesenserschliessung
göttlicher Gnade vollzieht sich durch Jesus, in dem und durch den die

göttliche Liebe als das erlösende Prinzip einer in Selbstsucht
verlorenen Welt erscheint. Seine Liebe ist persönliches göttliches Leben,
das sich opfert und hingibt.

10. Die Liebe Christi «ausgegossen in unsere Herzen» (Röm. 5, 5)

besteht als Triebkraft sittlichen Lebens fort in seiner Gemeinde und
Kirche, die ja die mystische Verkörperung seines Geistes in der
menschlichen Geschichte darstellt. So ergibt sich in Christus eine

organische Verbundenheit der von seinem Geist Erfüllten, die sich
zu einem Bruder- und Liebesbund zusammenschliessen müssen.
I. Cor. 12 b, Eph. 4, 12, 16. Röm. 12, 4.

11. Auch für den eucharistischen Kultus der katholischen Kirche
ist dieser Gedanke bestimmend. Indem das Todesopfer Christi für



— 177 —

das Heil der Menschheit in einer sinnbildlichen Handlung dargestellt
und für die Gläubigen vergegenwärtigt wird, übernehmen diese die
heilige Verpflichtung, im religiösen Opferwillen mit Christus eins zu
werden. So erwachsen aus dem katholischen Sakramentsleben stärkste
sittliche Antriebe zu sozialer Verbundenheit: amor Dei et invicem
in Deo.

12. In der Auswirkung kann und darf diese mystische
Lebenseinigung mit Christus und durch ihn mit Gott nicht zum Abschluss
von der Welt und zum Vergessen der in ihr gestellten
Lebenspflichten führen. Vielmehr muss die Gottesliebe als aktives, formendes,
gestaltendes, heilendes Lebensprinzip sich der Welt und dem Leben
zukehren. Daher entspringt aus dem Zentrum der Gottesliebe als

Hauptforderung der christlichen Ethik die Bruderliebe : omnis homo,
in quantum homo est, diligendus est proper Deum. Augustin de
doctr. ehr. I, 27.

13. Wie aber soll die christliche Ethik die ihr von der Bruderliebe

vorgezeichneten Pflichten erfüllen r —¦ Es ist unmöglich, den

ganzen Umkreis der Forderungen zu umschreiben, die hier durch
die sittlichen, geistigen, psychischen und sozialen Notstände erhoben
werden. Entscheidend ist, dass das christliche Gewissen wach bleibt
und immer wieder die Forderungen der Zeit versteht. Grundsätzlich
darf folgendes gesagt werden:

14. Jeder, wer es auch sei, ist von der Vaterliebe Gottes
umschlossen und steht unter der Verheissung seiner Kindschaft. Insofern
eignet jedem in Kants Terminologie sittliche und religiöse «Würde».
—¦ Auf dieser Anlage, und nicht auf irgendwelchen Leistungen,
ruht unsere Gleichheit vor Gott. Selbst dort, wo diese Anlage,
diese Würde nach menschlichem Urteil durch eigenes Verschulden
zerstört wurde, dürfen wir den bürgerlich und sozial Deklassierten
nicht auch religiös deklassieren. Wir haben dazu schon aus dem
Grunde kein Recht, weil wir die sittliche Verwahrlosung des
Einzelnen immer auch als gemeinsame Verschuldung zu empfinden
haben. Daher besteht allgemein die Verpflichtung, die in der
Gemeinschaft auftretenden sittlichen Schäden, für die alle mit
verantwortlich sind, gemeinsam zu tragen und zu überwinden. Gal. 6, 2.

15. Die Überwindung der Gemeinschaftsschäden und der
gemeinschaftlichen Verschuldung muss von der christlichen Ethik in einer
Reihe von sozialen und politischen Reformforderungen erstrebt
werden. Die Kirchen sollen als Fürsprecher des moralischen
Gewissens der Menschheit auftreten, wie das insbesondere in Stockholm
und Prag geschehen ist. So in der Friedensfrage, so bei der
Behandlung vieler Wirtschaftsfragen, bei welchen nicht nur wirtschaftliche,

sondern auch sittliche Belange bewertet werden müssen.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1932. 12



— 178 —

Grundsätzlich muss bei der Erörterung dieser Probleme immer
wieder der Gedanke vorangestellt werden, dass die irdischen Güter
uns nicht zu selbstsüchtigem Genuss, sondern zur Verwaltung
überantwortet sind, um damit dem Leben anderer zu dienen. Wertvolle
Hinweise für die Klarstellung geben hier die augustinischen Begriffe
uti und frui de doctr. christ. 1, 5 und io. Civ. Dei XI, 25.

16. Schliesslich ist in der politischen, wirtschaftlichen, sozialen
und sittlichen Zersetzung unserer Zeit von der Kirche immer wieder
zur Umkehr und zur Busse aufzurufen, nicht um selbstgerecht diese
Welt zu richten, sondern um in Demut der Tatsache sich bewusst
zu werden, dass diese heillosen Zustände auch für die Kirche selbst
ein Gericht darstellen und dass sie daher die Forderung zur Busse

an sich selbst zu richten hat. Denn niemals stellt die Kirche das

Reich Gottes in der Vollendung dar, sondern sie ist nur berufen,
dem kommenden Reiche die Wege zu bereiten. Denn im Rahmen
der menschlichen Geschichte bleibt das Gottesreich der Gerechtigkeit,
des Friedens, der Freude und sittlichen Vollendung immer im Kommen.

17. Der weltüberwindende Glaube, dass wir trotz allem auf dem
Wege zu diesem Reiche sind, gründet sich auf Christus und die
in seinem Evangelium gebotenen Kräfte der Liebe und wird immer
wieder bestätigt durch den sittlichen Heroismus derer, die in selbstlosem

Opferwillen ihr Leben für die Brüder hingeben.

Der VI. Unionskongress zu Velehrad. Über diesen Kongress,
der vom 13.—17. Juli abgehalten worden ist, haben römisch-katholische

Blätter u. a. folgendes berichtet:
Nach langjähriger Vorbereitung fand im Jahre 1907 zum

ersten Male ein internationaler Unionskongress auf dem Velehrad
statt, dem im Laufe der verflossenen 25 Jahre fünf weitere
derartige Kongresse folgten. Träger der Velehrad-Idee war seit Beginn
der internationalen Kongresse bis etwa zum Jahre 1923 der
mährische Priester und spätere Erzbischof von Olmütz, Dr. Stojan, der
auch in der gewaltigen Basilika zu Velehrad, unweit der vermutlichen

Grabstätte des heiligen Slawenapostels Method, bestattet ist.
Sein Nachfolger auf dem erzbischöflichen Stuhl von Olmütz, Dr. Precan,
hat seit 1923 das geistige Erbe Stojans in der Velehrader
Unionstätigkeit übernommen. Er war der Einberufer und tatsächliche Leiter
des heurigen Kongresses. Seinen Bemühungen vor allem ist es zu
danken, dass gelehrte Fachleute aus den verschiedensten Nationen
erschienen und dass der Heilige Stuhl durch ein eigenes Schreiben
des Papstes Pius XL die Abhaltung des Kongresses begrüsste und
das Arbeitsprogramm guthiess. Hiedurch, wie auch durch Teilnahme
von etwa 12 Bischöfen, trug der Kongress ein halboffizielles,
katholisches Gepräge. Trotzdem waren auch die Häupter der orthodoxen



— 179 —

Kirchen eingeladen, entweder selbst zu erscheinen oder Fachleute
zu entsenden, die an den gemeinschaftlichen Beratungen völlig
gleichberechtigt teilnehmen sollten.

Von orthodoxen Theologen und Bischöfen ist am Kongress
niemand erschienen, wohl aber einige Laien vor allem aus Emigrantenkreisen.

Einige orthodoxe Kirchenfürsten richteten freundliche
Antwortschreiben an den Kongress.

National gesehen war das Übergewicht der Teilnehmer den
slawischen Völkern zugehörig: Russen, Tschechen, Slowaken, Polen,
Ukrainer, Ruthenen, Südslawen, Kroaten, Slowenen. So war nicht
zu verkennen, dass wenigstens bei manchem Teilnehmer nicht nur
kirchliche, sondern auch slawisch-nationale Interessen mitspielten.
Dies wurde peinlich fühlbar, als eine, übrigens der Kongressleitung
völlig fernstehende Stelle durch Verteilen von Druckschriften « im
Namen der in Italien lebenden Slawen » nicht nur den Faschismus,
sondern den Heiligen Stuhl selbst angriff.

Die einstimmig gefassten Resolutionen des Kongresses wandten
sich nach dem Berichte gegen die Unterdrückung der Kirchen,
besonders der orthodoxen Kirche, in Sowjetrussland; sie forderten
dann für die römischen Katholiken intensiveres Studium des
orthodoxen Orients. Ferner wurde angeregt, die weitere Verbreitung der
Verehrung der hl. Slawenapostel Cyrill und Method, welche ein
Vorbild der Zusammenarbeit von Rom und östlichem Christentum
gaben. Zur praktischen Förderung der Einigung wurden angelegentlichst

empfohlen : öffentliche Gebete, Sakramentsempfang und
Gottesdienste um Wiedervereinigung der getrennten Christenheit. Besonders

in kirchlichen Seminarien und Erziehungsanstalten sollten öfters
solche Gottesdienste um die Rückkehr der getrennten Ostchristen
zur Einheit der Kirche veranstaltet werden. Da der Wunsch des

Heiligen Vaters, an den theologischen Fakultäten eigene Lehrstühle
für das Studium des orientalischen Christentums zu errichten,
einstweilen vielerorts auf Schwierigkeiten stossen dürfte, sollen von
Fachkennern in Seminarien, Fakultäten und Klöstern einschlägige
Vorträge oder Kurse abgehalten werden.

Am Kongress wurde das Thema behandelt : « Der Glaube, das
unlössliche Band des mystischen Leibes Christi. > Zu einer
Aussprache zwischen den Orthodoxen und den Römischen kam es nur
am Schluss der Tagung in einer Kommission, welche sich aus
römisch-katholischen Gelehrten und Theologen, Orthodoxen und
Unierten Griechen zusammensetzte. Beachtung fand eine Zuschrift
des orthodoxen Theologen Bulgakow. Das Haupthindernis für eine
Union sieht er in der römischen Lehre vom Primat, wie diese im
Vatikanum definiert ist. Er hofft, dass nach dem vorzeitigen Abbruch



— 180 —

dieses Konzils bei der Wiederaufnahme die Frage des Primates neu
aufgegriffen bzw. neu erklärt und beleuchtet wird. Das dürfte nun
freilich eine eitle Hoffnung sein ; denn die Lehre vom Primat gehört
nun zu den unabänderlichen Glaubenssätzen, die das Fundament
der römischen Kirche bilden. Nach den Erfahrungen seit 1870 wird
sie sich aber sehr hüten, zu einer Änderung der feierlich
ausgesprochenen Glaubenssätze Hand zu bieten. Sonst würde ja der
Anspruch der Unfehlbarkeit bis ins Mark getroffen. Der diesjährige
Kongress von Velehrad konnte wegen der Zurückhaltung der Orthodoxen

nicht viel erreichen und bildete wesentlich eine Konferenz
zwischen den Römischkatholiken des lateinischen und des orientalischen

Ritus.

Unierte Jesuiten. Verschiedene Orden der römischen Kirche
widmen sich in der Weise dem Unionswerk, dass sie Kongregationen
des unierten Ritus organisiert haben, die sich der Bekehrung der
orthodoxen Christen eifrig widmen. Diesem Beispiel sind nun auch
die Jesuiten gefolgt. Der Ursprung des unierten Zweiges des Ordens
geht in das Jahr 1924 zurück. Damals haben zwei Jesuiten, ein Pole
und ein Franzose in Albertyn in der Diözese Wilna ein Haus der Jesuiten
des griechisch-slawischen Ritus gegründet. Bald darauf konnte ein
Noviziat errichtet und im Jahr 1928 in Wilna eine Niederlassung
gegründet werden. Zwei Jahre später betrug die Zahl der unierten
Jesuiten über vierzig. In Rom leben ebenfalls einige unierte Jesuiten,
unter ihnen der Rektor des orientalischen Instituts. Unter den Novizen
befinden sich Russen, Ukrainer, Polen, ein Bulgare. Fünf Jesuiten
gehören dem rumänischen Ritus an. Diese Jesuiten sind wie die
orthodoxen Geistlichen gekleidet und tragen Haupt- und Barthaar
nach deren Art. Sie beobachten den Ritus und die Fastenzeit nach
orthodoxer Praxis, so dass sie sich äusserlich kaum von den
orthodoxen Geistlichen unterscheiden.

Zur Förderung des Studiums der Konfessionen. Seit einiger
Zeit besteht ein internationales Institut, das geeignet ist, in hohem
Masse den Verkehr und das gegenseitige Verständnis zwischen den
verschiedenen christlichen Konfessionen in aller Welt zu fördern.
Professor Fabricius von der Universität Berlin hat eine Zentralstelle
für Konfessionsforschung und ökumenischen Verkehr eingerichtet.
Dort werden Urkunden und Nachrichten aus allen christlichen
Kirchen, Gemeinschaften und Bewegungen gesammelt, so dass man
Auskunft über alle konfessionellen Fragen erhalten kann. Die
wichtigste Arbeit, die zurzeit bei der Zentralstelle geleistet wird, ist die
Herausgabe des Corpus Confessionum (Verlag Walter de Gruyter & Co.,
Berlin W 10). Das Corpus Confessionum ist eine Ouellensammlung,
die in zahlreichen Bänden eine grosse Menge von Glaubensbekennt-



— 181 —

nissen, Katechismen, Kirchenordnungen, Liedern, Liturgien und
anderen grundlegenden konfessionellen Schriften umfasst. Diese
Urkunden werden in zahlreichen Sprachen gedruckt, wobei das
Deutsche und Englische vorwiegt. Bisher sind herrnhutische,
anglikanische und methodistische Texte herausgegeben worden.

Eine umfangreiche Einleitung in das Corpus Confessionum
bildet das Ökumenische Handbuch der christlichen Kirchen von
Professor Fabricius, das beim evangelischen Pressverband (Berlin-
Steglitz) deutsch und englisch erschienen ist. Darüber hinaus sind
andere Veröffentlichungen in Aussicht genommen, worin das ungeheure
Material wissenschaftlich verarbeitet werden soll. Weitere Auskunft
erteilt Professor D. Fabricius, Berlin NW 87, Jagowstrasse 2.


	Kirchliche Chronik

