
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)

Heft: 3

Artikel: Stimmen aus dem Orient zur päpstlichen Enzyklika "Lux veritatis"

Autor: Hollenbach, G.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 162 —

Stimmen aus dem Orient zur päpstlichen
Enzyklika „Lux veritatis".

Der grossen Kirche von Konstantinopel (ökumenischem
Patriarchate) ist diese päpstliche Enzyklika erst vor kurzer
Zeit zur Kenntnis gebracht worden, und zwar durch Vermittlung

der autokephalen Kirche Griechenlands, deren Vorstand,
der gelehrte Erzbischof von Athen Chrysostomus, eine
entsprechende Abhandlung als Antwort hierauf verfasste, in
welcher er zunächst die Übereinstimmung* der griechischen Kirche
mit der Lehre von der hypostatischen Union in der Person
Christi zum Ausdruck bringt, ferner aber auf Grund von patro-
logischer Evidenz die von der päpstlichen Enzyklika
angeführten Argumente über den Machtvorrang des römischen
Stuhles widerlegt und sich nur auf Anerkennung eines
Ehrenprimates desselben beschränkt.

Die in der ausländischen Presse veröffentlichte Nachricht,
nach welcher die Annahme der Enzyklika vom ökumenischen
Patriarchat verweigert worden sein soll, ist unrichtig und
beruht wahrscheinlich auf einem Irrtum, dagegen wurde vor
Veröffentlichung der Antwort des Erzbischofs von Athen beim
ökumenischen Patriarchat seitens der Kirche Griechenlands angefragt,

ob dasselbe mit clem Inhalt der Widerlegung einverstanden
sei und ob der darin eingenommene Standpunkt als derjenige
der gesamten orthodoxen Kirche angesehen werden konnte.

Die grosse Kirche von Konstantinopel (ökumenisches
Patriarchat) fand nach eingehender Prüfung der Enzyklika und der
Athener Antwort, dass nachdem die Enzyklika nicht direkt an
die orthodoxe Kirche gerichtet war, sondern nur im
allgemeinen die orientalischen Kirchen erwähnte, zu welchen ja
auch die armenische, die koptische, die syrische und zahlreiche
andere Gemeinschaften des Orientes gehören, eine offizielle
Antwort der orthodoxen Kirche auf die päpstliche Enzyklika nicht
unerlässlich sei, wobei jedoch an der Athener Antwort, insofern
diese die Ansichten der Kirche Griechenlands \Tertrat, nichts
auszusetzen sei.



— 163 —

Sehr löblich und erbaulich ist das Interesse, welches die
römische Kirche ihren Jüngern Schwestern des Orientes
entgegenbringt, wenn auch nur die Mittel, die sie als zur Vereinigung

geeignet betrachtet, den Beifall der orientalischen Kirchen
finden würden. Leider besteht die römische Kirche auf
bedingungslose Unterwerfung der Orientalen unter den römischen
Stuhl ohne sich auf irgendwelche vorausgehende theologische
Unterredungen einzulassen und ohne den Wert unci die
Leistungen der Kirchen des Orientes in der makellosen Bewahrung
der kirchlichen Wahrheiten und Tradition im richtigen Masse

zu schätzen und zu würdigen. Die Zeiten, wo der nationale
Hass die Byzantiner von den Lateinern trennte, sind
verstrichen. Feindschaft und Erbitterung sind dem Geiste der
Toleranz und der Duldung gewichen. Mit Entsetzen würde ein
gebildetes Mitglied der orthodoxen Kirche heute den Bericht
des lateinischen Kaisers Balduin an Papst Innozenz III.
vernehmen, welcher die grenzenlose Verachtung der Byzantiner
den Lateinern gegenüber beschreibt (cf. Ep. Balduini imp. ad
Innoc. Ill: „Haec est gens quae Latinos omnes non hominum
nomine dignabatur seel canum, quorum sanguinem effundere
pene inter merita reputabat, etc." Baluze I, 54), vielmehr
betrachtet clie orthodoxe Kirche die römisch-katholische Gemeinschaft

als eine ehrwürdige und ältere Schwester, ja sie kann
nicht umhin, über clie von der römisch-katholischen Kirche auf
allen Gebieten der Wissenschaft, der Menschenliebe und der
Heidenbekehrung entfaltete Tätigkeit ihre aufrichtige Bewunderung

zu äussern und nimmt sich gern die darin herrschende
Ordnung* und Disziplin zum Vorbild. Was aber die orthodoxe
Kirche aufrichtig betrübt, ist die Forderung der römisch-katholischen

Kirche, eine Union auf dem Wege des Einzelproselytis-
mus herbeizuführen, und ihre Bemühungen, sich die Orthodoxen
bedingungslos zu unterwerfen. Dass dieser Vorgang die Orthodoxen

tief beleidigt und statt das Werk der Union zu fördern
im Gegenteil bedeutend hemmt und erschwert, bedarf wohl
keiner weiteren Erklärung. Würden die Römisch-Katholiken
den Standpunkt des berühmten katholischen Prinzen und Theologen

Max von Sachsen einnehmen und die von ihm in seinem
Werke „Die orientalische Kirchenfrage" vertretenen Ansichten
unterstützen, so wäre die Verwirklichung der Union nur mehr
eine Zeitfrage.



— 164 —

Vor allen Dingen lässt sich eine Union durch Erlass von
päpstlichen Bullen und Gegenantworten nicht herbeiführen,
sondern es müssen derselben freundschaftliche und theologisch
unverbindliche Beziehungen und Unterredungen vorausgehen,
wodurch sich die Mitglieder der einzelnen Kirchen persönlich
kennen und gegenseitig schätzen lernen. Die Anwendung dieser
Taktik hat in den Unionsbestrebungen zwischen der orthodoxen
und der anglikanischen Kirche glänzende Resultate ergeben,
und die dogmatisch so grundverschieden angesehenen zwei
Kirchen haben sich über wesentliche Lehrpunkte geeinigt, so
dass sie heute dank clem gegenseitig bezeugten guten Willen
mit Vertrauen von der göttlichen Vorsehung die baldige
Verwirklichung der Voraussage des menschgewordenen Wortes
erwarten dürfen, wonach die Kirche auf Erden nur eine Herde
unter einem Hirten bilden würde.

Und doch stehen die römisch-katholische und die orthodoxe
Kirche einander so nahe, dass man von ihnen sagen kann, sie
seien Schwestern, die sich zufolge eines betrüblichen
Missverständnisses überworfen haben. Können Mittel, clie Anwendung
fanden, um eine Verständigung mit den Anglikanern herbeizuführen,

nicht auch die geistige Verwandschaft wieder ins Leben
rufen, die Jahrhunderte hindurch Rom mit dem Orient brüderlich

verband?
Das Konzil zu Florenz im Jahre 1439 stellte zwar vorübergehend

die abgebrochenen Beziehungen wieder her, leider
wurde die abgeschlossene Union nicht volkstümlich im Orient,
und der Zwiespalt wiederholte sich, um bis auf den heutigen
Tag fortzudauern.

Die von der römisch-katholischen Kirche gewählten Mittel,
um die Wiedervereinigung* zu erzielen, sind leider nicht
derartig beschaffen, um das Vertrauen der Orientalen zu erwecken
und zu gewinnen. Die römische Kirche betrachtet clie Orthodoxen

als Schismatiker und schreibt ihren Priestern und
Gläubigern vor, den Verkehr mit Mitgliedern der orthodoxen Kirche
nach Möglichkeit zu meiden, ihren kirchlichen Zeremonien
nicht beizuwohnen, und besteht darauf, der Frage der Union
nur dann näherzutreten, wenn sich die Orthodoxen vorerst
damit einverstanden erklären, sich dem römischen Stuhle
bedingungslos zu unterwerfen. Dieses Ansinnen ist aber unbillig
und wirkt im höchsten Masse beleidigend auf die orthodoxe



— 165 —

Kirche ein, denn diese rühmt sich mit Recht, den Glauben
unversehrt gegen die Angriffe des Heidentums und der der
Irrlehrer Jahrhunderte hindurch verteidigt zu haben, was übrigens
auch jeder in der Welt- und Kirchengeschichte einigermassen
bewanderte Mensch ohne weiteres zugibt.

Eine Annäherung der Kirchen zueinander kann nur auf
Grund von persönlichem Verkehr und freundschaftlichen
Beziehungen zwischen deren Mitgliedern erfolgen, wodurch das

gegenseitige Vertrauen vermehrt wird. Im höchst konservativen
Orient, dessen Boden mit dem Blut zahlreicher heiliger
Märtyrer getränkt ist, verehren die Römisch-Katholiken abendländische

Heilige, führen römische Sitten ein und legen grossen
Wert auf den Proselytismus von Einzelpersonen, während es
doch viel einfacher für sie gewesen wäre, um das angestrebte
Ziel zu erreichen, eine mildere Gesinnung der gesamten
orthodoxen Kirche an den Tag zu legen und ihre zahlreichen
Heiligen wie auch ihren herrlichen Kultus entsprechend zu
würdigen. Mangel an Verständnis für die Einrichtungen und Sitten
des anderen Teiles auf beiden Seiten ist ein Zustand, der nur
auf Grund persönlicher Beziehungen, gegenseitiger Achtung und
Belehrung beseitigt werden kann. Freundschaft und Mitarbeit
zwischen den hervorragenden Mitgliedern der einzelnen Kirchen,
Korrespondenz zwischen deren Häuptern, Austausch theologischer
Studenten sind lauter Mittel, die viel mehr nützen als die A7er-

öffentlichung von Bullen und Gegenantworten, die nur längst
vergessene theologische Streitigkeiten erneuern und kein
praktisches Ergebnis sichern.

Mögen wir uns daher alle bei Beurteilung der Zustände
und Ansichten der anderen, um die brüderliche Wiedervereinigung

der Kirchen herbeizuführen, der väterlichen Ermahnung
des Apostels Paulus erinnern, um das einzige von ihm als
höchstes vom Dünkel wissenschaftlicher Zänkereien befreites
Ziel zu erreichen: „Denn ich hatte mir vorgenommen, nichts
unter euch zu wissen, als allein Jesum und diesen als den
Gekreuzigten." I. Kor. II, 2.

Istanbul. G. E. IIollenbach,
Archon Chartularius der Grossen Kirche Christi.


	Stimmen aus dem Orient zur päpstlichen Enzyklika "Lux veritatis"

