Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)

Heft: 3

Artikel: Die Verwandlungslehre im eucharistischen Dogma der orthodoxen
Kirche des Morgenlandes

Autor: E.G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404074

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 129 —

Die Verwandlungslehre im eucharistischen Dogma
der orthodoxen Kirche des Morgenlandes.

Verkiirzte Wiedergabe des Aufsatzes von Protopresbyter Sergius Bulgakow,
»Das eucharistische Dogma*?).

Es war fir die theologischen Fihrer der altkatholischen
Bewegung eine schmerzliche Tatsache, als sie zu Anfang ihrer
Auseinandersetzung mit der romisch-katholischen Kirche auch
aus dem orthodoxen Lager wegen ihrer Polemik gegen das
scholastische Theologumenon von der Transsubstantiation der
eucharistischen Gaben angegriffen wurden und zur Vermutung
gedringt werden mussten, dass in diesem Dogma weite Kreise
der ostlichen Kirche ihre altkirchliche Abendmahlsauffassung zu-
gunsten der abendlindischen Anschauungen umgestaltet hitten.
Es konnte zwar dem aufmerksamen Beobachter nicht entgehen,
dass diese Entlehnung und Angleichung an das Dogma der
romischen Kirche nur von ,Kreisen“ der Orthodoxie vertreten
und nur von Kinzelnen, z. B. dem russischen Propst Maltzew,
gegen den Altkatholizismus auagesplelt wurde #). Aber auch

1) Erschienen in der russischen Emigrantenzeitschrift Put’, Paris 1930,
Nr. 20, S. 8-—46 und Nr. 21, S. 3—34. Pfarrvikar Dragutin Hrsak besorgte
mir eine Ubersetzung im Auszug, auf die sich die folgenden Ausfiihrungen
stiitzen.

%) A. v. Maltzew, Die Sakramente der orthodox-katholischen Kirche
des Morgenlandes. Berlin 1898. S. CLVIff. — Zur Verstiindigung. Antwort
an Herrn Propst A. v. Maltzew. (Auf seine Aufsitze in der ,Germania*
[Nr. 180, 182, 218] iiber Altkatholizismus und Orthodoxie.) In dieser Zeit-
schrift (Revue internationale de Thcologie) VIL. Jahrgang, 1899, Nr. 25,
S. 104—114, zur Transsubstantiationslehre speziell S. 109 ff. — LLOhS(,
orthodoxe orientale et anhse ancienne-catholique (Comespondances)
Ebenda, Nr. 27, S. 583—589. — Nochmals zur Verstindigung. Antwort an
Herrn Prof. Gussew an der Akademie zu Kasan. (Auf sechs russische
Schriften iiber die Fragen des Filiogue und der Transsubstantiation.)
Ebenda, X. Jahrgang, 1902 Nr. 87, S. 1—20 und Nr. 39, S. 447—475, ins-
besondeie S. 4(2 ff. — M. l'évéque Serge, Qu’est-ce qui nous sépare des
anciens-catholiques? (Avec notes de la Direction), XII. Jahrgang, 1904,
Nr. 41, 8. 159—190, insbesondere S. 164 ff. — A. Kirejew, Ein Versuch zur

Internat. kirehl. Zeitschrift, Heft 3, 1932. 9



— 130 —

diese vereinzelte Polemik erschwerte zum mindesten das gegen-
seitige Verstehen und Vertrauen?),

Um so erfreulicher ist die klare Selbstbesinnung, die uns
in den Ausfithrungen von Professor Bulgakow entgegentritt
Sie stellt nichts geringeres dar, als eine Rickkehr zu den
urspriinglichen Positionen der altkirchlichen, vorscholastischen
Theologie, ein Zuriickgehen auch hinter die Mischformen, wie
sie die ,romanistische“ Theologie der venezianischen und kiew-
schen Orthodoxie kannte?).

Verstindigung. Ebenda, S. 191—203. — La Direction, Simples remarques sur
les deux documents précédents. Kbenda, S. 204—214. — Endlich sind als
offizielle Dokumente von altkatholischer Seite einzusehen: Antwort der alt-
katholischen Kommission von Rotterdam auf das Gutachten der Kommission
von St. Petersburg vom 11./23. August 1897, Revue internationale de Théo-
logie, VII. Jahrgang, 1899, S. 1—11. Speziell zur Frage der Eucharistie S. 6 ff.
und hlcmu die eucharistischen Belegtexte aus den Schriften der Viter. Eben-
da, III. Jahrgang, 1895, Nr. 12, S. 753 —766, IV. Jahrgang, 1896, S. 130—150.

) Geschichtlich kann das erste Auftauchen des terminus transsub-
stantiatio in einem &stlichen Dokument genau datiert werden. Der Aus-
druck selbst erscheint auch im Abendland erst in dem Werke ,,Sentenzen*
des Roland Bandinelli, des spitern Papstes Alexander ITI. (1140—42). (Siehe
M. Jugie, Theologia dogmatica Christianorum orientalium ab ecclesia catholica
dissidentium. Tom. III, Paris 1930, p. 194.) Auf dem Weg zur Sache befand
man sich allerdings lingst. (Siehe weiter unten in diesem Aufsatz: die
Formel, die Berengar von Tours 1059 in Rom unterschreiben musste.) Die
Griechen haben den Ausdruck von den Lateinern iibernommen und ver-
wenden ihn zum ersten Mal in dem Briefe des byzantinischen Kaisers
Michael Palidologus, in dem er das ihm vom Papst Gregor X. 1267 vor-
gelegte Symbolum wiederholte. Diese confessio fidei, die in der IV. Sitzung
der Lyoner Synode am 6.Juli 1274 von den Griechen angenommen wurde,
enthiilt im lateinischen Grundtext den Passus: Sacramentum eucharistiae
ex azymo conficit eademm Romana ecclesia, tenens et docens, quod in ipso
sacramento panis vere transsubstantiatur in corpus et vinum in sanguinem
Domini nostri Jesu Christi. (Hefele, Konziliengeschichte # 1890, VI 140;
M. Jugie, a.a. O, p.196.) Aber noch zweihundert Jahre lang kann von
einer eigentlichen Ubernahme dieser Terminologie nicht gesprochen werden.
Erst Gennadius tritt in seiner frithern, noch unionsfreundlichen Periode
ausdriicklich fiir die Verwendung des Terminus wsrovoiwoic ein. In der
Zeit der Abwehr gegen die calvinisierenden Tendenzen des Cyrillus Lucaris
scheint dann der Begriff vor allem als starkes Gegengewicht gegen die
»Symbolische® Abendmahlslehre gebraucht worden zu sein. (Meletius Syrigus
und Dositheus von Jerusalem.) Es ist aber wahrscheinlich, dass die Mehr-
zahl der Orthodoxen auch unter der neuen Terminologie die alte orthodoxe
Verwandlungslehre, wie sie bei Johannes von Damaskus und Gregor von
Nyssa vorliegt, weiter beibehielten. Die Ubernahme des starken Auc'.druclss
schliesst noch nicht eo ipso die Zustimmung zu allen dialektischen Erwi-
gungen der abendliindisch-aristotelischen Theologie in sich ein. (Katten-
busch, Lehrbuch der vergleichenden Konfessionskunde I, 416—418.)

) Vgl. Kattenbusch, a. a. O., S. 418.



— 131 —

Ich gebe im folgenden einen Bericht tiber die Erdérterungen
des genannten Aufsatzes, mit dem einzigen Zweck, auf die
Arbeit aufmerksam zu machen. Jede Kritik und Auseinander-
setzung vermeide ich absichtlich. Da ich mich an einem Aus-
zug orientieren musste, ist es nicht zu vermeiden, dass zeitweise
Referat und Zitat ineinander iibergehen!):

L.

(3) Nach dem Glauben der orthodoxen Kirche werden Brot
und Wein im heiligen Abendmahl in den Leib und das Blut
Christi, in denen der Herr selbst gegenwiirtig ist, verwandelt.
Brot und Wein horen auf, sie selbst zu sein, sie werden zum
Leib und Blut Christi: ,Dieses (rodzo) ist mein lLeib,“ ,dieses
ist mein Blut.“ Die Kraft der geheimnisvollen Wandlung durch-
dringt das Wesen des Brotes und Weines und veridndert es. Iis
wird zu etwas anderm, als es an sich ist, als es als Ding der
physischen Welt ist. Aber Brot und Wein verlieren die Eigen-
schaften, die sie als Dinge dieser Welt besitzen, ihre physika-
lischen und chemischen Eigenschaften, Geruch, Geschmack,
Gewicht, Farbe etc. nicht. Diese bleiben unverédndert. Die vor
sich gegangene Veridnderung beriihrt ihr physisches Dasein nicht.
Das Wunder der Verwandlung ist kein physisches, sondern cin
metaphysisches. Iis besteht nicht im Ersatz einer Materie durch
eine andere, etwa im selben physischen Bereich ihr #hmnliche,
wie im Hochzeitswunder von Kana in Galiléia die Materie des
Wassers in die Materie des Weines umgewandelt wurde, oder
wie im Speisewunder bei der Speisung der Funftausend die
Menge des Brotes vermehrt wurde. In der Welt gibt es keine
Materie, die den Leib und das Blut Christi darstellite, in die
also Brot und Wein umgewandelt werden konnten. (4) Eine
Verdnderung in diesem Sinne bedeutete einen vollig neuen
Schopfungsakt, bei dem die bisherige Materie vernichtet wiirde.
In diesem Falle liage aber keine eigentliche Verwandlung mehr

i e

') Ich versuche, um die ermiidenden Wiederholungen einer Darstellung
in der dritten Person zu vermeiden, einfach den Verfasser selbst reden zu
lassen. Die eingeklammerten Zahlen orientieren iiber die Seiten, auf denen
sich im Put’ je die folgenden Ausfiihrungen vorfinden. I = I. Teil, Nr. 20:
II = II. Teil, Nr. 21.



— 132 —

vor, denn eine wirkliche Verwandlung im Sinne des Terminus
perefodr; setzt eine gewisse Identitit des terminus a quo mit
dem terminus ad quem voraus. Eine Neuschopfung aber, die
ein Neues an die Stelle des Alten setzte, hobe diese Verbunden-
heit, dicse Wechselbeziehung des Ersten mit dem Zweiten auf.

Die Idee der Verwandlung — in diesem Sinn verstanden
— enthalt eine Antinomie, die das Gesetz der Identitit in ge-
wissem Sinne iiberwindet, es aber doch nicht aufhebt, sondern
vielmehr bekriftigt. Die Verwandlung bedeutet Identitit des
Verschiedenen oder Verschiedenheit des Identischen. Sie ist
nicht eine Umwandlung, bei der das eine durch das andere
verschlungen wird, sondern Einheit und Gegensitzlichkeit zu-
gleich, ein antinomisches Wunder. Und dieses ist eben in den
Worten des Herrn ausgedrtickt: ,Dieses (d. h. das Brot) ist mein
Leib* und ,dieses (d. h. der Wein) ist mein Blut“. , Dieses"
(obwohl Neutrum) bezeichnet Brot und Wein als Gegenstinde,
die der sinnlichen Wahrnehmung zuginglich sind und nicht
eine Geste, die auf das Verhiiltnis von Leib und Blut hinweist.
yDieses ist mein Leib, dieses ist mein Blut®, ist die Formel der
Antinomie, die die Tdentitit des Verschiedenen und die Ver-
schiedenheit des Identischen ausdriickt, die Verwandlung als
das Identischwerden in actu, keine bloss passive Identitit, bei
welcher die verschiedenen Dinge in ihrer Verschiedenheit und
Besonderheit verharren, fern von jeder wirklichen Identitiit.
Das Wunder der Antinomie, die Verwandlung, besteht darin,
dass etwas das ist, was es nicht ist, und nicht das ist, was e¢s
ist: Brot und Wein werden zu Leib und Blut Christi, wie auch
das Umgekehrte statthat: Leib und Blut Christi sind dieses —
eucharistische — Brot und dieser — eucharistische — Wein.
(5) Verwandlung ist nicht eine physische Umwandlung, wie wir
sie bei der Veriinderung von Stoffen kennen, z. B. bei der des
Holzes durch Verbrennung. Eine solche Verinderung bedeutet
nimlich die Aufhebung des Gegensatzes zwischen terminus a quo
und terminus ad quem. Das Holz ist nach der Verbrennung
einfach nicht mehr vorhanden, weswegen auch nicht von einer
Verwandlung gesprochen werden kann. Das eucharistische
Wunder kann aber auch nicht mit der Assimilation des Brotes
durch den menschlichen Koérper verglichen werden, wenn schon
diese Analogie eine nicht geringe Bedeutung fiir das eucharistische
Dogma hat. Aber die Verwandlung der eucharistischen Gaben



— 133 —

schliesst eine derartige Veréinderung geradezu aus'). Auch
Visionen gliubiger Menschen, welche die Verwandlung geschaut
haben, haben keine dogmatische Bedeutung, sondern nur eine
symbolische.

(6) Das Wunder der Verwandlung der heiligen Gaben ist
kein physisches, sondern ein metaphysisches. Es bedeutet keine
Verinderung eines Dinges des physischen Bereichs in ein anderes
Ding desselben Bereichs, sondern vielmehr die Vereinigung
zweier Welten, zweier Gebiete des Seins, es stellt einen meta-
physischen transcensus dar. Verwandlung in diesem Sinne kann
und soll nicht ein Gegenstand sinnlicher Wahrnehmung werden,
einer Wahrnehmung, die sich auf diese Welt bezieht. Diese
Verwandlung, sinnlichen Augen unsichtbar, sinnlicher Empfin-
dung unzugéinglich, kann nur Gegenstand des Glaubens sein,
des Glaubens, der da ist ,eine Uberzeugung von Dingen, die
man nicht sieht* (Hebr. 11, 1), eine Erkenntnis metaphysischer
Evidenz, die von der physischen Wahrnehmung unabhingig ist,
ja ihr entgegengesetzt sein kann . .. Der Inhalt dieses Glaubens
kann nicht zum Gegenstand des natiirlichen, erfahrungsmissigen
wissenschaftlichen Wissens werden, obwohl er zuginglich ist
der innern, geistigen Erkenntnis mit ihrer Selbstevidenz, welche
sich in der heiligen Kommunion bezeugt.

Der Glaube an die Verwandlung der eucharistischen Gaben
ist von den apostolischen Zeiten her ein Bestandteil der Kirchen-
lehre gewesen, (7) ohne jedoch dogmatisch fixiert worden zu
sein. Die ersten dogmatischen Erorterungen wurden, durch
Héresien veranlasst, im Westen gefithrt. Der Osten hat sein
Wort zu dieser Frage bis heute noch nicht gesagt. (8) Der Weg
der scholastisch-abendlindischen Theologie ist gekennzeichnet
durch die grobe, geradlinige Formel, die Berengar von Tours
(1059) unterzeichnen musste: Panem et vinum quae in altari
ponuntur post consecrationem non solum sacramentum, sed
etiam, verum corpus et sanguinem Domini nostri Jesu Christi
esse et sensualiter, non solum sacramento, sed etiam in veritate
manibus sacerdotis tractari, frangi et fidelium dentibus atteri.

) Anmerkung des Verfassers: Die Rubriken des Messbuches enthalten
éine aus dem 17. Jahrhundert stammende, von Hieromonach Ewthymie
herriihrende Vorschrift, dass, wenn die heiligen Gaben das Aussehen des
Fleisches und Blutes annehmen wiirden, es nicht erlaubt wére, sie zur

ommunion zu bentitzen, solange als diese Erscheinung andauert.



— 134 —

Es ist der Weg des kosmologischen Immanentismus. Ihren
klassischen Ausdruck. hat die abendlidndische Lehre tber die
Eucharistie gefunden bei Thomas von Aquin (Summa Theologiae,
I, Qu. LXXV, LXXVI, LXXVII), durch dessen Doktrin bis auf
diesen Tag die ganze Debatte im Sinne der Bejahung oder Ab-
lehnung bestimmt blieb. (9) Das Problem der Eucharistie kon-
zentriert sich im Westen auf die Frage nach der Verwandlung.
Das Hauptaugenmerk ist gerichtet auf die eucharistischen Gaben
und auf die Frage, was mit denselben — als Dingen dieser
Welt — geschehe. (10—14) (Es folgt eine zusammenfassende
Darstellung der thomistischen Abendmahlslehre und ihrer philo-
sophischen — aristotelischen — Unterlagen, die wir hier als
bekannt voraussetzen diirfen.)

Professor Bulgakow fihrt in seiner Kritik der romischen
Aufstellungen im Anschluss an seine Darstellung der thomistischen
Eucharistielehre fort: Es geht nicht an, ein Dogma von irgend
einer philosophischen Doktrin abhingig zu machen, d. h. diese
— als solche — in die Dogmatik einzufithren. (15—16) Er-
schwerend kommt hinzu, dass es sich im vorliegenden Falle
um eine der fragwiirdigsten Lehren des Aristoteles handelt.
(17) Die Vieldeutigkeit des Substanz-Begriffs — ,in der Welt
gibt es einfache und zusammengesetzte Dinge: Schaf und Herde,
Baum und Wald, Stern und Sternhimmel, Mensch und Volk
usw., und alle diese Dinge haben ihre Substanz (ovoiz) und
ihre Akzidentien (6vuJednxis)* — diese Mehrdeutigkeit der Grund-
begriffe macht es unmoglich, sich an bloss eine Deutung dog-
matisch zu binden. Ausserdem sagt der Begriff transsubstan-
tiatio nicht priizis genug, was die Verwandlung der eucharisti-
schen Gaben in Leib und Blut Christi eigentlich ist, da auch
in der Welt eine unaufthorliche Transsubstantiation vor sich geht,
indem ,Dinge vergehen und wieder erscheinen, unaufhérlich
eins ins andre ibergeht und mit den Dingen auch ihre Sub-
stanzen®.

(18) Dadurch, dass die Unterscheidung von Substanz und
Accidens nicht nur auf die eucharistischen Gaben, sondern auch
auf den verkliarten Leib Christi angewendet wird auch bei
diesem kann die Substanz von den Akzidentien getrennt werden
— wird derselbe in die Reihe der irdischen Dinge herabgezogen
und ihrem Los (der Veriinderlichkeit) unterworten. ,Diese Ein-
reihung des gottlichen Leibes in die Reihe der irdischen Dinge*




— 135 —

(Erde, Korn, Mehl und Wasser, Brot, Leib Christi, Menschen-
leib und wieder Erde), ,scine Immanentisierung, (19) vernichtet
ihn und entspricht nicht dem verklirten Zustand des Leibes des
Herrn, der in den Himmeln ist“. Die Berufung auf die Allmacht
Gottes ist nicht angebracht, weil die Allmacht Gottes zwar die
empirische Unmoglichkeit oder das dem Menschen Unmdgliche
tiberwindet, nicht aber das logisch Inkonveniente, eine logische
oder metaphysische Absurditit. Die Transsubstantiationslehre
macht keinen grossern Unterschied zwischen dem verkldrten
Leib des auferstandenen und in den Himmel aufgefahrenen Herrn
und den eucharistischen Gaben als zwischen verschiedenen
Dingen oder Substanzen dieser Welt.

Werden so die beiden Substanzen (die der Gaben und die
des Leibes und Blutes Christi) einerseits auf die gleiche meta-
physische Ebene gesetzt, so bewahren andererseits die Akziden-
tien der Gaben — obwohl ihrer Substantialitiit entleert — ihre
volle Realitit, d. h. sie bleiben sie selbst, Brot und Wein, welchen
(20) Christus sakramental einwohnt und sich so ,in pane, cum
pane, sub pane*“ zum Genuss darbietet. So besagt die Trans-
substantiationslehre eigentlich nur dasselbe wie die Impanations-
lehre Luthers, beide aber leugnen in der Tat die Verwandlung
der Gaben. Die Hiresien der Reformation auf dem Gebiete des
eucharistischen Dogmas waren nur eine konsequente Fortfiihrung
der Linien und ein Versuch, aus der Sackgasse des Diphysitis-
mus, der in der Transsubstantiationslehre enthalten ist, heraus-
zukommen,

Mit der Leugnung der Verwandlung der Gaben hingt auch
die eigenartige Auffassung der Realprisenz in der Transsub-
stantiationslehre zusammen, nimlich: in den Gaben haben wir
nicht nur den Leib und das Blut des Herrn, der sie zum Genusse
darbietet, sondern den Herrn selbst, der ,substantialiter* auf die
Erde zuriickkehrt und in der Hostie Wohnung nimmt. Das be-
deutet de facto die Leugnung der Kraft der Auffahrt des Herrn,
insofern als er auf die Erde zuriickkehrt, um auf unzihligen Altiren,
in zahllosen Hostien Wohnung zu nehmen. Die Kommunion wird
auf diese Weise nur der eine Zweck dieser Herabkunft des
Herrn, (21) der andere ist seine Einwohnung in der Hostie zum
Zweck der Anbetung derselben. So erreicht die Transsubstan-
tiationslehre ihr Ziel auch hier nicht, bzw. geht tber dasselbe
hinaus: anstatt der Verwandlung der heiligen Gaben, die sie



— 136 —

zum himmlischen Brot fiir die Kommunion machte, fiihrt sie
Christum auf die Irde herab und leugnet die Kraft seiner
Himmelfahrt.

Die Transsubstantiationslehre stellt aber nicht die einzige
Moglichkeit dar, an der Verwandlung der eucharistischen Gaben
und der damit zusammenhingenden Vorstellung von der Real-
préisenz des Herrn festzuhalten. Es ist deshalb eine dringende
Aufgabe, einerseits zu der theologischen Arbeit der Kirchen-
viiter zurtickzukehren und bei ihrer Problemstellung neu ein-
zusetzen und andererseits, was bei diesem Einsatzpunkt eo
ipso gegeben ist, sich vom romischen Kosmismus freizumachen,
d. h. in der Erorterung des eucharistischen Problems sich nicht
auf die aristotelische Metaphysik, sondern auf die evangelischen
Texte zu stiitzen. Mit andern Worten: die Frage soll wieder
auf den Boden der Christologie, (22) wohin sie ihrem Wesen
nach gehort, gestellt werden.

Die patristische Theologie kennt die oben dargestellte
physische Fragestellung, (23) das Problem, ,was sich im Brot
und Wein als Dingen éndert“, noch nicht. Diese Formulierung
der Frage taucht erst auf dem Boden des erwachenden Ratio-
nalismus und der humanistischien Renaissance mit ihrem Kos-
mismus, deren Anfiinge in der Scholastik liegen, auf, die abend-
landische Theologie ist mehr damit beschiftigt, die Realprisenz
des Herrn und seine Einwohnung in den heiligen Gaben dar-
zutun, als zu erkliren, dass und wie in den heiligen Gaben
den Kommunizierenden der wahre Leib und das wahre Blut
Christi dargeboten werden, und dass sie durch die heilige
Kommunion in geistige und leibliche Gemeinschaft mit Christus
treten. Die Kommunion selbst nimmt, obschon sie von Christus
eingesetzt ist, nicht die zentrale Stelle ein, die ihr gebihrt,
denn sie wird zu einer blossen (24) Folge der Einwohnung
Christi in der Hostie. ,Und doch sind Christi Leib und Blut
uns vor allem als gottliche Speise gegeben auf dem Tische
des Herrn, als ,Brot vom Himmel* und ,Kelch des Lebens’,
und jede Lehre von der Eucharistie muss von dieser, vom Herrn
gegebenen Bestimmung derselben ausgehen®.

Die patristische Theologie stiitzt sich vornehmlich auf das
Johannesevangelium, auf die Lehre des Herrn vom ,Himmels-
brot“, ,das vom Himmel herabkommt und der Welt das Leben
gibt“ (6,33), vom ,Brot des Lebens“, welches ist das Fleisch



— 137 —

und Blut des Gottessohnes (6,64a und 57). (25) Insbesondere
bei Gregor von Nyssa und Johannes Damascenus finden sich
Stitzpunkte fir den Ausbau einer eucharistischen Theologie.
Der erstgenannte sagt in seiner ,grossen Predigt‘ Kap. 37:
»lch glaube wahrhaftig, dass das durch das Gotteswort ge-
heiligte Brot in den Leib Gottes, des Logos, verwandelt wird,
weil auch jener Leib Brot war, aber geheiligt wurde durch
die Einwohnung des Logos. Aus derselben Ursache nun, aus
welcher das in jenem Leib verwandelte Brot in die gottliche
Kraft umgewandelt wurde (d. h. Brot und Wein, welche der
Herr zur Stillung des Hungers und Durstes genossen hat,
wurden sein Leib und sein Blut), geschieht hier dasselbe. Denn
gleich wie die Gnade des Logos den aus Brot bestehenden
Leib, der gewissermassen selber Brot war, heiligte, so wird
auch hier, dem Worte des Apostels gemiiss, Brot ,gehciligt
durch Gottes Wort und Gebet’ (I. Tim. 4,5), nicht indem es
durch das Essen und Trinken zum Leib des Logos wird, son-
dern indem es sich sofort in den ILeib des Logos verwandelt,
wie er sclbst es sagte: Dieses ist mein Leib.*

Und Johannes Damascenus sagt (Genaue Darlegung der
orthodoxen Glaubenslehre, Buch IV, Kap. 13): ,Nicht der in
den Himmel aufgefahrene Leib kommt herab, sondern Brot
und Wein werden in den Leib und das Blut Gottes verwandelt. . .
wie das Brot und der Wein durchs Trinken auf natirliche
Weise verwandelt werden in den Leib und das Blut des Iissenden
und Trinkenden und werden nicht ein anderer Leib, der sich
von seinem frithern Leib unterscheidet, so werden auch Brot,
Wein und Wasser durch Anrufung und Herabkunft des heiligen
Geistes auf tbernatiirliche Weise verwandelt in Christi Leib
und Blut und bilden nicht zwei Leiber, sondern einen und
denselben.“

Die beiden Zitate weisen darauf hin, dass die himmlische
Speise nach der Analogie der irdischen aufgefasst werden darf
und soll. (26) Im Genuss und der Verarbeitung der Nahrung
durch den menschlichen Korper wird die Kommunion des
Menschen mit der Welt ausser ihm verwirklicht. Im Vorgang
‘des Stoffwechsels stellt sich das Eingehen des Nicht-Ich in das
Ich und wiederum des Ich in das Nicht-Ich dar. Das Leben
als Wechsel der Stoffe ist in diesem Sinn ,eine immerwiihrende
Verwandlung der Stoffe der Welt in den Leib und das Blut



— 138 —

des Menschen, begriindet in der géttlichen Einsetzung (Gen. 1,
29, 50). Dieser Prozess des Essens verbiirgt aber, obwohl er
das sterbliche Leben erhilt, aus sich heraus doch nicht die
Unsterblichkeit, als deren Grund der Baum des Lebens —
nach seiner ganzen mystischen Bedeutung — gesetzt war. In
der Kirche aber ist er da als das Brot vom Himmel o
geouaxoy vl adareoias, als die gottliche Eucharistie.

(27) Die Kirchenviiter betonen besonders stark, dass Leib
und Blut des Herrn wihrend seines irdischen Lebens Kkraft
der wahrhaften Mensch- und Fleischwerdung dieser natiirlichen
Verwandlung unterworfen waren (Luk. 2, 40).

,Die Verwandlung des Brotes und Weines in Leib und
Blut des Herrn, welche beim letzten Abendmahle durch ihn
vollzogen wurde fiir die Kommunion der Jiinger, unterscheidet
sich (aber) von dieser natiirlichen Verwandlung darin, dass sie
unabhingig vom Genuss derselben durch den Herrn geschah.
Darin besteht denn auch der wunderbare, sakramentale, iber-
natiirliche (obwohl nicht widernatiirliche) Charakter der Ver-
wandlung ...* (28) ,Und diese, durch ihn selbst wohl nicht
genossene, aber doch vergottete Speise gibt er seinen Jiingern
zum Genusse: ,Esset!, ,trinket alle‘ ...”

Die Allmacht Gottes tiberwindet hier die Grenzen des
Raumes und der Zeit, indem sie die durch den Herrn nicbt
genossene Speise aufgenommen werden ldsst in die Gemein-
schaft des Wesens seines Leibes und Blutes, und indem er
den Jiingern seinen Leib und sein Blut als das Sithnopfer, das
dargebracht werden sollte, zum Genusse darbietet, ehe es noch
dargebracht ward.

Beim letzten Abendmahle hat sich Christus in seinem Leib
und Blut als die heilbringende Speise dargeboten, durch welche
die Vereinigung mit ihm vollzogen wird. (29) Sein Leib war
unmittelbar unter ihnen gegenwirtig und die Jinger haben
sich in der Tat mit diesem Leibe vereinigt, wihrend Brot und
Wein nur die besondere Gestalt der Speise waren, welche mit
dem Leib und Blut Christi vollkommen identisch war.

Wesentlich anders ist es mit der Eucharistie bestellt, wenn
Christus nicht mehr leiblich gegenwiirtig ist, d. h. nach seiner
Auferstehung und Himmelfahrt. Aus Apostelgesch. 2, 42, ver-
glichen mit 1, 14 und 2, 1 geht hervor, dass die Jiinger erst
nach der Ausgiessung des heiligen (Geistes die Eucharistie geé-



— 139 —

feiert haben. Daraus ergibt sich, dass die Eucharistie, wie die
Sakramente der Kirche tiberhaupt, nur durch die Herabkunft
des heiligen Geistes moglich sind. (30) Die Verwandlung voll-
zieht sich jetzt nicht mehr in persoénlicher Gegenwart Christi.
Brot und Wein werden zwar identisch mit dem Leibe Christi,
der bis zu seiner Auferstehung, ja bis zu seiner Himmelfahrt
zu dieser Welt gehorte. Da er aber jetzt nicht mehr zu ihr
gehort, so ist die Beziehung des Brotes und Weines als Dingen
dieser Welt zum Leib Christi, der transkosmisch ist, eine andere
geworden.

(31—34) Der Leib des Auferstandenen ist einerseits iden-
tisch mit seinem irdischen Leib. Der Auferstandene zeigt ihnen
seine Hande, Flsse ..., lisst sich bertihren, geniesst sogar
Speise. Aber zugleich ist der Leib des Auferstandenen qualitativ
verschieden von seinem irdischen Leib (er lebt nicht mit seinen
Jingern zusammen, erscheint nach seinem Willen, unabhingig
von den Gesetzen dieser Welt, diese Krscheinungen haben
nicht die gleiche tiberzeugende Kraft, wie seine leibliche Gegen-
wart vor der Auferstehung (Mt. 20, 17, Luk. 24, 36—40, Joh.
20, 19, 20, 26). Aber der Herr weilte doch noch auf Erden, ge-
horte in gewissem Sinne noch zu dieser Welt. (35-—37) Die
Himmelfahrt aber bedeutet seine entscheidende Entfernung aus
dieser Welt. (38—40) Dieser Weggang bedeutet allerdings nicht
Abwesenheit, sondern bloss eine neue Weise der Gegenwart,
und die Situation nach der Himmelfahrt ist nicht gleich der-
jenigen vor der Fleischwerdung. Die Himmelfahrt bedeutet
keineswegs das Ende der Fleischwerdung oder gar ihre Auf-
hebung, sondern im Gegenteil eben ihre Verewigung. Christi
Leib ist durch seine Erhohung ein vollkommen geistiger Leib
geworden, allerdings nicht im Sinne einer ,Spiritualisation®,
die einer Entkarnation gleichkime, sondern im Sinn einer Ver-
wandlung desselben Leibes. Der Leib bleibt Leib, obwohl nur
dynamisch. ,Dynamisch“ bedeutet aber wiederum nicht bloss
npotentiell“, sondern volle Beherrschung der Leiblichkeit (,Mir
ist gegeben alle Gewalt im Himmel und auf Erden“), ohne an
eine bestimmte Gestalt derselben gebunden zu sein, verbunden
aber mit der Fihigkeit, jederzeit eine solche anzunehmen,
(40—41) Die der rémisch-katholischen Transsubstantiations-
theorie zugrunde liegende Lehre besagt, dass sich der irdische
Leib des Herrn, nach seiner rdumlichen Gestalt, wic er auf



— 140 —

Erden war, im Himmel, zur Rechten Gottes ist. Dabei werden
die beiden Aussagen ,im Himmel” und ,zur Rechten des Vaters
lokal wverstanden, wihrend sie eigentlich den Zustand des
geistigen Leibes des Herrn bezeichnen. (42) Die Identitit des ir-
dischen Leibes mit dem Verklidrten besteht nicht darin, dass
der irdische in seiner Materialitit auferstanden wéire — die
Auferstehung bedeutet vielmehr eine tiefgehende Verinderung
des irdischen Leibes —, sondern darin, dass die verschiedenen
Arten der Leiblichkeit des Herrn nun ineinander {ibergehen
konnten wie es ihm wohlgefillig war. (43) Das ,leere Grab“
widerspricht dieser Auffassung so wenig wie die leibliche
Himmelfahrt des Herrn. (44) Deren Bedeutung liegt vielmehr
darin, dass die Kraft der Fleischwerdung erhalten bleibt und die
Verbindung des Erhéhten mit der Welt nicht aufgehoben wird.
Die Schopfung, das Geschopf bekommt Zugang in die Sphiire
des gottlichen Seins.  Hier haben wir wieder die antinomische
Bestimmung, deren beide Glieder, Thesis und Antithesis, un-
trennbar verbunden bleiben: Der Leib des Christus, der zur
menschlichen Natur, zu dieser Welt gehorte, wird erhoht, ent-
fernt sich aus der Welt, das Weltliche wird iiberweltlich, ge-
hort hinfort dem gottlichen Leben an, die vollige Vergottung
der menschlichen und die vollige Menschwerdung der gottlichen
Natur darstellend.”

,Hier finden wir auch die Begrliindung des eucharistischen
Dogmas. Diese Welt verlassend behilt der Herr Verbindung
mit ihr, und diese Verbindung existiert nicht nur geistig (,nicht
ich lebe, sondern Christus lebt in mir* — als geistige Ein-
wohnung Christi im Menschen), sondern auch korperlich. Auf-
steigend vom irdischen Zustand des Leibes zum verklirten
und auferstandenen hat der Herr jenen Zustand nicht auf-
gehoben als eine ilberschrittene und vollig verlassene Stufe,
sondern er hat ihn in seiner Gottmenschheit eingeschlossen.
Kraft dieser Wechselbeziehung erscheint der Herr in seinem
auferstandenen Leib, der ihrer sinnlichen Wahrnehmung nicht
zuginglich war, den Jingern, indem er zu diesem Zweck die
Gestalt seines irdischen Leibes wieder aufnimmt, obwohl sie
ihm nicht mehr entspricht.*”

(45) Die Gegenwart Christi auf Erden nach der Auferstehung
stellt die Verbindung seines verklirten Leibes mit der Welt
in actu dar. Durch seine Himmelfahrt ist nur die unmittelbare



— 141 —

Verbindung, nicht aber diese als solche unterbrochen worden.
Die leibliche Himmelfahrt bedeutet, dass die Verbindung in
Ewigkeit bestehen bleibt, das Sitzen zur Rechten des Vaters
aber bedeutet die Beherrschung der ganzen Macht der Leib-
lichkeit. (46) Der geistige Leib, frei von der Materie, behélt
die Moglichkeit immer erneuter Materialisation, bedeutet also
nicht die Authebung der Fleischwerdung (Entkarnation). Eine
Authebung der Fleischwerdung wiire der ontologische Gegen-
satz des geistigen Leibes, da sie ja jede Moglichkeit einer
neuen Materialisation ausschlosse?).

11.

Beim letzten Abendmahl hat Christus den Jiingern in Brot
und Wein seinen Leib dargeboten. Die Verwandlung des Brotes
und des Weines in seinen Leib und sein Blut geschah durch
sein. Wort: ,Dieses ist . . .“ Die heilige Kucharistic hat er
jedoch nicht fiir sein letztes Abendmahl, da er selbst noch
dabei war, eingesetzt, sondern fur alle Zeiten, ,bis dass er
kommt“. (4) Nach seiner Auferstehung und Himmelfahrt gehort
er nicht mehr zu dieser Welt, hat aber Verbindung mit ihr
bewahrt, und sein geistiger, verklirter Leib hat die Macht,
durch die Dinge (Stoffe) dieser Welt sich zu offenbaren. Durch
diese Macht werden Brot und Wein zu seinem Leib und Blut.

(5) Die Verwandlung der Elemente geschicht ohne #usserc
Verinderung derselben, da sie kein physischer, sondern ein meta-
physischer Akt ist. (6) In der Konsequenz dieser im ersten Teil
entwickelten Gedanken liegt die Notwendigkeit, die abendliin-
dische Transsubstantiationstheorie abzulehnen. Sie ist die Ant-
wort auf eine falsch gestellte Frage, die nur erkliren mochte,
warum die Elemente stofflich unverindert bleiben und so das
Ausbleiben des Wunders der Verinderung des Stoffes entschul-
digen will. (7) Aber dieses Problem ist gar nicht von entschei-
dender Bedeutung. ,Von entscheidender Bedeutung ist (allein),
dass Brot und Wein zum Leibe Christi gehéren und die Gegen-
wart des tberweltlichen Leibes in der Welt darstellen.”

1) Am Schluss des ersten Teils grenzt der Verfasser seine Anschauung
ab gegen die reformatorische Ublqultatstheone mit der er sie nicht gern
Verwechselt sehen mochte: ,In seinem geistigen Leibe wohnt der Heu
ubeihaupt an keinem Orte, 1st er iiber den Raum erhaben, kann er aber
seinem Willen gemiiss in den Raum eintreten und an einem bestimmten
Ort erscheinen.*



Die Tatsache, dass wir in der Liturgie Leib und Blut unter-
scheiden und dass sie getrennt voneinander dastehen, darf uns
nicht zur eucharistischen Physiologie der Lateiner verleiten.
Diese Unterscheidung findet ihre Begrindung in der Beziehung
zum Opfer auf Golgatha: (8) Die Trennung der beiden bedeutet
den Tod Jesu, die Vereinigung einer Partikel des konsekrierten
Brotes mit dem Wein — seine Auferstehung. Diese Auffassung
entspricht auch dem biblischen Sprachgebrauch. Im alten Te-
stament wird dem Blut eine heiligende und reinigende Kraft
zugeschrieben, welche dem Fleisch nicht eigen ist. Daher das
strenge Verbot des Blutgenusses. (9) Im neuen Testament wird
das Sthnopfer des Erlosers bezeichnet als Ausgiessung seines
Blutes zur Eriosung (Eph. 1, 7; Apk. 5, 9), zur Begnadigung
(Rom. 3, 25), zur Rechtfertigung (Rom. 5, 9), zur Friedensstif-
tung (Kol. 1, 20), zur Reinigung (I. Joh. 1, 7; Hebr. 9, 14), zur
Heiligung (Hebr. 13, 12), zur ,Reinwaschung der Kleider*
(Apk. 7, 14), zum Siege (Apk. 17, 14). Alle diese Ausdricke
haben den allgemeinen Sinn, dass Christus sein Leben dahin-
gibt fiir die Siinden der Welt. Bei der Kinsetzung der Eucha-
ristie wird ebenfalls — ausgenommen I. Kor. 11, 24 — nur vom
Vergiessen des Blutes zur Vergebung der Siinden gesprochen,
nicht aber vom Leibe. ,Man konnte sagen, dass der Leib bloss
der Ort der lebendigen Wirksamkeit des Blutes sei, denn das
Blut existiert nicht ausserhalb des Leibes solange er lebt und
wird nur bei dessen Tod vergossen. Im Blute ist auch die Kraft
des Opfers, seine Seele enthalten.

Die Unterscheidung und Trennung des Leibes vom Blute
in der Eucharistie kann auch vom christologischen Dogma her
gedeutet werden: Christus hat menschliches Fleiseh und eine
verniinftige Seele angenommen. (10) Im Sinn der Trichotomie
Geist, Seele, Leib haben wir im Gottmenschen Logos, Blut und
Leib zu unterscheiden. Das wird durch die Art seines Todes
am Kreuze bestiitigt: Er gab seinen Geist auf; bei der Durch-
bohrung seiner Seite verliess mit dem ausfliessenden Blut und
Wasser seine Seele den Leib; und dieser wurde — entseelt
und leblos — ins Grab gelegt.

Von daher ist auch der dogmatische Sinn der Kommunion
unter beiden Gestalten zu verstehen. Das Wesentliche dabel
ist nicht der Genuss der beiden Gestalten, sondern die Verei-
nigung des Leibes und Blutes, welche der Auferstehung und



— 143 —

der Himmelfahrt entspricht. ,Den Kommunizierenden wird
nicht der tote, blutlose, im Grabe liegende Leib Christi ge-
reicht, sondern der lebendige, auferstandene und erhohte.“

(11) Die Verwandlung des Brotes und Weines in Christi
Leib und Blut bedeutet also nicht eine Einwohnung des himm-
lischen Herrn, ,substantialiter”, in den Akzidentien dieser Ele-
mente, sondern eine wirkliche grenzen- und restlose Verwand-
lung derselben in seinen Leib und sein Blut. Brot und Wein
haben keine selbstindige Existenz mehr als Dinge dieser Welt,
sondern gehoéren zum Leibe Jesu, dhnlich wie Brot und Fisch,
welche er vor den Jingern genossen hat, zu demselben ge-
horten. ,Der Herr, der in seinem geistigen und verklirten
Leibe zur Rechten Gottes ist, bildet sich in der Verwandlung
einen Leib aus Brot, dem Ding dieser Welt, und beseelt ihn
mit seinem Blute.“ Eine ,Transsubstantiation® ist dafiir nicht
nur nicht notwendig, sie ist sogar ausgeschlossen, da es in dieser
Welt keine solche Substanz gibt, in welche Brot und Wein
verwandelt werden koénnten. Der verklirte Leib des Herrn ist
dieser Welt transzendent, er gehort ihr nicht an, ist ,ausser-
halb dieser Welt“. Die Verwandlung besteht nicht im Wechsel
zweler Substanzen, sondern in der Verbindung des geistigen
Leibes des Herrn mit der eucharistischen , Materie“ dieser Welt.
pber — metaphysische — Akt der Verwandlung stellt die ge-
rade Analogie zur Fleischwerdung Gottes dar und bezeichnet
das Erscheinen Christi auf Erden nach der Himmelfahrt, wobei
die eucharistische Materie die vermittelnde Gestalt (Form)
dieses Erscheinens ist.“ (12) Die Fragen nach der Art seiner
Gegenwart — ob er auf vielen Altiren gleichzeitig erscheint
oder nicht, ob er in jeder Partikel der Hostie ganz gegenwiirtig
sei oder nicht — fallen bei dieser Art der Betrachtung dahin,
pda der erhohte IHerr nicht gebunden ist an Raum und Zeit.“
nDas letzte Abendmahl, obwohl es vom Heiland in der Zeit
gefeiert wurde, ist erhaben iiber die Zeit und iiber die Zeiten,
denn in ihm ist die Vereinigung des Himmlischen mit dem Ir-
dischen gegeben.“

Dem Herrn sind fiir sein Erscheinen keine Grenzen des
Raumes und der Zeit gesetzt, er erscheint auf Erden in allen
unzihlbaren eucharistischen Opferfeiern ,verteilt, doch nicht
zerteilet“, Darin besteht die sogenannte eucharistische Gegen-
wart Christi. Die Bedeutung dieser Gegenwart wird nicht ge-



— 144 —

schmiéilert, wenn die eucharistische Verwandlung nach der Ana-
logie der Erscheinungen des Herrn vor seinen Jiingern nach
der Auferstehung verstanden wird. (13) Wie diese wirklich
waren, so bedeutet auch das Erscheinen des Herrn in den hei-
ligen Gaben seine wirkliche Gegenwart.

Die Erscheinungen des Auferstandenen unterscheiden sich
von seinem Krscheinen in der Eucharistie jedoch ihrem Cha-
rakter und ihrem Ziele nach. Der Charakter der Erscheinungen
vor den Jingern entsprach dem Ubergangszustand seiner ,sich
vollzichenden Erhohung®. In der Zeit zwischen Auferstehung
und Himmelfahrt (Erhohung) gehorte der Herr noch immer
und zugleich in gewissem Sinne auch schon nicht mehr zu
dieser Welt. (Diese Zwiespiiltigkeit spiegelt sich auch in den
biblischen Texten wieder: Maria Magdalena verbietet er, ihn
zu beriithren, wihrend er es Thomas erlaubt.) Er kann die
Leiblichkeit annehmen, wenn er sich den Jiingern zeigen mochte,
er kann sich ihrer wieder auch entledigen, wenn er sich vor
ihnen verbergen mochte. Nach seiner Erhohung gehort er nicht
mehr so zu dieser Welt und erscheint er nicht im Leibe seiner
Herrlichkeit, sondern offenbart er sich nur noch im irdischen
Stoffe kraft der Verbindung seines geistigen Leibes mit der
Welt. Das ist die Offenbarung Christi in der heiligen Eucha-
ristie.

Der Zweck der FKrscheinungen des Auferstandenen vor
den Jimgern war die Uberwindung ihres Unglaubens. Darum
mussten diese Irscheinungen einen &usserlich-offenbarenden
Charakter tragen. In den heiligen Gaben dagegen ist der Herr
nicht so, in #dusserlich sich offenbarender Weise, sondern auf
innerlich tberzeugende Art gegenwirtig. (14) Sein Leib ist uns
nicht bloss fiir sich gegeben, sondern zum Genusse. Nur zu
diesem Zwecke wird der Herr in diesen Gaben gegenwiirtig,
und seine Gegenwart ist durch diesen Zweck begrenzt. (15) ,Die
eucharistische Gegenwart Christi auf Erden wird offenbar nur
im Vollzug der Kommunion.®

Von da aus ist auch die — der alten Kirche fremde —
Praxis der romisch-katholischen Kirche, die heiligen Gaben
zum Zweck der Anbetung auszusetzen, zu verwerfen. (16) Aber
auch die protestantische Auffassung, dass die heiligen Gaben
nur im Augenblick des Genusses Christi Leib und Blut sein
konnten, und dass die Wirklichkeit des Sakramentes durch den



— 145 —

Glauben des Emplingers bedingt werde, ist zu verwerfen. Die
orthodoxe Kirche lehrt, dass die heiligen Gaben Leib und Blut
Christi sind vor und unabhingig von der Kommunion, (17) ob-
wohl diese der eigentliche Zweck der Gegenwart des Herrn in
den heiligen Gaben ist.

(18) Dass es nicht unbegriindet ist, die Gegenwart des Herrn
in den eucharistischen Gaben auf den einen Zweck einzu-
schrinken, zeigen die Worte der Einsetzung: ,Nehmet hin,
esset, trinket!

Die Ausfithrangen seiner Arbeit fasst Sergius Bulgakow in
folgenden Thesen zusammen (19):

1. Im Sakrament der Eucharistie werden die irdischen
Dinge, Brot und Wein, wahrhaft in Leib und Blut Christi ver-
wandelt.

2. Dieser Verwandlung zufolge horen Brot und Wein, mit
allen ihren Eigenschaften, auf, Dinge dieser Welt zu sein, ihr zu-
zugehoren, sondern werden wahrer Leib und wahres Blut Christi.

3. Diese Verwandlung vollzieht sich durch die Vereinigung
derselben mit dem geistigen und verkliarten, aus der Welt er-
hohten Leib des Herrn, welcher in den heiligen Gaben auf
Erden erscheint.

4. Als irdische Dinge bleiben die eucharistischen Elemente
fir die Welt Brot und Wein. Da sie aber durch die Verwand-
lung schon zum Leibe Christi gehoren, der ausserhalb und tber
dieser Welt steht, und dadurch zum metakosmischen Sein dieses
Leibes erhoht werden, offenbaren sie durch sich die Leiblich-
keit Christi aut Erden.

5. (20) Da sich der Leib Christi nach der Himmelfahrt
ausserhalb dieser Welt, in geistigem, verklirtem Zustande be-
findet, folglich auch keine irdischen , Akzidentien“ mehr besitzt,
kann auch die Verwandlung der heiligen Gaben nicht sinnlich
wahrnehmbar fiir die Welt erscheinen. Indem Brot und Wein
durch die Vereinigung mit dem verklirten geistigen Leibe des
Herrn Jesu Christi Leib und Blut Christi werden, sollen sie ihre
irdische Gestalt auch gar nicht dndern. Denn nicht auf diese
bezieht sich die metaphysische Verwandlung. Und sie werden
ganz, ohne jegliche Unterscheidung von Substanz und Akzidens,
in Christi Leib und Blut verwandelt.

6. Auf Grund dieser vollkommenen Verwandlung fallen alle
Impanationstheorien dahin, insoweit als sie die Verwandlung

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1932, 10



— 146 —

leugnen und sie bloss durch eine ,Konsubstantiation“ des Un-
vereinbaren, des Brots und Weines, also Dingen dieser Welt,
mit dem tberweltlichen Leibe Christi, ersetzen. M. a. W.: diese
Vereinigung kann nur durch den Begriff der Verwandlung aus-
gedriickt werden. Diese ist in den Imparationstheorien wohl
gemeint, aber ungeschickt ausgedriickt. Ihr Verdienst ist es
jedoch, dass in ihnen die an die Stelle der Verwandlung ge-
setzte Idee der physischen Konversion oder Transsubstantiation
tiberwunden ist und dadurch erst die Frage nach der wirklichen
Verwandlung der heiligen Gaben gestellt wird.

7. Der allgemeine Grund der eucharistischen Verwandlung
liegt darin, dass der Herr von der Erde, wo er einen irdischen
Leib hatte, in den Himmel hiniibergegangen ist, wo er einen
himmlischen Leib hat, aber die Verbindung mit allen durch-
schrittenen Zustdnden bewahrt. Darum kann er durch Ver-
wandlung zum irdischen Zustand seines Leibes zuritickkehren.
Die Kucharistie hat er wahrend seines irdischen Wandels ein-
gesetzt, fir irdische Menschen, und gibt dafiir seinen irdischen
Leib dahin. (21) Aber jenseits unserer Auferstehung wird die
Kommunion unmittelbar von seinem geistigen Leibe aus ge-
schehen, wie wir auch vor den heiligen Gaben beten: ,Lass
uns deiner selbst teilhaftig werden am ewigen Tage Deines
Reiches.“ 1) |

Soweit fiihren uns die Ausfithrungen des Verfassers. Ihre
Tragweite kommt nicht in der innerphilosophischen Auseinander-
setzung mit der ,philosophischen“ Abendmahlslehre der Scho-
lastik zum Ausdruck. Denn dass wir zur Widerlegung einer
ungeniigenden philosophischen Uberlegung selbst nie ganz ohne
philosophische Entscheidungen durchkommen, diirften auch die
Erwigungen Bulgakow deutlich zeigen. Der Wert seiner Aus-

1) An diese grundlegenden Ausfiihrungen fiigt Prof. Bulgakow noch
einen Anhang ,,Sophiologische Erkldrung des eucharistischen Dogmas‘ an.
Seine Absicht ist vor allem, das Wesen der Leiblichkeit Christi aufzuhellen.
Da aber die Erorterung, die dem Verfasser allerdings sehr wichtig ist, in
so grosse weitere Zusammenhidnge hineinfiihrt und fiir den unkundigen
Leser nur durch eine ausfiihrliche Darstellung der Sophialehre Bulgakows
iiberhaupt zuginglich gemacht werden konnte, miissen wir hier auf eine
Wiedergabe verzichten. Zur Sophialehre Bulgakows findet der deutsche
Leser einige Hinweise in dem Auszug ,,Kosmodizee, aus der Schrift ,Das
Tageslicht* in ,,Ostliches Christentum, herausgegeben von Nicolai Bubnoff
und Hans Ehrenberg. II. Band, S. 196 ff., besonders im Abschnitt II (Der
sophianische Charakter der Kreatur), S. 219 ff.



— 147 —

fihrungen kann aber eben deshalb nicht in diesem Tribut liegen,
den jeder mit oder wider Willen erlegen muss, wenn er iiber-
haupt einen Text ,deuten® will, das heisst fiir andere zu , iiber-
setzen“ versucht. Die grosse Bedeutung seiner Thesen liegt viel-
mehr einerseits in der resoluten Riuckwendung zur patristischen,
altkirchlichen Problemstellung und in der Ankniipfung an das
Wort der biblischen Tradition. Mit dieser Riickwendung ist der
Blick nach unten, auf die ,Elemente“ preisgegeben zugunsten
der Blickrichtung nach oben, auf Christus und das, was
durch ihn geschieht. Damit ist grundséitzlich die losgeloste Be-
trachtung der sakramentalen Vorginge verlassen und das
Sakrament wieder in seinen urspriinglichen Zusammenhang auf-
geriickt. Die Eucharistie wird erklidrt aus einer umfassenden
christologischen Anschauung heraus. Damit ist aber erst eine
fruchtbare Orientierung tber den ganzen Fragenkomplex an-
gebahnt. Die abendlindische Transsubstantiationslehre ist ein
Ende, ein Erklidren im geschlossenen Kreis, die morgenlindische
Verwandlungslehre ist ein Anfang, ein Hinweis auf das Ganze,
eine Aussage, die erst in den dazu gehorigen eschatologischen
Aussagen ihren -abschliessenden Ausdruck findet. Das wusste
die Urkirche, das weiss offensichtlich auch noch die Kirche des
Ostens, als deren Vertreter hier Vater Bulgakow verantwort-
lich spricht. E. G.




	Die Verwandlungslehre im eucharistischen Dogma der orthodoxen Kirche des Morgenlandes

