
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)

Heft: 3

Artikel: Die Verwandlungslehre im eucharistischen Dogma der orthodoxen
Kirche des Morgenlandes

Autor: E.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404074

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


129

Die Verwandiungslehre ira eucharisfisclien Dogma

der orthodoxen Kirche des Morgenlandes.

Verkürzte Wiedergabe des Aufsatzes von Protopresbyter Sergius Bulgakow,
„Das eucharistische Dogma" ').

Es war für die theologischen Führer der altkatholischen
Bewegung eine schmerzliche Tatsache, als sie zu Anfang ihrer
Auseinandersetzung mit der römisch-katholischen Kirche auch
aus dem orthodoxen Lager wegen ihrer Polemik gegen das
scholastische Theologumenon von der Transsubstantiation der
eucharistischen Gaben angegriffen wurden und zur Vermutung
gedrängt werden mussten, dass in diesem Dogma weite Kreise
der östlichen Kirche ihre altkirchliche Abendmahlsauffassung
zugunsten der abendländischen Anschauungen umgestaltet hätten.
Es konnte zwar dem aufmerksamen Beobachter nicht entgehen,
dass diese Entlehnung und Angleichung an das Dogma der
römischen Kirche nur von „Kreisen" der Orthodoxie vertreten
und nur von Einzelnen, z. B. dem russischen Propst Maltzew,
gegen den Altkatholizismus ausgespielt wurde2). Aber auch

') Erschienen in der russischen Emigrantenzeitschrift Put', Paris 1930,
Nr. 20, S. 3—46 und Nr. 21, S. 3—34. Pfarrvikar Dragutin Hräak besorgte
mir eine Übersetzung im Auszug, auf die sich die folgenden Ausführungen
stützen.

2) A. v. Maltzew, Die Sakramente der orthodox-katholischen Kirche
des Morgenlandes. Berlin 1898. S. CLVI ff. — Zur Verständigung. Antwort
an Herrn Propst A. v. Maltzew. (Auf seine Aufsätze in der „Germania"
[Nr. 180, 182, 218] über Altkatholizismus und Orthodoxie.) In dieser
Zeitschrift (Revue internationale de Théologie) VII. Jahrgang, 1899, Nr. 25,
S. 104—114, zur Transsubstantiationslehre speziell S. 109 ff. — L'Église
orthodoxe orientale et l'Église ancienne-catholique (Correspondances).
Ebenda, Nr. 27, S. 583—589. — Nochmals /Air Verständigung. Antwort an
Herrn Prof. Gussew an der Akademie zu Kasan. (Auf sechs russische
Schriften über die Fragen des Filioque und der Transsubstantiation.)
Ebenda, X. Jahrgang, 1902, Nr. 37, S. 1—20 und Nr. 39, S. 447—475,
insbesondere S. 472 ff. — M. l'évêque Serge, Qu'est-ce qui nous sépare des
anciens-catholiques? (Avec notes de la Direction), NIL Jahrgang, 1904,
Nr. 41, S. 159—190, insbesondere S. 164 ff. — A. Kirejew, Ein Versuch zur

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1932. 9



— 130 —

diese vereinzelte Polemik erschwerte zum mindesten das
gegenseitige Verstehen und Vertrauen ').

Um so erfreulicher ist die klare Selbstbesinnung, die uns
in den Ausführungen von Professor Bulgakow entgegentritt,
Sie stellt nichts geringeres dar, als eine Rückkehr zu den

ursprünglichen Positionen der altkirchlichen, vorscholastischen
Theologie, ein Zurückgehen auch hinter die Mischformen, wie
sie die „romanistische" Theologie der venezianischen und kiew-
schen Orthodoxie kannte2).

Verständigung-. Ebenda, S. 191—203. — La Direction, Simples remarques sur
les deux documents précédents. Ebenda, S- 204—214. — Endlich sind als

offizielle Dokumente von altkatholischer Seite einzusehen: Antwort der
altkatholischen Kommission von Rotterdam auf das Gutachten der Kommission
von St. Petersburg vom 11./23. August 1897, Revue internationale de
Théologie, VII. Jahrgang, 1899, S. 1—11. Speziell zur Frage der Eucharistie S. 6 ff.
und hierzu die eucharistischen Belegtoxte aus den Schriften der Väter. Ebenda,

III. Jahrgang, 1895, Nr. 12, S. 753-766, IV. Jahrgang, 1896, S. 130—150.

') Geschichtlich kann das erste Auftauchen des terminus
transsubstantiatio in einem östlichen Dokument genau datiert werden. Der
Ausdruck selbst erscheint auch im Abendland erst in dem Werke „Sentenzen"
des Roland Bandinelli, des spätem Papstes Alexander III. (1140—42). (Siehe
M. Jugie, Theologia dogmatica Christianorum orientalium ab ecclesia catholica
dissidentium. Tom. III, Paris 1930, p. 194.) Auf dem Weg zur Sache befand
man sich allerdings läng'st. (Siehe weiter unten in diesem Aufsatz: die

Formel, die Bereng-ar von Tours 1059 in Rom unterschreiben musste.) Die
Griechen haben den Ausdruck von den Lateinern übernommen und
verwenden ihn zum ersten Mal in dem Briefe des byzantinischen Kaisers
Michael Paläologus, in dem er das ihm vom Papst Gregor X. 1267
vorgelegte Symbolum wiederholte. Diese confessio fidei, die in der IV. Sitzung'
der Lyoner Synode am 6. Juli 1274 von den Griechen angenommen wurde,
enthält im lateinischen Grundtext den Passus: Sacramentum eucharistiae
ex azymo conficit eadem Romana ecclesia, tenens et docens, quod in ipso
sacramento panis vere transsubstantiatur in corpus et vinum in sanguinem
Domini nostri Jesu Christi. (Hefele, Konziliengeschichte 2 1890, VI, 140;
M. Jugie, a. a. O-, p. 196.) Aber noch zweihundert Jahre lang kann von
einer eigentlichen Übernahme dieser Terminologie nicht gesprochen werden.
Erst Gennadius tritt in seiner frühern, noch unionsfreundlichen Periode
ausdrücklich für die Verwendung' des Terminus fisrovGiwOlç ein. In der
Zeit der Abwehr gegen die calvinisierenden Tendenzen des Cyrillus Lucaris
scheint dann der Begriff vor allem als starkes Gegengewicht gegen die

„symbolische" Abendmahlslehre gebraucht worden zu sein. (Meletius Syrigus
und Dositheus von Jerusalem.) Es ist aber wahrscheinlich, dass die Mehrzahl

der Orthodoxen auch unter der neuen Terminologie die alte orthodoxe
Verwandlungslehre, wie sie bei Johannes von Damaskus und Gregor von
Nyssa vorliegt, weiter beibehielten. Die Übernahme des starken Ausdrucks
schliesst noch nicht eo ipso die Zustimmung zu allen dialektischen
Erwägungen der abendländisch-aristotelischen Theologie in sich ein. (Kattenbusch,

Lehrbuch der vergleichenden Konfessionskunde I, 416—418.)
2) Vgl. Kattenbusch, a. a. O., S. 418.



— 131 —

Ich gebe im folgenden einen Bericht über die Erörterungen
des genannten Aufsatzes, mit clem einzigen Zweck, auf die
Arbeit aufmerksam zu machen. Jede Kritik und Auseinandersetzung*

vermeide ich absichtlich. Da ich mich an einem Auszug

orientieren musste, ist es nicht zu vermeiden, dass zeitweise
Referat und Zitat ineinander übergehen1):

(3) iSTach dem Glauben der orthodoxen Kirche werden Brot
und Wein im heiligen Abendmahl in den Leib und das Blut
Christi, in denen der Herr selbst gegenwärtig ist, verwandelt.
Brot und Wein hören auf, sie selbst zu sein, sie werden zum
Leib und Blut Christi: „Dieses (tovto) ist mein Leib," „dieses
ist mein Blut." Die Kraft der geheimnisvollen Wandlung durchdringt

das Wesen des Brotes und Weines und verändert es. Es
wird zu etwas anclerm, als es an sich ist, als es als Ding der
physischen Welt ist. Aber Brot und Wein verlieren die
Eigenschaften, die sie als Dinge dieser Welt besitzen, ihre physikalischen

und chemischen Eigenschaften, Geruch, Geschmack,
Gewicht, Farbe etc. nicht. Diese bleiben unverändert. Die vor
sich gegangene Veränderung berührt ihr physisches Dasein nicht.
Das Wunder der Verwandlung ist kein physisches, sondern ein
metaphysisches. Es besteht nicht im Ersatz einer Materie durch
eine andere, etwa im selben physischen Bereich ihr ähnliche,
wie im Hochzeitswunder von Kana in Galiläa die Materie des
Wassers in die Materie des Weines umgewandelt wurde, oder
wie im Speisewunder bei der Speisung der Fünftausend die
Menge des Brotes vermehrt wurde. In der Welt gibt es keine
Materie, die den Leib und das Blut Christi darstellte, in die
also Brot und Wein umgewandelt werden könnten. (4) Eine
Veränderung in diesem Sinne bedeutete einen völlig neuen
Schöpfungsakt, bei dem die bisherige Materie vernichtet würde.
In diesem Falle läge aber keine eigentliche Verwandlung mehr

') Ich versuche, um die ermüdenden Wiederholungen einer Darstellung
in der dritten Person zu vermeiden, einfach den Verfasser selbst reden zu
lassen. Die eingeklammerten Zahlen orientieren über die Seiten, auf denen
sich im Put' je die folgenden Ausführungen vorfinden. 1 1. Teil, Nr. 20 :

fl **= IL Teil, Nr. 21.



— 132 —

vor, denn eine wirkliche Verwandlung im Sinne des Terminus
fisraßoh] setzt eine gewisse Identität des terminus a quo mit
clem terminus ad quem voraus. Eine Neuschöpfung aber, die

ein Neues an die Stelle des Alten setzte, höbe diese Verbundenheit,

diese Wechselbeziehung* des Ersten mit dem Zweiten auf.
Die Idee der Verwandlung — in diesem Sinn verstanden

— enthält eine Antinomie, die das Gesetz der Identität in
gewissem Sinne überwindet, es aber docli nicht aufhebt, sondern
vielmehr bekräftigt. Die Verwandlung* bedeutet Identität des

Verschiedenen oder Verschiedenheit des Identischen. Sie ist

nicht eine Umwandlung, bei der das eine durch das andere

verschlungen wird, sondern Einheit und Gegensätzlichkeit
zugleich, ein antinomisches Wunder. Und dieses ist eben in den

Worten des Herrn ausgedrückt: „Dieses (cl. h. das Brot) ist mein
Leib" und „dieses (d. h. der Wein) ist mein Blut". „Dieses"
(obwohl Neutrum) bezeichnet Brot und Wein als Gegenstände,
die der sinnlichen Wahrnehmung zugänglich sind und nicht
eine Geste, die auf das Verhältnis von Leib und Blut hinweist.
„Dieses ist mein Leib, dieses ist mein Blut", ist die Formel der

Antinomie, die die Identität des Verschiedenen und die
Verschiedenheit des Identischen ausdrückt, die Verwandlung als

das Identischwerden in actu, keine bloss passive Identität, bei

welcher die verschiedenen Dinge in ihrer Verschiedenheit und

Besonderheit verharren, fern von jeder wirklichen Identität.
Das Wunder der Antinomie, die Verwandlung, besteht darin,
dass etwas das ist, was es nicht ist, und nicht das ist, was es

ist: Brot und Wein werden zu Leib und Blut Christi, wie auch

das Umgekehrte statthat: Leib und Blut Christi sind dieses —

eucharistische — Brot und dieser — eucharistische — Wein.

(5) Verwandlung ist nicht eine physische Umwandlung, wie wir
sie bei der Veränderung von Stoffen kennen, z. B. bei der des

Holzes durch Verbrennung. Eine solche Veränderung bedeutet

nämlich die Aufhebung des Gegensatzes zwischen terminus a quo

und terminus ad quem. Das Holz ist nach der Verbrennung
einfach nicht mehr vorhanden, weswegen auch nicht von einer

Verwandlung gesprochen werden kann. Das eucharistische
Wunder kann aber auch nicht mit der Assimilation des Brotes

durch den menschlichen Körper verglichen werden, wenn schon

diese Analogie eine nichtgeringeBedeutungfür das eucharistische

Dogma hat. Aber die Verwandlung* der eucharistischen Gaben



— 133 —

schliesst eine derartige Veränderung* geradezu ausl). Auch
Visionen gläubiger Menschen, welche die Verwandlung geschaut
haben, haben keine dogmatische Bedeutung, sondern nur eine
symbolische.

(6) Das Wunder der Verwandlung der heiligen Gaben ist
kein physisches, sondern ein metaphysisches. Es bedeutet keine
Veränderung eines Dinges des physischen Bereichs in ein anderes
Ding desselben Bereichs, sondern vielmehr die Vereinigung
zweier Welten, zweier Gebiete des Seins, es stellt einen
metaphysischen transcensus dar. Verwandlung* in diesem Sinne kann
und soll nicht ein Gegenstand sinnlicher Wahrnehmung werden,
einer Wahrnehmung, die sich auf diese Welt bezieht. Diese
Verwandlung, sinnlichen Augen unsichtbar, sinnlicher Empfindung

unzugänglich, kann nur Gegenstand des Glaubens sein,
des Glaubens, der da ist „eine Überzeugung von Dingen, die
man nicht sieht" (Hebr. 11, 1), eine Erkenntnis metaphysischer
Evidenz, die von der physischen Wahrnehmung unabhängig ist,
ja ihr entgegengesetzt sein kann Der Inhalt dieses Glaubens
kann nicht zum Gegenstand des natürlichen, erfahrungsmässigen
wissenschaftlichen Wissens werden, obwohl er zugänglich ist
der innern, geistigen Erkenntnis mit ihrer Selbstevidenz, welche
sich in der heiligen Kommunion bezeugt.

Der Glaube an die Verwandlung der eucharistischen Gaben
ist von den apostolischen Zeiten her ein Bestandteil der Kirchenlehre

gewesen, (7) ohne jedoch dogmatisch fixiert worden zu
sein. Die ersten dogmatischen Erörterungen wurden, durch
Häresien veranlasst, im Westen geführt. Der Osten hat sein
Wort zu dieser Frage bis heute noch nicht gesagt. (8) Der Weg
der scholastisch-abendländischen Theologie ist gekennzeichnet
durch die grobe, geradlinige Formel, die Berengar von Tours
(1059) unterzeichnen musste: Panem et vinum quae in altari
ponuntur post consecrationem non solum sacramentum, sed
etiam, verum corpus et sanguinem Domini nostri Jesu Christi
esse et sensualiter, non solum sacramento, sed etiam in veritate
manibus sacerdotis traetari, frangi et fidelium dentibus atteri.

') Anmerkung des Verfassers : Die Rubriken des Messbuches enthalten
eme aus dem 17. Jahrhundert stammende, von Hieromonach Ewthymie
herrührende Vorschrift, dass, wenn die heiligen Gaben das Aussehen des
Fleisches und Blutes annehmen würden, es nicht erlaubt wäre, sie zur
Kommunion zu benützen, solange als diese Erscheinung andauert.



— 134 —

Es ist der Weg des kosmologischen Immanentismus. Ihren
klassischen Ausdruck hat die abendländische Lehre über die
Eucharistie gefunden bei Thomas von Aquin (Summa Theologiae,
I, Qu. LXXV, LXXVI, LXXVII), durch dessen Doktrin bis auf
diesen Tag die ganze Debatte im Sinne der Bejahung oder
Ablehnung bestimmt blieb. (9) Das Problem der Eucharistie
konzentriert sich im Westen auf die Frage nach der Verwandlung.
Das Hauptaugenmerk ist gerichtet auf die eucharistischen Gaben
und auf die Frage, was mit denselben — als Dingen dieser
Welt — geschehe. (10—14) (Es folgt eine zusammenfassende

Darstellung der thomistischen Abendmahlslehre und ihrer
philosophischen — aristotelischen — Unterlagen, die wir hier als
bekannt voraussetzen dürfen.)

Professor Bulgakow fährt in seiner Kritik der römischen
Aufstellungen im Anschluss an seine Darstellung der thomistischen
Eucharistielehre fort: Es geht nicht an, ein Dogma von irgend
einer philosophischen Doktrin abhängig zu machen, d. h. diese

— als solche —¦ in die Dogmatik einzuführen. (15—16)
Erschwerend kommt hinzu, dass es sich im vorliegenden Falle
um eine der fragwürdigsten Lehren des Aristoteles handelt.
(17) Die Vieldeutigkeit des Substanz-Begriffs — „in der Welt
gibt es einfache und zusammengesetzte Dinge: Schaf und Herde,
Baum und Wald, Stern und Sternhimmel, Mensch und Volk
usw., und alle diese Dinge haben ihre Substanz (ovaia) und
ihre Akzidentien (ovfißsßijxoc)" — diese Mehrdeutigkeit der
Grundbegriffe macht es unmöglich, sich an bloss eine Deutung
dogmatisch zu binden. Ausserdem sagt der Begriff transsubstantiatio

nicht präzis genug, was die Verwandlung der eucharistischen

Gaben in Leib und Blut Christi eigentlich ist, da auch
in der Welt eine unaufhörliche Transsubstantiation vor sich geht,
indem „Dinge vergehen und wieder erscheinen, unaufhörlich
eins ins andre übergeht und mit den Dingen auch ihre
Substanzen".

(18) Dadurch, dass die Unterscheidung von Substanz und

Accidens nicht nur auf die eucharistischen Gaben, sondern auch

ciuf den verklärten Leib Christi angewendet wird —¦ auch bei

diesem kann die Substanz von den Akzidentien getrennt werden
— wird derselbe in die Reihe der irdischen Dinge herabgezogen
und ihrem Los (der Veränderlichkeit) unterworfen. „Diese
Einreihung* des göttlichen Leibes in die Reihe der irdischen Dinge"



— 135 —

(Erde, Korn, Mehl und Wasser, Brot, Leib Christi, Menschenleib

und wieder Erde), „seine Immanentisierung, (19) vernichtet
ihn und entspricht nicht dem verklärten Zustand des Leibes des

Herrn, der in den Himmeln ist". Die Berufung auf die Allmacht
Gottes ist nicht angebracht, weil die Allmacht Gottes zwar die
empirische Unmöglichkeit oder das clem Menschen Unmögliche
überwindet, nicht aber das logisch Inkonveniente, eine logische
oder metaphysische Absurdität. Die Transsubstantiationslehre
macht keinen grössern Unterschied zwischen dem verklärten
Leib des auferstandenen und in den Himmel aufgefahrenen Herrn
und den eucharistischen Gaben als zwischen verschiedenen
Dingen oder Substanzen dieser Welt.

Werden so die beiden Substanzen (die der Gaben und die
des Leibes und Blutes Christi) einerseits auf die gleiche
metaphysische Ebene gesetzt, so bewahren andererseits die Akzidentien

der Gaben — obwohl ihrer Substantialität entleert — ihre
volle Realität, d. h. sie bleiben sie selbst, Brot und Wein, welchen
(20) Christus sakramental einwohnt und sich so „in pane, cum
pane, sub pane" zum Genuss darbietet. So besagt die
Transsubstantiationslehre eigentlich nur dasselbe wie die Impanations-
lehre Luthers, beide aber leugnen in der Tat die Verwandlung
der Gaben. Die Häresien der Reformation auf dem Gebiete des
eucharistischen Dogmas waren nur eine konsequente Fortführung
der Linien und ein Versuch, aus der Sackgasse des Diphysitis-
mus, der in der Transsubstantiationslehre enthalten ist,
herauszukommen.

Mit der Leugnung* der Verwandlung der Gaben hängt auch
die eigenartige Auffassung der Realpräsenz in der
Transsubstantiationslehre zusammen, nämlich: in den Gaben haben wir
nicht nur den Leib und das Blut des Herrn, der sie zum Genüsse
darbietet, sondern den Herrn selbst, der „substantialiter" auf die
Erde zurückkehrt und in der Hostie Wohnung nimmt. Das
bedeutet de facto die Leugnung der Kraft der Auffahrt des Herrn,
insofern als er auf die Erde zurückkehrt, um auf unzähligen Altären,
in zahllosen Hostien Wohnung zu nehmen. Die Kommunion wird
auf diese Weise nur der eine Zweck dieser Herabkunft des
Herrn, (21) der andere ist seine Einwohnung in der Hostie zum
Zweck der Anbetung derselben. So erreicht die Transsubstantiationslehre

ihr Ziel auch hier nicht, bzw. geht über dasselbe
hinaus: anstatt der Verwandlung der heiligen Gaben, die sie



— 136 —

zum himmlischen Brot für die Kommunion machte, führt sie
Christum auf die Erde herab und leugnet die Kraft seiner
Himmelfahrt.

Die Transsubstantiationslehre stellt aber nicht die einzige
Möglichkeit dar, an der Verwandlung der eucharistischen Gaben
und der damit zusammenhängenden Vorstellung von der
Realpräsenz des Herrn festzuhalten. Es ist deshalb eine dringende
Aufgabe, einerseits zu der theologischen Arbeit der Kirchenväter

zurückzukehren und bei ihrer Problemstellung neu
einzusetzen und andererseits, was bei diesem Einsatzpunkt eo

ipso gegeben ist, sich vom römischen Kosmismus freizumachen,
d. h. in der Erörterung* des eucharistischen Problems sich nicht
auf die aristotelische Metaphysik, sondern auf die evangelischen
Texte zu stützen. Mit andern Worten : die Frage soll wieder
auf den Boden der Christologie, (22) wohin sie ihrem Wesen
nach gehört, gestellt werden.

Die patristisehe Theologie kennt die oben dargestellte
physische Fragestellung, (23) das Problem, „was sich im Brot
und Wein als Dingen ändert", noch nicht. Diese Formulierung
der Frage taucht erst auf dem Boden des erwachenden
Rationalismus und der humanistischen Renaissance mit ihrem
Kosmismus, deren Anfänge in der Scholastik liegen, auf, die
abendländische Theologie ist mehr damit beschäftigt, die Realpräsenz
des Herrn und seine Einwohnung in den heiligen Gaben
darzutun, als zu erklären, dass und wie in den heiligen Gaben
den Kommunizierenden der wahre Leib und das wahre Blut
Christi dargeboten werden, und dass sie durch die heilige
Kommunion in geistige und leibliche Gemeinschaft mit Christus
treten. Die Kommunion selbst nimmt, obschon sie von Christus
eingesetzt ist, nicht die zentrale Stelle ein, die ihr gebührt,
denn sie wird zu einer blossen (24) Folge der Einwohnung
Christi in der Hostie. „Und doch sind Christi Leib und Blut
uns vor allem als göttliche Speise gegeben auf dem Tische
des Herrn, als ,Brot vom Himmel' und ,Kelch des Lebens',
und jede Lehre von der Eucharistie muss von dieser, vom Herrn
gegebenen Bestimmung derselben ausgehen".

Die patristisehe Theologie stützt sich vornehmlich auf das

Johannesevangelium, auf die Lehre des Herrn vom „Himmelsbrot",

„das vom Himmel herabkommt und der Welt das Leben

gibt" (6,33), vom „Brot des Lebens", welches ist das Fleisch



— 137 —

und Blut des Gottessohnes (6,54a und 57). (25) Insbesondere
bei Gregor von Nyssa und Johannes Damascenus finden sich
Stützpunkte für den Ausbau einer eucharistischen Theologie.
Der erstgenannte sagt in seiner „grossen Predigt" Kap. 37 :

„Ich glaube wahrhaftig, dass das durch das Gotteswort
geheiligte Brot in den Leib Gottes, des Logos, verwandelt wird,
weil auch jener Leib Brot war, aber geheiligt wurde durch
die Einwohnung des Logos. Aus derselben Ursache nun, aus
welcher das in jenem Leib verwandelte Brot in die göttliche
Kraft umgewandelt wurde (d. h. Brot und Wein, welche der
Herr zur Stillung* des Hungers und Durstes genossen hat,
wurden sein Leib und sein Blut), geschieht hier dasselbe. Denn
gleich wie die Gnade des Logos den aus Brot bestehenden
Leib, der gewissermassen selber Brot war, heiligte, so wird
auch hier, clem Worte des Apostels gemäss, Brot ,geheiligt
durch Gottes Wort und Gebet' (I. Tim. 4,5), nicht indem es

durch das Essen und Trinken zum Leib des Logos wird,
sondern indem es sich sofort in den Leib des Logos verwandelt,
wie er selbst es sagte: Dieses ist mein Leib."

Und Johannes Damascenus sagt (Genaue Darlegung der
orthodoxen Glaubenslehre, Buch IV, Kap. 13): „Nicht der in
den Himmel aufgefahrene Leib kommt herab, sondern Brot
und Wein werden in den Leib und das Blut Gottes verwandelt.
wie das Brot und der Wein durchs Trinken auf natürliche
Weise verwandelt werden in den Leib und das Blut des Essenden
und Trinkenden und werden nicht ein anderer Leib, der sich
von seinem frühern Leib unterscheidet, so werden auch Brot,
Wein und Wasser durch Anrufung und Herabkunft des heiligen
Geistes auf übernatürliche Weise verwandelt in Christi Leib
und Blut und bilden nicht zwei Leiber, sondern einen und
denselben."

Die beiden Zitate weisen darauf hin, dass die himmlische
Speise nach der Analogie der irdischen aufgefasst werden darf
und soll. (26) Im Genuss und der Verarbeitung der Nahrung
durch den menschlichen Körper wird die Kommunion des
Menschen mit der Welt ausser ihm verwirklicht. Im Vorgang
des Stoffwechsels stellt sich das Eingehen des Nicht-Ich in das
Ich und wiederum des Ich in das Nicht-Ich dar. Das Leben
als Wechsel der Stoffe ist in diesem Sinn „eine immerwährende
Verwandlung der Stoffe der Welt in den Leib und das Blut



— 138 —

des Menschen, begründet in der göttlichen Einsetzung (Gen. 1,

29, 30). Dieser Prozess des Essens verbürgt aber, obwohl er
das sterbliche Leben erhält, aus sich heraus doch nicht die

Unsterblichkeit, als deren Grund der Baum des Lebens —
nach seiner ganzen mystischen Bedeutung — gesetzt war. In
der Kirche aber ist er da als das Brot vom Himmel w
(f.dofiaxov ci)ç dilavaoiaç, als die göttliche Eucharistie.

(27) Die Kirchenväter betonen besonders stark, dass Leib
und Blut des Herrn während seines irdischen Lebens kraft
der wahrhaften Mensch- und Fleischwerdimg dieser natürlichen
Verwandlung unterworfen waren (Luk. 2, 40).

„Die Verwandlung des Brotes und Weines in Leib und
Blut des Herrn, welche beim letzten Abendmahle durch ihn
vollzogen wurde für die Kommunion der Jünger, unterscheidet
sich (aber) von dieser natürlichen Verwandlung darin, dass sie

unabhängig vom Genuss derselben durch den Herrn geschah.
Darin besteht denn auch der wunderbare, sakramentale,
übernatürliche (obwohl nicht widernatürliche) Charakter der
Verwandlung ..." (28) „Und diese, durch ihn selbst wohl uicht

genossene, aber doch vergottete Speise gibt er seinen Jüngern
zum Genüsse: .Esset', ,trinket alle' ."

Die Allmacht Gottes überwindet hier die Grenzen des

Raumes und der Zeit, indem sie die durch den Herrn nicht
genossene Speise aufgenommen werden lässt in die Gemeinschaft

des Wesens seines Leibes und Blutes, und indem er
den Jüngern seinen Leib und sein Blut als das Sühnopfer, das

dargebracht werden sollte, zum Genüsse darbietet, ehe es noch

dargebracht ward.
Beim letzten Abendmahle hat sich Christus in seinem Leib

und Blut als die heilbringende Speise dargeboten, durch welche
die Vereinigung mit ihm vollzogen wird. (29) Sein Leib war
unmittelbar unter ihnen gegenwärtig und die Jünger haben
sich in der Tat mit diesem Leibe vereinigt, während Brot und

Wein nur die besondere Gestalt der Speise waren, welche mit
dem Leib und Blut Christi vollkommen identisch war.

Wesentlich anders ist es mit der Eucharistie bestellt, wenn
Christus nicht mehr leiblich gegenwärtig ist, d. h. nach seiner

Auferstehung und Himmelfahrt. Aus Apostelgesch. 2,42,
verglichen mit 1, 14 und 2, 1 geht hervor, dass die Jünger erst

nach der Ausgiessung des heiligen Geistes die Eucharistie ge-



— 139 —

feiert haben. Daraus ergibt sich, dass die Eucharistie, wie die
Sakramente der Kirche überhaupt, nur durch die Herabkunft
des heiligen Geistes möglich sind. (30) Die Verwandlung
vollzieht sich jetzt nicht mehr in persönlicher Gegenwart Christi.
Brot und Wein werden zwar identisch mit dem Leibe Christi,
der bis zu seiner Auferstehung, ja bis zu seiner Himmelfahrt
zu dieser Welt gehörte. Da er aber jetzt nicht mehr zu ihr
gehört, so ist die Beziehung des Brotes und Weines als Dingen
dieser Welt zum Leib Christi, der transkosmisch ist, eine andere
geworden.

(31—34) Der Leib des Auferstandenen ist einerseits identisch

mit seinem irdischen Leib. Der Auferstandene zeigt ihnen
seine Hände, Füsse lässt sich berühren, geniesst sogar
Speise. Aber zugleich ist der Leib des Auferstandenen qualitativ
verschieden von seinem irdischen Leib (er lebt nicht mit seinen
Jüngern zusammen, erscheint nach seinem Willen, unabhängig
von den Gesetzen dieser Welt, diese Erscheinungen haben
nicht die gleiche überzeugende Kraft, wie seine leibliche Gegenwart

vor der Auferstehung (Mt. 20, 17, Luk. 24, 36—40, Joh.
20, 19, 20, 26). Aber der Herr weilte doch noch auf Erden,
gehörte in gewissem Sinne noch zu dieser Welt. (35—37) Die
Himmelfahrt aber bedeutet seine entscheidende Entfernung aus
dieser Welt. (38—40) Dieser Weggang bedeutet allerdings nicht
Abwesenheit, sondern bloss eine neue Weise der Gegenwart,
und die Situation nach der Himmelfahrt ist nicht gleich
derjenigen vor der Fleischwerdung. Die Himmelfahrt bedeutet
keineswegs das Ende der Fleischwerdung oder gar ihre
Aufhebung, sondern im Gegenteil eben ihre Verewigung*. Christi
Leib ist durch seine Erhöhung ein vollkommen geistiger Leib
geworden, allerdings nicht im Sinne einer „Spiritualisation",
die einer Entkarnation gleichkäme, sondern im Sinn einer
Verwandlung desselben Leibes. Der Leib bleibt Leib, obwohl nur
dynamisch. „Dynamisch" bedeutet aber wiederum nicht bloss

„potentiell", sondern volle Beherrschung der Leiblichkeit („Mir
ist gegeben alle Gewalt im Himmel und auf Erden"), ohne an
eine bestimmte Gestalt derselben gebunden zu sein, verbunden
aber mit der Fähigkeit, jederzeit eine solche anzunehmen.
(40—41) Die der römisch-katholischen Transsubstantiations-
theorie zugrunde liegende Lehre besagt, dass sich der irdische
Leib des Herrn, nach seiner räumlichen Gestalt, wie er auf



— 140 —

Erden war, im Himmel, zur Rechten Gottes ist. Dabei werden
die beiden Aussagen „im Himmel" und „zur Rechten des Vaters"
lokal verstanden, während sie eigentlich den Zustand des

geistigen Leibes des Herrn bezeichnen. (42) Die Identität des
irdischen Leibes mit dem Verklärten besteht nicht darin, class

der irdische in seiner Materialität auferstanden wäre — die

Auferstehung bedeutet vielmehr eine tiefgehende Veränderung
des irdischen Leibes —, sondern darin, dass die verschiedenen
Arten der Leiblichkeit des Herrn nun ineinander übergehen
konnten wie es ihm wohlgefällig war. (43) Das „leere Grab"
widerspricht dieser Auffassung so wenig wie die leibliche
Himmelfahrt des Herrn. (44) Deren Bedeutung liegt vielmehr
darin, class die Kraft der Fleischwerdung erhalten bleibt und die

Verbindung des Erhöhten mit der Welt nicht aufgehoben wird.
Die Schöpfung, das Geschöpf bekommt Zugang in die Sphäre
des göttlichen Seins. „Hier haben wir wieder die antinomische
Bestimmung, deren beide Glieder, Thesis und Antithesis,
untrennbar verbunden bleiben: Der Leib des Christus, der zur
menschlichen Natur, zu dieser "Welt gehörte, wird erhöht,
entfernt sich aus der Welt, das Weltliche wird überweltlicb,
gehört hinfort dem göttlichen Leben an, die völlige Vergottung
der menschlichen und die völlige Menschwerdung der göttlichen
Natur darstellend."

„Hier finden wir auch die Begründung des eucharistischen
Dogmas. Diese Welt verlassend behält der Herr Verbindung
mit ihr, und diese Verbindung existiert nicht nur geistig (,nicht
ich lebe, sondern Christus lebt in mir' — als geistige
Einwohnung Christi im Menschen), sondern auch körperlich.
Aufsteigend vom irdischen Zustand des Leibes zum verklärten
und auferstandenen hat der Herr jenen Zustand nicht
aufgehoben als eine überschrittene und völlig* verlassene Stufe,
sondern er hat ihn in seiner Gottmenschheit eingeschlossen.
Kraft dieser Wechselbeziehung erscheint der Herr in seinem

auferstandenen Leib, der ihrer sinnlichen Wahrnehmung nicht

zugänglich war, den Jüngern, indem er zu diesem Zweck die

Gestalt seines irdischen Leibes wieder aufnimmt, obwohl sie

ihm nicht mehr entspricht."
(45) Die Gegenwart Christi auf Erden nach der Auferstehung

stellt die Verbindung seines verklärten Leibes mit der Welt
in actu dar. Durch seine Himmelfahrt ist nur die unmittelbare



— 141 —

Verbindung, nicht aber diese als solche unterbrochen worden.
Die leibliche Himmelfahrt bedeutet, dass die Verbindung* in
Ewigkeit bestehen bleibt, das Sitzen zur Rechten des Vaters
aber bedeutet die Beherrschung der ganzen Macht der
Leiblichkeit. (46) Der geistige Leib, frei von der Materie, behält
die Möglichkeit immer erneuter Materialisation, bedeutet also
nicht die Aufhebung der Fleischwerdung (Entkarnation). Eine
Aufhebung der Fleischwerdung wäre der ontologische Gegensatz

des geistigen Leibes, da sie ja jede Möglichkeit einer
neuen Materialisation ausschlösse*).

IL
Beim letzten Abendmahl hat Christus den Jüngern in Brot

und Wein seinen Leib dargeboten. Die Verwandlung des Brotes
und des Weines in seinen Leib und sein Blut geschah durch
sein Wort: „Dieses ist ." Die heilige Eucharistie hat er
jedoch nicht für sein letztes Abendmahl, da er selbst noch
dabei war, eingesetzt, sondern für alle Zeiten, „bis dass er
kommt". (4) Nach seiner Auferstehung und Himmelfahrt gehört
er nicht mehr zu dieser Welt, hat aber Verbindung mit ihr
bewahrt, und sein geistiger, verklärter Leib hat die Macht,
durch die Dinge (Stoffe) dieser Welt sich zu offenbaren. Durch
diese Macht werden Brot und Wein zu seinem Leib und Blut.

(5) Die Verwandlung* der Elemente geschieht ohne äussere
Veränderung derselben, da sie kein physischer, sondern ein
metaphysischer Akt ist. (6) In der Konsequenz dieser im ersten Teil
entwickelten Gedanken liegt die Notwendigkeit, die abendländische

Transsubstantiationstheorie abzulehnen. Sie ist die Antwort

auf eine falsch gestellte Frage, die nur erklären möchte,
warum die Elemente stofflich unverändert bleiben und so das
Ausbleiben des Wunders der Veränderung des Stoffes entschuldigen

will. (7) Aber dieses Problem ist gar nicht von entscheidender

Bedeutung. „Von entscheidender Bedeutung ist (allein),
dass Brot und Wein zum Leibe Christi gehören und die Gegenwart

des überweltlichen Leibes in der Welt darstellen."
') Am Schluss des ersten Teils grenzt der Verfasser seine Anschauung

al> gegen die reformatorische Ubiquitätstheorie, mit der er sie nicht gern
verwechselt sehen möchte: „In seinem geistigen Leibe wohnt der Herr
überhaupt an keinem Orte, ist er über den Raum erhaben, kann er aber
seinem Willen gemäss in den Raum eintreten und an einem bestimmten
Ort erscheinen."



— 142 —

Die Tatsache, dass wir in der Liturgie Leib und Blut
unterscheiden und dass sie getrennt voneinander dastehen, darf uns
nicht zur eucharistischen Physiologie der Lateiner verleiten.
Diese Unterscheidung findet ihre Begründung in der Beziehung
zum Opfer auf Golgatha: (8) Die Trennung* der beiden bedeutet
den Tod Jesu, die Vereinigung* einer Partikel des konsekrierten
Brotes mit dem Wein — seine Auferstehung*. Diese Auffassung
entspricht auch dem biblischen Sprachgebrauch. Im alten
Testament wird dem Blut eine heiligende und reinigende Kraft
zugeschrieben, welche dem Fleisch nicht eigen ist. Daher das

strenge Verbot des Blutgenusses. (9) Im neuen Testament wird
das Sühnopfer des Erlösers bezeichnet als Ausgiessung seines

Blutes zur Erlösung (Eph. 1, 7 ; Apk. 5, 9), zur Begnadigung
(Röm. 3, 25), zur Rechtfertigung (Röm. 5, 9), zur Friedensstiftung

(Kol. 1, 20), zur Reinigung (I. Joh. 1, 7; Hebr. 9, 14), zur
Heiligung (Hebr. 13, 12), zur „Reinwaschung der Kleider"
(Apk. 7, 14), zum Siege (Apk. 17, 14). Alle diese Ausdrücke
haben den allgemeinen Sinn, class Christus sein Leben dahin-
gibt für die Sünden der Welt. Bei der Einsetzung* der Eucharistie

wird ebenfalls — ausgenommen I. Kor. 11, 24 — nur vom
Vergiessen des Blutes zur Vergebung der Sünden gesprochen,
nicht aber vom Leibe. „Man könnte sagen, class der Leib bloss
der Ort der lebendigen Wirksamkeit des Blutes sei, denn das

Blut existiert nicht ausserhalb des Leibes solange er lebt und

wird nur bei dessen Tod vergossen. Im Blute ist auch die Kraft
des Opfers, seine Seele enthalten.

Die Unterscheidung und Trennung des Leibes vom Blute
in der Eucharistie kann auch vom christologischen Dogma her

gedeutet werden : Christus hat menschliches Fleisch und eine

vernünftige Seele angenommen. (10) Im Sinn der Trichotomie
Geist, Seele, Leib haben wir im Gottmenschen Logos, Blut und

Leib zu unterscheiden. Das wird durch die Art seines Todes

am Kreuze bestätigt: Er gab seinen Geist auf; bei der
Durchbohrung seiner Seite verliess mit dem ausfliessenden Blut und

Wasser seine Seele den Leib; und dieser wurde — entseelt

und leblos —¦ ins Grab gelegt.
Von daher ist auch der dogmatische Sinn der Kommunion

unter beiden Gestalten zu verstehen. Das Wesentliche dabei

ist nicht der Genuss der beiden Gestalten, sondern die
Vereinigung des Leibes und Blutes, welche der Auferstehung und



— 143 —

der Himmelfahrt entspricht. „Den Kommunizierenden wird
nicht der tote, blutlose, im Grabe liegende Leib Christi
gereicht, sondern der lebendige, auferstandene und erhöhte."

(11) Die Verwandlung des Brotes und Weines in Christi
Leib und Blut bedeutet also nicht eine Einwohnung des
himmlischen Herrn, „substantialiter", in den Akzidentien dieser
Elemente, sondern eine wirkliche grenzen- und restlose Verwandlung

derselben in seinen Leib und sein Blut. Brot und Wein
haben keine selbständige Existenz mehr als Dinge dieser Welt,
sondern gehören zum Leibe Jesu, ähnlich wie Brot und Fisch,
welche er vor den Jüngern genossen hat, zu demselben
gehörten. „Der Herr, der in seinem geistigen und verklärten
Leibe zur Rechten Gottes ist, bildet sich in der Verwandlung
einen Leib aus Brot, dem Ding dieser Welt, und beseelt ihn
mit seinem Blute." Eine „Transsubstantiation" ist dafür nicht
nur nicht notwendig, sie ist sogar ausgeschlossen, da es in dieser
Welt keine solche Substanz gibt, in welche Brot und Wein
verwandelt werden könnten. Der verklärte Leib des Herrn ist
dieser Welt transzendent, er gehört ihr nicht an, ist „ausserhalb

dieser Welt". Die Verwandlung besteht nicht im Wechsel
zweier Substanzen, sondern in der Verbindung des geistigen
Leibes des Herrn mit der eucharistischen „Materie" dieser Welt.
„Der — metaphysische — Akt der Verwandlung stellt die
gerade Analogie zur Fleischwerdung Gottes dar und bezeichnet
das Erscheinen Christi auf Erden nach der Himmelfahrt, wobei
die eucharistische Materie die vermittelnde Gestalt (Form)
dieses Erscheinens ist." (12) Die Fragen nach der Art seiner
Gegenwart — ob er auf vielen Altären gleichzeitig erscheint
oder nicht, ob er in jeder Partikel der Hostie ganz gegenwärtig
sei oder nicht — fallen bei dieser Art der Betrachtung dahin,
„da der erhöhte Herr nicht gebunden ist an Raum und Zeit."
„Das letzte Abendmahl, obwohl es vom Heiland in der Zeit
gefeiert wurde, ist erhaben über die Zeit und über die Zeiten,
denn in ihm ist die Vereinigung des Himmlischen mit dem
Irdischen gegeben."

Dem Herrn sind für sein Erscheinen keine Grenzen des
Raumes und der Zeit gesetzt, er erscheint auf Erden in allen
unzählbaren eucharistischen Opferfeiern „verteilt, doch nicht
zerteilet". Darin besteht die sogenannte eucharistische Gegenwart

Christi. Die Bedeutung dieser Gegenwart wird nicht ge-



— 144 —

schmälert, wenn die eucharistische Verwandlung nach der
Analogie der Erscheinungen des Herrn vor seinen Jüngern nach
der Auferstehung verstanden wird. (13) Wie diese wirklich
waren, so bedeutet auch das Erscheinen des Herrn in den
heiligen Gaben seine wirkliche Gegenwart.

Die Erscheinungen des Auferstandenen unterscheiden sich

von seinem Erscheinen in der Eucharistie jedoch ihrem
Charakter und ihrem Ziele nach. Der Charakter der Erscheinungen
vor den Jüngern entsprach dem Übergangszustand seiner „sich
vollziehenden Erhöhung". In der Zeit zwischen Auferstehung
und Himmelfahrt (Erhöhung) gehörte der Herr noch immer
und zugleich in gewissem Sinne auch schon nicht mehr zu
dieser Welt. (Diese Zwiespältigkeit spiegelt sich auch in den

biblischen Texten wieder: Maria Magdalena verbietet er, ihn
zu berühren, während er es Thomas erlaubt.) Er kann die

Leiblichkeit annehmen, wenn er sich den Jüngern zeigen möchte,
er kann sich ihrer wieder auch entledigen, wenn er sich vor
ihnen verbergen möchte. Nach seiner Erhöhung* gehört er nicht
mehr so zu dieser Welt und erscheint er nicht im Leibe seiner

Herrlichkeit, sondern offenbart er sich nur noch im irdischen
Stoffe kraft der Verbindung* seines geistigen Leibes mit der

Welt. Das ist die Offenbarung Christi in der heiligen Eucharistie.

Der Zweck der Erscheinungen des Auferstandenen vor
den Jüngern war die Überwindung ihres Unglaubens. Darum
mussten diese Erscheinungen einen äusserlich-oft'enbarenden
Charakter tragen. In den heiligen Gaben dagegen ist der Herr
nicht so, in äusserlich sich offenbarender Weise, sondern auf

innerlich überzeugende Art gegenwärtig. (14) Sein Leib ist uns

nicht bloss für sich gegeben, sondern zum Genüsse. Nur zu

diesem Zwecke wird der Plerr in diesen Gaben gegenwärtig,
und seine Gegenwart ist durch diesen Zweck begrenzt. (15) „Die
eucharistische Gegenwart Christi auf Erden wird offenbar nur
im Vollzug der Kommunion."

Von da aus ist auch die ¦— der alten Kirche fremde —

Praxis der römisch-katholischen Kirche, die heiligen Gaben

zum Zweck der Anbetung auszusetzen, zu Verwerfen. (16) Aber
auch die protestantische Auffassung, dass die heiligen Gaben

nur im Augenblick des Genusses Christi Leib und Blut sein

könnten, und dass die Wirklichkeit des Sakramentes durch den



— 145 —

Glauben des Empfängers bedingt werde, ist zu verwerfen. Die
orthodoxe Kirche lehrt, dass die heiligen Gaben Leib und Blut
Christi sind vor und unabhängig von der Kommunion, (17)
obwohl diese der eigentliche Zweck der Gegenwart des Herrn in
den heiligen Gaben ist.

(18) Dass es nicht unbegründet ist, die Gegenwart des Herrn
in den eucharistischen Gaben auf den einen Zweck
einzuschränken, zeigen die Worte der Einsetzung: „Nehmet hin,
esset, trinket!"

Die Ausführungen seiner Arbeit fasst Sergius Bulgakow in
folgenden Thesen zusammen (19):

1. Im Sakrament der Eucharistie werden die irdischen
Dinge, Brot und Wein, wahrhaft in Leib und Blut Christi
verwandelt.

2. Dieser Verwandlung zufolge hören Brot und Wein, mit
allen ihren Eigenschaften, auf, Dinge dieser Welt zu sein, ihr zu-
zugehören, sondern werden wahrer Leib und wahres Blut Christi.

3. Diese Verwandlung vollzieht sich durch die Vereinigung
derselben mit dem geistigen und verklärten, aus der Welt
erhöhten Leib des Herrn, welcher in den heiligen Gaben auf
Erden erscheint.

4. Als irdische Dinge bleiben die eucharistischen Elemente
für die Welt Brot und Wein. Da sie aber durch die Verwandlung

schon zum Leibe Christi gehören, der ausserhalb und über
dieser Welt steht, und dadurch zum metakosmischen Sein dieses
Leibes erhöht werden, offenbaren sie durch sich die Leiblichkeit

Christi auf Erden.
5. (20) Da sich der Leib Christi nach der Himmelfahrt

ausserhalb dieser Welt, in geistigem, verklärtem Zustande
befindet, folglich auch keine irdischen „Akzidentien" mehr besitzt,
kann auch die Verwandlung der heiligen Gaben nicht sinnlich
wahrnehmbar für die Welt erscheinen. Indem Brot und Wein
durch die Vereinigung mit dem verklärten geistigen Leibe des
Herrn Jesu Christi Leib und Blut Christi werden, sollen sie ihre
irdische Gestalt auch gar nicht ändern. Denn nicht auf diese
bezieht sich die metaphysische Verwandlung. Und sie werden
ganz, ohne jegliche Unterscheidung von Substanz und Akzidens,
in Christi Leib und Blut verwandelt.

6. Auf Grund dieser vollkommenen Verwandlung fallen alle
Impanationstheorien dahin, insoweit als sie die Verwandlung

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1832. 10



— 146 —

leugnen und sie bloss durch eine „Konsubstantiation" des

Unvereinbaren, des Brots und Weines, also Dingen dieser Welt,
mit dem überweltlichen Leibe Christi, ersetzen. M. a. W. : diese

Vereinigung* kann nur durch den Begriff der Verwandlung
ausgedrückt werden. Diese ist in den Imparationstheorien wohl
gemeint, aber ungeschickt ausgedrückt. Ihr Verdienst ist es

jedoch, dass in ihnen die an die Stelle der Verwandlung
gesetzte Idee der physischen Konversion oder Transsubstantiation
überwunden ist und dadurch erst die Frage nach der wirklichen
Verwandlung der heiligen Gaben gestellt wird.

7. Der allgemeine Grund der eucharistischen Verwandlung
liegt darin, dass der Herr von der Erde, wo er einen irdischen
Leib hatte, in den Himmel hinübergegangen ist, wo er einen
himmlischen Leib hat, aber die Verbindung mit allen durch-
schrittenen Zuständen bewahrt. Darum kann er durch
Verwandlung zum irdischen Zustand seines Leibes zurückkehren.
Die Eucharistie hat er während seines irdischen Wandels
eingesetzt, für irdische Menschen, und gibt dafür seinen irdischen
Leib dahin. (21) Aber jenseits unserer Auferstehung wird die

Kommunion unmittelbar von seinem geistigen Leibe aus
geschehen, wie wir auch vor den heiligen Gaben beten: „Lass
uns deiner selbst teilhaftig werden am ewigen Tage Deines

Reiches."J)
Soweit führen uns die Ausführungen des Verfassers. Ihre

Tragweite kommt nicht in der innerphilosophischen Auseinandersetzung

mit der „philosophischen" Abendmahlslehre der
Scholastik zum Ausdruck. Denn dass wir zur Widerlegung einer

ungenügenden philosophischen Überlegung selbst nie ganz ohne

philosophische Entscheidungen durchkommen, dürften auch die

Erwägungen Bulgakow deutlich zeigen. Der Wert seiner Aus-

*) An diese grundlegenden Ausführungen fügt Prof. Bulgakow noch
einen Anhang „Sophiologische Erklärung des eucharistischen Dogmas" an.
Seine Absicht ist vor allem, das Wesen der Leiblichkeit Christi aufzuhellen.
Da aber die Erörterung, die dem Verfasser allerdings sehr wichtig ist, in
so grosse weitere Zusammenhänge hineinführt und für den unkundigen
Leser nur durch eine ausführliche Darstellung der Sophialehre Bulgakows
überhaupt zugänglich gemacht werden könnte, müssen wir hier auf eine

Wiedergabe verzichten. Zur Sophialehre Bulgakows findet der deutsche
Leser einige Hinweise in dem Auszug „Kosmodizee", aus der Schrift „Das
Tageslicht" in „Östliches Christentum", herausgegeben von Nicolai Bubnoff
und Hans Ehrenberg. IL Band, S. 196 ff., besonders im Abschnitt II (Der
sophianische Charakter der Kreatur), S. 219 ff.



— 147 —

führungen kann aber eben deshalb nicht in diesem Tribut liegen,
den jeder mit oder wider Willen erlegen muss, wenn er
überhaupt einen Text „deuten" will, das heisst für andere zu
„übersetzen" versucht. Die grosse Bedeutung seiner Thesen liegt
vielmehr einerseits in der resoluten Rückwendung zur patristischen,
altkirchlichen Problemstellung und in der Anknüpfung an das

Wort der biblischen Tradition. Mit dieser Rückwendung ist der
Blick nach unten, auf die „Elemente" preisgegeben zugunsten
der Blickrichtung nach oben, auf Christus und das, was
durch ihn geschieht. Damit ist grundsätzlich die losgelöste
Betrachtung* der sakramentalen Vorgänge verlassen und das
Sakrament wieder in seinen ursprünglichen Zusammenhang
aufgerückt. Die Eucharistie wird erklärt aus einer umfassenden
christologischen Anschauung heraus. Damit ist aber erst eine
fruchtbare Orientierung über den ganzen Fragenkomplex
angebahnt. Die abendländische Transsubstantiationslehre ist ein

Ende, ein Erklären im geschlossenen Kreis, die morgenländische
Verwandlungslehre ist ein Anfang, ein Hinweis auf das Ganze,
eine Aussage, die erst in den dazu gehörigen eschatologischen
Aussagen ihren abschliessenden Ausdruck findet. Das wusste
die Urkirche, das weiss offensichtlich auch noch die Kirche des

Ostens, als deren Vertreter hier Vater Bulgakow verantwortlich

spricht. E. G.


	Die Verwandlungslehre im eucharistischen Dogma der orthodoxen Kirche des Morgenlandes

