
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


256

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die Konferenz der Christian Unity League in St. Louis
(Missouri). Neben den beiden uns am meisten bekannten
Bewegungen zur Vereinigung der christlichen Kirchen, Faith and Order
und Life and Work, existiert eine dritte: Equality and Brotherhood

(Gleichheit und Brüderlichkeit), die aber nur auf
protestantisch-amerikanischem Boden zu gedeihen scheint. Sie will die
konfessionellen Grenzpfähle praktisch niederreissen und alle Konfessionen
durcheinanderrühren, indem sie für offene, d. h. allen Mitgliedern
der verschiedensten Gemeinschaften zugängliche Kommunion, für
Kanzelaustausch unter den Geistlichen aller Denominationen und
für eine jedem Christen offen stehende Mitgliedschaft eintritt. Diese
Bewegung hat sich in der Christian Unity League (Christliche
Einheitsliga) eine Organisation geschaffen, die alle Jahre ihre
Generalkonferenz hält. Sie tagte am 3. und 4. Mai 1932 in St. Louis (U. S. A.).
Aus dem Berichte der von ihr gebildeten Kommission für « die
Vereinigte Kirche der Vereinigten Staaten von Amerika » entnehmen
wir, dass man zur Einheit zu gelangen hofft durch Gebetsgemeinschaft,

Erziehung der Jugend für das christliche Einheitsideal,
interkonfessionelle Pastoralkonferenzen, Austausch von Geistlichen
zwischen den einzelnen Gemeinschaften, Ermahnung zur Einigkeit bei
drohenden Schismen und zur Aufhebung von Absonderungen, wo
die Gründe, die einmal zur Trennung geführt haben, dahingefallen
sind, objektiven Unterricht in der Konfessionskunde zum bessern

gegenseitigen Verständnis, tatsächliche Anerkennung der Gleichheit

aller Christen vor Gott, praktisches Zusammenarbeiten aller
Christen auf den Gebieten der Erziehung, des Handels, der Industrie
und des gesellschaftlichen Lebens im Geiste Jesu Christi, Bekämpfung

aller sektiererischen Gesinnung u. a. Die gegenwärtigen Zeiten
sollen in Amerika der Einheitsbewegung besonders günstig sein,
da dort das Verlangen nach grösserer kirchlicher Einheit weite
Kreise des Protestantismus erfasst und sich die Gegensätze und
Befehdungen unter den Konfessionen wesentlich gemildert haben. Das
Sektentum erleide dort einen Zusammenbruch. Es finde immer noch
seine äusseren Stützen in den Kollegs zur Heranbildung der
Geistlichen, in der konfessionellen Presse, die meistens notleidend ist und
sich fast nur mit Hilfe der Kirchen und durch Zuschüsse von Pri-



— 257 —

vaten über Wasser hält, in den auswärtigen Missionen, in den
Pensionskassen der Geistlichen, durch den Besitz eigener, mit Schulden
belasteter kirchlicher Gebäude, durch die konfessionelle Abschliessung
der Studenten an staatlichen Hochschulen in Konvikten etc. Auf
dem Gebiete der theologischen Erziehung strebt man einer mehr
interdenominationellen Heranbildung zu. Man sucht besonders durch
das Studium der religiösen Lage und auf Grund statistischen
Materials der kirchlichen Wiedervereinigung näherzukommen. — In
der Diskussion, die sich an den Bericht anschloss, wurden viele
schöne Worte gesprochen, die man aber auch anderswo schon
gehört hat, ohne dass dadurch die Sache selbst gefördert worden
wäre. Die 215 christlichen Gemeinschaften der U. S. A. können sich
wohl kaum auf der quallenhaften Grundlage der Christian Unity
League zusammenfinden, und so ist es kein Wunder, dass die Liga
keinen irgendwie gearteten amtlichen Charakter trägt, sondern das

Privatprodukt schwärmerischer Einzelpersonen ist, die ja insbesondere

in Denominationen, die einem primitiven Biblizismus huldigen,
zu finden sind.

Die Sitzungen der Konferenz von St. Louis wurden jeweils mit
Gebet eröffnet und geschlossen. Zum Abschluss wurde ein
gemeinschaftlicher Kommuniongottesdienst gehalten, der auf Einladung des

anglikanischen Bischofs Johnson von St. Louis, seines Hilfsbischofs
und Domdechanten in der Christuskathedrale stattfand und nach
dem Berichte der Christian Union Quarterly unter zahlreicher
Beteiligung einen erhebenden Verlauf nahm. Bischof Johnson erteilte
den Segen, sein Koadjutor hielt die Festpredigt. Auch sein
Domdekan war erschienen, und alle drei geistlichen Würdenträger
empfingen mit vielen Geistlichen aller möglichen Konfessionen aus der
Hand des Zelebrans, eines methodistischen Geistlichen, das Abendmahl.

In ihrem Berichte weist die Christian Union Quarterly darauf
hin, dass die New Yorker Konferenz von 1928 von einer
gemeinschaftlichen Kommunionfeier in der protestantischen Bischöflichen
(anglikanischen) Kirche Abstand nehmen musste, weil der Ortsbischoi
intervenierte, da ein Presbyterianer als Zelebrans vorgesehen war,
der keine Weihe durch einen Bischof erhalten hatte. Dieser « Skandal»

(Chr. U. Qu.) sei jetzt wieder gutgemacht. Im Jahre 1931
hatte der anglikanische Bischof von Cleveland an dem Abendmahlsgottesdienst

der Konferenz in einer presbyterianischen Kirche teil
genommen, indem er mit in Prozession die Kirche betrat und das
Eröffnungsgebet sprach, ohne indessen zu kommunizieren.

Das Verhalten des Erzbischofs Johnson und der beiden andern
anglikanischen Geistlichen hat nun bei den Anglokatholiken in
Amerika und England « Skandal » erregt. So protestierte der angli-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4 1932 17



— 258 —

kanische Pfarrer und Kirchenrat der Trinitatiskirche zu St. Louis
gegen die eigenen vorgesetzten Bischöfe, weil der katholische
Charakter ihrer Kirche durch diese Eucharistiefeier verdunkelt sei. Die
< Living Church » schreibt dazu : «... Was uns verwundert und
betrübt, ist die Irreführung von Christen, die meinen, eine solch
heilige Sache, wie die christliche Einheit, könne sich weder auf
einer Umgehung der kirchlichen Gesetze und Ordnungen noch
auf einer Sabotierung von Grundsätzen, die die Kirche hochhält,
noch auf einer Verachtung ihrer verfassungsmässigen Autorität
aufbauen. Solche Schritte führen nicht zur Einheit, sondern zur Anarchie.

Wir geben zu bedenken, dass eine solche Handlung das
direkte Gegenteil einer Politik ist, die die Liga als die ihrige ausgibt :

„alles zu unterlassen, was zu weiterer Verwirrung beiträgt". Gerade
das aber tut ein solcher Gottesdienst. Wir legen daher der Christlichen

Einheitsliga nahe, in Zukunft nach ihren eigenen Grundsätzen
zu leben, indem sie einen Gottesdienst unterlässt, der auf Missachtung

des Gesetzes und auf einer Verwischung von Grundsätzen
beruht, wodurch viele loyale Christen schmerzlich bekümmert werden. »

Gegen diese Auffassung erhoben liberale Kirchgenossen der
anglikanischen Gemeinschaft ihre Stimmen, was wiederum die « Living
Church » zu einer Entgegnung veranlasste.

Wie sehr sich anglokatholische Kreise mit der ganzen
Prinzipienfrage beschäftigen, erhellt aus einer scharfen Resolution, die
von Harold M. Keyes, Sekretär der Gesellschaft ehemaliger Alumnen
des Nashotahhauses, gefasst und weitergeleitet ist. Sie lautet:

« Da es unsere Aufmerksamkeit erregt hat, dass der Bischoi
und der Hilfsbischof der Diözese Missouri kürzlich eine „die Christliche

Einheitsliga" (sie) benannte Organisation eingeladen hat, in
der Christuskathedralkirche einen Gottesdienst, betitelt „heiliger
Kommuniongottesdienst"', zu halten, welcher nicht der im „Book
of Common Prayer*' für die hl. Kommunion festgesetzten
Ordnung entspricht, und

da bei diesem Gottesdienst ein mit dem der Kirche von
England identisches Konsekrationsgebet von einem Geistlichen
gesprochen wurde, der nicht von einem in apostolischer
Sukzession stehenden Bischof geweiht ist, und

da der Bischof von Missouri bei jenem Gottesdienste den
Segen spendete, der Hilfsbischof predigte und beide Bischöfe die

sogenannte Kommunion empfingen,
deshalb erheben wir am 18. Mai 1932 in Synode zu Nashotah

(Wisconsin) versammelten Zöglinge des Nashotahhauses feierlichen
Protest dagegen, dass die Bischöfe durch Assistenz bei einem
solchen Gottesdienste und zumal durch Empfang von Brot und



— 259 —

Wein als und anstatt des Sakramentes der hl. Kommunion
entweder die Lehre ihrer Kirche ablehnen, dass die hl. Kommunion
nur von einem bischöflich ordinierten Priester gültig konsekriert
werden kann, oder durch volle Teilnahme an einem Gottesdienste,
der die hl. Kommunion fingiert, aber den sie nicht als solchen
betrachten, sich eines Sakrilegs schuldig machten.

Wir beschliessen überdies, dass dieser Protest an den
Vorsitzenden Bischof der protestantischen Episkopalkirche in den
Vereinigten Staaten von Amerika und an den Bischof und
Hilfsbischof der Diözese Missouri gesandt wird. Abschriften sind auch
an die kirchliche Presse zu senden. »

Es wird uns interessieren, welche Stellung die höchsten
Behörden der mit uns in Interkommunion stehenden protestantischen
Episkopalkirche einnehmen. C. N.

Das südindische Unionsschema. Wir brachten hierüber im
4. Hefte der I. K. Z. von 1929 einen ausführlichen Bericht. Das
Schema hat wohl das grösste Interesse in der modernen
Kirchengeschichte erregt und zu den lebhaftesten Diskussionen geführt. Es
ging von einem vereinigten Komitee aus, das 1928 in Bangalore
zusammentraf, um als Grundlage einer Vereinigung der aus
verschiedenen konfessionellen Gemeinschaften gebildeten Südindischen
Vereinigten Kirche mit der anglikanischen Kirche von Südindien
und mit der Wesleyanischen Kirche zu dienen. Inzwischen ist die
Wesleyanische Kirche durch Verbindung mit allen andern
methodistischen Gemeinschaften zu einer Kirche von schätzungsweise
50 Millionen Bekennern angewachsen. Das vereinigte Komitee
vollendete im April 1929 in Madras seine Arbeit. In dem Bestreben,
für die drei Vereinigungskirchen ein allseitig und gegenseitig
anerkanntes kirchliches Amt zu schaffen, war vorgeschlagen worden,
dass in den ersten dreissig der Union folgenden Jahren die
Geistlichen der drei Kirchen unter gewissen Bedingungen mit allen Rechten

in allen Kirchen amtieren dürften, mögen sie nun von Bischöfen
geweiht sein oder nicht. Wir gaben einen von einem anglokatho-
lischen Komitee von gelehrten Kanonisten und Theologen verfassten
kritischen Kommentar zu dem vorgeschlagenen Unionsschema wieder,
der besonders an der Übergangsperiode von dreissig Jahren, bis
alle Geistlichen durch Bischöfe Weihen empfangen hätten, Anstoss
nahm. Vor allem wäre durch das Unionsschema, das nur Südindien
im Auge hatte, ein Riss zwischen der anglikanischen Kirche
Südindiens und Nordindiens herbeigeführt worden. Im Frühling 1930
beschäftigte sich die anglikanische Generalsynode Indiens mit dem
Schema, wobei schwere Bedenken geäussert wurden, und leitete



— 260 —

einen Bericht an die Lambethkonferenz weiter, in dem sie auf
die befriedigenden und unbefriedigenden Teile des Schemas
hinwies. In dem Berichte bat sie die Bischofskonferenz um Rat, ob
sie die Vorschläge billigen oder ablehnen solle. Die Lambethkonferenz

gab dem Schema mit gemischten Gefühlen ihren Segen,
doch machte sie unmissverständlich klar, dass während der
Übergangsperiode von dreissig Jahren von einer kirchlichen Gemeinschaft

der künftigen Vereinigten Kirche in Südindien mit der
Ecclesia Anglicana keine Rede sein könne. Man möge aber nach
Kenntnisnahme dieser Tatsache ruhig miteinander weiterarbeiten.
Inzwischen wurde das vorgeschlagene Unionsschema auch von
verschiedenen andern Denominationen Südindiens selbst kritisch
behandelt. Ein Geistlicher in Hyderabad vertrat den Standpunkt, dass
der vorgesehene Episkopat die brüderlichen Beziehungen mit der
übrigen Wesleyanischen Kirche in Frage stellen würde, und sprach
die Befürchtung aus, dass seine Kirche durch eine Kirche mit
priesterlichen Tendenzen aufgesogen würde. Die Presbyterianer stossen
sich an dem Ausdruck « historischer Episkopat » wegen seiner
offensichtlichen Zweideutigkeit.

Bei einer Versammlung von Vertretern aller drei Vereinigungskirchen

zu Madras im November 1930 wurden Abänderungsvorschläge

gemacht. Man einigte sich darüber, « dass der Episkopat,
die Versammlung der Presbyter und die Gemeinde der Gläubigen
in der Verfassung der Urkirche ihren Platz gehabt hätten und dass
die Bewahrung dieser drei Grundbestandteile für eine gute kirchliche

Organisation wesentlich sei». Die Wesleyaner verlangten, es

solle klarer und deutlicher festgestellt werden, dass das Unionsschema

keineswegs beabsichtige, die anglikanische Auffassung von
der apostolischen Sukzession zur Lehre der künftigen Vereinigten
Kirche zu machen. Demgemäss wurde der Passus: Die
Vereinigungskirchen nehmen den historischen Episkopat in einer
konstitutionellen Form als Teil ihrer Unionsbasis an « ohne damit zu
beabsichtigen, irgendeine Theorie über den Episkopat weder explicite
noch implicite auszudrücken», folgendermassen abgeändert: «Aber
diese Annahme verpflichtet die Vereinigte Kirche nicht, irgendeine
besondere Theorie über den Episkopat anzuerkennen, weder als

Ausdruck der Befähigung zum kirchlichen Amt noch als
bestimmenden Faktor in ihren Beziehungen zu andern Kirchen.»

Auf Veranlassung* der Wesleyaner wurde eine weitere Klausel
bezüglich der Anerkennung der nicht-bischöflichen Ämter
durchgesetzt. Zu der Erklärung im Schema, « dass jede Priesterweihe
durch Handauflegung des Bischofs und der Presbyter und dass
alle Bischofskonsekrationen durch Bischöfe vollzogen werden sollen,



— 261 —

indem nie weniger als drei an der Konsekration teilnehmen sollen »,

wurde folgender Zusatz angenommen: «Die Vereinigungskirchen
erklären, dass es ihre Absicht und ihr Entschluss ist, die
Vereinheitlichung ihres Kirchenamtes in dieser Weise (durch bischofliche
Weihe) sicherzustellen, aber dass die Annahme dieser Massnahme
keineswegs die Leugnung der Gültigkeit oder Regularität anderer
Formen des Kirchenamtes in sich schliesst.»

Mit Rücksicht auf das, was bezüglich der Ausnahmen von der
bischöflichen Ordination am Ende der provisorischen Versuchsperiode

von 30 Jahren zu geschehen habe, war vorläufig
vereinbart, dass « nach dieser Periode von 30 Jahren die Vereinigte
Kirche die Frage weiterer zeitweiliger Ausnahmen von der
allgemeinen Regel einer bischöflich ordinierten Geistlichkeit erwägen
und entscheiden werde». Hierzu wurde 1930 in Madras die Klausel

beigefügt : « Wofern der Status von solchen Geistlichen, die
bereits aufgenommen wurden, dadurch nicht berührt wird.»

fm März 1932 richteten verschiedene Professoren und Doktoren
der Theologie von der Oxforder Universität einen sehr ernsten Brief
an den P. Superior der Oxforder Mission in Kalkutta, der sich mit
der «Erwiderung» der Synode der (anglikanischen) Kirche von
Indien, Burma und Ceylon auf die Vorschläge der Südindischen
Vereinigten Kirche und der Wesleyanischen Kirche beschäftigt,
« dass es den Mitgliedern des Vereinigten Komitees in den
Versammlungen und in den durch dasselbe direkt organisierten
Konferenzen frei stehen sollte, sich in Kommunion-Gottesdiensten, die
vom einen oder andern Geistlichen der Vereinigungskirchen
gehalten werde, zu vereinigen». In dem Briefe wurde die vorgeschlagene

Handlungsweise nachdrücklich verurteilt und feierlich
angekündigt, dass, wenn eine solche Verletzung katholischer Prinzipien
angenommen würde, sie nicht mehr in der Lage wären, einem
anglikanischen Priester anzuraten, in der Kirche von Indien zu
amtieren.

Nicht weniger als 10 indische Bischöfe erklärten sich bereit,
nicht-bischöflich ordinierten Geistlichen volle priesterliche Funktion
zu gestatten, aber dem energischen Widerstand der Bischöfe von
Nagpur, Assam und Colombo gelang es, die Annahme eines
solchen Beschlusses abzuwenden.

Das Vereinigte Komitee tagte zuletzt vom 15.—18. Juni 1932
in Bangalore. Es gelang dem Zusammenwirken von Kongregationalisten

und Presbyterianern, einige Beschlüsse von entscheidender
Bedeutung mehrheitlich durchzudrücken. Sie betrafen die
Glaubensbekenntnisse, den Sinn des «historischen Episkopates», die
Annahme von Gefirmten wie protestantisch Konfirmierten zur heiligen



— 262 —

Kommunion (also Gleichsetzung der katholischen sakramentalen
Firmung mit der protestantischen Konfirmation), die Verbindung
von Presbytern mit den Bischöfen bei einer Bischofskonsekration,
woraus hervorgeht, dass die katholischen Anschauungen, die im
zuerst vorgeschlagenen Unionsschema zum Ausdruck kamen, schrittweise

zurückgedrängt werden.
So ist es heute noch ungewiss zu sagen, wie lange die

Diskussionen fortgesetzt werden und wann die Endetappe erreicht sein
wird. Auf anglikanischer Seite hat die Generalsynode der Kirche
von Indien das letzte Wort. C. N.

Die Union der methodistischen Gemeinschaften in
Grossbritannien. Am 20. September 1932 wurde in feierlicher Versammlung

in der Royal Albert Hall in London die Vereinigung der
methodistischen Gruppen Grossbritanniens zu einer Gemeinschaft
vollzogen. Die neue Kirche umfasst die Wesleyaner mit 500,156
Mitgliedern und 2077 Geistlichen, die Primitiven mit 199,544 und

942, die Vereinigten Methodisten mit 141,270 Mitgliedern und
584 Geistlichen. Der Plan zu einer Union tauchte im Jahre 1913
auf und ist nach fast zwanzig Jahre langen Anstrengungen einmütig
von allen Gruppen gutgeheissen worden.

Über die Entwicklung der drei Gruppen schreibt der Bericht
der I. C. P. : Die Vereinigte Methodistische Kirche entstand aus
jener Union von 1907, in der sich die «Methodist New Connexion»,
die «United Methodist Free Churches» und die «Bible Christian
Methodists» zusammenschlössen. Die zweite dieser Gruppen
umfasste die «Wesleyan Methodist Association» und die «Wesleyan
Reformers», die sich 1857 als «linker Flügel» des Methodismus
unter dem Namen «United Methodist Free Churches» miteinander
verbunden hatten. Diese geschichtlichen Vorgänge beleuchten die
Tatsache, dass sich die Methodisten von jeher nach Wiedervereinigung
und Gemeinschaft gesehnt haben.

Die verbleibenden Gruppen sind daher die Mutterkirche, stattlich,

würdig und mächtig, die Altmethodistische Kirche, die sich
keiner Spaltung — weder bei ihrer Entstehung noch in ihrer
geschichtlichen Entwicklung — bewusst ist, und die Vereinigte
Methodistische Kirche, die aus verschiedenen Verschmelzungen
hervorgegangen ist. Die Unterschiede zwischen den einzelnen
methodistischen Gruppen, wie sie sich im Laufe des vorigen Jahrhunderts
herausbildeten, sind auf zwei Hauptursachen zurückzuführen :

Neubelebung der Evangeliumsverkündung und die wiederkehrenden
Bestrebungen zur Erlangung einer liberalen Organisation. Der Felsen,
an dem sich der Methodismus jedesmal spaltete, war eine alte Lehre
von der Autorität der Geistlichen, insbesondere derjenigen der Super-



— 263 —

intendenten. Es würde jedoch ein Irrtum sein, wollte man einfach
annehmen, dass die Verschiedenheiten innerhalb des Methodismus
immer nur auf Abspaltungen zurückzuführen wären. Zwei grosse
Gruppen wenigstens entstanden durch ein neues Piervorbrechen
religiösen methodistischen Kampfgeistes.

In den ersten Jahren des 19. Jahrhunderts entstanden in England

drei «Erweckungsbewegungen»: in Devon und Cornwall, in
Staffordshire und Mittelengland und in Lancashire. Die Bewegung
des Westens betonte das geistliche Amt der Frauen und führte zur
Gründung der «Bible Christian Methodist Church» ; aus der
Bewegung von Staffordshire, die durch ihre Veranstaltungen unter
freiem Himmel (camp meetings) bekannt ist, ging die Altmethodistische

(Primitive) Kirche hervor, die deshalb diesen Namen erhielt,
weil sie Wesleys ursprüngliche « primitive ») Methode der Evangeliumsverkündung

unter freiem Himmel wieder aufnahm, und die Bewegung
in Lancashire führte zur Unabhängigen Methodistischen Kirche
(Independent Methodist Church), die das Amt besoldeter Geistlicher
ablehnt und nur eine kleine Gruppe von etwa 10,000 Gliedern
darstellt.

An der Spitze der Unionskirche steht die Konferenz, an der
Spitze jeden Distriktes die Synode — im ganzen gibt es 46 —-,
und die Angelegenheiten der lokalen Organisation verwaltet die
Vierteljahrversammlung, Quarterly Meeting, die eine Anzahl «societies»

vereinigen. Als Neuheit wird die Ernennung eines Laien zum
Vizepräsidenten der Konferenz bezeichnet.

Die Wiedervereinigung der methodistischen Kirchen wird auch
Veränderungen im methodistischen Schrifttum zur Folge haben. So
werden u. a. das von Hugh Price Hughes begründete «radikale»
Blatt «The Methodist Times» und «The Methodist Leader», Organ
der Altmethodisten, miteinander verschmelzen. Wie verlautet, werden
auch die Zeitschriften «The United Methodist» und «The Methodist
Recorder» zusammengelegt werden.

Der Weltbund für internationale Freundschaftsarbeit der
Kirchen. Der Arbeitsausschuss hielt seine regelmässige
Jahresversammlung vom 19. bis 22. August in Genf ab. Die Haupttätigkeit
des Bundes liegt bei den Sekretären, den Landesgruppen und den
zahlreichen Kommissionen. Sie hatten Berichte eingesandt ¦— nicht
alle Landesgruppen —, die von viel Arbeit und Erfolgen erzählen.
Ausserdem hat die Versammlung einige wichtige Geschäfte beraten.
Am ersten Tag lag eine Denkschrift über die Revision der Friedensverträge

von Dr. Fischer in Wien zur Behandlung vor. In der
Diskussion wurde die Notwendigkeit einer so! chen Revision nicht bestritten,
dagegen gingen die Meinungen auseinander, ob der richtige Zeitpunkt



— 264 —

dazu gekommen sei. Zunächst müsse wohl die öffentliche Meinung
dafür gewonnen werden. Es wurde beschlossen, die Denkschrift
mit Ergänzungen, die sich aus der Aussprache ergaben, an die
Landesgruppen weiterzuleiten, damit sie ihre Meinung und ihre
Anträge an das Bureau zur Berichterstattung an die nächste
Jahresversammlung bekannt geben.

Schon wiederholt kam auf den Tagungen das Schicksal der
bulgarischen Minderheiten in den den Bulgaren nach dem Krieg
abgenommenen Gebieten zur Sprache. Etwa zwei Millionen Bulgaren
— nach bulgarischer Schätzung — sind in der rumänischen Do-
brudscha, im russischen Bessarabien, im griechischen Südmazedonien
und in Jugoslawien um ihre kirchliche Selbständigkeit gekommen.
Über diese Dinge wurde schon der Versammlung in Murren ein
Bericht von bulgarischer Seite vorgelegt, über den Prof. Zankow aus
Sofia nun referierte. In Rumänien müssen die bulgarischen
Minoritäten, die in einigen Gegenden die Mehrheit der Bevölkerung
darstellen, rumänischsprachige Schulen besuchen, und der ursprünglich
in slawischer Sprache abgehaltene Gottesdienst wird jetzt rumänisch
gefeiert. Ein grosser Teil des Landbesitzes der bulgarischen Bauern
soll durch die Regierung enteignet werden, um die Bulgaren zu

zwingen, ihren Heimatboden zu verlassen. Hie und da wird doch
die slawische Sprache im Gottesdienst gebraucht, was dankbar
anerkannt wird. In Griechenland, besonders im südlichen Mazedonien,
ist die Muttersprache bulgarischer Minderheiten in Schule und
Kirche vollständig ausgeschlossen. Die bedauernswertesten Verhältnisse

herrschen in Mazedonien und dem früheren Westen Bulgariens,
der nach dem Weltkrieg an Jugoslawien fiel. Bulgarische Schulen
und Kirchen sind verboten, selbst bulgarische Schriften wie die
Bibel und Hymnenbücher, die zur Zeit der türkischen Plerrschaft
erlaubt waren, sind untersagt. Jugoslawien geht so weit, dass es die
Existenz bulgarischer Minoritäten innerhalb seiner Grenzen leugnet.
Diese Theorie, derzufolge sogar das Vorhandensein bulgarischer
Minderheiten in den grossen Gebieten, die ursprünglich zu Bulgarien
hielten und ausschliesslich von rein bulgarischer Bevölkerung bewohnt
werden, verneint wird, würde logisch zur Folgerung führen, dass es auch
in Bulgarien keine Bulgaren gibt und dass die Bulgaren in Bulgarien
keine Bulgaren sind. Prof. Zankow hob hervor, dass die starke
Entrüstung über diese Vergewaltigung Zündstoff für künftige Kriege
sei und dass sie dem Bolschewismus in den empörten Massen den

Weg bahne. Die jugoslawische Auffassung vertrat Bischof Irenäus
von Novisad. Die Südslawen seien sprachlich, kulturell und kirchlich
eine Einheit, dass man von Staats und Kirchen wegen eine bulgarische

Minderheit nicht anerkennen könne. Die Versammlung musste



— 265 —

sich natürlich für einen Entscheid inkompetent erklären. Seit vier
Jahren werden die grössten Anstrengungen gemacht, eine
Regionalkonferenz auf dem Balkan zur Aussprache über diese Streitfrage
zustande zu bringen. Die Versuche scheiterten bis jetzt an den
nationalen Gegensätzen der in Frage kommenden Kirchen. Die
Nachricht war deshalb willkommen, dass die rumänische Landesgruppe

eine solche Konferenz nach Bukarest einlade. Die Versammlung

wählte eine Minoritätenkommission mit Bischof Amundsen als
Präsidenten.

Im Mittelpunkt einer ausgiebigen Aussprache stand die
Abrüstungskonferenz. Das Resultat war die Resolution, die in Pleft 3

S. 169 f. abgedruckt ist. An die Landesgruppen wird darüber eine
Denkschrift übermittelt.

Besprochen wurde ein von Prof. W. Monod vorgelegtes
Programm der nächsten internationalen Tagung des Weltbundes. In
Cambridge war ein Komitee zur Reorganisation der Verwaltung des

Bundes eingesetzt worden. Es hat den Genfer Geistlichen H. L.
Henriod zum Generalsekretär des Bundes gewählt. Er ist zugleich
Sekretär des ökumenischen Rates für praktisches Christentum. Das
Bureau befindet sich im Haus der christlichen Zentralorganisationen,
Rue de Montchoisy 2, in Genf. A. K.


	Kirchliche Chronik

