Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)
Heft: 4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 206 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die Konferenz der Christian Unity League in St. Louis
(Missouri). Neben den beiden uns am meisten bekannten Bewe-
gungen zur Vereinigung der christlichen Kirchen, IFaith and Order
und Life and Work, existiert eine dritte: Equality and Brother-
hood (Gleichheit und Briiderlichkeit), die aber nur auf protestan-
tisch-amerikanischem Boden zu gedeihen scheint. Sie will die kon-
fessionellen Grenzpfiahle praktisch niederreissen und alle Konfessionen
durcheinanderriihren, indem sie fiir offene, d. h. allen Mitgliedern
der verschiedensten Gemeinschaften zugingliche Kommunion, fiir
Kanzelaustausch unter den Geistlichen aller Denominationen und
fir eine jedem Christen offen stehende Mitgliedschaft eintritt. Diese
Bewegung hat sich in der Christian Unity League (Christliche Ein-
heitsliga) eine Organisation geschaffen, die alle Jahre ihre (General-
konferenz hilt. Sie tagte am 3. und 4. Mai 1932 in St. Louis (U. S. A.).
Aus dem Berichte der von ihr gebildeten Kommission fiir « die Ver-
einigte Kirche der Vereinigten Staaten von Amerika » entnehmen
wir, dass man zur Einheit zu gelangen hofft durch Gebetsgemein-
schaft, Erziehung der Jugend fiir das christliche Einheitsideal, inter-
konfessionelle Pastoralkonferenzen, Austausch von Geistlichen zwi-
schen den einzelnen Gemeinschaften, Ermahnung zur Einigkeit bei
drohenden Schismen und zur Aufhebung von Absonderungen, wo
die Griinde, die einmal zur Trennung gefiihrt haben, dahingefallen
sind, objektiven Unterricht in der Konfessionskunde zum bessern
gegenseitigen Verstindnis, tatsichliche Anerkennung der Gleich-
heit aller Christen vor Gott, praktisches Zusammenarbeiten aller
Christen auf den Gebieten der Erziehung, des Handels, der Industrie
und des gesellschaftlichen Lebens im Geiste Jesu Christi, Bekdmp-
fung aller sektiererischen Gesinnung u. a. Die gegenwartigen Zeiten
sollen in Amerika der Einheitsbewegung besonders giinstig sein,
da dort das Verlangen nach grosserer kirchlicher Einheit weite
Kreise des Protestantismus erfasst und sich die Gegensitze und Be-
fehdungen unter den Konfessionen wesentlich gemildert haben. Das
Sektentum erleide dort einen Zusammenbruch. Es finde immer noch
seine dusseren Stiitzen in den Kollegs zur Heranbildung der Geist-
lichen, in der konfessionellen Presse, die meistens notleidend ist und
sich fast nur mit Hilfe der Kirchen und durch Zuschiisse von Pri-



— 207 —

vaten iiber Wasser hilt, in den auswirtigen Missionen, in den Pen-
sionskassen der Geistlichen, durch den Besitz eigener, mit Schulden
belasteter kirchlicher Gebdude, durch die konfessionelle Abschliessung
der Studenten an staatlichen Hochschulen in Konvikten etc. Auf
dem Gebiete der theologischen Erziehung strebt man einer mehr
interdenominationellen Heranbildung zu. Man sucht besonders durch
das Studium der religiosen Lage und auf Grund statistischen Ma-
terials der kirchlichen Wiedervereinigung ndherzukommen. — In
der Diskussion, die sich an den Bericht anschloss, wurden viele
schéne Worte gesprochen, die man aber auch anderswo schon ge-
hért hat, ohne dass dadurch die Sache selbst geférdert worden
wire. Die 215 christlichen Gemeinschaften der U. S. A. konnen sich
wohl kaum auf der quallenbaften Grundlage der Christian Unity
League zusammenfinden, und so ist es kein Wunder, dass die Liga
keinen irgendwie gearteten amtlichen Charakter tragt, sondern das
Privatprodukt schwirmerischer Einzelpersonen ist, die ja insbeson-
dere in Denominationen, die einem primitiven Biblizismus huldigen,
zu finden sind.

Die Sitzungen der Konferenz von St. Louis wurden jeweils mit
Gebet eroffnet und geschlossen. Zum Abschluss wurde ein gemein-
schaftlicher Kommuniongottesdienst gehalten, der auf Einladung des
anglikanischen Bischofs Johnson von St. Louis, seines Hilfsbischofs
und Domdechanten in der Christuskathedrale stattfand und nach
dem Berichte der Christian Union Quarterly unter zahlreicher Be-
teiligung einen erhebenden Verlauf nahm. Bischof Johnson erteilte
den Segen, sein Koadjutor hielt die Festpredigt. Auch sein Dom-
dekan war erschienen, und alle drei geistlichen Wiirdentriger emp-
fingen mit vielen Geistlichen aller moglichen Konfessionen aus der
Hand des Zelebrans, eines methodistischen Geistlichen, das Abend-
mahl. In ihrem Berichte weist die Christian Union Quarterly daraut
hin, dass die New Yorker Konferenz von 1928 von einer gemein-
schaftlichen Kommunionfeier in der protestantischen Bischoflichen
(anglikanischen) Kirche Abstand nehmen musste, weil der Ortsbischot
intervenierte, da ein Presbyterianer als Zelebrans vorgesehen war,
der keine Weihe durch einen Bischof erhalten hatte. Dieser « Skan-
dal» (Chr. U. Qu.) sei jetzt wieder gutgemacht. Im Jahre 1931
hatte der anglikanische Bischof von Cleveland an dem Abendmahls-
gottesdienst der Konferenz in einer presbyterianischen Kirche teil
genommen, indem er mit in Prozession die Kirche betrat und das
Eroftnungsgebet sprach, ohne indessen zu kommunizieren.

Das Verhalten des Erzbischofs Johnson und der beiden andern
anglikanischen Geistlichen hat nun bei den Anglokatholiken in
Amerika und England «Skandal» erregt. So protestierte der angli-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4 1932 17



— 268 —

kanische Pfarrer und Kirchenrat der Trinitatiskirche zu St. Louis
gegen die eigenen vorgesetzten Bischofe, weil der katholische Cha-
rakter ihrer Kirche durch diese Eucharistiefeier verdunkelt sei. Die
« Living Church » schreibt dazu: «... Was uns verwundert und
betriibt, ist die Irrefiihrung von Christen, die meinen, eine solch
heilige Sache, wie die christliche Einheit, konne sich weder auf
einer Umgehung der kirchlichen Gesetze und Ordnungen noch
auf einer Sabotierung von Grundsdtzen, die die Kirche hochhilt,
noch auf einer Verachtung ihrer verfassungsmaissigen Autoritit auf-
bauen. Solche Schritte fithren nicht zur Einheit, sondern zur Anat-
chie. Wir geben zu bedenken, dass eine solche Handlung das di-
rekte Gegenteil einer Politik ist, die die Liga als die ihrige ausgibt:
salles zu unterlassen, was zu weiterer Verwirrung beitragt“. Gerade
das aber tut ein solcher Gottesdienst. Wir legen daher der Christ-
lichen Einheitsliga nahe, in Zukunft nach ihren eigenen Grundsitzen
zu leben, indem sie einen Gottesdienst unterldsst, der auf Missach-
tung des Gesetzes und auf einer Verwischung von Grundsitzen be-
ruht, wodurch viele loyale Christen schmerzlich bekiimmert werden. »
Gegen diese Auffassung erhoben liberale Kirchgenossen der angli-
kanischen Gemeinschaft ihre Stimmen, was wiederum die « Living
Church » zu einer Entgegnung veranlasste.

Wie sehr sich anglokatholische Kreise mit der ganzen Prin-
zipienfrage beschiftigen, erhellt aus einer scharfen Resolution, die
von Harold M. Keyes, Sekretiar der Gesellschaft ehemaliger Alumnen
des Nashotahhauses, gefasst und weitergeleitet ist. Sie lautet:

« Da es unsere Aufmerksamkeit erregt hat, dass der Bischot
und der Hilfsbischof der Di6zese Missouri kiirzlich eine ,die Christ-
liche Einheitsliga“ (sic) benannte Organisation eingeladen hat, in
der Christuskathedralkirche einen Gottesdienst, betitelt ,heiliger
Kommuniongottesdienst®, zu halten, welcher nicht der im ,Book
of Common Prayer® fiir die hl. Kommunion festgesetzten Ord-
nung entspricht, und

da bei diesem Gottesdienst ein mit dem der Kirche von
England identisches Konsekrationsgebet von einem Geistlichen
gesprochen wurde, der nicht von einem in apostolischer Suk-
zession stehenden Bischof geweiht ist, und

da der Bischof von Missouri bei jenem Gottesdienste den
Segen spendete, der Hilfsbischof predigte und beide Bischofe die
sogenannte Kommunion empfingen,

deshalb erheben wir am 18. Mai 1932 in Synode zu Nashotah
(Wisconsin) versammelten Zoglinge des Nashotahhauses feierlichen
Protest dagegen, dass die Bischofe durch Assistenz bei einem
solchen Gottesdienste und zumal durch Empfang von Brot und



— 259 —

Wein als und anstatt des Sakramentes der hl. Kommunion ent-
weder die Lehre ihrer Kirche ablehnen, dass die hl. Kommunion
nur von einem bischoflich ordinierten Priester giiltig konsekriert
werden kann, oder durch volle Teilnahme an einem Gottesdienste,
der die hl. Kommunion fingiert, aber den sie nicht als solchen
betrachten, sich eines Sakrilegs schuldig machten.

Wir beschliessen iiberdies, dass dieser Protest an den vor-
sitzenden Bischof der protestantischen Episkopalkirche in den Ver-
einigten Staaten von Amerika und an den Bischof und Hilfs-
bischof der Diozese Missouri gesandt wird. Abschriften sind auch
an die kirchliche Presse zu senden. »

Es wird uns interessieren, welche Stellung die hoéchsten Be-
horden der mit uns in Interkommunion stehenden protestantischen
Episkopalkirche einnehmen. G N

Das siidindische Unionsschema. Wir brachten hieriiber im
4. Hefte der I. K.Z. von 1929 einen ausfiihrlichen Bericht. Das
Schema hat wohl das grosste Interesse in der modernen Kirchen-
geschichte erregt und zu den lebhaftesten Diskussionen gefiihrt. Es
ging von einem vereinigten Komitee aus, das 1928 in Bangalore
zusammentraf, um als Grundlage einer Vereinigung der aus ver-
schiedenen konfessionellen Gemeinschaften gebildeten Siidindischen
Vereinigten Kirche mit der anglikanischen Kirche von Siidindien
und mit der Wesleyanischen Kirche zu dienen. Inzwischen ist die
Wesleyanische Kirche durch Verbindung mit allen andern metho-
distischen Gemeinschaften zu einer Kirche von schitzungsweise
5o Millionen Bekennern angewachsen. Das vereinigte Komitee voll-
endete im April 1929 in Madras seine Arbeit. In dem Bestreben,
fir die drei Vereinigungskirchen ein allseitig und gegenseitig an-
erkanntes kirchliches Amt zu schaffen, war vorgeschlagen worden,
dass in den ersten dreissig der Union folgenden Jahren die Geist-
lichen der drei Kirchen unter gewissen Bedingungen mit allen Rech-
ten in allen Kirchen amtieren diirften, mogen sie nun von Bischofen
geweiht sein oder nicht. Wir gaben einen von einem anglokatho-
lischen Komitee von gelehrten Kanonisten und Theologen verfassten
kritischen Kommentar zu dem vorgeschlagenen Unionsschema wieder,
der besonders an der Ubergangsperiode von dreissig Jahren, bis
alle Geistlichen durch Bischofe Weihen empfangen hitten, Anstoss
nahm. Vor allem wire durch das Unionsschema, das nur Siidindien
im Auge hatte, ein Riss zwischen der anglikanischen Kirche Siid-
indiens und Nordindiens herbeigefiihrt worden. Im Friihling 1930
beschiftigte sich die anglikanische Generalsynode Indiens mit dem
Schema, wobei schwere Bedenken gedussert wurden, und leitete



— 260 —

einen Bericht an die Lambethkonferenz weiter, in dem sie auf
die befriedigenden und unbefriedigenden Teile des Schemas hin-
wies. In dem Berichte bat sie die Bischofskonferenz um Rat, ob
sie die Vorschlige billigen oder ablehnen solle. Die Lambeth-
konferenz gab dem Schema mit gemischten Gefiihlen ihren Segen,
doch machte sie unmissverstindlich klar, dass wihrend der Uber-
cgangsperiode von dreissig Jahren von einer kirchlichen Gemein-
schaft der kiinftigen Vereinigten Kirche in Siidindien mit der Ec-
clesia Anglicana keine Rede sein konne. Man moége aber nach
Kenntnisnahme dieser Tatsache ruhig miteinander weiterarbeiten.
Inzwischen wurde das vorgeschlagene Unionsschema auch von ver-
schiedenen andern Denominationen Siidindiens selbst kritisch be-
handelt. Ein Geistlicher in Hyderabad vertrat den Standpunkt, dass
der vorgesehene Episkopat die briiderlichen Beziehungen mit der
ibrigen Wesleyanischen Kirche in Frage stellen wiirde, und sprach
die Befiirchtung aus, dass seine Kirche durch eine Kirche mit prie-
sterlichen Tendenzen aufgesogen wiirde. Die Presbyterianer stossen
sich an dem Ausdruck «historischer Episkopat » wegen seiner offen-
sichtlichen Zweideutigkeit.

Bei einer Versammlung von Vertretern aller drei Vereinigungs-
kirchen zu Madras im November 1930 wurden Abinderungsvor-
schlige gemacht. Man einigte sich dariiber, « dass der Episkopat,
die Versammlung der Presbyter und die Gemeinde der Glaubigen
in der Verfassung der Urkirche ihren Platz gehabt hitten und dass
die Bewahrung dieser drei Grundbestandteile fiir eine gute kirch-
liche Organisation wesentlich sei». Die Wesleyaner verlangten, es
solle klarer und deutlicher festgestellt werden, dass das Unions-
schema keineswegs beabsichtige, die anglikanische Auffassung von
der apostolischen Sukzession zur Lehre der kiinftigen Vereinigten
Kirche zu machen. Demgemiss wurde der Passus: Die Vereini-
gungskirchen nehmen den historischen Episkopat in einer konsti-
tutionellen Form als Teil ihrer Unionsbasis an < ohne damit zu be-
absichtigen, irgendeine Theorie iiber den Episkopat weder explicite
noch implicite auszudriicken », folgendermassen abgeandert: <Aber
diese Annahme verpflichtet die Vereinigte Kirche nicht, irgendeine
besondere Theorie iiber den Episkopat anzuerkennen, weder als
Ausdruck der Befahigung zum kirchlichen Amt noch als bestim-
menden Faktor in ihren Beziehungen zu andern Kirchen.»

Auf Veranlassung der Wesleyaner wurde eine weitere Klausel
beziiglich der Anerkennung der nicht-bischéflichen Amter durch-
gesetzt. Zu der Erkldrung im Schema, «dass jede Priesterweihe
durch Handauflegung des Bischofs und der Presbyter und dass
alle Bischofskonsekrationen durch Bischéfe vollzogen werden sollen,



— 261 —

indem nie weniger als drei an der Konsekration teilnehmen sollen »,
wurde folgender Zusatz angenommen: < Die Vereinigungskirchen
erklaren, dass es ihre Absicht und ihr Entschluss ist, die Verein-
heitlichung ihres Kirchenamtes in dieser Weise (durch bischofliche
Weihe) sicherzustellen, aber dass die Annahme dieser Massnahme
keineswegs die Leugnung der Giiltigkeit oder Regularitit anderer
Formen des Kirchenamtes in sich schliesst.»

Mit Riicksicht auf das, was beziiglich der Ausnahmen von der
bischoflichen Ordination am Ende der provisorischen Versuchs-
periode von 30 Jahren zu geschehen habe, war vorliufig ver-
einbart, dass <«nach dieser Periode von 30 Jahren die Vereinigte
Kirche die Frage weiterer zeitweiliger Ausnahmen von der allge-
meinen Regel einer bischotlich ordinierten Geistlichkeit erwagen
und entscheiden werde». Hierzu wurde 1930 in Madras die Klau-
sel beigefiigt: « Wofern der Status von solchen Geistlichen, die
bereits aufgenommen wurden, dadurch nicht beriihrt wird.»

Im Mairz 1932 richteten verschiedene Professoren und Doktoren
der Theologie von der Oxforder Universitit einen sehr ernsten Brief
an den P. Superior der Oxforder Mission in Kalkutta, der sich mit
der «Erwiderung» der Synode der (anglikanischen) Kirche von
Indien, Burma und Ceylon auf die Vorschlige der Siidindischen
Vereinigten Kirche und der Wesleyanischen Kirche beschéftigt,
«dass es den Mitgliedern des Vereinigten Komitees in den Ver-
sammlungen und in den durch dasselbe direkt organisierten Kon-
ferenzen frei stehen sollte, sich in Kommunion-Gottesdiensten, die
vom einen oder andern Geistlichen der Vereinigungskirchen ge-
halten werde, zu vereinigen». In dem Briefe wurde die vorgeschla-
gene Handlungsweise nachdriicklich verurteilt und feierlich ange-
kiindigt, dass, wenn eine solche Verletzung katholischer Prinzipien
angenommen wiirde, sie nicht mehr in der Lage wdiren, einem
anglikanischen Priester anzuraten, in der Kirche von Indien zu am-
tieren.

Nicht weniger als 10 indische Bischofe erklarten sich bereit,
nicht-bischoflich ordinierten Geistlichen volle priesterliche Funktion
zu gestatten, aber dem energischen Widerstand der Bischofe von
Nagpur, Assam und Colombo gelang es, die Annahme eines sol-
chen Beschlusses abzuwenden.

Das Vereinigte Komitee tagte zuletzt vom 15.—18. Juni 1932
in Bangalore. Es gelang dem Zusammenwirken von Kongregationa-
listen und Presbyterianern, einige Beschliisse von entscheidender
Bedeutung mehrheitlich durchzudriicken. Sie betrafen die Glaubens-
bekenntnisse, den Sinn des «historischen Episkopates», die An-
nahme von Gefirmten wie protestantisch Konfirmierten zur heiligen



— 262 —

Kommunion (also Gleichsetzung der katholischen sakramentalen
Firmung mit der protestantischen Konfirmation), die Verbindung
von Presbytern mit den Bischéfen bei einer Bischofskonsekration,
woraus hervorgeht, dass die katholischen Anschauungen, die im
zuerst vorgeschlagenen Unionsschema zum Ausdruck kamen, schritt-
weise zurlickgedringt werden.

So ist es heute noch ungewiss zu sagen, wie lange die Dis-
kussionen fortgesetzt werden und wann die Endetappe erreicht sein
wird. Auf anglikanischer Seite hat die Generalsynode der Kirche
von Indien das letzte Wort. C. N.

Die Union der methodistischen Gemeinschaften in Gross-
britannien. Am 20. September 1932 wurde in feierlicher Versamms-
lung in der Royal Albert Hall in London die Vereinigung der
methodistischen Gruppen Grossbritanniens zu einer Gemeinschaft
vollzogen. Die neue Kirche umfasst die Wesleyaner mit 500,156
Mitgliedern und 2077 Geistlichen, die Primitiven mit 199,544 und
042, die Vereinigten Methodisten mit 141,270 Mitgliedern und
584 Geistlichen. Der Plan zu einer Union tauchte im Jahre 1913
auf und ist nach fast zwanzig Jahre langen Anstrengungen einmiitig
von allen Gruppen gutgeheissen worden.

Uber die Entwicklung der drei Gruppen schreibt der Bericht
der I. C. P.: Die Vereinigte Methodistische Kirche entstand aus
jener Union von 1907, in der sich die «Methodist New Connexion»,
die «United Methodist Free Churches» und die «Bible Christian
Methodists» zusammenschlossen. Die zweite dieser Gruppen um-
fasste die «Wesleyan Methodist Association» und die ¢Wesleyan
Reformers», die sich 1857 als «linker Fliigel» des Methodismus
unter dem Namen «United Methodist Free Churches» miteinander
verbunden hatten. Diese geschichtlichen Vorgiange beleuchten die
Tatsache, dass sich die Methodisten von jeher nach Wiedervereinigung
und Gemeinschaft gesehnt haben.

Die verbleibenden Gruppen sind daher die Mutterkirche, statt-
lich, wiirdig und michtig, die Altmethodistische Kirche, die sich
keiner Spaltung — weder bei ihrer Entstehung noch in ihrer ge-
schichtlichen Entwicklung — bewusst ist, und die Vereinigte Metho-
distische Kirche, die aus verschiedenen Verschmelzungen hervor-
gegangen ist. Die Unterschiede zwischen den einzelnen metho-
distischen Gruppen, wie sie sich im Laufe des vorigen Jahrhunderts
herausbildeten, sind auf zwei Hauptursachen zuriickzufiihren: Neu-
belebung der Evangeliumsverkiindung und die wiederkehrenden
Bestrebungen zur Erlangung einer liberalen Organisation. Der Felsen,
an dem sich der Methodismus jedesmal spaltete, war eine alte Lehre
von der Autoritdt der Geistlichen, insbesondere derjenigen der Super-



— 263 —

intendenten. Es wiirde jedoch ein Irrtum sein, wollte man einfach
annehmen, dass die Verschiedenheiten innerhalb des Methodismus
immer nur auf Abspaltungen zuriickzufiihren wiren. Zwei grosse
Gruppen wenigstens entstanden durch ein neues Hervorbrechen
religiosen methodistischen Kampfgeistes.

In den ersten Jahren des 19. Jahrhunderts entstanden in Eng-
land drei «Erweckungsbewegungen»: in Devon und Cornwall, in
Staffordshire und Mittelengland und in L.ancashire. Die Bewegung
des Westens betonte das geistliche Amt der Frauen und fiihrte zur
Grindung der «Bible Christian Methodist Church»; aus der Be-
wegung von Staffordshire, die durch ihre Veranstaltungen unter
freiem Himmel (camp meetings) bekannt ist, ging die Altmetho-
distische (Primitive) Kirche hervor, die deshalb diesen Namen erhielt,
weil sie Wesleys urspriingliche («primitive») Methode der Evangeliums-
verkiindung unter freiem Himmel wieder aufnahm, und die Bewegung
in Lancashire fithrte zur Unabhidngigen Methodistischen Kirche
(Independent Methodist Church), die das Amt besoldeter Geistlicher
ablehnt und nur eine kleine Gruppe von etwa 10,000 Gliedern dar-
stellt. _

An der Spitze der Unionskirche steht die Konferenz, an der
Spitze jeden Distriktes die Synode — im ganzen gibt es 46 —,
und die Angelegenheiten der lokalen Organisation verwaltet die
Vierteljahrversammlung, Quarterly Meeting, die eine Anzahl «socie-
ties» vereinigen. Als Neuheit wird die Ernennung eines Laien zum
Vizeprisidenten der Konferenz bezeichnet, _

Die Wiedervereinigung der methodistischen Kirchen wird auch
Verianderungen im methodistischen Schrifttum zur Folge haben. So
werden u. a. das von Hugh Price Hughes begriindete <radikale»
Blatt «The Methodist Times» und «The Methodist Leader», Organ
der Altmethodisten, miteinander verschmelzen. Wie verlautet, werden
auch die Zeitschriften «The United Methodist> und «The Methodist
Recorder» zusammengelegt werden.

Der Weltbund fiir internationale Freundschaftsarbeit der
Kirchen. Der Arbeitsausschuss hielt seine regelmissige Jahres-
versammlung vom 19. bis 22. August in Genf ab. Die Haupttitigkeit
des Bundes liegt bei den Sekretdren, den Landesgruppen und den
zahlreichen Kommissionen. Sie hatten Berichte eingesandt — nicht
alle Landesgruppen —, die von viel Arbeit und Erfolgen erzihlen.
Ausserdem hat die Versammlung einige wichtige Geschifte beraten.
Am ersten Tag lag eine Denkschrift iiber die Revision der Friedens-
vertrige von Dr. Fischer in Wien zur Behandlung vor. In der Dis-
kussion wurde die Notwendigkeit einer solchen Revision nicht bestritten,
dagegen gingen die Meinungen auseinander, ob der richtige Zeitpunkt



— 264 —

dazu gekommen sei. Zunichst miisse wohl die o6ffentliche Meinung
dafiir gewonnen werden. Es wurde beschlossen, die Denkschrift
mit Ergdanzungen, die sich aus der Aussprache ergaben, an die
Landesgruppen weiterzuleiten, damit sie ihre Meinung und ihre An-
trage an das Bureau zur Berichterstattung an die nachste Jahres-
versammlung bekannt geben.

Schon wiederholt kam auf den Tagungen das Schicksal der
bulgarischen Minderheiten in den den Bulgaren nach dem Krieg
abgenommenen Gebieten zur Sprache. Etwa zwei Millionen Bulgaren
— nach bulgarischer Schitzung — sind in der rumdnischen Do-
brudscha, im russischen Bessarabien, im griechischen Siidmazedonien
und in Jugoslawien um ihre kirchliche Selbstindigkeit gekommen.
Uber diese Dinge wurde schon der Versammlung in Miirren ein Be-
richt von bulgarischer Seite vorgelegt, uber den Prof. Zankow aus
Sofia nun referierte. In Rumdidnien miissen die bulgarischen Mino-
rititen, die in einigen Gegenden die Mehrheit der Bevolkerung dar-
stellen, rumdinischsprachige Schulen besuchen, und der urspriinglich
in slawischer Sprache abgehaltene Gottesdienst wird jetzt ruméinisch
gefeiert. Ein grosser Teil des Landbesitzes der bulgarischen Bauern
soll durch die Regierung enteignet werden, um die Bulgaren zu
zwingen, ithren Heimatboden zu verlassen. Hie und da wird doch
die slawische Sprache im Gottesdienst gebraucht, was dankbar an-
erkannt wird, In Griechenland, besonders im siidlichen Mazedonien,
ist die Muttersprache bulgarischer Minderheiten in Schule und
Kirche vollstindig ausgeschlossen. Die bedauernswertesten Verhalt-
nisse herrschen in Mazedonien und dem fritheren Westen Bulgariens,
der nach dem Weltkrieg an Jugoslawien fiel. Bulgarische Schulen
und Kirchen sind verboten, selbst bulgarische Schriften wie die
Bibel und Hymnenbiicher, die zur Zeit der tiirkischen Herrschaft
erlaubt waren, sind untersagt. Jugoslawien geht so weit, dass es die
Existenz bulgarischer Minorititen innerhalb seiner Grenzen leugnet.
Diese Theorie, derzufolge sogar das Vorhandensein bulgarischer
Minderheiten in den grossen Gebieten, die urspriinglich zu Bulgarien
hielten und ausschliesslich von rein bulgarischer Bevilkerung bewohnt
werden, verneint wird, wiirde logisch zur Folgerung fiihren, dass es auch
in Bulgarien keine Bulgaren gibt und dass die Bulgaren in Bulgarien
keine Bulgaren sind. Prof. Zankow hob hervor, dass die starke Ent-
riistung lber diese Vergewaltigung Ziindstoff fir kiinftige Kriege
sei und dass sie dem Bolschewismus in den empédrten Massen den
Weg bahne. Die jugoslawische Auffassung vertrat Bischof Irendus
von Novisad. Die Siidslawen seien sprachlich, kulturell und kirchlich
eine Einheit, dass man von Staats und Kirchen wegen eine bulga-
rische Minderheit nicht anerkennen kénne. Die Versammlung musste



— 260 —

sich natiirlich fiir einen Entscheid inkompetent erklaren. Seit vier
Jahren werden die grossten Anstrengungen gemacht, eine Regional-
konferenz auf dem Balkan zur Aussprache iiber diese Streitfrage
zustande zu bringen, Die Versuche scheiterten bis jetzt an den
nationalen Gegensitzen der in Frage kommenden Kirchen. Die
Nachricht war deshalb willkommen, dass die ruméinische Landes-
gruppe eine solche Konferenz nach Bukarest einlade. Die Versamm-
lung wihlte eine Minorititenkommission mit Bischof Amundsen als
Préasidenten.

Im Mittelpunkt einer ausgiebigen Aussprache stand die Ab-
ristungskonferenz. Das Resultat war die Resolution, die in Heft 3
S. 169 f. abgedruckt ist. An die Landesgruppen wird dariiber eine
Denkschrift {ibermittelt.

Besprochen wurde ein von Prof. W. Monod vorgelegtes Pro-
gramm der ndchsten internationalen Tagung des Weltbundes. In
Cambridge war ein Komitee zur Reorganisation der Verwaltung des
Bundes eingesetzt worden. Es hat den Genfer Geistlichen H. L.
Henriod zum Generalsekretir des Bundes gewahlt, Er ist zugleich
Sekretdar des ckumenischen Rates fiir praktisches Christentum. Das
Bureau befindet sich im Haus der christlichen Zentralorganisationen,
Rue de Montchoisy 2, in Genf. A K.




	Kirchliche Chronik

