
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)

Heft: 4

Artikel: Das gegenwärtige Geschehen in Russland : (Ursache - Wirkung -
Überwindung)

Autor: Heinz, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404078

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


226

Das gegenwärtige Geschehen in Russland.
(Ursache — Wirkung — Überwindung.)

Die folgenden Ausführungen entspringen clem persönlichen
Bemühen, das gegenwärtige Geschehen in Russland einigermassen

verstehen und deuten zu können. Je tiefer wir in
unserer Arbeit vorzudringen vermochten, desto überzeugender
war für uns der Eindruck, dass es sich in dem, was jetzt in
Russland vorgeht, nicht nur um ein russisches, sondern fast ebenso
sehr um ein Weltproblem handelt. Aber selbst wenn dem nicht
so wäre, wenn Bolschewismus und Kommunismus wirklich in
erster Linie und fast ausschliesslich die Geschicke Russlands
berührten, so dürften wir um der Weltverbundenheit willen an
dem gegenwärtigen Geschehen in Russland nicht achtlos vorbeigehen.

Dies bestimmte unsere eingehende Beschäftigung* mit der
obigen Frage. Wir unterliessen absichtlich die Schilderung all
der schrecklichen Verfolgungserscheinungen, wie sie seit Jahren
jede Bewegung in Russland erdulden muss, die irgendwie religiös
geartet ist. Diese Seite der russischen Zustände dürfte hinlänglich
bekannt sein ; sie wird auch von den offiziellen Vertretern Russlands

in nichts geleugnet. Wichtiger erschien uns die
Notwendigkeit, den Ursachen der russischen Revolution und ihren
Folgen nachzugehen, um schliesslich auch auf die Frage der
möglichen Überwindung des Bolschewismus eine Antwort zu
suchen. Wir erstrebten in unserer Abhandlung möglichste
Sachlichkeit und jene Gerechtigkeit, die auch dem Gegner, ja selbst
dem Bösen gegenüber, gerecht bleiben möchte. Wer aber die
heute vielgestaltige und sich oft sehr widersprechende Literatur
über Russlands Bolschewismus und Kommunismus auch nur
einigermassen kennt, der weiss zugleich auch, dass jede
Schilderung über das dortige gegenwärtige Geschehen irgendwie
persönlich bedingt sein wird. Das Geschehen der Welt spiegelt
sich in einem jeden von uns wieder anders.



— 227 —

Daher können wir unsere Arbeit nicht anders der
Öffentlichkeit überlassen als im Bewusstsein, dass das hier Gesagte
unter Umständen durch neuere Geschehnisse bald überholt und
in manchen Punkten der Veränderung* bedürftig werden könnte.
Dankbar sind wir für alle Mitteilungen und Hinweise von seiten
solcher Leser, die mit uns sich bemühen, dem gegenwärtigen
Geschehen in Russland einen tieferen Sinn abzugewinnen. Wir
stehen im gemeinsamen Ringen um ein letztes Verständnis des

Weltgeschehens.

Wir möchten nun in unsern Darlegungen behandeln:

I. Ursachen und Voraussetzungen des Bolschewismus
in Russland

und betrachten zuvor

a) die innere Entwicklung Russlands im 17.—19. Jahrhundert.

Seit der Verheiratung des Grossfürsten Iwan III. (1462—1505)
mit der Nichte des letzten griechischen Kaisers betrachtete sich
Russland politisch und kirchlich immer mehr als das dritte Rom.
Dieses anfängliche Sendungsbewusstsein, das in eigentümlicher
Brechung auch heute eine der treibenden Kräfte des Bolschewismus

ausmacht, verstärkte sich bedeutend, als der Metropolit
Philaret von Moskau zum Patriarchen geweiht wurde. Sein Sohn
Michael war 1613—1645 Inhaber des Zarenthrones. Die innige
Verbindung zwischen Staat und Kirche erreichte einen
vorübergehenden Höhepunkt in der kraftvollen Gestalt des Patriarchen-
Nikon, des grossen und rücksichtslosen Reformers der orthodoxen
Kirche, des Verursachers des grossen Raskols (Glaubensspaltung)
in Alt- und Neugläubige. Aber Peter der Grosse (1689—1725),
der Russlancl nach europäischem Muster organisieren wollte,
veranlasste 1700 die Nichtwiederbesetzung des verwaisten
Patriarchenstuhles, um so eine Gefährdung und Beeinträchtigung
seiner Alleingewalt zu verunmöglichen. Nach dem Tode des

letzten Patriarchatsverwesers errichtete Peter der Grosse am
25. Januar 1721 den „Allerheiligsten dirigierenden Synod", der
an Stelle des Patriarchen zur Besorgung der rein geistlichen und
kirchlichen Angelegenheiten beauftragt wurde. Die Verwaltung
der Kirchengüter, ferner die Verwendung der Einnahmen kamen
unter staatliche Kontrolle. Peter der Grosse, als „Beschützer
der Rechtgläubigkeit", wusste durch seinen weltlichen Ober-



— 228 -
prokurator seinen Einfluss auch auf die Kirche geltend zu
machen. Ohne des Zaren Genehmigung hatten die Beschlüsse
des „Allerheiligsten Synods" keine Rechtskraft. Mit andern
Worten: der Cäsaropapismus in der russischen Kirche war
errichtet. Die Kirche wurde politische Institution — die Geistlichkeit

staatliche Beamte. Ernsthafte Proteste derer, welche die
drohende Gefahr für das religiös-kirchliche Leben erkannten
fruchteten nichts. Unter Nikolaus I. (1825—1855) erreichte nach
vorübergehender Lockerung (Katharina IL) der Cäsaropapismus
in einer ausgesprochen reaktionären Bewegung seine höchste
Entfaltung. Das Thema lautete nun : Orthodoxie — Autokratie —
Nationalität. Es hörte fast jegliche Geistes- und Religionsfreiheit
auf. Zum Prokurator des „Allerheiligsten Synods" wurde der
General Protassow ernannt. Die Schulen wurden militarisiert,
die geistliche Zensur hart gehandhabt, die Anhänger des Raskols
sowie alle Nicht-Orthodoxen verfolgt. Die blutgetränkten
Deportationswege der neuesten Zeit waren schon damals stumme Zeugen

unendlichen Leidens. Das mildere Regiment Alexanders IL
(1855—1881) brachte wohl grössere Religionsfreiheit und die
Aufhebung der Leibeigenschaft — musste aber unter seinem Nachfolger

Alexander III. (1881—1894) nur erhöhtem Absolutismus
weichen. Vor allem galt sein Terror den Stundisten, in politischer
Hinsicht den Intellektuellen und Sozialgesinnten. Damals begab
sich, was Edwin Erich Dwinger den Gefährten Recke auf dem

gemeinsamen Leidensweg erzählen lässt: „Sehen Sie, Benjamin,
hier ziehen wir nun dahin, auf der gleichen Strasse, auf der man
vor fünfzig Jahren die Politischen trieb — lauter prachtvolle
Idealisten, die sich gegen Despotismus und Rückschritt auflehnten... Sie

mussten zu Fuss marschieren, von Kosaken mit Peitschen getrieben,
von Moskau bis Transbaikalien, an sechstausend Kilometern.
Viele von ihnen kamen nie ans Ziel. Ja, so war es. Und das

ging jahraus, jahrein. Und diese Strasse, genau diese Strasse die

wir jetzt ziehen, ist unsichtbar mit ihren Leichen gepflastert. Es

dauert oft lang bis man sie erblickt — aber eines Tages kommt
sie doch — die irdische Gerechtigkeit, die Vergeltung meine ich1)."

Die Glaubensspaltung unter dem grossen und in seiner Weise
sicher verdienstlichen Reformpatriarchen Nikon, vor allem die

nachfolgende Entwicklung des völligen Staatskirchentums, hatte

') Edwin Erich Dwinger: „Zwischen Weiss und Rot" (Eugen Diederichs
Verlag, Jena), S. 411/412.



— 229 —

in vielen Gläubigen des 17. und 18. Jahrhunderts den Eindruck und
die Überzeugung des Verrates an der wahren Kirche Christi
geweckt und befestigt. Nikon erscheint ihnen als der
Widersacher. Die wahre Kirche flieht in die Wüste, die reine Kirche
wird unsichtbar. Einer andern Gruppe der mit den Reformen
und der staatskirchlich en Entwicklung Unzufriedenen, der Gruppe
der Priesterlosen und jeglicher Hierarchie Feindlichen (Bespo-
powstwo), bemächtigte sich eine ausgesprochen apokalyptisch-
eschatologische Stimmung, die schliesslich im Nihilismus gegen
Kirche und Staat ausmündete. Eine dritte Folge des Raskols
war das Aufkommen zahlreicher Sekten. Der gewaltsame Euro-
päisierungsversuch Peters des Grossen vervollständigte die also

gezeichnete Kluft zwischen offizieller Kirche und Volk und trug
in die Kreise der grossen religiösen Denker, der Intellektuellen
und der politisch Interessierten jene „schismatische und
eschatologische Einstellung", die nach Nikolaj Berdiajew „zu einer
psychologischen Grundtatsache des russischen 19. Jahrhunderts
wurde1)."

Eine ähnliche Bewegung wie die Altgläubigen und Kirchenfernen

machte zu gleicher Zeit die russische Intelligenz durch.
Das absolute Zarentum, umgeben und geschützt von einer nach
westeuropäischem Muster gebildeten Bürokratie, liess keine
bestimmende Anteilnahme der öffentlichen Meinung an den

Regierungsgeschäften zu. Im Dekabristenaufstand des Jahres
1825 (Versuch zur Bildung einer konstitutionellen Regierung)
unterlag diese neu aufkommende Klasse der Intellektuellen. Sie
wusste sich fortan erst recht von der regierenden Schicht
getrennt. Daran ändert nichts die Tatsache ihrer Spaltung in Sla-

wophile und Westler. Schauten die Slawophilen ihr Ideal in der
vorpetrinischen Zeit und erkannten sich und ihr Volk in dem

unbedingten Eigenwert, aus welchem heraus sie gegen jeden
Einfluss vom Westen her protestierten, so fühlten sich anderseits

die Westler nicht weniger beengt durch jenes rein
materielle, den Nützlichkeitsstandpunkt allein betonende Bildungsideal

petrinischer Reform. Das russische Leben des 19.

Jahrhunderts gewährte den schöpferischen Kräften keinen oder sicher
völlig ungenügenden Raum zur freien Betätigung. Die neu

') Nikolaj Berdiajew: „Psychologie der russischen Gottlosigkeit" in
„Hochland", XXIX. Jahrgang, 1931/32, 9. Heft, S. 194 ff.



— 230 —

erwachten Kräfte wurden in die innern Bezirke des Lebens
verwiesen, zurückgedrängt, verdrängt und bewirkten dort mit
innerer Notwendigkeit eine leidenschaftliche soziale Schwärmerei.
Nur bei den ganz Grossen bewirkte diese Lage still und stark
getragenes Leid. Auf diese Weise wurde sich die russische
Intelligenz, so verschiedenartig, ja gegensätzlich sie selbst in ihrer
innern und äussern Struktur war, klassenbewusst. „Vieles aus
der in ihr herrschenden Geistesart", sagt Waldemar Gurian *),

„ist im Bolschewismus, wenn auch bis zur Unkenntlichkeit
umgebildet und verzerrt, wirksam geblieben. Aus ihr gingen die
Anreger und Führer des Umsturzes hervor." Hiezu kommt, dass

bei den Westlern die Berührung mit dem europäischen Bildungsideal,

weil jeder Wirklichkeitsprüfung entzogen, dem tatsächlichen

Leben entfremdet, wie eine Offenbarung, sozusagen wie
ein neuer Glaube erlebt wurde. Verband sich einmal dieser
Glaube an den Materialismus mit dem dem Russen eigentümlichen

Glauben an die Güte des Volkes, so lag die Versuchung-
nahe, an die messianische Aufgabe des russischen Volkes zu
denken, diese aufzurufen. Aus dieser geistigen Einstellung
heraus wurde der Terrorismus geboren. Das ist der Glaube,
dass es eigentlich nur einiger befreienden Massnahmen bedürfte,
um die im Volk zurückgehaltenenErlösungskräfte frei zu machen,
um in Russland das Reich der Wahrheit, der Gerechtigkeit
aufzurichten. In der gleichen Richtung dachten und wirkten auch
die Slawophilen unter der Intelligenz. Entscheidend aber wurde
schliesslich für die Zukunft die Tatsache, dass beide Richtungen

nach der Politisierung ihrer Auffassungen drängten. Gestützt
vom gemeinsamen Sendungsbewusstsein, ersah man schliesslich
das Politische als die ersehnte Anwendung des als Wahrheit
Erkannten, als etwas Absolutes. Dieses Absolute sollte durch
die Revolution verwirklicht werden. Und dieser Glaube
entspricht durchaus einer Grundanlage der russischen Seele : dem

Hang zum Extremismus, zum Totalen im Guten oder im Bösen.

„Man kann nicht sagen, dass die revolutionäre Bewegung in
Russlancl von selber als Massenbewegung entstand. Sie entstand
in einer Schicht, welche durch die Bildung des Westens in einen
Gegensatz zu nationalen Traditionen gebracht worden war und

J) Waldemar Gurian : „Der Bolschewismus" (Herder Verlag, Freiburg
in Brg.), S. 11.



— 231 —

der das herrschende System keinen Raum für die von ihr
ersehnte, praktisch selbständige Aktivität gewährte. Infolgedessen
wurde sie in ihrem Denken von der Wirklichkeit abgesperrt;
ihr Denken wurde konstruktiv-utopistisch1)." Noch tiefer erfasst
Nikolaj Berdiajew die innere Struktur der Intelligenz des
russischen 19. Jahrhunderts. Er beurteilt die Verbindung ihrer
geistigen und politisch - sozialen Einstellung mit der Tatsache,
dass die russische Seele des 19. Jahrhunderts zugleich eine
leidende Seele war, mit den Worten : „Das Mitleid mit dem Leiden
des Volkes und der gesamten Welt wurde zum führenden Motiv
der russischen Literatur des 19. Jahrhunderts. Und so hat sich
das seelische Grundphänomen gebildet, das für die Entwicklung
des Bolschewismus als ausschlaggebend genannt werden dürfte :

die Übertragung der religiösen Motive und der religiösen
Seelenverfassung in die religiöse und antireligiöse — in die soziale —
Sphäre ; die Umbiegung der religiösen Energien in der Richtung
auf das Soziale hin ; die Durchsetzung der sozialen Sphäre mit
der religiösen Dynamik3)."

Diese derart geschilderte Intelligenz Russlands lebte innerlich

aufgewühlt in fast völliger Unberührtheit vom Volk, vom
wirklichen Leben vielfach abgeschnitten, ausgeschaltet von
jeglicher Möglichkeit zur politischen Betätigung. Ihre Ideen
suchten nach dem Objekt der Verwirklichung.

Erste Verbindungen kamen mit den FremdVölkern, den Polen,
Ukrainern, Georgiern und Armeniern zustande. Am grössten
war der Eingang der revolutionär-nihilistischen Ideen bei den

Juden, die unter dem Drucke der für sie geltenden Sondergesetzgebung

litten. (Von den bekannten Bolschewisten sind Trotzki,
Sinojew, Kamenew, Litwinow jüdischer Herkunft.) Wichtiger
und entscheidender ist indessen für die Folgezeit die Tatsache,
dass die in dieser Zeit sich entwickelnde liberale-bürgerliche
Gesellschaft mit der revolutionären Intelligenz sympathisierte.
Zwar glaubte man hier nicht ernstlich an radikale, sozialistische
Ideale. Noch weniger ersehnte man den gewaltsamen Umsturz.
Aber eine grosse Unzufriedenheit mit der wirtschaftlichen
Rückständigkeit Russlands und der bürokratischen Schwerfälligkeit
der innern Verwaltung liess zum mindesten der Idee des Revo-

') Gurian: „Der Bolschewismus", S. 16.

2) Nikolaj Berdiajew in der schon genannten Abhandlung „Psychologie
der russischen Gottlosigkeit".



— 232 -
lutionären in der liberal-bürgerlichen AVeit freien Raum. Die
Sympathien konnten mitunter auch sehr ernst gemeint sein, ehrlich

bis zur aufrichtigen Bezweiflung der eigenen sozialen
Stellung. Dabei wirkten noch andere Momente mit. Tatsache ist
unter anderem, dass der Grossindustrielle Sawa Morosow, wohl
um die wirtschaftliche Erschliessung Russlands zu fördern,
zu den anfänglichen Geldgebern der russischen Revolution
gehörte.

In der Bauernschaft fand die Intelligenz mit ihren absoluten
Ideen zuvor nur kärglichen Eingang. Die Bauernschaft gehörte
nebst dem Adel zu einer Art privilegierten Standes. Sie nahm
im Staate eine besondere Stellung ein, war sozusagen ein Staat
im Staat. Seit der Aufhebung der Leibeigenschaft war die
Dorfgemeinde zu einem selbständigen Organismus mit eigener
Gerichtsbarkeit, ja selbst dem Recht der Deportation geworden.
Es gab ja kein persönliches Eigentum am Boden, ausser dem
des Adels. Das Gemeindeeigentum wurde jährlich neu verlost.
Dadurch wurzelte von jeher im Volk die Annahme, dass Grund
und Boden eigentlich ihm gehöre. Aber die Notwendigkeit der
Regierung, den Adel weitgehend im Besitz des Landes bleiben
zu lassen, schuf mit der Zeit auch im Landvolk mehr und mehr
Unzufriedenheit. Es verbreitete sich die Auffassung von der
ungerechten Verteilung des Landes. Diese Auffassung wurde
noch besonders unterstützt durch den Umstand, dass in den
70er Jahren des 19. Jahrhunderts jene seltsame Abwanderung
des sogenannten „bereuenden Adels" zu den Bauern erfolgte.
Wir nennen als dessen typischsten Vertreter den Grafen Tolstoi.
Um der Not des Volkes willen entsagten viele der Besten unter
dem Adel ihrem persönlichen Besitztum ; im Kampfe für das
Wohl des Volksganzen gingen sie ohne Zögern in die Gefängnisse,

in die Verbannimg. Aber auch Intellektuelle suchten als
Dorfschreiber, Landlehrer, Heilgehilfen in neu erwachtem Ge-

meinschaftsbewusstsein den innern Zusammenhang mit dem Dorf
und befruchteten hier die ersten, aus der beginnenden sozialen
Not entstandenen, revolutionären Ideen. Denn zu dieser Zeit war
es, dass das Grossbauerntum (Kulaken) aufkam und den Anfang
eines beginnenden bäuerlichen Proletariats verursachte. Welche
Bedeutung an und für sich dem Bauerntum zukam, geht daraus
hervor, dass bis zum Jahre 1914 von den 170 Millionen
Einwohnern Russlands 81,7 % auf dem Lande lebten.



— 233 —

Welche Bedeutung kam aber der Arbeiterschaft vor dem
Jahre 1917 zu? Die russische Arbeiterschaft hing bis in die
jüngste Zeit hinein eng mit der Dorfgemeinde zusammen. Sie
setzte sich ursprünglich aus den überschüssigen Bauernsöhnen

zusammen, die aber nach dem geltenden Gemeindegesetz

auch in der Stadt, als Arbeiter, durchaus Mitglieder der
Dorfgemeinde blieben, ihrer Gerichtsbarkeit unterstanden. In
Zeiten flauen Arbeitsmarktes kehrten sie ins Dorf zurück. Erst
die beginnende Industrialisierung der 80er Jahre des

vergangenen Jahrhunderts schuf langsam ein eigentliches Arbeiterheer,

eine Arbeiterklasse, die mit dem westeuropäischen Proletariat
verglichen werden kann. Die klassliche Minderachtung dieser
Arbeiter von seiten der Beamten, die langsame Entwurzelung
aus dem dorfgemeindlichen Leben, schliesslich der Kapitalismus
mit seinem anfänglich unerhörten Raubbau, den unbegrenzten
Arbeitszeiten, der kärglichen Entlöhnung und den misslichen
Wohngelegenheiten schufen Ansatzmöglichkeiten für die feste
Organisation der Arbeiter '). Aber auch diese Arbeiterschaft war
noch durchaus regierungsgläubig. Erwarteten die Bauern im
festen Vertrauen auf den Zaren die endgültige Verteilung des

gesamten Bodens, so erhofften die Arbeiter nicht weniger gläubig
von ihm weitgehenden Schutz gegen die Ausbeutung durch die
Arbeitgeber. Erst der bekannte Blutsonntag vom 5. Januar
1905, an welchem die Regierung auf die in vollem Vertrauen zu
ihr ziehenden Arbeiter feuern liess, zerstörte in weiten Kreisen
derselben endgültig den Glauben, dass das herrschende Regime
Sinn und Verständnis für ihre gerechten Wünsche habe. Die
Erinnerungen des später bolschewistischen Arbeiters Schapowalow
zeigen, wie schwer es hielt, die Arbeiter aus ihrer traditionellen
Gebundenheit zu lösen. Er selbst befriedigte seine geistigen
Bedürfnisse zuvor in einer religiös-kirchlichen orthodoxen
Vereinigung. Erst das Unverständnis der kirchlichen Führer für
die sozialen und politischen Nöte, ihr allzu enges Verhältnis
zur herrschenden Bürokratie, trieb ihn und viele Gleichgesinnte
in das Lager der Revolutionäre. An der Revolutionierung der
Arbeiter nahm nun die Intelligenz vermehrten Anteil. Indessen

') Über die sozialen und hygienischen Missstände unter der Arbeiterschaft

sowie die Verhältnisse in den Fabriken gibt das Buch „Lenin, 30 Jahre
Russland" von Valeriu Marcu (Paul List Verlag, Leipzig) erschütternden
Aufschluss. S. 23 ff.



— 234 —

hätte auch diese sich nun organisierende Arbeiterschaft zur
Revolutionierung Russlands niemals genügt. Dies schon rein
zahlenmässig nicht. Die Arbeiterschaft war von 720,000 Gliedern
im Jahre 1890 erst auf drei Millionen im Jahre 1914
angewachsen. Das sind nicht ganz 2 % der damaligen
Gesamtbevölkerung Russlands.

Es bedurfte eines letzten Anstosses. Es musste die Unfähigkeit
des herrschenden Regimes offen zutage treten. Es musste u. a.
auch die indessen stark gewordene bürgerliche Schicht völlig
enttäuscht werden. Und vor allem, es musste das letzte
Bollwerk der Regierung, die sicherste Defensive gegen jede
Revolution erschüttert werden : die Bauernschaft in ihrer dorfgemeindlichen

Konstitution. Diese Erschütterung besorgte die Regierung
selbst durch die Agrarreform Stolypins, durch welche in
vermeintlicher ökonomischer Hilfe für die Bauern die Dorfgemeinde
aufgelöst, der Austritt aus ihr sehr erleichtert und die Bildung
der Privatwirtschaft auch auf dem Lande weitgehend befördert
wurde. Diese Agrarreform, die durch den Ausbruch der
Revolution von 1917 nicht völlig zur Auswirkung kommen konnte
und deren Schlussergebnisse insofern diskutierbar bleiben, kam
auf jeden Fall viel zu spät und beschleunigte den Einbruch
des Kapitalismus in die Landwirtschaft. Dadurch förderte sie
aber in raschem Masse die Proletarisierung der Bauernmassen.
Die alte Dorfgemeinde, die bei allen Mängeln doch zäheste
Gegnerin aller Revolution, war 1917 beim Sturz der Monarchie
bereits in voller Auflösung begriffen.

Ein letztes besorgte der Ausbruch des Weltkrieges von 1914.

Russland war teilweise von Frankreich und England dazu
geschoben, teilweise aus innerpolitischen Gründen, zur Ablenkung
und Vertuschung der innern, organisatorischen und sozialen
Schwierigkeiten, in denselben eingetreten. Durch den Verlauf
desselben wurde sowohl die aussen- wie die innenpolitische
Unfähigkeit des Regimes kund. Krisen des Transportwesens und
Unfähigkeit der Verwaltungsbehörden führten zu ernsten
Ernährungsschwierigkeiten. Der Konflikt zwischen Duma und Zar
verschärfte sich; es zeigte sich, dass die Regierungspartei den
militärischen Apparat nicht mehr fest in Händen hatte. Die
Petersburger Garnison geht im März 1917 anlässlich der durch
den Hunger verursachten Strassenkämpfe auf die Seite der
Aufständischen. Das Heer ist indessen immer noch an den Grenzen



— 235 —

festgelegt — die Macht fällt an die bürgerliche Opposition der
Duma. Es kommt zur Bildung der provisorischen liberal-bürgerlichen

Regierung. In diesem Augenblick tritt die bis jetzt
verborgene marxistisch-bolschewistische Partei offen auf den
Plan. Von ihr und ihrer Entwicklung müssen wir nun
zunächst reden.

b) Eintritt des Bolschewismus in die Geschichte Russlands.

Im Jahre 1883 hatte sich im Ausland unter der Führung
Plechanows eine ansehnliche Gruppe revolutionärer Marxisten
mit festem Programm gebildet. Es war die Zeit der beginnenden
Industrialisierung Russlands, die von jeher von den marxistischen
Theoretikern als notwendige Vorbedingung proletarischer
Revolution begrüsst wurde. In den 90er Jahren des vergangenen
Jahrhunderts sucht und findet die genannte Gruppe, zu welcher
bereits der junge Lenin gehörte, Einfluss auf die Arbeiterschaft.
Sie beginnt sich deutlicher abzuheben von den eigentlichen
Sozialisten, die im Kampf um soziale Besserstellung und Reform
der Verfassung ihr Programm gesteckt sah. Im Jahre 1897

kommt es zur Scheidung und Gründung einer marxistisch-sozialdemokratischen

Partei mit deutlicher Zielsetzung der
proletarischen Revolution und Machtergreifung. Ihr strömen durch
die erschütternden Ereignisse des bekannten Blutsonntags
vom Jahre 1905 neue Kräfte zu. Die revolutionäre Bewegung,
unterstützt von der gesamten Arbeiterschaft und dem
unzufriedenen Bürgertum, erreicht zwar durch das bekannte Oktobermanifest

die Gewährung einer Volksvertretung (Duma), gewisse
Grundrechte wie die der religiösen Toleranz, Presse- und Vereinsfreiheit.

Aber nach dem Abschluss des russisch-japanischen
Krieges werden die erteilten Rechte stark eingeschränkt. Dies
verursachte eine noch klarere Trennung zwischen sozialer und
revolutionärer Richtung in der Arbeiterpartei. Es kommt die
Zeit der in den Jahren 1906—1912 rasch vor sich gehenden
Auflösung der Dorfgemeinschaft, kräftiges Aufblühen der Industrie
vor dem Kriegsausbruch und damit die gewünschte Vermehrung
jenes Arbeiterstandes, der in den Grossindustrien tätig war. In
all diesen Entwicklungen ist Lenin der unsichtbare Führer. Er
bekämpft mit Schärfe die Legalisierung der marxistisch-sozialdemokratischen

Partei, den Versuch, sich mit einer gewissen



— 236 —

Besserstellung zufrieden zu geben, und verursachte dadurch schon
1903 die Spaltung der Partei in Menschewisten (Minderheit) und
Bolschewisten (Mehrheit).

Schwach an Zahl — aber sicher und entschlossen in der
Zielsetzung — war die bolschewistische Partei, als im März 1917
die Revolution ausbrach und die mehrheitlich liberal-bürgerliche
Opposition der Duma zur provisorischen Regierungsbildung und
Übernahme der Staatsgeschäfte gelangte. Ihr Ideal war die
Demokratie nach westlichem Vorbild. Es gelang ihr aber nicht
nach der Abdankung Nikolaus II. die tatsächliche Macht zu

ergreifen. Vielleicht hätte damals unter der anfänglich
kraftvollen Leitung Kerenskis noch eine Möglichkeit der
Konsolidierung bestanden, sofern die Alliierten fähig und willig* gewesen
wären, der provisorischen Regierung im Kampfgegen den Umsturz
totaler Art beizustehen. Aber die geschichtliche Betrachtung*
dieser Epoche macht einem stark den Eindruck, wie wenn
Frankreich und England an der Zermürbung Russlands ein
wirtschaftliches, Deutschland aber in erster Linie ein militärisches
Interesse gehabt hätten. Dazu trat die offenbare Schwäche der
provisorischen Regierung ; sie verdankte ihre Existenz eigentlich
nur dem äussern Zusammenbruch des alten Regimes. „Sie war
entstanden aus dem Zusammentreffen der Ermüdung des Volkes
durch den allzulang währenden Krieg mit der Entrüstung der
bürgerlichen Gesellschaftskreise über die Unfähigkeit des Zaren
und seiner Regierung, den Krieg zu führen, die innere Front
zu organisieren 1)Um. Man wollte auf bürgerlicher Seite die
Revolution an einem bestimmten Punkte aufhalten, ja man dachte
allen Ernstes an die Errichtung einer parlamentarischen-kon-
stitutionellen Monarchie mit dem Grossfürsten Michael, demBruder
Nikolaus IL, als Kaiser. Auch die Sowjets, jene aus dem Volk
gewählten Arbeiter- und Soldatenräte, stritten mehrheitlich um
nichts anderes als um vermehrten Einfluss in der Regierung,
dachten an keine grundsätzliche Umwälzung, sahen selbst das
Ziel der Revolution in der Errichtung einer freien Demokratie,
in welcher die Arbeiter in jeder Hinsicht Vollberechtigte, wenn
möglich führend würden.

Indessen blieb die ersehnte Hilfe von den Verbündeten aus-
Anderseits waren die früher geschilderten Zersetzungserschei-

') Gurian: „Bolschewismus", S. 37.



— 237 —

nungen zu sehr in die Tiefe des Volkes gedrungen. Der
Landhunger des Volkes rief einer gewaltsamen Aneignung von Grund
und Boden, der Wille des Heeres zur Demobilisierung war nicht
mehr aufzuhalten. Die Anarchie setzte unheimlich rasch und
kräftig ein. Hand in Hand damit ging der starke Rückgang
des wirtschaftlichen Lebens. Die offenbaren Mängel im
Transportwesen führten das ganze Volk in die Hungersnot. Die Soldatenmassen

strömten hin und her, die Inflation setzte ein. Die
Schichten des Bürgertums, welche durch die Märzrevolution zur
Regierung gelangt waren, verstanden die russische Wirklichkeit
nicht. Jeder Tag brachte neue Kabinette, aber weder in sozialer
noch in agrarpolitischer Hinsicht befreiende Taten. Gewährte
Freiheiten erhöhten und verschärften nur die begonnene Anarchie.

Das ist die politische und wirtschaftliche Lage Russlands,
in welche Lenin als der geistige Führer der bolschewistischen
Partei aus der Schweiz zurückkehrte. Bis zu seinem Eintreffen
in der Heimat hatte seine Partei, wie schon bemerkt, keine wesentlich

andere Haltung eingenommen als die sozialistisch-demokratischen

Gruppen der Arbeiterpartei. Typisch ist seine erste
Begegnung auf dem Petersburger Bahnhof mit dem bisherigen Führer
der bolschewistischen Partei, Tscheidse. Auch Tscheidse erblickte
das Ziel der Revolution in der Errichtung einer Demokratie mit
ausschlaggeben derArbeitergewalt. Erbetonte Lenin gegenüber als
dringliche Aufgabe, die Erreichung einer Einheit aller sozial-revolutionären

Gruppen. Darauf richtete sich Lenin an die
versammelten Rätevertreter und entgegnete : „Ich begrüsse in Ihnen
clie siegreiche russische Revolution, ich begrüsse Sie als die

Vortruppe der Weltarmee. Der räuberische Imperialismus ist
der Anfang des Bürgerkrieges in ganz Europa. Nicht fern ist
die Stunde, in der die Völker ihre Waffen gegen die
Ausbeuterkapitalisten wenden werden. Die russische Revolution hat den

Anfang gemacht und eine Epoche eröffnet. Es lebe die
sozialistische Weltrevolution1)!" Lenin fährt im Lastauto zur
Parteizentrale und ruft an jeder Strassenecke die Notwendigkeit des

Bürgerkrieges aus. Während der folgenden Nacht entwickelt
er seinen Parteigenossen das Programm der Weltrevolution
mittelst der Machtergreifung durch die Räte, die Sowjets, die

Arbeiter, Soldaten und armen Bauern. Zu Lenin stösst Trotzki.

') Aussage des sozialistischen Publizisten Suchanow-Himmer nach
Gurian: „Bolschewismus", S. 43/44.



— 238 —

Bolschewismus wird zur Losung für alle aufrührerischen Massen
für alle Soldaten, welche sofortigen Friedensschluss verlangen,
für alle, die nach einer starken, ordnenden Hand, aus dem

politischen und wirtschaftlichen Chaos, dem Ende der Anarchie
sich sehnten. Die Bolschewisten tragen Erfolg nach Erfolg davon,
nicht etwa, weil ihre Ideen in der Volksmasse geruht hätten,
sondern allein, weil sie als erste entschieden auftraten. Neben
der Friedenslosung ist ihre Parole: „Alle Macht den Räten"
ausschlaggebend. Am 7. November 1917 fällt nach halbjähriger
Existenz der provisorischen Regierung* der Winterpalais fast
mühelos in die Hände der bolschewistischen Truppen. Petersburg

gab "damit das Signal für das ganze Land. Nicht ihrer
zahlenmässigen oder militärischen Bedeutung hatten die
Bolschewisten ihren Sieg zuzuschreiben. Er beruht allein in der
Tatsache, dass sie mitten in der Anarchie die aktiven Elemente
waren. Es kommt zur ersten bolschewistischen Regierung. Lenin
übernimmt das Volkskommissariat —¦ Trotzki das Aussen-
kommissariat. Von diesem Zeitpunkt an greift der Bolschewismus
als führende und schliesslich alleinbestimmende Partei in die
Geschicke Russlands ein. Bevor wir auf die folgende
Entwicklung näher eingehen, wollen wir versuchen, den Bolschewismus

in seinem Wesen zu schildern.

IL Charakterisierung des Bolschewismus, seine Bedeutung für
Enssland und die Welt.

a) Der Charakter des Bolscheivismus :

Der Bolschewismus Russlands leugnet seine Herkunft vom
deutschen Marxismus keineswegs. Von Marx führt eine theoretisch
durchaus geradlinige Entwicklung zu Lenin. Bestimmte
marxistische Grundgedanken dogmatisieren sich, bis sie in Lenin und
durch ihn in Russland Wirklichkeit werden. Diese Grundgedanken

heissen etwa : Der Kapitalismus muss aufhören, wenn ihm
kein nichtkapitalistischer, agrarischer Absatzraum mehr zur
Verfügung steht. Mit der allgemeinen Durchdringung der Welt
durch den Kapitalismus erstickt dieser schliesslich in sich selbst.
Die Kapitalisten werden zwar mit Hilfe der Militärs versuchen,
sich kolonistisches, agrarisches Neuland zu erschliessen. Um
dies zu verhindern, müssen diese Länder in baldiger Zeit mit
den marxistischen Ideen erfüllt, und es muss der imperialistische
Krieg durch den Bürgerkrieg verunmöglicht werden. Den Ka-



— 239 —

pitalismus selbst aber gilt es durch Aufhebung* des
Privateigentums seiner treibenden Kräfte zu berauben. So lauten die
marxistischen Dogmen. Das Entscheidende indessen ist, dass
diese marxistischen Ideen in Russland nicht theoretische, bloss
gedankliche Kräfte blieben — sondern in seltsamer Verbindung
mit den Eigenheiten der russischen Seele zu einer Art
Offenbarung, zu einer neuen Gläubigkeit wurden. „Russlands Unglück
war," so sagt Edwin Erich Dwinger, „dass die Ausführung des
Versuches einer kommunistischen Staatsordnung aus den Händen
der Experimentierenden in die Hände von Gläubigen geriet.
Wenn der Versuch in der Hand lediglich herzkalt Rechnender
geblieben wäre, hätte man ihn nach einem halben Jahr, nach
dem Gewinn der Erkenntnis, dass er keinerlei Lebensmöglichkeit
besitzt, sicher wieder abgebrochen. Dadurch jedoch, dass er
den Zügeln dieser Rechnenden entglitt und in die starke Hand
Lenins Und seiner Gläubigen geriet, wurde aus einem
wissenschaftlichen Experiment eine Glaubenslehre, ein Dogma, das
im Sinn religiöser Fanatiker nur mit dem Tod fallen gelassen
wird V

Was Engels einst verkündete: Aufbau des Sozialismus, d. h.
einer klassenlosen Gesellschaft mit marktloser, gesellschaftlich
planmässiger Regelung der Produktion nach den Bedürfnissen
der Gesamtheit und jedes Einzelnen mit fortgeschrittenster Technik

und Gemeineigentum an den Produktionsmitteln, wurde nun
restlos zum Programm erhoben. An der Erreichung dieses Zieles
wird seit der bolschewistischen Machtergreifung fieberhaft
gearbeitet 2). Die rasche Industrialisierung des Landes geschieht
in der Hoffnung, Russland möglichst bald dem Kapitalismus zu
entziehen, technisch unabhängig zu werden und schnell eine

tiefgehende Wirtschafts- und Gesellschaftsumgruppierung zu
erreichen. Auch in der Landwirtschaft soll der Grossbetrieb
herrschen, wobei aber wohl zu beachten ist, dass die diesem
Plan entsprechenden sogenannten Kolchosen keineswegs einfach
als Kommunisierung des Landes angesprochen werden dürfen.
Die Kolchose will die moderne gemeinschaftliche Bearbeitung
des Bodens einzelner Mitglieder in einem bestimmten
Landmassiv ermöglichen. Das Land bleibt im Besitztum der einzelnen,

') Edwin Erich Dwinger: „Zwischen Weiss und Rot," S. 70.

2) Instruktiv im positiven wie negativen Sinn ist hier das Buch „Russ
land 1932" von Julius Haydu (Phaidon-Verlag, Wien-Leipzig).



— 240 —

untersteht aber kollektiver Nutzung und Bewirtschaftung.
Dadurch soll die kapitalistische Macht der Kulaken gebrochen werden.
In den Städten gilt es, den Privathandel durch die genossenschaftliche

Verkaufs- und Verteilungsart zu ersticken. Hand in Hand
mit diesem wirtschaftlichen Plan geht die kulturelle Arbeit, die
Aufhebung des Analphabetentums, die Hebung der allgemeinen
Bildung. Diese ist allerdings ausnahmslos dem realsten
Nützlichkeitsstandpunkt unterstellt. Gleichzeitig hat die Liquidation
aller Gruppen, die dem Vordringen des kommunistischen
Gedankens tatsächlich oder auch nur scheinbar hindernd im Wege
stehen, zu erfolgen. Man hofft in den dazu besonders geschaffenen
Kreisen der Gottlosen das Mittel gefunden zu haben, um die
letzten Gebundenheiten religiös-kirchlicher Art zu lösen. Die
Schule, welche nicht nur religionslos, sondern bewusst religionsfeindlich

konstituiert ist, soll den Gedanken der Gottlosigkeit
rasch durch die heranwachsende Generation in das Volksganze
hineintragen, so das dieses selbst die Schliessung aller Kirchen
dann verlangen wird. Dazu kommt eine ungeheuere
Vereinfachung des gesamten Lebens. Die Ethik wird von der
Wirtschaft her gesehen und bewertet und drückt sich samt der
Gerichtspraxis in den denkbar einfachsten Formen aus: Was
der Wirtschhaft und damit der Gesellschaft nützt, ist sittlich —
was ihre Entwicklung hemmt oder ihr gar schadet, ist unsittlich,
verwerflich, muss bekämpft werden. Nur die gesellschaftliche
Leistung ist entscheidend. Das bringt den sozialen Verruf des

Reichtums, den alleinigen Staat der Werktätigen. So bildet
sich jenes bolschewistische Regime als das Regime vollständiger
Politisierung und Vergesellschaftung des Menschen. Es
entwickelt sich in Russland stärker und konsequenter als irgendwo
jener Totalstaat, der auch im westlichen Europa grosse
Fortschritte macht. Dieser Totalstaat kann schliesslich kein Lebensbereich

des Menschen uuerfasst lassen.
Ist dieser Totalstaat aber, wie es in Russlancl der Fall ist,

rein diesseitig, absolut materialistisch eingestellt, so muss an diesem
Punkt notwendigerweise seine Auseiandersetzungmit der Religion,
ja mit Gott selbst, erfolgen. Hier muss uns daher die Tatsache
der leidenschaftlichen Religionsbekämpfung, die Erscheinung
des bolschewistischen Atheismus im Unterschied zu andersgearteten

Atheismen noch näher beschäftigen. Wir werden hier
auf einen zweifachen Ursprung des russischen Atheismus stossen,



— 241 —

einen, so seltsam dies zuvor klingen mag, „religiösen" und einen
rein marxistischen.

Indem wir zuvor den „religiös" genannten Atheismus
verfolgen, stossen wir noch einmal auf jene eigenartige Stellung
der russischen Intelligenz um die Mitte des 19. Jahrhunderts.
Nikolaj Berdiajew schildert deren typische Züge wie folgt: „Die
Intelligenz stand im Bewusstsein der Kluft, die diese Schicht
von dem Volk und der Staatsmacht trennte; die Entfremdung
von der Wirklichkeit und die Entwurzelung, mit der eine grosse
Freiheit und Unerschrockenheit des Denkens, zugleich aber auch
der Hang zu den polaren Gegensätzen und extremistischen
Haltungen verbunden war ; ein mangelhaftes Verständnis für den
hierarchischen Aufbau aller Gemeinschaft und die Allmählichkeit
des geschichtlichen Werdens ; ein eigentümlicher Asketismus —
zugleich aber auch die Forderung, unverzüglich die absolute
Gerechtigkeit im sozialen Leben gerade in bezug auf die doch

verpönten Güter zu verwirklichen; und endlich: ein Escha-
tologismus als seelicher Zug, bald mit einem religiösen, bald mit
einem sozial-politischen Einschlag, der von der Erwartung einer
endgültigen Katastrophe und von der Ahnung des nahenden
Unterganges getragen war1)."

Diese Russen, ihnen bahnbrechend voran Belinski, haben
Saint-Simon, Proudhon und Marx religiös aufgefasst und gelangten,
nachdem sie zuvor den typisch religiös gerichteten,
theoretischen Sozialismus begründet hatten, ihn aber mangels
politischer Tätigkeit nicht verwirklichen konnten, schliesslich sowohl
dem Staat, der Kirche wie auch der herrschenden Gesellschaftsordnung

und der Kultur gegenüber in eine typisch nihilistische
Haltung. Im Nihilismus der 60er Jahre des vergangenen
Jahrhunderts sind bereits alle bolschewistischen Grundgedanken
enthalten, wie Feindschaft gegen die Religion als solche, weil
sie den Menschen von der Diesseitigkeit aufs Jenseits vertröstet,
Feindschaft gegen alles rein Geistige (gegen Schelling und Hegel,
ihre Meister), alle Abstrakte, kurz gegen alles, was den sozialen
Neubau der Gesellschaft zu hindern scheint. Dazu tritt eine

einseitige, naive Überschätzung der Naturwissenschaften, die

Leugnung der Menschenwürde bei allen nicht wie die Bauern
oder Arbeiter Werktätigen. Diese Haltung ist typisch russisch.

*) Nikolaj Berdiajew: „Psychologie der russischen Gottlosigkeit",
„Hochland", XXIX. Jahrgang, Heft 9, 1931/32, S. 195.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1932. 16



— 242 —

Sie konnte nur auf dem grundhaft eschatologischen, jeder
absoluten Wertung der Kultur fremden Boden der russischen Orthodoxie

erwachsen. Sie musste aber bei Verkennung des Geheimnisses

vom Kreuze Christi zu einer „religös"-athcistischen Leidenschaft

werden. Aus starker Liebe zur Wahrheit und Gerechtigkeit

werden diese Menschen zu Atheisten, zu Bekämpfern der
Kirche in ihren geschichtlichen Formen, ihrem Teilhaben an
Ungerechtigkeit und Gewalt. So kann Berdiajew zu dem
paradoxen Satz kommen: „Die russischen Atheisten mühen sich um
das Reich Gottes auf Erden, aber sie mühen sich ohne Gott und
im Kampf gegen ihn. Sie leugnen Gott, damit das Reich Gottes
auf Erden verwirklicht werde *)."

Ganz anders ist der Atheismus marxistischer Prägung und
die aus ihm kommende Religionsfeindlichkeit. Sie stammt aus
dem rein diesseitigen Sinn aller Geschichtsauffassung, die alle
Transzendenz überflüssig erscheinen lässt, ja eine solche sich
zum grundsätzlichen Gegner macht. Religion und
sozialistischbolschewistische Gesellschaftsordnung schliessen einander aus.
Es gibt nur ein Absolutes, und das ist die neue Gesellschaft,
der Totalstaat. Mit ihm ist jegliche Religion unvereinbar. Denn
es gibt nur eine Wirklichkeit, die sich selbstgenügende, produktive
Gesellschaft. Etwas populärer ausgedrückt: Religion ist Opium
für das Volk, d. h. Rechtfertigung der herrschenden gesellschaftlichen

Zustände durch Kirche und kapitalistischen Staat. Diesen
typisch marxistischen Satz setzte Lenin durch den Bolschewismus
in die Tat um. An Stelle des alten Gottes steht der neue Gott:
die neue Gesellschaft. Daher kennt der Bolschewismus weder
gegen die Eigenen noch gegen die Anderen irgendwelche
Rücksichten der Humanität, der Tradition, des Individuellen.
Ausschlaggebend ist das Kollektiv, Ziel der Kollektivmensch. Ihm
müssen alle Bindungen, wenn nötig auch die Familie, weichen.
Lenin selbst ist das Abbild dieser unerbittlichen neuen
Sachlichkeit. „Lernen, lernen und noch einmal lernen ist seine

Losung während seiner ganzen Regierungszeit. Man soll
verwalten lernen, man soll sich nicht mit schönen Phrasen und
nichtssagenden Schlagworten begnügen; Sozialismus istRechen-
schaftsablegung2)." Selbstlos in allem was ihn persönlich be-

l) Ebenda S. 199.
*) Gurian: „Bolschewismus", S. 151. Eine vortreffliche Schilderung

Lenins, des Menschen unerbittlichster Sachlichkeit, gibt das schon genannte
Buch: „Lenin, 30 Jahre Russland" von Valeriu Marcu.



— 243 —

trifft, beruft er sich nicht auf irgendeine Sendung, sondern
einfach auf die Sache. In seiner absoluten Gläubigkeit an den
Marxismus ist er echt russisch. Diese Rücksichtslosigkeit in der
Verabsolutierung des Diesseits ist die andere Quelle der
religionsfeindlichen Haltung des Bolschewismus. Diese beiden
Grundrichtungen der russischen Gottlosigkeit begegnen sich im Zeitpunkt
ihrer höchsten Reife. Innerlich durch eine grosse Kluft
voneinander getrennt, sich stark wesensfremd, erfüllt der
marxistische, westliche Atheismus am russischen nihilistischen Gott-
losentum die Aufgabe der Befreiung zur längst ersehnten, aber
immer wieder verunmöglichten politischen Tat! Die Begegnung
der beiden Strömungen schafft jenes Moment der leidenschaftlichen
Totalität und Gläubigkeit, die uns mit einem gewissen Recht
von einem „religiösen Sinn des Bolschewismus" reden lässt.
Doch davon noch später.

Nach
trachten:

Nach dieser versuchten Charakterisierung wollen wir be-

b) die Bedeutung des Bolschewismus für Russland und die Welt.

Es ist klar, da3s wir hier mit aller Vorsicht werten müssen,
und dass wir an diesem Ort nicht über die wirtschaftliche
Bedeutung und Zukunft des russischen Bolschewismus und
Kommunismus abschliessend reden können. Die Kürze seiner
Geschichtlichkeit verwehrt uns jedes auch nur einigermassen
abgeschlossene Urteil positiver oder negativer Art. Vorläufig
profitiert der Bolschewismus mitsamt seiner Wirtschaftsform,
dem Kommunismus, von diesem Unbelastetsein durch die
Geschichte und gibt sich selber keine Rechenschaft darüber, was
einmal kommen soll, wenn das wirtschaftliche Programm in
grossen Zügen erfüllt sein wird. Er kann und darf ja aus seiner
eigenen, verabsolutierten Diesseitigkeit heraus nicht die Frage
stellen, die er sich jetzt schon stellen musste: Wirtschaftliche
Wandlung — und dann? Aber die Geschichte und die russische
Seele selbst werden ihm diese Frage dennoch einstens stellen.
Vielleicht erfüllt sich in nicht zu ferner Zeit was Saburoff
spricht : ..Kehrt um, es ist genug geopfert. Und dann wird sich
mit einem Male zeigen, dass unter der erzwungenen eigenen
Decke das Alte schlummerte, dass unsere Menschen ihm immer
unlösbar verbunden bleiben: unsere Beharrlichkeit, oft unser
Unglück, wird uns dann zum Segen werden. Ich bin kein Pro-



— 244 —

phet, dies aber wage ich zu prophezeien: Lenin ist gross —
Russlands Beharrlichkeit ist grösser1)!" Aber damit möchten
wir nicht der Reaktion rufen, noch wünschen, dass der russische
Bolschewismus gleich im Anfang seiner Geschichte irgendwie
mit Gewalt aufgehalten würde. Auch diese Erscheinung muss
im Haushalt der Geschichte ihre Zeit haben, und über die
endgültige Bedeutung des Kommunismus lässt sich heute noch nichts
sagen. Indessen kann schon heute nicht übersehen werden, dass
dem Bolschewismus mitsamt seiner kommunistischen Wirtschaftsform

eine gesellschaftliche Bedeutung zukommt, zuvor einmal
für Russland, in gewissem und beschränktem Sinn für die ganze
Welt.

Wenn wir daher von seiner gesellschaftlichen Mission
sprechen, so darf wohl erinnert werden an den in vielen Zügen
ähnlichen Verlauf der französischen Revolution. Als damalige
Zeitgenossen hätten wir wohl in jenen furchtbaren, leidenschaftlich

gegen Religion und Kirche herrschende Schicht und
Tradition kämpfenden Vorgängen auch nichts als bevorstehenden
Untergang geschaut. Und doch hat die französische Revolution
bleibende Früchte gezeitigt, die heute niemand von uns missen
möchte: die sogenannten allgemeinen Menschenrechte. Sie wurden

für die ganze politische, wirtschaftliche und gesellschaftliche

Ordnung des 19. Jahrhunderts weitgehend bestimmend.
In dieser Vergleichung mit der französischen Revolution muss

zuvor einmal zugestanden werden, dass die russische Revolution

mit ihrer kommunistischen Gesellschaftsordnung dem weitaus

grössten Teil des Volkes die Gleichheitsreehte des Menschlichen,

Politischen und Wirtschaftlichen verliehen hat. Ob die

früher begünstigten, nun aber weithin entrechteten Gesellschaftsklassen

der zaristischen Zeit mit der definitiven Befestigung
des Sowjetstaates zu denselben Rechten gelangen, ist freilich
eine unbeantwortete Frage. Die neue Gerechtigkeit würde es

verlangen.
Ebenso unbestritten ist, dass, für Russland gesehen, dem

Bolschewismus das Verdienst zukommt, dieses grosse Reich
durch die angehobene Industrialisierung zu einem neuen
Wirtschaftsfaktor zu machen. Russland, das in der Vergangenheit
zum bedeutenden Teil ein Objekt der Weltwirtschaft war, wird
früher oder später Subjekt der Weltwirtschaft sein. Hier finden

*) Edwin Erich Dwinger: Zwischen „Weiss und Rot". S. 113.



— 245 —

wir eine gewisse Parallele zwischen der politischen Bedeutung-
Peter des Grossen und der wirtschaftlichen des heutigen
Kommunismus. Nicht zu beantworten ist vorläufig die Frage, ob

der kommunistischen Planwirtschaft, dem Kommunalstaat als
solchem, in Russland und über Russland hinaus für die ganze
Weltwirtschaft eine augenblickliche oder gar bleibende
zukünftige Bedeutung im Sinne einer wirklichen Hilfe
zugesprochen werden dürfe. Die eigene Not, das offenbare
Versagen der kapitalistischen Weltwirtschaft, das immer klarer
zutage tretende Unvermögen eigener Hilfe aus den mannigfachen

Nöten unserer ganzen nicht-bolschewistischen
Gesellschaftsordnung verleiht dem Bolschewismus natürlich nur
allzuleicht die Geste des helfenden „Messias". Seine zweifellos
aufbauende Tätigkeit in dem hinsichtlich der gesamten kulturellen
Entwicklung weit zurückgebliebenen Russland wirkt sich in
der übrigen Kulturwelt bis jetzt nur auflösend und zersetzend
aus. Der Bolschewismus gehört hier ausschliesslich zu jenen
negativen Mächten, die immer erst im Augenblick des
sichtlichen ZerfaUes in Wirksamkeit treten. Aber vielleicht eignet
ihm gerade hierin heute schon eine gewisse Weltbedeutung,
die von uns nicht ernst genug genommen werden kann. Er
bedeutet für unser gesamtes Leben die notwendige und äusserst
heilsame zwangsmässige Besinnung, durch welche die Träger
der bestehenden Weltordnung veranlasst werden sollen, über
die Grundlagen der geltenden Herrschaft und der menschlichen
Gesellschaft nachzudenken. Der Bolschewismus ist der unbarmherzige

Enthüller des Widerspruches zwischen der gesellschaftlichen

Wirklichkeit unserer Zeit und den Ideen, auf die sie sich
beruft. Er zeigt uns u. a. die Grenzen der parlamentarischen
Demokratie, die Unmöglichkeit eines harmonischen Ausgleiches
der frei spielenden Kräfte einer sich selbst überlassenen
Wirtschaft, mit andern Worten, er stellt vor uns hin das Problem
des Totalstaates im Gewand kommunistischer Lebensgestaltung.
Wer ihm gegenüber eine rasch ablehnende Antwort bereit
hält, dem möchte das Geschehen in Russland wenigstens die
Überlegung nahebringen, ob wir nicht am Ende einer
Geschichtsperiode der ganzen Menschheit angelangt seien — und
zugleich an der Schwelle eines ganz neuen Geschehens stehen,
dem wir den rechten Namen noch nicht zu geben vermögen,
das wir in seinem tiefsten Wesen noch nicht begreifen, weil



— 246 —

wir es unter arg verzerrtem Antlitz zu schauen bekommen.
Als Mahnung und Warnung sprechen wir dies aus, damit nicht
ein zweites Mal geschehe, was sich im Aufkommen des
Sozialismus zugetragen hat und was jetzt unsere Not ausmacht:
Verkennung der geschichtlichen Stunde!

Interessieren muss uns hier aber die durch das bolschewistische

Regiment unbeabsichtigt erfolgte religiöse Neugestaltung
im heutigen Russland. Hier tritt uns auch das Böse, Dämonische,
als unter der Gewalt Gottes stehend, entgegen. Wir können
hier auf das Urteil russischer Denker und Religiöser abstellen,
die innerlieh und geschichtlich grösstenteils mit dem zaristischen
Russland verwachsen und in seiner Orthodoxie verwurzelt sind.
Trotzdem schauen viele dieser Russen mit hellen Augen, wie
sie uns nur durch das rechte Mitleiden gegeben werden, mitten
in aller Gottlosigkeit und in allem Dämonischen, das göttlich
Neue! Wir nennen hier vor allem den schon öfters erwähnten
Nikolaj Berdiajew, dann Fedotow, Artemjew (erst kürzlich aus
Russland zurückgekehrt), Stepun, ferner den bekannten
russischen Studentenseelsorger Marzinkowskij*). Sie zeigen uns. wie
fromme Russen Revolution und Bolschewismus erleben, wie sie
sich zur neuen Gesellschaftsordnung des Kommunismus stellen.

Von ihnen beurteilt Berdiajew den Kommunismus wie folgt:
„Der Kommunismus ist eine geistige Erscheinung und muss als
geistige Erscheinung verstanden werden... Die russische Revolution

ist religiös, und sie ist religiös gerade nach dem Masse
ihres über die Massen antireligiösen Charakters. Der russische
Kommunismus hat seine Wahrheit, er ist aber auch voll des
Bösen. Und dieses Böse besteht nicht nur durch Schuld und
Verantwortungslosigkeit jener, die man als « böse > erachtet und
die ihn dank einer bösen Idee erhalten haben. Dieses Böse
besteht ebenso durch Schuld und Verantwortungslosigkeit derer,
die sich für « gut » halten. Das « Gute » wollte sich nicht
verwirklichen, es begnügte sich mit «Symbolen», nicht mit « Realitäten

>, wurde «rhetorisch», und das «Böse» nahm seine

Verwirklichung auf sich ; die « Guten > realisierten die soziale Ge-

') Marzinkowskij hat sein Urteil u.a. in seinem Buch: „Gotterleben
in Sowjetrussland" wiedergegeben. Die übrigen hier genannten Schriftsteller

kommen ausführlich zu Wort in den verschiedenen Heften der
Zeitschrift „Orient und Occident", Herausgeber Fritz Lieb und Paul Schütz
(Verlag Hinrichssche Buchhandlung, Leipzig). Beachtenswert sind vor allem
die Hefte 6. 7 und 9.



— 247 —

rechtigkeit nicht, und die « Bösen » begannen es zu tun. Das
ist die paradoxe und tragische sittliche Dialektik der Geschichte,
ihre innere Apokalyptik — das furchtbare Gericht über die
Träger des « Guten », nicht nur die des Bösen. Die russische
Revolution ist vorgesehen, sie ist im Himmel beschlossen. Man
kann sogar sagen, dass die Sowjetmacht eine gottgesetzte Macht
ist und nicht nur in jenem allgemeinen Sinn, dass alle Macht
von Gott ist. Gottgesetzt, von Gottes Vorsehung vorgesehen,
kann auch eine gottlose und böse Macht sein. Der Sinn der
apokalyptischen Prophezeiungen vom Reich des Antichrist am
Ende der Zeiten besteht nicht darin, dass die Bösen, Gottlosen
an Zahl überhandnehmen und die Guten und Gottergebenen
bedrängen werden. Damit trösten sich die Frommen, die zur
Selbstzufriedenheit neigen. Der tiefere Sinn dieses Geschehens

liegt darin, dass die Guten, Gottergebenen das Reich Christi
und seine Wahrheit nicht verwirklichen und deshalb das innere
Gericht und die Katastrophe unvermeidlich werden. Das
Bekennen einer Wahrheit, die nicht verwirklicht wird, führt
notwendig zur Katastrophe ^," Berdiajew spricht hier als
Orthodoxer vom Reich Christi — um so mehr muss uns zu
denken geben, was er hier sagt. Er unterscheidet auch
folgerichtig zwischen Bolschewismus und Kommunismus, d. h.
zwischen dem geistig-politischen System und der neu erstrebten
Wirtschafts- und Gesellschaftsform Russlands. Dem Kommunismus

misst er u. a. jene Wahrheitsmomente bei, die im „Thema
von der Arbeit", der „Organisation der arbeitenden Gesellschaft'*'*,
im Gedanken der „Überwindung der ökonomischen Herrschaft
des Menschen über den Menschen", in der „Entlarvung der
Unwahrheit im Kapitalismus* liegen. Immer wieder betont er
den Gerichtsernst des russischen Experimentes für die „alte
Gesellschaft und Kultur, über die alte, ohnmächtige und
entseelte Christenheit."

Stepun aber billigt der Revolution und dem Bolschewismus
jene reinigende, unbarmherzig wirkende Kraft der Entscheidung
zwischen Wahrheit und Schein, Ideologie und Wirklichkeit zu,
die ja schliesslich jeder ernsten Infragestellung des bisher
Gewohnten eignet. Er sagt u. a. : „Mit unbekannter Stärke wurden
(mitten in der Revolution) auf einmal die Urwerte des Lebens

') N. Berdiajew in: Der religiöse Sinn des Bolschewismus „Orient
und Occident", Heft 9.



— 248 —

sichtbar. Ein neuer Sinn erwachte für das spezifische Gewicht
aller Lebens- und Leistungsbeziehungen vom Kleinsten bis zum
Allergrössten und Höchsten. Der Wert der physischen Arbeit
stieg in seinem metaphysischen Range. Auf geistigem Gebiete
schied sich klar und scharf das Echte vom Unechten, —
religiöse Gesinnung offenbarte sich als die einzige wahrhaft
tragende, schützende, beherbergende Lebenshaltung —, und die
Scheiterhaufen der Revolution wandelten sich zu Herdflammen
der metaphysischen Heimat1).- Wenn irgendeine Revolution,
so hat ims sicher die russische gezeigt, dass die Mutter der
Revolution immer die Reaktion ist. „Revolutionen", so sagt
Stepun, „beginnen immer von oben. Die Ur- und Vorform der
Revolution ist die Reaktion. Will man das Wesen der Revolution

zu tiefst erfassen, so muss man mit der Analyse der
Reaktion beginnen. Reaktionäre Geisteshaltung (das direkte
Gegenteil der konservativen) liegt überall dort vor, wo die
führenden und herrschenden sozialen Schichten den neu
heraufkommenden Massen gegenüber ijm Interesse der eigenen
Machterhaltung' Wahrheiten verteidigen, an die sie selber nicht mehr
glauben. Diese geistige Lage möchte ich als Inflation, und zwar
als die kostspieligste aller Inflationen bezeichnen. Ist sie doch
nichts anderes als der Versuch, den sozialpolitischen Haushalt
einer Epoche mit Meinungen zu bestreiten, denen keinerlei
Deckung durch den Goldfonds lebensechter Wahrheiten
zukommt Besteht die Tendenz des reaktionären Illusionismus
darin, das lebendige Leben unter die Herrschaft toter Dogmen
zu zwingen, so besteht der- revolutionäre Illusionismus iu dem
umgekehrten Versuch, das Leben an das Szepter noch nicht
geborener Wahrheiten auszuliefern Verteidigt die Reaktion
Nachtgespenster: Ideologien, die das Leben zu begraben
vergessen hat. so verteidigt die Revolution — wenn man wiU —
Morgengespenster: ideologische Frühgeburtens).-

Die Neugestaltimg auf religiös-kirchlichem Gebiet behandelt
besonders Fedotow in seinem Aufsatz: Das neue Russland*\
Er spricht von einer _ Wiedergeburt der Kirche im Purgatorium
der Revolution-. Die Kirche musste zuvor in ihrer äussern

*) In: Der religiöse Sinn der russischen Revolution, ,Orient und
Occident". Heft 9. S. 11.

*> Ebenda S. 12.
s) „Orient und Occident", Hefte 6—7.



— 249 —

Macht, die sie der Haltung durch den Staat verdankte,
verlustig gehen. Sie musste sich, wie der einzelne Gläubige, oft
ohne Möglichkeit der kultischen Äusserung, sozusagen auf ihr
Letztes zurückziehen : Christus in ihr und dem Einzelnen. Sie
wurde äusserlich vöUig wehrlos, blieb den Mächten des Bösen
überlassen und ihre Besten gingen zu Zehntausenden den Weg
der Märtyrer. Als sie sich aber in ihrem neuen Patriarchen
Tychon völlig entpolitisierte und auch den weissen Truppen
den erhofften und verlangten Segen verwehrte, da war schon
die neue Geburtsstunde für sie gekommen: „Unter den
Blitzschlägen der apokalyptischen Ereignisse, die auf das russische
Land niedersausten und scheinbar eine endgültige Katastrophe
erzeugten, brannten aUe irdischen, oft allzu irdischen Verbindungen

durch, die die Kirche mit dem Staat und der Gesellschaft

von gestern verknüpften. Russland stand direkt am
Abgrunde der Vernichtung, um so ewiglicher erschien nun
Christus. Die Gegenwart schien das Ende der russischen
Geschichte zu besiegeln, also zog sich die Kirche in sich selbst
zurück Asketisch und leidensvoll verzichtete sie auf Russland,
auf die Sorge um den irdischen Leib des Landes. Das aber,
was das nationale Bewusstsein der Kirche nunmehr ersetzte,
war die Heiligkeit." Die Läuterung der Kirche durch das Blut
der Märtyrer und ihre Rückgestaltung und Besinnung auf das
Primäre — Christus — begann. Inmitten ihrer Drangsale findet
ein ansehnlicher Teil der an der verstaatlichten Kirche zuvor
verzweifelten Intelligenz wieder den Weg zur Kirche. 1918 und
in den folgenden Jahren nehmen Professoren, Schriftsteller,
Dichter die Priesterweihe an, um andere zu ersetzen, die im
Glauben gestorben waren. Nach der Befreiung des Patriarchen
(1923) beginnt sich das religiöse Leben aus der Verborgenheit
wieder hervor zu machen. Die Kirche selbst erkennt sich wieder
als Retterin, aber nicht mehr auf politischen, sondern allein
geistigen, religiösen und sozialen Wegen. Es geschieht ein
unerwartet starker Einbruch in die vom Bolschewismus, vom
Gottlosentum heftig umworbene akademische Jugend, ja selbst
bis in die Arbeiterschaft und zu den Führern der
Gottlosenbewegung. Marzinkowskij bezeugt in seinem Buch „Gotterleben
in Sowjetrussland ", wie stark das Verlangen nach religiöser
Aufklärung mitten in der akademischen Jugend und unter dem
Arbeitervolk war, als die Revolution ausbrach. Vorträge wie:



— 250 —

Das Evangelium und die Freiheit — Revolution des Geistes —
Wege zur Bruderschaft — Ideale der Jugend, u. a. m. brachten,
zu Stadt und Land gleich, die Massen in die Versammlungen.
Der Aufbruch ursprünglicher Frömmigkeit, welche jede
parteipolitische Bindung meidet, lauter und rein bleibt, verfehlt
zeitweilig ihre Wirkung nicht. Ihr können sich selbst sowjetsche
Gerichte nicht ganz entziehen. Eigentümlich berührt uns hier
die Freisprechung Marzinkowskijs, der aus religiösen Gründen
den Militärdienst verweigert hatte und vor das Kriegsgericht
gestellt worden war. Heute mehren sich die Nachrichten von
dem Einbruch der ursprünglichen Religiosität mitten in die
Zellen der Gottlosen. Zahlreiche Klagen aus den
Gottlosenverbänden bestätigen, dass vielfach ehemalige Gottlosenführer
von Christus ergriffen werden a). Noch eigenartiger berührt uns
die neueste Kunde, nach welcher der russische Oberbefehlshaber

der roten Armee, Woroschilow, sich gegen die religiöse
Bedrückung ausspricht.

Es wäre natürlich falsch, zu glauben, dass dies neu erwachte
religiöse Leben einfach wieder in die alten Kanäle des Kirchlichen

zurückflösse. Der orthodoxen Kirche sind starke und
lebendige religiöse Gemeinschaften und Sekten zur Seite getreten,
die zum Teil als Konkurrenten der alten Kirche betrachtet
werden müssen, denen aber auch zugestanden werden muss,
dass sie vielfach Erwecker des neuen Lebens sind. Indessen
fehlt es sicher auch der orthodoxen Kirche nicht an Zeichen
neuen Lebens, das allerdings in anderen Gestalten auftritt und
sich mehr um die Kirche lagert. Es sind etwa mystische Kreise,
die nur von fernher ihre kirchliche Herkunft und Zugehörigkeit
verraten. Noch häufiger drückt sich die neue Frömmigkeit in
der Bildung von Freundschaftskreisen, Gemeinden, Orden, freien
Organisationen und vor allem dem Gedanken der Bruderschaften
aus. Und dort, wo typisch kirchlich-orthodoxes Neugebilde
entsteht, deckt sich, nach dem Urteil Artemjews2) „die neue
Gemeinschaftlichkeit weder mit dem Klerus, noch mit der Laienschaft,
die in den Bestand der gegebenen Gemeinde eingegangen war
oder mit ihr verbunden ist. Die neue Gemeinschaft erwächst

') Vergleiche die Nachrichten in „Dein Reich komme — Licht im
Osten", September 1932, in dem Artikel: Die gottlose Jugend wird religiös-

3) In: Neue Gesellschaftsformen im heutigen Russland „Orient und
Occident", Heft 6.



— 251 —

gleichsam aus einem neuen Laientum, das das alte allmählich
ablöst. Sie ist ein neuer Kern innerhalb der Gemeinde, ein
Kern, der zwar zunächst noch sehr gering ist, sich aber recht
stark von der grossen Masse der Gemeinde unterscheidet. Für
ihn hat die Kirche aufgehört Sitte — oder nur Sitte — zu sein,
für ihn bedeutet sie nicht einen von den Sektoren im Kreise
des gesamten Lebens neben dem Beruf, den persönlichen
Interessengebieten, dem häuslichen Herd und dem Geistesleben ; sie
ist für ihn das Zentrum, das alle übrigen Lebens- und
Daseinsinteressen durchdringt, erleuchtet und sich unterordnet".

Diese neue Gemeinde in der Kirche ist, zum Unterschied
zu der alten, zur Hälfte, oft mehrheitlich, aus Männern und
Jungmännern gebildet. Diese innere Gemeinde inmitten der
Kirchgemeinde offizieller Art zieht unter den zu ihr Gehörenden
eine fast völlige Lebensgemeinschaft. Es sind Bruderkreise, die
sich um jede Ortsgemeinde zu bilden anfangen. Hier und dort
versuchen diese Kreise bereits eine christlich-kommunistische
Ausgestaltung des Lebens in gewerblich-korporativen

Gewerkschaften. Es zeigt sich auch hier die unsterbliche Lebenskraft
der alten und ehrwürdigen orthodoxen Kirche, die aus der
Blutsaat ihres Martyriums in neuer Form einstens erstehen
wird.

Manches wäre von diesen erfreulichen Ansätzen neu
erwachten religiösen Lebens zu berichten. Wir legten Wert darauf
auf sie hinzuweisen, weil uns diese Seiten des heutigen Russ-

lands meist weniger bekannt sind als seine furchtbaren und
geradezu dämonischen Auswirkungen in blindem Gotteshass.
Es ändert dieses Neue, zum Teil erweckt und getragen von
nichtkirchlichen Gemeinschaften, erwachsen aber doch auf dem
Boden der alten Kirche, nichts an der Tatsache, dass das
bolschewistische Russland grundsätzlich atheistisch eingestellt ist,
dem völligen Materialismus verfallen zu sein scheint. Es bleibt
die Tatsache unvermindert bestehen, dass das bolschewistische

Regiment hofft, durch die Sturmtruppen und Zellen der
Gottlosenbewegung und die religionsfeindlichen Anordnungen des

neuen Fünfjahrplans Russland zur Heimat der Gottlosigkeit
machen zu können, um von dort aus, bei der erwarteten
Weltrevolution, die ganze Menschheit zu erfassen. In einem kurzen
Schlusswort müssen wir daher wohl noch sprechen von der

nötigen und möglichen Abwehr gegenüber dem Bolschewismus.



— 252 —

III. Yon der möglichen Überwindung des Bolschewismus.
Über die Notwendigkeit der Abwehr müssen wir wohl kaum1

ein Wort verlieren. Ihre Dringlichkeit liegt auf der Hand,
nachdem wir den Bolschewismus als eine geistige und durchaus
nicht allein an Russland gebundene Macht kennen gelernt
haben. Edwin Erich Dwinger dürfte weithin Recht behalten,
wenn er bekennt: „Die Geschichte wiederholt sich. Von neuem
heisst es: Christentum oder Hunnentum, Abendland oder Morgenland

Vor zweihundert Jahren wollte Peter der Grosse das
russische Volk mit einem Schlag zu Europäern machen, heute
will es Lenin mit der gleichen Schnelligkeit zu Amerikanern
machen. Aber die Natur macht solche Sprünge nicht mit, schlägt
eines Tages fürchterlich zurück, wenn man sie vergewaltigt,
wie man es hier tut. Und vielleicht liegt darin sein Gutes, dass

er dem Abendland zeigt, was uns bald erwartet, wenn wir nicht
endlich daran gehen, das auf unsere Art zu erfüllen, was der
Bolschewismus auf seine Art erfüllen will : Gerechtigkeit,
Ehrlichkeit, Freiheit1)."

Sollen wir uns also in der Frage nach den Mitteln und
Möglichkeiten der Überwindung des Bolschewismus auf die
Kräfte clor kaum fehlenden Reaktion verlassen Sollen wir
etwas weiter gehen und gar wünschen, dass „Mütterchen Russ-

land" in alter Form wieder erstehe? Es wäre ein törichter
Wunsch. Wie immer die Entwicklung in Russland gehen mag,
das alte Russland kehrt nicht wieder. Wir können auch nicht
allein auf die in der Geschichte im Sinne der Korrektion
wirkenden Kräfte der Reaktion abstellen. Reaktion und Revolution
sind immer blind wirkende Mächte. Nein, es gibt wirklich nur
eine Möglichkeit der Überwindung des Bolschewismus: „auf
unsere Art erfüllen, was der Bolschewismus auf seine Art
erfüllen will : Gerechtigkeit, Ehrlichkeit, Freiheit," wie Dwinger
sagt. Eindringlich und laut muss gewarnt werden vor dem auch
nur theoretischen Versuch, den Bolschewismus durch
irgendwelche Machtmittel des Zwanges, seien sie wirtschaftlicher,
militärischer oder bürgerlich-kapitalistischer Art, zu bekämpfen.
Wir halten auch die diplomatischen Wege der staatlichen
Nichtanerkennung durch andere Mächte als völlig verfehlt. Und dies
nicht nur deswegen, weil es nicht angeht, auf einmal einem

') Edwin Erich Dwinger: „Zwischen Weiss und Rot", S. 192.



iöa

einzelnen Lande gegenüber den Massstab des Sittlichen
anzulegen, währenddem man mit vielen andern Staaten in
diplomatischem Verkehr steht, deren Geschichte, sittlich und christlich

bewertet, kaum besser genannt werden dürfte1). Wir halten
diese Massnahme aber hauptsächlich deshalb als verfehlt, weil
der Bolschewismus grössten Teils, soweit er militärisch
organisiert ist, von diesem politischen Boykott lebt und scheinbar
mit gutem Recht im russischen Volk die Losung ausgeben
kann : Die westeuropäischen Länder rüsten wider uns zum
Krieg

Ist denn überhaupt noch eine Möglichkeit der Überwindung
da oder sollen wir clor Schlussbetrachtung Dwingers beistimmen,
da er bekennt: „Nein, wie ich ringe, diesen gigantischen
Versuch zur Erneuerung unseres Lebens nicht kleinlich abzulehnen
— ich kann nicht anders. Nur dieses quält mich, dies widerstrebt

mir: dass ich mit meiner Forderung, eine geschlossene
Welt gegen den Bolschewismus aufzustellen, in jene Linie trete,
in der auch Europas und Amerikas Kapitalisten stehen — all
jene mächtigen Magnaten, deren Wirken ich hier kennen lernte.
Dass ich dann Hand in Hand mit jenen Mächten kämpfe, die
mich bekämpfen, immer bekämpft haben, immer bekämpfen
werden. Wo ist der Weg? Links kann ich nicht, rechts aber
steht der Kapitalismus, den ich wie den Kollektivismus hasse,
weil uns Geistigen von ihm zuletzt die gleiche Gefahr droht
wie vom Kommunismus : Kollektivisierung, Gleichmacherei,
Knechtschaft! Wo ist das Herz? Bei den Kapitalisten nicht.
Die Bolschewisten wollen es nicht — es ist kein Platz mehr
für den Menschen auf dieser Welt2)."

Sollen wir wirklich damit schliessen?
Wir sehen freilich nur ein Entweder-Oder. Entweder

die skeptisch-fatalistische Schlussfolgerung: „Es ist kein Platz
mehr für den Menschen auf dieser Welt" — oder das Wort
Berdiajews: „Nur eine Idee religiöser Art kann dem Kommunismus

entgegengestellt werden, nur eine solche kann ihm an
Kraft gleichkommen Eine religiöse Front gegen den
gottlosen Kommunismus ist notwendig, sie muss aber Trägerin

1) Man denke an die Türkei mit ihrer Armenierverfolgung; oder an
Japans perfide Art des Vorgehens gegenüber China! An alle Staaten mit
Kolonialpolitik

2) Edwin Erich Dwinger: „Zwischen Weiss und Rot". S. 488.



— 254 —

der unverfälschten sozialen Gerechtigkeit, der Wahrheit im
Namen Gottes sein1)!"

Diese Idee kann für uns nichts anderes sein als das Reich
Gottes, dessen Verheissung gegenüber wir in jenem Glauben
stehen müssen, der eine Gläubigkeit des ganzen Menschen ist.
Das Letzte was der Bolschewismus mit fanatischer Hingabe und
Rücksichtslosigkeit gegen sich und andere erstrebt, das ist der
neue Mensch, der Kollektivmensch, das Kollektiv auf Erden
als das Neue Reich der Menschheit. Der uralte Kampf zwischen
den polaren Gegensätzen, den Mächten des Ich und des Du.
ist in Russland in eine neue und wohl entscheidende Phase

getreten. Europa, die alte Kulturwelt, krankt an clem bis zu
seinen letzten Ausläufern und Folgen ausgewachsenen
Individualismus und Liberalismus 2j — Russland leidet an dem ebenso

gottlosen Zwangskommunismus. Beide, der ungebundene Libera-OC1 o
lismus und der atheistische Kommunismus, führen streng zu
Ende gedacht und zu Ende gelebt, zur völligen Entgottung,
damit aber zur Entwirklichung der Welt, zur Zersetzung und
Auflösung. Die in der Welt selbst liegenden Kräfte sind im
Westen aufgezehrt — und werden sich im russischen Osten
ebenfalls in sich selbst verzehren. Es gibt eine westliche und
eine östliche Gottlosigkeit. Die Mächte des Ich und des Du
weisen in ihrer besonderen Art hin auf die alte Sehnsucht der
Menschen, dass einmal eine Zeit kommen möchte, in welcher
die genannten Urkräfte des Seins, das Ich und das Du. sich in
göttlicher Begegnung zu clem erlösenden Wir der Gemeinschaft
verbinden werden, einer Gemeinschaft, in der das erlöste Ich
zu seinem göttlichen Recht inmitten einer wirklichen
Lebensgemeinschaft gelangen wird. Diese neue Gemeinschaft ist das
Reich Gottes. Verheissungsvoll steht hier die Gestalt Karamasofts
nach Dostojewskijs prophetischer Schau vor uns, jener „Typus
der genialen Herdenphilosophie, der besessene Menschenfreund.
Er wird vom Abgrund zurückgerissen und vor der Macht des
Wahnsinns bewahrt durch seine Brüder: Mitja. der Sohn der
lebendigen Erde, und Aljoscha, das Kind des lebendigen Gottes.

') Nikolaj Berdiajew in : Der religiöse Sinn des Bolschewismus, „Orient
und Occident", Heft 9, S. 6 und 8.

s) Natürlich soll damit nicht ein endgültiges oder gar nur negatives
Urteil über die geschichtliche Leistung des Liberalismus gefällt sein! Wir
reden hier vor allem von den krankhaften Wirkungen der betreffenden
Geistes- und Wirtschaftsgebilde.



— 255 —

lösen und erlösen die verkrampfte Dialektik des geheimnisvollen
Empörers1)."

Erde und Gott, Schöpfung und Schöpfer, Gott und Mensch,
das ist das Thema des Neuen Reiches, des Reiches der neuen
Gerechtigkeit. Dieses Reich ersehnen wir, an seinem Kommen
arbeiten wir, soweit uns hier eine Möglichkeit geboten ist. Aber
es kommt letztlich — und zwar nicht einfach entwicklungs-
gemäss, sondern irgendwie katastrophal, von Gott. Vielleicht
steht das bewusst atheistische Russland dieser kommenden Wende
in seiner Rücksichtslosigkeit und falsch gerichteten Gläubigkeit
— aber seiner völligen Hingabe, seinem Zug zur Totalität
ungewollt näher, als wir klug berechnenden Westler. Vielleicht
werden Erste Letzte und Letzte Erste sein.

Wir wollten über das gegenwärtige Geschehen in Russland,
seine Ursachen und Wirkungen nachdenken. Wir ringen täglich
um ein tieferes Verstehen dessen, was dort vor sich geht und glauben,

dass das Ringen gegen Gott letztlich von Gott in sein Gegenteil
gewendet werden kann. Wir ringen auch als Kirche um dieses
bessere Verständnis, weil wir glauben, dass das Geschehen in Russland

uns auf die anfänglichen und wichtigsten Wahrheiten der
wahren Kirche führen könne. Wir schliessen unsere Ausführungen
mit einem Bekenntnis Berdiajews, in welchem wohl das Tiefste
beschlossen liegt, was wir über das heutige Geschehen in Russland

sagen können:
„Die Seele vermag nicht, die Erfahrung des individuellen

und sozialen Übels und Leidens zu ertragen; die Versuchung
und die Prüfung, die mit dem Problem der Theodizee, der
Rechtfertigung Gottes, verbunden sind, übersteigen ihre Kraft. Aus
dieser Ohnmacht der Seele entsteht ihre Abwendung von Gott.
So ist der Urquell des Unglaubens das Erlebnis des Leidens,
das von der Leugnung seines Sinnes begleitet ist. Die christliche
Antwort auf die atheistische Auflehnung gegen das Leiden ist
die Enthüllung seines Sinnes: der Hinweis darauf, dass Gott
selbst, dass der Sohn Gottes gelitten hat, und dass seit dieser
Zeit das Leiden — ein Tragen des Kreuzes bedeutet2)."

Zürich. Max Heinz.

') Nach der Darstellung Berdiajews in „Psychologie der russischen
Gottlosigkeit", „Hochland", XXIX. Jahrgang, 1931/32, Heft 9.

2) Nikolaj Berdiajew in: „Psychologie der russischen Gottlosigkeit"
„Hochland". XXIX. Jahrgang, 1931/32, Heft 9, S. 206.


	Das gegenwärtige Geschehen in Russland : (Ursache - Wirkung - Überwindung)

