
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)

Heft: 4

Artikel: Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches Grundproblem
[Fortsetzung]

Autor: Keussen, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


193

Die Willensfreiheit als religiöses und philo¬
sophisches Grundproblem.

(Fortsetzung.)

Inhalt.
Quellen für die Bearbeitung des Problems bei Thomas von

Aquin. Theozentrischer Ausgangspunkt seiner Lehre. Aseität
und Allwirksamkeit Gottes. S. 195—196. Folgerungen für den
Vorsehungsglauben: Gott als gubernator totius universitatis
bedingt die Zielbestimmtheit aller Dinge. In diese sind die kon-
tingenten Ursachen mit ihren oft schuldhaften Willenswirkungen
aufgenommen. Ihr Beitrag zur sittlichenWeltordnung. Erörterung
der Frage, ob die schicksalshafte Entscheidung für die
Verworfenen eine absolute Unmöglichkeit einschliesst, das Heil zu
erlangen. Bedenken gegen die thomistische Auffassung, dass
hier nur eine impossibilitas conditionata vorliege. Die göttliche
Gnadenwahl bei den Begnadigten ist dagegen eine absolute.
S. 196—199. Der Begriff der causa deficiens bei den natürlichen
Ursachen und beim menschlichen Willen. Versuch einer
Erklärung ihres fehlerhaften Verhaltens: beim Willen ist sie in
der Vielfältigkeit der auf die endlichen Güter bezogenen ratio
boni zu suchen; gelegentlich kann die Rücksicht auf diese ratio
überhaupt ausgeschaltet werden. S. 199—201. Bedeutung der
Überlegung bei der Willenswahl. Freiheit und Indifferenz des
Urteilsakts beim Urteil über kontingente Dinge. Bedeutung des

Willens und seiner Mitwirkung bei den Entscheidungen des

Urteilsakts. S. 201—203. Gebundenheit der Vernunft gegenüber
dem höchsten Willensziel, der Glückseligkeit. Ungebundenheit
und daher auch logische und praktische Unbestimmtheit unseres
Urteilens und Wollens gegenüber den endlichen Gütern.
Vorzüge und Nachteile der Kontingenz unseres Urteils. S. 203—205
Irrtum der Vernunft und des Urteils als Ursache der Sünde bei
Thomas. Indessen besteht auch eine Mitwirkung des Willens.
S. 205—207. Charakter der thomistischen Freiheitslehre : sie

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft i. 1932. 13



— 194 —

beruht weder auf einer Suprematie der Vernunft, noch einer
solchen des Willens. Denn beide sind nur sekundäre Ursachen.
Das liberum arbitrium besitzt keine absolute Selbstbestimmung.
Allwirksamkeit des göttlichen Willens und der göttlichen Gnade
bei Thomas. S. 207/208.

Duns Skotus: Irrationale Ansätze schon im Gottes- und
Schöpfungsbegriff. Absolute Souveränität des göttlichen Willens.
Kontingenz liegt im Wesen der geschaffenen Welt. Keine
Indifferenz des Urteils, wohl aber des Willens, der allein causa
movens per se ist. S. 209/210. Charakter der Willensindifferenz.
Auswirkung der Suprematie des Willens im geistigen Leben.
S. 210. Charakter der kontingenten d. h. unbestimmten Ursache,
als welche sich der Wille erweist. Pelagianisch gefärbte
Äusserungen zur Gnadenlehre. S. 211/212. Verschiedenheit der Willenslehre

bei Thomas von Aquin und Duns Skotus. S. 212.
Thomas Bradwardinus : Stoische Elemente in seiner Willenslehre.

Keine Fortbildung der Lehre vom liberum arbitrium.
S. 212/213. Katholischer Synergismus in der Willens- und
Freiheitslehre Dantes. S. 213/214.

V.

Allgemeine Charakteristik der mittelalterlichen Willensund

Gnadenlehre mit Bezug auf das Problem der Willensfreiheit.
Die nur religiös bedingte Einstellung Luthers zu der humanistisch
und relativistisch bedingten Einstellung des Erasmus in dieser
Frage. S. 214—216. Luthers Kritik an Erasmus' Definition der
Willensfreiheit. Diese ist ein ausschliessliches Prädikat
göttlicher Allmacht und Allwissenheit. Willensdeterminismus beim
Menschen. S. 216—219. Luthers Lehre von der doppelten
Prädestination. S. 219—221. Keine Mitwirkung des Menschen beim
Heilswerk. Ausschliessliche Wirksamkeit der göttlichen Gnade
und des göttlichen Geistes. S. 221—223. Gegensatz der
katholischen und reformatorischen Lehre. Milderungen bei Melanch-
ton: sein Synergismus. S. 224—225. Confessio Augustana und
Konkordienformel. S. 225.



195

Diese Charakteristik trifft auch auf Thomas von Aquin zu,
durch den das Problem der Willensfreiheit keine originale, aus
einem starken Selbsterleben fliessende Behandlung erfahren hat,
sondern durchaus nur als ein theoretisches Problem durchdacht
wurde, bei dem es sich um den logischen Ausgleich der aus
der kirchlichen und wissenschaftlichen Tradition gebotenen
Gedankenmotive handelte. Diese Gedankenmotive sind vor
allem dem kirchlichen Glaubenssystem entnommen, das die
Scholastik in der Theologie der Kirchenväter als ein in allen
wesentlichen Bestandstücken fertiges und zugleich unantastbares

Gebilde vorfand. Doch die wissenschaftliche Ausdeutung
dieses Systems vollzog Thomas in Anlehnung an seinen Lehrer
Albert den Grossen mit den Begriffen, die der aristotelischen
Metaphysik und Psychologie entlehnt waren. Das tritt besonders
bei der Behandlung unseres Problems in der Form in die
Erscheinung, dass die thomistische Willenslehre, die Lehre vom
liberum arbitrium, die Lehre von der Zielbezogenheit des

Willens, der Gedanke, dass clie Freiheit auf der Ungebundenheit
der Vernunft in Hinsicht auf die von ihr zu wählenden Motive
beruhe, als aristotelisches Gedankengut zu erkennen sind. Dahingegen

ist der theologische Überbau dieser Lehren, insbesondere
ihre Ergänzung durch die Gnadenmystik, Augustinus entnommen.

Dieser Vorbemerkung entsprechend werden wir den Zugang
zur Willenslehre des Thomas von der Systematik seines
Gottesbegriffs aus zu suchen haben.

Die thomistische Theologie aber gründet sich auf die Voraussetzung

einer absoluten Souveränität des göttlichen Wesens.
Dieses besteht und hat sein Sein durch sich selbst. Bei ihm
sind daher Wesenheit und Sein dasselbe *). Es wird nur durch
sich selbst bewegt2). Zu seinem Wesen gehört das Erkennen,
das sich nicht nur auf die eigene Wesenheit, sondern auf alle
Dinge bezieht. Durch seinen Intellekt verursacht es zugleich
die Dinge, da bei ihm mit dem Erkennen das Wollen verbunden

') „In Deo esse et essentia sunt idem." S. theol. I. q. 3. a. 4.

2) „Non movetur alio a se sed a se tantum." S. theol. I. q. 19. a. 1. ad 3.
Cf. 1. c. I. q. 11. a. 4. „est ipsum esse subsistens omnibus modis indeterminatum".



— 196 —

ist '). Doch Gott ist nicht nur die schöpferische Ursache der
Dinge, sondern auch clie wirkende Ursache in ihrem Tuen,
Handeln und Wollen. Denn wie die Natur ein Instrument des
sie bewegenden Gottes ist, so wird auch der freiwillige Willensakt

von Gott als dem Beweger des Willens bewegt2). Alles
Handeln muss daher Gott als dem ersten und ursprünglich
Handelnden zugesprochen werden3); denn keine Potenz — auch
der Wille nicht — kann sich selbst aktualisieren. Sie bedarf
des Zieles, auf das sie hingeordnet ist, sie bedarf der treibenden
Kraft, um dieses Ziel zu erreichen. So wirkt Gott in jedem
Handelnden und ist daher auch die Ursache der
Willensbewegungen4). Wie Thomas es für möglich hält, mit dieser
Lehre von der Allwirksamkeit Gottes die Wirksamkeit
kontingenter Ursachen und die Möglichkeit freier Willenshandlungen
zu verbinden, wird sogleich zur Sprache kommen.

Zunächst aber verfolgen wir die Linien, die als Folgerungen
aus clem Gottesbegriff im Sinne einer Umgrenzung alles
Geschehens und alles Wollens gezogen werden müssen. Diese
Umgrenzung ergibt sich aus der göttlichen Vorsehung, der alle
Dinge nicht nur im allgemeinen, sondern auch im besondern
unterworfen sind5). Die Schöpfung stellt sich für den göttlichen
Intellekt und demgemäss auch für den göttlichen Willen als
ein ordo universalis dar, dem als der allgemeinen Ursache alle
besonderen Ursachen untergeordnet sind, so dass es unmöglich
erscheint, dass irgend eine Wirkung sich dieser Ordnung der
allgemeinen Ursache entziehen kann6). Auch die kontingenten
Ursachen sind in diese allumfassende Ordnung eingeschlossen,
die der Schau des göttlichen Intellekts von Ewigkeit her
gegenwärtig ist7). Dieser erkennt die Dinge nicht nur in Hinsicht
auf das Sein, das ihnen durch ihre Ursachen vermittelt wird,

*) „Dens per intellectum suum causât res, cum suum esse sit suum
intelligere ; unde necesse est quod sua scientia sit causa rerum, secundum
quod habet voluntatem coninnetam."

>) S. theol. II. 1. q. 6. a. 1 ad 3.

5) S. c. Gent. III. 67. „omnis operatio debet attribuì Deo sicut primo
et principali agenti". Cf. III. 89.

4) Mausbach, Ethik d. hl. Augustinus. II. 56. S. theol. IL 1. q. 9. a. 6. —
S. c. Gent. III. 89.

5) S. theol. I. q. 22. *a. 2.
6) L. c. ad 1.

') „Relinquituv igitur quod de contingentibus nihil prohibet Deum ab
aeterno scientiam infallibilem habere." S. c. Gent. I. 67. Cf. I. S5.



— 197 —

sondern auch in Hinsicht auf das Sein, das sie in sich selbst
haben J). Wie ein Künstler die von ihm entworfenen Pläne
beseelt und die untergeordneten künstlerischen Kräfte im Sinne
seiner Entwürfe zu arbeiten nötigt, wie ein Herrscher das
ihm unterworfene Volk leitet2), so Gott als principale agens8)
und als gubernator totius universitatis rerum die Welt*). Alles
ist der göttlichen Vorsehung unterworfen. Denn in ihr ruht die
Zielbestimmtheit aller Dinge5). Insofern ist in der Reihenfolge
der wirkenden Ursachen Gott und seine Vorsehung „die erste
Ursache" 6). Aber das von ihr gesetzte Ziel wird im Zusammenhang
der natürlichen Ursachen nicht unmittelbar, sondern durch
Vermittlung einer oft sehr verwickelten Reihe sekundärer Ursachen
erreicht. Da diese aus dem Wesen der natürlichen Dinge fliessen,
sind sie durch deren zufälligen Charakter mitbedingt und daher
selbst zufälliger Art (causae contingentes)7). Gott lässt diese

zufälligen Ursachen zu (permittit), obwohl deren unmittelbare
Wirkung dem göttlichen Willen oft nicht entspricht, sondern
einen Mangel der in ihr wirksamen Ursache, also insbesondere
des menschlichen Willens, erkennen lässt8). So fällt die Schuld
für dieses fehlerhafte Tuen der Ursache, d. h. dem koiitingenten
und eben darum freien Willen zur Last. Das schliesst indessen
nicht aus, dass die göttliche Vorsehung dieses schuldhafte Handeln

von Ewigkeit her vorausgesehen hat9). Denn schliesslich
ist ja die sittliche Weltordnung in ihrer Vollendung von Gott so

geschaut und gewollt, dass in ihr ein Teil der Menschen, an
welchen er Barmherzigkeit übt, seine Güte zur Darstellung bringen

soll, ein anderer hingegen, —• die von ihm Verworfenen —
durch ihre Bestrafung seine Gerechtigkeit10). Auch in dieser

') S. c. Gent. I. 67. „Sicut... in rebus voluntariis omnes artifices
inferiores operantur secundum imperium supremi arcliitectoris, in ordine
antem causarum agentium Deus est prima causa ergo omnes causae
inferiores agentes agunt in virtute ipsius."

2) S. theol. I. q. 105. a. 4.
3) S. c. Gent. III. 67.
4) S. c. Gent. III. 64.
5) L. c. vgl. S. theol. I. q. 22. a. 2.

6) S. c. Gent. III. 67. „in ordine antem causarum agentium Deus est
prima causa".

') L. o. I. 85.
8) S. theol. I. q. 22. a. 2 ad 2. u. 23. a. 3.

9) L. c. 23. a. 3.

,0) L. c 23. a. 5. ad 3.



— 198 — -

schicksalshaften Endgestaltung wirkt sich die „ratio in finem
ordinandorum" aus1), clie nach Thomas recht eigentlich das
Wesen der göttlichen Vorsehung ausmacht. Doch nicht nur die
thomistische Theologie, auch die auf den Zweckgedanken
gegründete WTertphilosophie des Scholastikers rechtfertigt diesen
Gedanken. Denn die Vollkommenheit des Universums erscheint
nur möglich, wenn dabei Mängel an den einzelnen Dingen, die
ihm angehören, zugelassen werden2). Diese Mängel entspringen
dann ihrer besonderen, kontingenten Natur und Lage,
insbesondere dem liberum arbitrium, das in dieser Lage seine
verkehrte und schuldhafte Entscheidung trifft.

Die Frage ist nur, ob diese Entscheidung überhaupt zu
vermeiden war. In diese Frage eingeschlossen ist clie weitere
Frage, ob die von der göttlichen Gnadenwahl vollzogene
Verwerfung Einzelner für diese eine absolute Unmöglichkeit in sich
schliesst, das Heil zu erlangen. Thomas hat diese Frage
verneint und nur eine bedingte Unmöglichkeit zugestehen wollen
(impossibilitas conditionata), die es dem Verworfenen eben auf
Grund seiner aus dem eigenen Willen geflossenen Entscheidung
verwehre, das von der göttlichen Gnade gewiesene Ziel zu
erreichen 3). Allein es bleibt zu bedenken, dass die göttliche
Vorsehung sich nicht auf eine blosse Kenntnisnahme künftiger
Geschehnisse beschränkt, sondern auch den Zielwillen in sich
schliesst, vermöge dessen sie geschehen4). Ferner: da alle
besondern Ursachen von der allgemeinen Ursache umfasst werden,
so ist keine Wirkung möglich, die der von der allgemeinen
Ursache (clem göttlichen Willen) gesetzten Ordnung entgeht5). In
Hinsicht auf die von der göttlichen Prädestination zur Seligkeit
Berufenen hat denn auch Thomas keineswegs gezögert, die aus
den angeführten Sätzen für die Lehre von der göttlichen Gnadenwahl

zu ziehenden Folgerungen anzuerkennen. Er erklärt es

für unmöglich, dass die ganze Wirkung der Prädestination in

') „Ratio ordinandorum in finem proprie Providentia est." S. theol.
I. 22. a. 1.

2) S. theol. I. q. 22. a. 2. ad 2.
3) L. c. q. 23. a. 3. ad 3. „quod reprobatus non protest gratiam adipisci,

non est hoc intellig'endum secundum impossibilitatem absolutam sed secundum

impossibilitatem conditionatam".
4) L. e. q. 22. a. 1. ad 3. „Providentia est in intellectu, sed praesupponit

voluntatem finis".
5) S. c. Gent. III. 64 u. 67.



— 199 —

der Gesamtheit ihrer Bedingungen irgendwie von unserer Seite

mitbedingt werde, weil alles, was den Menschen zum Heile
bestimmt, in seiner Gesamtheit unter der Wirkung der
Prädestination erfasst wird, wozu selbst die Vorbereitung für den

Empfang der Gnade gehört1). Dass er die gleiche Folgerung für
das Schicksal der Verdammten zu ziehen unterlassen hat, ist
einmal aus der Scheu des Frommen zu erklären, den Ursprung
des bösen Willens irgendwie auf göttliche Kausalität
zurückzuführen, sodann aber aus der Tatsache, dass hier bei Thomas
von Aquin genau so wie bei Augustinus ein irrationales Element
in seiner sonst so rationalen Willenslehre sich Geltung verschafft.

Dieses irrationale Geschehen tritt nun schon in der
untermenschlichen Lebenswelt in die Erscheinung. So kann die vis
generativa einer Pflanze durch die auf sie einwirkenden
Ursachen (causae proximae) — etwa die Dürre des Bodens —
gehemmt werden, obwohl die Sonne als causa remota ihre die

Entfaltung jener Kraft fördernde Wirkung mit Notwendigkeit
ausübt2). Der defectus, der infolge der Hemmung die diese

Wirkung erfährt, im Leben der Pflanze sich zeigt, äussert sich
entsprechend im Willensleben des Menschen als Sünde und
Schuld. In beiden Fällen aber liegt der Grund für den Defekt
in den wirkenden Ursachen selbst, und zwar ist die causa defi-
ciens mali bei den natürlichen Dingen in einer äusseren
Hemmung, bei den Willenshandlungen hingegen im fehlenden Willensakt

selbst zu suchen, insofern dieser Akt sich nicht seiner Regel
unterwirft8). In keinem Falle aber kann Gott für derartige
Defekte verantwortlich gemacht werden, deren letzte Ursache
in der besonderen Natur der wirkenden Dinge liegt, nicht aber

') S. theol. I. q. 23. a. 5. „impossibile est quod totus praedestinationis
effectus in communi habeat aliquam causam ex parte nostra ; quia quidquid
est in nomine ordinans ipsum in salutem, comprehenditur totum sub effectu
praedestinationis, etiam ipsa praeparatio ad gratiam". Cf. S. theol. II. 1. q. 112.
a. 2. „ipse bonus motus liberi arbitrii, quoquis praeparatur ad donum gratiae
suscipiendum, est actus liberi arbitrii moti a Deo". L. e. ad 2. Cf. auch 1. c.

a. 4. und q. 113. a. 3.

2) S. theol. I. q. 19. a. 5. ad 3. Als irrationales Geschehen kann dieser
Vorgang im Sinne der thomistischen Teleologie gewertet werden, weil die
ratio, die der Form der Pflanze eingebildet ist, die volle Entfaltung ihrer
natürlichen Kräfte fordert. Wo diese durch einen defectus gehemmt wird,
entspricht der Lebensprozess nicht seiner ratio.

3) S. theol. q. 49. a. 1. „in rebus voluntariis defectus actionis a voluntate

actu deficiente procedit, in quantum non subjicit se actu suae regulae".



— 200 —

in Gott „wie ja auch einem Künstler, der seine Kunst
vollkommen beherrscht, ein Fehler in seinem Werke zustossen kann
infolge eines Fehlers in dem Instrument, dessen er sich bedient,
oder wie ein Mensch mit starker Bewegungskraft hinken kann,
nicht wegen eines Mangels seiner bewegenden Kraft, sondern

wegen einer Verkrümmung des Fussknochens" x). Indessen bietet
Thomas mit diesen Gleichnissen nur eine Schilderung des

Tatbestandes, ohne ihn eigentlich zu erklären. Denn nichts anderes
ist die Feststellung, dass das Wachstum und die Fruchtbarkeit
der Pflanze durch besondere Ursachen gehemmt sei, dass sich
der Wille infolge des Abweichens von der ihm gesetzten
göttlichen Norm verfehle. Für den Umkreis der natürlichen
Ursachen mag allerdings diese Erklärung ihrer unzureichenden
Wirkung im Einzelfalle darauf abheben, dass hier eine
Behinderung einer Naturkraft durch eine andere vorliege, so dass

der defectus in der Wirkung nur per accidens verursacht sei2).
Für den wülensbegabten Menschen und das durch ihn bewirkte
moralische Übel reicht diese Erklärung nicht aus; hier greift
der defectus auf den Willen selbst über, der im fehlerhaften
Willensakt gegen die ihm von Gott und seiner eigenen Vernunft
gesetzte Regel sündigt3). Wie ist das möglich, zumal der Wille
als Vermögen zu handeln Gott zur letzten Ursache hat4), zumal
ferner der Wille als causa proxima alles was er erstrebt „sub
ratione boni" sich zum Ziele setzt5)?

Indessen ist die ratio boni nicht eindeutig bestimmt. Sie

stellt sich wenigstens für den menschlichen Intellekt vielfältig
dar. Entsprechend kann auch die Wirkung des Willens eine

vielfältige sein6), d. h. seine Entscheidung kann verschieden,
unter Umständen sogar entgegengesetzt ausfallen, je nach dem

Urteil, das dieser Entscheidung vorangeht und den Willen be-

>) S. c. Gent. III. 71. Cf. auch 1. c. III. 162. Eine eingehende Kritik
dieses thomistischen Vergleichs gibt H. Schell in seiner Katholischen
Dogmatik. Bd. 2. S. 153 f. Paderborn. 1890.

2) S. theol. I. 49. a. 1.

3) L. c. wobei zu bemerken ist, dass die régula proxima die ratio
fiumana, die régula suprema, die lex aeterna ist. S. theol. IL 1. q. 21. a. 1.

4) S. c. Gent. III. 67 u. 89. S. theol. I. q. 105. a. 5.

5) S. theol. I. 82. a. 2.

e) S. e. Gent. III, 33. „intellectus non habet unam formam effectus deter-
minatam, sed de ratione sua est ut multitudinem formarum comprehendat,
et propter hoc voluntas multiformas effectus producere potest".



— 201 —

stimmt*). Diese Sätze gründen sich bei Thomas auf folgende
Vordersätze: 1. Omne agens agit propter finem2). 2. Omne agens
agit propter bonum3). Dieser Satz hat nun auch für den Willen
Gültigkeit und wird entsprechend von Thomas in folgender
Fassung formuliert: bonum apprehensum movet voluntatem ut
eius objectum*). Hieraus würde sich eine unbedingte Notwendigkeit

der Willensentscheidungen ergeben, wenn das, was als
ein Gut wahrgenommen wird, durchaus eindeutig in diesem
Sinne festgelegt wäre. Aber eben diese Eindeutigkeit besteht
für den in den Schranken irdischer Zielsetzungen sich
bewegenden Willen nicht. Sie wäre nur denkbar für den status der
visio Dei beatifica, wo Wille und Erkenntnis in gleicher Weise
nicht mehr vom höchsten Gut abirren können. Da jedoch der
Besitz dieses höchsten Gutes weder für den Intellekt noch für
den Glauben hienieden erreichbar ist5), so bieten sich in den
Schranken der irdischen Erkenntnis unserem Willen als
hienieden erreichbare Ziele allein die endlichen Güter dar. An
diesen ist jedoch die Wertbeziehung unsicher, d. h. es bleibt
die Frage in der Schwebe, ob sie als Mittel für die Erreichung
des Endziels (die Seligkeit in Gott) betrachtet werden können.
Doch darüber hinaus kann diese Frage überhaupt unberücksichtigt

bleiben, d. h. der Wille kann den Verstand veranlassen,
gar nicht an das höchste Gut zu denken6). In diesem Falle,
wo die Überlegung über die letzte Zielbezogenheit des Handelns
ausgeschaltet wird, liegt auch bei Thomas der Einbruch eines
irrationalen Elementes in seine sonst so rationale
Willenspsychologie vor.

Denn im allgemeinen gilt für Thomas, dass die Vernunft
dem Willen das Ziel weist7) und dass sie sich zuvor über den

Wert des Zieles und der in ihm dargebotenen Güter zu
vergewissern sucht. Das Ergebnis der zu diesem Behuf anzustel-

*) S. c. Gent. II. 48 (letzter Absatz).
2) S. c. Gent. III. 2.

3) S. c. Gent. III. 3.

é) S. c. Gent. III. 73.
5) S. c. Gent. III. 40. und 1. c. in arg. 2. u. 3.

6) De malo, q. 6. a. 1. S. J. M. Verweyen: Das Problem der Willensfreiheit

in der Scholastik. 1909. S. 149 u. 151. — Verweyen bietet wohl die
gründlichste, aus den Quellen erarbeitete Darstellung der thomistischen
Lehre, doch ohne genügende Berücksichtigung der Prädestinations- und
Gnadenlehre.

') S. besonders S. theol. I. q. 8*2. a. 3.



— 202 —

lenden Überlegung ist allerdings zweifelhaft. Hier sind Irrtümer,
Fehlgriffe möglich. Auf dieser Unsicherheit gründet unsere
Willensfreiheit d. h. die Möglichkeit einer Wahl zwischen den
verschieden gewerteten, besonderen Willenszielen1). Wir können
unter ihnen das eine erstreben, das andere zurückweisen2).
Wie wir uns entscheiden, steht bei uns, d. h. der Wille ist bei
clor Auswahl dieser besonderen Ziele frei3). Er ist aber nur
deshalb frei, weil die Vernunft die verschiedenen Zielmöglichkeiten

gegen einander abwägen und abwerten kann. Daher
ist die eigentliche und letzte Ursache aller Freiheit in der
Freiheit des Urteilsakts zu suchen 4) und das liberum arbitrium
lässt sich demgemäss als ein freies Urteil der Vernunft über
sich selbst beschreiben 5). Denn die Vernunft steht ihren
Vorstellungen indifferent gegenüber. Sie kann sich für oder gegen
sie entscheiden. Insbesondere zeigt sich diese Ungebundenheit
der Vernunft, wenn sie es mit kontingenten Dingen zu tun hat.
Sie tritt hier bei den Wahrscheinlichkeitsschlüssen und bei der
Überredung zutage. — Nun sind aber die endlichen Willensinhalte

kontingente Dinge und darum kann das Urteil der
Vernunft über sie verschieden ausfallen und ist nicht nach einer
Richtung gebunden. Aus all dem ergibt sich, so lautet der Schluss
bei Thomas, dass der Mensch frei ist, weil er vernünftig ist °).

Indessen geht die behauptete Indifferenz des Urteilsaktes
doch nicht völlig auf den ihm folgenden Willensakt über. Denn
dieser unterliegt zwar nicht einem Zwange, aber doch einer
Neigung, die aus dem inneren erkennenden Prinzip erwächst7).
Das besagt aber, dass sich im Erkenntnisakt immer schon der
Wille regt, der nach dem Besitz eines Gutes strebt. Beide
Potenzen, Vernunft und Wille, sind eben gegenseitig aufeinander -

bezogen, da die Vernunft über das zu Wollende Überlegungen

') S. theol. IL 1. q. 17. a. 1. ad 2. L. c. q. 6. a. 2. ad 2.
2) S. theol. I. q. 83. a. 3.

3) S. theol. I. q. 82 a. 1. ad 3. „sumus domini nostrorum actuum secundum

quod possumus hoc vel illud erigere". IL 1. q. 6. a. 2. ad 2.

4) „Radix libertatis est voluntas sicut subiectum, sed sicut causa est
ratio; ex hoc enim voluntas libere potest ad diversa ferri, quia ratio potest
habere diversas conceptiones boni." S. theol. IL 1. q. 17. a. 1. ad 2. L. e. q. 1. a. 1.

6) S. e. Gent. IL 48 „liberum arbitrium habere deflnitur liberum de
ratione indicium". Vgl. auch die unter 4) angegebenen Stellen.

6) S. theol. I. q. 83. a. 1.

') S. theol. IL 1. q. 6. a. 4. „actus voluntatis nihil aliud est quam
inclinatio quaedam procedeus ab interiori principio cognoscente".



— 203 —

anstellt und der Wille denken will, geschieht es, dass dem
Willensakt ein Vernunftsakt vorausgeht und umgekehrt. Ferner
hat die Tatsache, dass von der Kraft (virtus) des vorausgehenden
im folgenden Akt etwas erhalten bleibt, zur Folge, dass im
Willensakt sich die Vernunft betätigt und im Vernunftakt der
Wille *). Schliesslich lässt sich aus den thomistischen
Darlegungen das Verhältnis von Vernunft und Wille dahin
bestimmen, dass die Vernunft dem Willen die Möglichkeit der
freien Betätigung verschafft, indem sie ihm für diese die Grundlagen

bietet in der Mehrheit der Zielvorstellungen, unter
welchen dann der Wille die Wahl hat2). Aber eben diese Wahl,
cl. h. clie letzte Entscheidung darüber, was gewollt wird, fällt
dem Willen anheim3). Ohne ihn würde gar keine Entscheidung
fallen, denn im Lichte der Vernunft würde der Wert der
endlichen Güter immer in der Schwebe bleiben. Jene ist
ungebunden und frei, weil ihrer Erwägung alle Möglichkeiten offen
stehen. Denn sowohl das Wollen und Tuen wie auch das
Nichtwollen und Nichttuen kann die Vernunft dem Willen als
wünschenswert hinstellen4). Sie kann sodann an allen besonderen
Gütern einen Mangel aufdecken, der sie dem Willen als nicht
erstrebenswert erscheinen lässt5). Schliesslich ist der Wille frei
bei der Auswahl der Mittel für einen bestimmten Zweck
(respectu ordinis ad finem), vorausgesetzt, dass dieses Ziel sich
durch verschiedene Mittel und auf verschiedenen Wegen
erreichen lässt, wobei dann Irrtümer und Fehlgänge nicht
ausgeschlossen sind6).

Diese Freiheit des Wollens und des Wählens entfällt aber
gegenüber dem letzten Ziel. „Denn die Glückseligkeit muss
der Mensch mit Notwendigkeit wollen, und er kann nicht
nichtglücklich oder elend sein wollen7)." Da aber die Glückseligkeit

für die geistigen Wesen ihre Erfüllung in der Anschauung

") S. theol. IL 1. q. 17. a. 1. ad 1. Cf. IL 1. q. 14. a. 1. und IL 1. q. 16.

a. 1. ad 3.
2) S. theol. IL 1. q. 17. a. 1. ad 2. Cf. 1. c. q. 6. a. 2. De verit. q. 24. a. 2.
3) „Electio substantialiter non est rationis, sed voluntatis: perficitur

enim electio in motu quodam animae ad bonum, quod eligitur. Unde manifeste

actus est appetitivae potentiae." S. theol. IL 1. q. 13. a. 1.

") S. theol. II. 1. q. 6. a. 3. und q. 13. a. 6. De malo q. 6. a. 1.

5) S. c. Gent. III. 6 u. 10. S. theol. IL 1. q. 13. a. 6.

6) De veritate q. 12. a. 6.

7) S. theol. IL 1. q. 13. a. 6. „ex necessitate beatitudinem homo vult
nec potest velie non esse beatus, ant esse miser".



— 204 —

Gottes findet, diese Anschauung jedoch ein intellektuelles Gut
darstellt, so kann in Verfolgung der letzten Zielbestimmtheit
bei Thomas von einem intellektuellen Determinismus gesprochen
werden. Nur dass dieser Determinismus nicht auf äusserer
Nötigung, sondern auf einem inneren Erkenntnisprinzip beruht und
dass dieses Prinzip den menschlichen Willen nur so lange bindet,
als er dem höchsten Gute zugewandt ist. Doch diese Bindung
wird sogleich gelockert, ja völlig gelöst, sobald der Wille, wie
das unserer tatsächlichen Lage hier auf Erden entspricht, sich
dem Umkreis der endlichen Güter gegenübergestellt sieht und
nun die Vernunft deren unsicheren und schwankenden Wert
ihm gegenwärtig hält. Allein die Vernunft bzw. der Intellekt
nimmt nicht nur eine abgestufte Mannigfaltigkeit von Gütern
wahr, sondern macht diese Wahrnehmung auch zum Gegenstand
kritischer Beurteilung, wobei nach thomistischer Meinung die
Reflexion schon von dem Willenstrieb geleitet sein dürfte,
unter den dargebotenen das für ihn erstrebenswerte und
vorzuziehende Gut ausfindig zu machen1). Das dieser Reflexion
entspringende Urteil ist keineswegs sicher, sondern genau so
dem Zufall ausgesetzt, wie es die Lage dessen ist, der es
vollzieht. Die Freiheit, die hier dem begründenden Urteilsakt
zukommt, ist ein Ausdruck für die logische und ebenso auch
praktische Vieldeutigkeit unserer intellektuellen und infolgedessen
auch unserer Willenslage, ein Ausdruck auch für ihre
Unbestimmtheit2). Gelegentlich hat Thomas in dieser Vieldeutigkeit

der Willensbewegung einen Vorzug sehen wollen, weil ihr
Vermögen (virtus) nicht einseitig begrenzt sei, sondern die
Möglichkeit (potestas), diese wie jene Wirkung hervorzubringen,
besitze, weil sie zu jeder von beiden Beziehungen zulasse
(quod est contingens ad utrumlibet.3). Aber sofern diese Freiheit
nun die Möglichkeit in sich schliesst, von der sittlichen und
religiösen Zielordnung, von der Regel des verpflichtenden
Naturgesetzes abzuweichen, ist sie doch auch Thomas als ein höchst
zweifelhaftes Gut erschienen. Die formale Möglichkeit zu solchem
Handeln wird mit der Vernichtung* der sittlichen Freiheit gar
zu hoch bezahlt. Denn ihre volle Erfüllung findet auch bei dem
Scholastiker die Freiheit nur dann, wenn sie sich aus eigenem

») S. oben S. 203.
2) S. theol. I. q. 83. a. 1.
3) S. c. Gent. III. 73.



— 205 —

Antrieb in den Schranken des göttlichen Gesetzes hält und
somit sich als sittliche Freiheit bewährt. „Daher besitzen die
Engel, clie nicht sündigen können, eine grössere Freiheit als
wir, die wir sündigen können."

Es ist deutlich, dass Thomas damit in seine Erörterung
einen weiteren Freiheitsbegriff' einführt, der auf einer ganz
andern Grundlage ruht, als der Freiheitsbegriff, der aus der
Wirksamkeit der kontingenten Ursachen abgelesen werden kann.
Denn hier ergibt sich die Freiheit aus der Ungebundenheit der
Vernunft und dadurch auch des Willens, dem von jener
verschiedene Möglichkeiten zur Wahl gelassen werden. Die
sittliche Freiheit hingegen ist in Erkenntnis und Willen durch
eigene Selbstbestimmung gebunden, dem göttlichen Willen nach-
zutrachten. Allerdings in dem einen wie in dem andern Falle
soll die Freiheit gemäss der von Thomas übernommenen
aristotelischen Definition aus einem inneren Prinzip entspringen,
also causa sui sein, in beiden Fällen auch ein Bewusstsein
ihres Zieles besitzen, dessen Wert die reflektierende Vernunft
zu bemessen hätte, wobei dann in dem einen Falle sich die
Vieldeutigkeit und Bedingtheit dieses Wertes, im anderen
hingegen seine Unveränderlichkeit und Unbedingtheit ergeben
musste2). Dass nun der Wille sich dem Erkenntnisziele, das

') S. theol. I. q. 62. a. 8. ad 3. „maior libertas arbitrii est in Angelis,
qui peccare non possunt, quam in nobis, qui peccare possumus". Cf. 1. c.
IL 2. q. 88. a. 4. ad 1.

2) Die wichtigsten thomistischen Definitionen der Freiheit lauten :

1. Liberum est quod sui causa est ideo non est solum causa sui ipsius
in movendo, sed in iudicando, et ideo est liberi arbitrii, ac si diceretur
liberi iudicii de agendo vel non agendo. De ver. q. 24. a. 1. Cf. S. c. Gent.
IL 48. III. 112. — Daher unterliegt der freie Wülensakt keinem äusseren
Zwange, sondern muss 2. aus einem inneren Prinzip (a principio intrinseco)
hervorgehen. S. theol. I. q. 105. a. 4. ad 2. Cf. IL 1. q. 6. a. 4. — 3. Dieses
innere Prinzip muss ferner sich selbst bewegen, und zwar auf ein ihm
bewusstes Ziel hin. S. theol. IL 1. q. 6. a. 1. Das Zielbewusstsein ist
unvollkommen bei den Tieren, die wohl das Ziel, aber nicht den Grund erkennen,
wohingegen die vernünftigen Wesen über das Ziel und über die Wege
zum Ziel sich bewusst Rechenschaft geben können. 4. Nun ist das
allgemeine Willensziel das Gute, weshalb das bewusste Streben danach „sub
ratione boni" erfolgt. Allein das Gute gliedert sich in der Welt der
endlichen Dinge in eine Vielheit besonderer Güter, so dass hier der Wille nicht
mehr auf ein Ziel gerichtet sein kann. Vielmehr bringt die Vernunft dem
Willen die Vielheit der endlichen Willensziele zum Bewusstsein, vergleicht
sie miteinander und unterzieht sie einer Beurteilung, wobei dieses Urteil
frei ist (daher liberum de ratione iudicium). S. theol. I. 83. a. 1. — Dem
Urteil entsprechend vollzieht auch der Wille seine Wahl zwischen den ver-



— 206 —

ihm das höchste Gut in der Unbedingtheit seines Wertes
darbietet, zuneigt, ist aus den theologischen Voraussetzungen bei
Thomas leicht zu verstehen. Dagegen stehen wir vor einem
nicht aufzulösenden Rätsel, sobald wir die Frage prüfen, wie
eine Willensentscheidung zustande kommen kann in den Fällen,
wo die Erkenntnis den Willen über die Vielfältigkeit der
endlichen Güter und über die Begrenzung des Wertes des endlichen
Gutes, das er erstrebt, aufklärt. Hier, so sollte man annehmen,
musste der Wille seine Entscheidung so lange zurückhalten,
bis ihm über die Beziehung dieses Wertes zum höchsten Gut,
bis ihm über die Erlaubtheit seines Begehrens gemäss der Norm
dos göttlichen Gesetzes Klarheit geworden wäre. — Aber so

dürfen wir die thomistischen Ausführungen zu diesem Punkte
umschreiben : zu dieser letzten Klarheit lässt es der Wille nicht
kommen. Er hält sich an das Nächstliegende, an das ihm hic
et nunc dargebotene Gut und fragt nicht nach Weiterem, nach
Vernunft, Regel und Gesetz. Diese Nichtberücksichtigung der
Umstände und Bedingungen, unter welchen das Gut erstrebt
werden darf, führt zu einem defectus der Vernunft, zu einem
Irrtum über den Wert und die Erlaubtheit des erstrebten Gutes,
und eben dieser Irrtum ist der Anlass der Sünde1). Für diese
ist also die letzte Ursache ein Versagen des Intellekts und nicht
ein Versagen des Willens, der als solcher immer auf das Gute
gerichtet ist, so dass das Böse eigentlich ungewollt erscheint2).
Der sokratische Grundsatz „Niemand fehlt freiwillig" klingt
schiedenen Willenszielen frei. Als aktives Prinzip ist er nicht auf ein Ziel
festgelegt, „indifferenter se habens ad multa". (S. theol. IL 1. q. 10. a. 4.)
Jedenfalls erscheint hiernach als das besondere Wesen (proprium) der Willensfreiheit

die Wahl (electio). „Ex hoc enim liberi arbitrii esse dicimur, quod
possumus unum recipere alio recusato, quod est eligere." S. theol. I. q. 83. a. 3.

— Das Verhältnis von Vernunft und Wille bei dieser Wahl hat Thomas
dahin festgelegt, dass der Wahl die durch die Vernunft vollzogene collatio
und ebenso auch das Urteil auf Grund der Vergleichung vorausgeht: „Per-
ficitur enim electio in motu quodam animae ad bonum quod eligitur." Daher

ist der Akt, vermöge dessen der Wille ein ihm vorgestelltes Ziel
erstrebt, „ex eo quod per rationem est ordinatimi ad finem, materialiter
quidem est voluntatis, formaliter autem rationis". S. theol. IL 1. q. 13. a. 1. Hiernach

würde eigentlich nur der Urteilsakt, nicht aber der Willensakt als
frei anzunehmen sein. Da sich aber beide Akte ineinanderschieben können
(S. theol. I. 83. a. 4. IL 2. q. 21. a. 1. ad 3.), so besteht auch für den Willen die
Indifferenz der Wahl und damit die Freiheit.

*) „Peccatum semper procedit ex aliqua ignorantia vel errore, alioquin
id quod est malum, non eligeretur ut bonum," S. theol. I. q. 63. a. 1. ad 4.

2) Verweyen, Das Problem der Willensfreiheit in der Scholastik. S. 141.



— 207 —

hier noch einmal, wenn auch nicht mehr mit der unangefochtenen

Sicherheit wie bei dem griechischen Denker, an. — Denn
schliesslich ist das Versinken in Irrtum und Sünde doch wohl
auch durch einen Defekt des Willens verursacht, der seine
Entscheidung vollzieht, ehe diese durch ausreichende Klärung*
ihrer Bedingungen genügend vorbereitet und begründet ist. Das
voluntaristische und zugleich das irrationale Moment ist bei
den Entscheidungen des liberum arbitrium doch stärker beteiligt,

als die Ausführungen bei Thomas über diesen Punkt seiner
Lehre erkennen lassen. Hier hat, wie wir sogleich sehen werden,
Duns Scotus die ungeklärte Problemlage in der Freiheits- und
Willenslehre seines grossen Vorgängers sehr viel schärfer
erfasst und aus ihr die entsprechenden Folgerungen gezogen.

Im ganzen darf man wohl sagen, class Thomas in seiner
Behandlung des Freiheitsproblems über die aristotelischen Gedanken
nicht hinausgekommen ist. Er gibt demgemäss dem liberum
arbitrium eine durchaus logisch-rationalistische Grundlage. Der
gedanklichen Vielfältigkeit der Motive entspricht die reale
Vielfältigkeit der Handlungsmöglichkeiten, die dem Willen zur Wahl
stehen. Denn auch die psycho-physischen Anlagen unterliegen
ebenso wie die erworbenen Gewohnheiten clem Urteil der
Vernunft J). Dennoch würde man zu weit gehen, wenn man die
thomistische Freiheitslehre auf die Behauptung einer Suprematie
der Vernunft über den Willen gründen wollte. Denn auch
dem WTillen hat Thomas eine so weitreichende Aktivität
zuerkannt, dass man bei ihm ohne Schwierigkeit Parallelsätze zu
der skotistischen Freiheits- und Willenslehre hat aufweisen
können2). Doch zuletzt ist es die theologische Grundauffassung,
die Thomas in dem einen wie in clem anderen Falle daran
gehindert hat, von einer unbedingten Suprematie zu reden. Denn
schliesslich sind beide, der Intellekt sowohl wie der Wille, nur
als sekundäre Ursachen zu denken. Beide vermögen sich nicht
selbst zu aktualisieren. Und wie die bewegende Form für den
Intellekt die göttliche Wahrheit ist, zu der er hinstrebt, so der
letzte Antrieb des Willens die Idee des höchsten Gutes und clic

in ihm begriffene Seligkeit. Daher kann die im liberum arbitrium
gegebene Freiheit nicht als absolute Selbstbestimmung gedacht

') „Etiam inclinationes subiacent iudicio rationis". S. theol. I. q. 83. a. 1

2) So namentlich Verweyen in clem Buche „Das Problem der Willensfreiheit

in der Scholastik".



— 208 —

werden. Denn sie kann sich weder ursprünglich entfalten noch
zu ihrem letzten Ziel kommen „nisi moveatur et juvetnr a Deo"2).
Und wie Gott die ganze Schöpfung und in ihr auch den menschlichen

Willen bewegt, so weist er allem Geschaffenen auch das
Endziel und clie Vollendung8). Doch dieses Endziel erreicht er
nur mit Hilfe der göttlichen Gnade4). Nur durch sie kann die
verderbte menschliche Natur geheilt, nur durch sie der freie
Wille zum Handeln getrieben werden5). Auch für den Empfang
der Gnade kann er nur durch den Anstoss Gottes vorbereitet
werden6). Denn bekehren kann sich der Mensch zwar nur
durch seinen freien Willen. Allein dieser kann sich nur dann
zu Gott bekehren, wenn Gott ihn zu sich bekehrt7). Endlich
bedarf der Mensch auch zur Beharrlichkeit im Guten des
Beistandes der göttlichen Gnades). Doch auch derjenige, welcher
sich der göttlichen Gnade entzieht, weil er für ihren Empfang
nicht befähigt ist, nimmt in der sittlichen Weltordnimg die Stelle
ein, die ihm von Ewigkeit her durch die göttliche Prädestination
zugedacht ist. So treibt denn die Lehre von der Allwirksamkeit
des göttlichen Willens als der prima causa in allem Geschehen,
die Lehre von der Allwirksamkeit der göttlichen Gnade Thomas'
in einen theologischen Determinismus hinein, der sich im wesentlichen

nicht von dem Luthers unterscheidet. Nur glaubt unser
Scholastiker claneben noch das Eisen des liberum arbitrium in
der aristotelischen Begriffszange festhalten zu können und sieht
dabei nicht, dass es im Feuer göttlicher Bewegung und Gnade
verzehrt wird — sowie ja allerdings auch der Mensch selbst in
seinen Willensakten von dem bewegenden Einflüsse Gottes nichts
merkt, weil Gott jedes Wesen seiner Natur gemäss bewegt und
somit auch den Willen, ohne einen merkbaren Zwang auszuüben0).

Während bei Thomas Weltziel und Willensziel in Gott
verankert sind und jede Art von Kausalität auf ihn als den ersten
Beweger zurückgeführt wird, wodurch sein ganzes Weltbild in

') S. theol. II. 1. q. 109. a. 9.

2) S. theol. I. q. 83. a. 1.

3) S. theol. I. q. 105. a. 4.

4) S. theol. I. q. 62. a. 2.
5) S. theol. IL 1. q. 112. a. 4. und q. 113. a. 3. und a. 7.
6) S. theol. IL 1. q. 112. a. 3. ad 1. und a. 4. und q. 112. a. 2.

') S. theol. IL 1. q. 109. a. 6. unter Berufung auf Jerem. 21. 18.
8) S. c. Gent. III. 155.
9) Verweyen, „Das Problem der Willensfreiheit in der Scholastik." S. 153.



— 209 —

der Theologie den rationalen Abschluss erhält, demgegenüber
einzelne irrationale Ansätze in der Willenslehre nicht zur
Geltung kommen, ist von Duns Skotus der Gedanke des Irrationalen
und Zufälligen schon in den Gottes- und Schöpfungsbegriff'hineingetragen

worden. Denn zwar nicht der göttliche Intellekt, der
mit natürlicher Notwendigkeit wirkt, wohl aber der göttliche
Wille muss als die Ursache des Kontingenten angesprochen
werden1). Für ihn besteht keine Notwendigkeit die Welt zu
schaffen. Er ist absolut souverän. Er wird weder durch äussere,
noch durch innere Motive bestimmt, sondern bestimmt unmittelbar

nur sich selbst2). Er ist dementsprechend clie letzte, unmittelbarste

Ursache allen Geschehens. Über ihn hinaus nach einem
weiteren Grunde des Seins forschen zu wollen, hicsse einen
Grund suchen, wo keiner zu finden ist. Auch der der Schöpfung
vorausgehende Schöpfungsgedanke wirkt auf Gott nicht
bestimmend und ganz gewiss nicht in der Leibnizschcn Fassung
als raison du meilleur, sondern nur „weil er wollte, dass dies sei,
darum war es gut, dass es sei"3). So liegt also die Kontingenz
bei ihm von Anfang an im Wesen der geschaffenen Welt. Dieser
im Grundwesen der Welt angelegte Charakter wirkt sich nun
auch in der Freiheitslehre bei Duns Skotus aus und begründet
es, dass ihr irrationaler Voluntarismus mit ganz anderem
Nachdruck in die Erscheinung tritt als bei Thomas von Aquin. Während

dieser die Freiheit aus der Indifferenz des Urteils gegenüber

den von der Vernunft erfassten Motiven erklärt, behauptet
Duns Skotus, class es eine solche Indifferenz des Denkens
überhaupt nicht gebe, dass vielmehr die Vernunft aus gegebenen
Prämissen notwendig ihre Folgerungen und Schlüsse ziehen
müsse4). Aber der Wille, so behauptet er weiter, ist an die auf
ihn einwirkenden Motive, an die dem Willensakt vorausgehenden
Bewusstseinsinhalte durchaus nicht gebunden. „Nicht der
Intellekt diktiert als Hauptursache (causa principalis) bei der Wahl,
sondern der Wille selbst"5). Man kann darum das erkannte

*) Op. Oxon. I. dist. 39.
2) Report. Paris I. dist. 17.
3) „Tantum quia voluit hoc esse, ideo bonum fuit illud esse". Op. Oxon.

Il.dist. l.q. 2.n.9. S. W.Kahl, „Die Lehre vom Primat des Willens bei Augustinus,

Duns Skotus und Descartes". Strassburg 1886. S. 105.

4) Sent. üb. IL dist. 6. q. 2. n. IL, s. auch üb. I. dist. 1. q. 4. n. 16.
D) „Dictamen intellectus non est principalis causa respectu electionis.

sed voluntas, quae semper libera est." Collatio IV. n. 5. „Voluntas imperat
intellectui". Op. Oxon. n. 17. p. 411. Bei Kahl a. a. O. S. 97.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1932. 14



— 210 —

Objekt als Motiv wohl als causa sine qua non, nicht aber als
causa per se, sondern nur als begleitende Ursache (causa per
accidens) bezeichnen. Causa movens per se ist immer der Wille *).

Der Wille also ist das bestimmende Prinzip: er ist causa
sui actus2). Er kann das gleiche Objekt sowohl wollen wie nicht
wollen. Es besteht für ihn keine Nötigung auch gegenüber
verschieden gewerteten Willenszielen. Er kann jedem Gute
zustimmen, dem grösseren wie dem geringeren3). Die Indifferenz
des Willens geht bei Duns Skotus so weit, dass er die possibi-
litas ad utrumque auch dann besitzt, wenn für ihn in demselben
Augenblick und unter völlig gleichen Bedingungen konträr oder
kontradiktorisch Entgegengesetztes zur Wahl steht4). Denn
nicht die bei dem Willensakt mitbeteiligten Bedingungen
entscheiden, sondern der Wille5) „nach freier — doch nicht
unvernünftiger Willkür". Wie seine Entscheidung fallen wird,
lässt sich darum vielleicht mit Wahrscheinlichkeit, doch nie
mit unbedingter Gewissheit voraussagen.

Doch die Freiheit, die der Wille gegenüber den ihn
antreibenden Motiven bewahrt, ist ein Ausfluss der unbedingten
Suprematie, die ihm überhaupt im Gefüge des geistigen Lebens
zukommt6). Von ihm geht die Überlegung aus, die ja zwecklos
wäre, wenn alles „unvermeidlich" geschähe7). Er lenkt ebenso
auch die Aufmerksamkeit, indem er den Verstand von clem

einen Objekt ablenkt und auf das andere richtet8), oder indem
er auch die auf ein bestimmtes Objekt gerichtete Aufmerksamkeit

verstärkt. So erscheint die Willensfreiheit bei Duns Skotus
als sichere Erfahrungstatsache, die sich bei ihm persönlich
gerade auch in der Erprobung* der mönchischen Gehorsams-

') Op. Oxon. n. 21. p. 887. Bei Kahl S- 87, Anmerkung 1.

2) Sent. üb. IL dist. 7. q. 1. n. 5. Gleichartige Wendungen finden sich
bei Thomas, nur dass bei ihm nicht der Wille, sondern der Intellekt als
Ursache der Freiheit erscheint. S. theol. IL 1. q. 6. a. 2, ad 2. und S. theol. I.
q. 83. a. 1.

s) Sent. üb. I. dist. 1. q. 4. a. 16.
4) L. c. I. dist. 39. q. 5. n. 16.

5) „Notandum eam potentiam dici überam, quae omnibus praerequisitis
positis operari potest et non operari." disp. III. sect. XV. u. 1. Vgl. zu diesem
Abschnitt : Verweyen a. a. 0. S. 193 f.

6) Vgl. hierzu die Charakteristik der skotistischen Erkenntnislehre im
Grundriss der Geschichte der Philosophie von Joh. Ed. Erdmann, 4. Aufl.,
besorgt von B. Erdmann. 1896. S. 456 f.

') Gent. lib. I. dist. 25. q. 1. u. 22.
8) Op. Oxon. IL dist. 42. q. 4. u. 5. B. Kahl a. a. 0. S. 98.



— 211 —

pflicht bewährt1). Setzt doch auch die heilige Schrift die
Möglichkeit sich für das Gute wie für das Böse zu entscheiden und
damit die Freiheit des Willens allenthalben voraus.

Schliesslich aber glaubt Duns Skotus seinen Indeterminismus
noch durch folgende Überlegung stützen zu können2). Alle
natürlichen Ursachen sind auf bestimmte Wirkungen, die sich
durch sie vollziehen, angelegt. Nun aber gibt es neben den
natürlichen auch kontingente oder freie Ursachen, wie aus der
Überlegung über ihren Vollzug erhellt. Denn diese Überlegung
erübrigte sich, wenn dieser Vollzug von vornherein in einer
bestimmten Richtung feststünde. Kontingent ist also das, was
bei gleicher Ursache sowohl geschehen wie auch nicht geschehen
kann. Der Grund hierfür muss in der Ursache selbst liegen,
die den Charakter einer „unbestimmten" Ursache hat und
dementsprechend sich gegenüber entgegengesetzten Wirkungen
indifferent verhält, cl. h. die gleichzeitige Möglichkeit zulässt,
sich in dieser oder jener Richtung aus sich selbst zu bestimmen3).

— In diesem Sinne kann als causa sui nur der Wille
gelten, der demgemäss als Ursache des Kontingenten
anzusprechen ist. Der Wille selbst aber kann als letzte Ursache
nicht mehr erklärt, sondern muss als Prinzip des Geschehens,
über das hinaus nicht mehr gefragt werden kann, angesehen
werden4). Als ein solches kontingentes Prinzip ist er, wie wir
schon zu Beginn unserer Darstellung der skotistischen Willenslehre

sagten, von dem gleichfalls kontingenten Willen Gottes
geschaffen worden. — Dass schliesslich bei solcher Betonung
der Selbstverantwortung* des menschlichen Willens die Gnaclen-
lehre des Duns Skotus einen pelagianisch gefärbten Charakter
erhält, ist nicht zu verwundern. Die Mitteilung der göttlichen
Gnade, insbesondere der „virtutes infusae", erfolgt nicht ohne
unser Zutun'. Christus ist die Türe und eröffnet den Zugang

') Man vergleiche hierzu die Anektode über die Abberufung des Duns
Skotus durch den Ordensgeneral Gonsalvus von Paris nach Köln. Zufällig
befand sich Duns Skotus in einem Ort in der Umgebung von Paris auf
einem Ausflug, als er den Befehl des Generals erhielt. Er verliess ihn sofort
und trat seine Reise an, ohne Paris noch einmal zu berühren, seine Schriften
zu ordnen oder von seinen Brüdern Abschied zu nehmen. Redencykl. f.
grot. Theol. 2. Aufl. 1878. S. 735.

2) Kahl a. a. 0. S. 80 f.
s) „Causa indeterminata ad alterutrum oppositorum." Lib. Sent. IL 25.

q. 1. n. 21.
4) S. Verweyen a. a. 0. S. 194 f.



— 212 —

zum Heile; aber nicht die Türe bringt hinein, sondern das

Hineintreten1). Nur der Erweis der göttlichen Barmherzigkeit
geht von Gott aus; bei clem Vollzug seiner Gerechtigkeit
entscheidet auch die Tat des Menschen2). Nicht einmal der
Gedanke ist unmöglich, dass der Mensch durch sein moralisches
Leben selig werde. Nur nach dem einmal geordneten Lauf der
Dinge, d. h. nach dem von Gott festgelegten Heilsratschluss,
ist das nicht angängig3).

Beschränkt sich nun das Ergebnis der von Duns Skotus
ausgesprochenen Willenslehre sowie der aus ihr gezogenen
Folgerungen nur auf eine „formelle Verschiedenheit" von der
in der Formulierung, wie wir zugestehen müssen, oft fast
gleichlautenden Lehre des Thomas von Aquin, so dass jeder der
Denker zwar im Ton und in der Grundstimmung bei der
Behandlung unseres Problems sich anders geartet erweise, in der
Sache aber sich von den gleichen Überlegungen leiten lasse4)?
Ich glaube kaum, dass sich diese von Verweyen vertretene
Ansicht halten lässt. — Auch die geschichtliche Auswirkung der
Lehre vom liberum arbitrium und von der Gnade bei beiden
Denkern spricht gegen sie. Entscheidend aber scheint mir die

Tatsache, dass bei Duns Skotus die Kontingenz des göttlichen
Willens die letzte Ursache für das Vorhandensein kontingenter
Ursachen in der Welt ist, eine Lehre, die Thomas ganz gewiss
abgelehnt haben würde. Schliesslich merkt man bei diesem
immer wieder, dass den voluntaristischen Äusserungen ein
intellektualistischer Bremsschuh vorgeschoben ist, der ihre
ungehemmte Bedeutung nach der einen oder anderen Seite
einschränkt, während Duns Skotus das Rad des Willens, zwar auf
der vom Intellekt gewiesenen Strasse, doch nach allen Seiten
frei laufen lässt, so class man die Richtung, in der es sich
bewegen wird, nie voraussagen kann.

Nur einem Scholastiker sei in unserer Frage noch kurze
Aufmerksamkeit geschenkt, dem Erzbischof von Canterbury
Thomas Bradwardinus5). Mit stärkster Betonung hat er den
Gedanken der Allwirksamkeit Gottes hervorgehoben. Die Ab-

') Op. Oxon. III. dist. n.
2) Report. Paris. IV. dist. 46.
3) L. c. d. 49. q. 11.
4) S. Verweyen a. a. O. S. 188 f.
5) Zum Folgenden s. Verweyen a. a. O. S. 206 ff. Ebendort die Zitate

aus de causa Dei. London 1618.



— 213 —

hängigkeit des menschlichen Willens ist eine durchgreifende.
Er kann keinen Akt setzen ohne ihn. Trotzdem ist diese
Abhängigkeit keine erzwungene, sondern eine dem eigenen Trieb
und der freien Entschliessung des Menschen entsprechende. Ja,
wo der Mensch sich ihrer bewusst ist, umgibt sie seinen Willen
wie eine schützende Mauer und bewahrt ihn vor dem Bösen.
Diese übrigens auch von Thomas von Aquin ausgesprochenen
Gedanken bewegen sich im Geleise der religiösen Auffassung,
deren letzter Ursprung im Stoizismus zu suchen ist. — Daneben
hat Bradwardinus versucht, der Willensfreiheit eine genauere
Umgrenzung zu geben. Sie hebt sich ab von der Notwendigkeit

natürlicher Ursachen, ferner von der nécessitas fatalis,
die unter dem Einfluss der Gestirne die psycho-physische
Konstitution des Menschen und somit seinen angeborenen Charakter
bedingt und endlich von dem Zwang, den ein anderer psychischer
Vorgang, etwa ein vom Intellekt vollzogenes Urteil, auf sie
ausüben könnte. — Positiv beruht die Freiheit auf dem liberum
arbitrium, das durch die Vernunft des Menschen gewährleistet
ist und ihm die Möglichkeit gibt, das als gut Erkannte mit
freiem Willen auszuführen. — Es zeigt sich auch hier, dass
eine selbständige Fortbildung* der Lehre vom freien Willen in
der späteren Scholastik nicht mehr erfolgt ist. Das Problem
verkümmerte in der Studierstube.

Und doch haben die von seiner Tiefe ergriffenen Geister
auch im Mittelalter gewusst, dass es sich hier um eine Frage
handelt, die von dem Menschen eine letzte Entscheidung fordere.
Zeugnis dafür bietet uns die grosse Dichtung Dantes. „Du hast
mich aus der Knechtschaft zur Freiheit geführt", bekennt er
am Ende seiner Himmelfahrt der Führerin Beatrice Und ist
nicht der tiefe Sinn des göttlichen Gedichtes, dass die Vernunft
den Menschen zunächst zur Erkenntnis der Abgründe und
Leidenschaften in seinem Inneren befähige, deren äusseres Spiegelbild

die Höllenkreise zeigen, und dass dann schon unter der
Berufung der Gnade der Weg der Selbstüberwindung und
Läuterung* zu der Stufe sittlicher Befreiung führt, auf der der Mensch
keiner fremden Weisung mehr bedarf, sondern seinem Willen
selbst das Gesetz gibt? — Doch diese ganze Entwicklung
bedarf der Mitwirkung des freien Willens, der, wenn auch nach

') Parad. XXXI. 85. „Tu m' hai da servo tratto a übertäte."



— 214 —

hartem Kampfe, zum vollen Siege gelangen soll und zugleich
eine grössere Kraft und eine bessere Natur gewinnt1). Allerdings

auch dieser geläuterte Wille wird sich in der Verklärung
und Seligkeit des Paradieses seiner selbst entäussern und im
göttlichen Willen untergehen. Seine Liebesmystik nähert hier
Dante neuplatonischen Gedanken. Aber ein anderes ist die
religiöse Vollendung, in der der Mensch Gott und nur Gott gewinnt,
und ein anderes die sittliche Vollendung, zu der er sich mühsam

— von der Vernunft geleitet — erheben soll und die ihre
Krönung in der Freiheit findet. Nur der Mensch, der diese
höchste sittliche Stufe errungen, ist damit „rein und bereit zum
Aufstieg zu den Sternen" -). Mit diesem Gedanken hat Dante
clem ethischen Humanismus und zugleich der Willensfreiheit
ihre Stelle im Reiche der göttlichen Gnade gewiesen. Er hat
damit jene sittlich-religiöse Grundauffassung vertreten, die man
mit Recht als katholischen Synergismus bezeichnet hat.

V.

Wer auf die theologische Entwicklung zurückblickt, die
wir im vorangehenden Abschnitt umschrieben haben, der steht
unter dem Eindruck, dass die Gedanken der mittelalterlichen
Theologen auf zwei Lebenskreise hinweisen, in denen sich die
Freiheit des Menschen bewähren und vollenden soll. In dem
einen steht er unter dem Einfluss der Natur und der Gestirne
und soll nun durch die Vernunft und die Entschliessung des

vernünftigen Willens befähigt werden, sich der Notwendigkeit,
die ursprünglich diese irdische Welt beherrscht, zu entheben.
Die Vernunft ermöglicht also die Vielfältigkeit der Lebensziele,
die Wahl des Willens zwischen ihnen, und gewährleistet damit
die Freiheit des liberum arbitrium, die immer wieder erprobt
werden muss und soll. In dem anderen Lebenskreis steht der
Mensch unter dem Einfluss der Gnade und gewinnt damit ein
höheres Tugendleben, das der virtutes infusae, und eine höhere
Freiheit, die aus göttlichem Gnadenantrieb mit unbedingter
Sicherheit das Gute wählt oder tut. Das Endziel, zu dem diese

Freiheitsstufe uns führen soll, ist das „non posse peccare" der
Seligen. Doch dieses Endziel bleibt für den Menschen, solange

') „A maggior forza ed a miglior natura." Purgat. XVI. 79.
2) Purgat. XXXIII. 145.



— 215 —

er auf Erden wandelt, in Hinsicht auf seine Erreichbarkeit
dauernd in Frage gestellt. Denn die Seele des Menschen bleibt
wandelbar und das liberum arbitrium kann sich immer wieder
der Gnade entziehen J). Die Kräfte des Menschen reichen zur
Beharrlichkeit im Guten nicht aus. Um in dieser zu bestehen,
bedarf es eines besonderen göttlichen Gnadenbeistandes2). So

kommt in den Prozess der Heilsverwirklichung durch die
Mitgeltung des menschlichen Willens beim Empfang der göttlichen
Gnade ein unsicherer Zug hinein. Für eine Natur, die auf die
Unbedingtheit der religiösen Gewissheit drängte und zugleich
die Bedingtheit aller menschlichen Leistung empfand, mussten
sich hier Anstösse allerschwerster Art ergeben. Wie war jene
aufrechtzuerhalten, wenn diese immer wieder erdrückend in
die Erscheinung trat? — Die kirchliche Praxis ging allerdings
an dieser Frage mit der oberflächlichen Sicherheit vorüber,
die sie durch den Besitz der „guten Werke", die Wirksamkeit
der Sakramente und durch den Gnadenschatz der Kirche ihr
eigen zu nennen glaubte, bis der religiöse Radikalismus Luthers
diese Sicherheit zerbrach.

Sein neuer, aus den Briefen des Paulus gewonnener
Glaubensbegriff räumte mit aller menschlichen Mitwirkung beim
Heilsprozess auf. Die menschliche Leistung, auch die Entscheidung

des liberum arbitrium, verliert für ihn jede Bedeutung.
Er stellt den Menschen nur noch in das Licht der in Christus
vollzogenen göttlichen Gnadentat. Die religiöse Heilsgewissheit,
einst so fragwürdig, jetzt aber so unbedingt gewiss, ist nur
möglich, weil im Glauben Gott allein wirkt, rechtfertigt und
beseligt. An dieser neuen Lehre aber musste sich nicht nur die
gewöhnliche kirchliche Praxis, einschliesslich der Ablasshändler,
stossen, die ihren ganzen kirchlichen Heilsapparat in Frage
gestellt sahen, sondern auch die kirchlichen Humanisten,
die Theologen wie die theologisierenden Philologen, die wie
Erasmus das Christentum als einen religiös verklärten
Humanismus deuteten. Mit Luther über den Missbrauch des Ablasses
oder über die Verwaltungspraxis der römischen Kurie zu
streiten, wäre ihm nie eingefallen, aber hier ergab sich für
ihn ein Gegensatz zur Grundeinstellung Luthers, die in seiner

ganzen Natur, in seiner wissenschaftlichen Vergangenheit und

') Tbomas von Aquin. S. theol. III. q. 63. a. 5. ad 1.

2) S. c. Gent. III. 155.



— 216 —

in seiner Bewertung des Menschlichen überhaupt verwurzelt
war1). Hier konnte er mit gutem Gewissen nicht nur die Sache,
cl. h. einen Lehrsatz der scholastischen Schultheologie verteidigen,

sondern zugleich seine Persönlichkeit. Denn für den
reflektierenden Gelehrten war die Reflexion die Grundhaltung
des ganzen Lebens. Alle Behauptungen kritischer Erwägung
zu unterziehen und dann die Entscheidung zu treffen, war ihm
eine selbstverständliche Forderung wissenschaftlicher Betätigung.

Dementsprechend musste ihm der Begriff des liberum
arbitrium einfach als die gegebene Form erscheinen, in der
sich nicht nur die Entscheidungen des wissenschaftlichen und
des religiösen Denkens, sondern die Entscheidungen des Lebens
überhaupt vollzogen. Er glaubt in diesem Begriff ein Grundrecht

des Gelehrten, mehr noch ein Grundrecht aller Menschlichkeit

zu verteidigen. Luthers religiöser Radikalismus, sein

gegen die Vernunft gerichteter Glaubenstrotz war ihm in
seinem ganzen Wesen unbegreiflich. — Luther empfand seinerseits,

dass Erasmus sein religiöses Grundprinzip — die absolute
Souveränität Gottes — bekämpfe, unci class er es hier mit einem
geistigen Widersacher zu tun habe, der ihm „an die Kehle
sprang"2). Nicht, dass er besorgt gewesen wäre, sich seines

Gegners zu erwehren, im Gegenteil, in seinem Angriff erblickt
er den gern benutzten Anlass, diese Grundfrage aller Theologie

nach allen Seiten zu erörtern und dabei in ungehemmtem
Gedankenstrom gleichsam als Anwalt der göttlichen Gnade

gegenüber menschlicher Anmassung aufzutreten. Denn „für den
Christen ist es heilsam und notwendig zu wissen, ob der Wille
etwas oder nichts vermag* in den Dingen, die das Heil betreffen.
Hier liegt der Knotenpunkt unserer ganzen Disputation 3)." Denn
solange wir nicht wissen, wie sich der freie Wille zur göttlichen
Gnade verhält, wissen wir nichts von den christlichen Dingen.
Ja, ohne Klarheit über diese Frage „Deum ipsum ignoro" 4).

') Vgl. hierzu die Schilderung in F. von Bezolds Geschichte der
deutschen Reformation. S. 396.

3) De servo arbitrio p. 292. Ich zitiere nach dem Abdruck dieser
Fundamentalschrift Luthers zur Willensfrage in der Auswahl von Luthers
Werken, herausgegeben von 0. Clemen. Gelegentlich ist die Übersetzung
von Scheel zu Rate gezogen. — Erasmus „diatribe sen coUatio de libero
arbitrio" erschien 1524. — Luthers Gegenschrift wurde erst im Dezember
1525 vollendet.

3) De servo arbitrio, p. 106.

*) L. c. p. 107.



— 217 —

Die grundsätzliche Auffassung des Erasmus spiegelte sich
nun in der Definition: „Unter Willenfreiheit verstehen wir hier
die Kraft des menschlichen Willens, vermöge deren sich der
Mensch dem zuwenden kann, was ihn zum ewigen Heile führt,
oder aber sich davon abwenden kann1)." Dieser Erklärung
begegnet Luther mit der ausschliesslich das göttliche Recht
betonenden Behauptung : Die Willensfreiheit „bezeichne nur eine

göttliche Eigenschaft und eine göttliche Kraft2)." Dem
Menschen in göttlichen Dingen dieses Vorrecht zuzuschreiben sei

unmöglich. Man nenne doch keinen Knecht frei, der unter clem

Befehl seines Herrn handle. Noch viel weniger könne man einen
Menschen oder einen Engel frei nennen, die unter Gottes
allmächtiger Herrschaft nicht einen Augenblick aus eigener Kraft
bestehen könnten3). Schon hier ist deutlich, dass Luther clie

Freiheit als ein ausschliessliches Prädikat der göttlichen Allmacht
auffasst. Nur unter dieser Voraussetzung kann die Frage
entschieden werden, ob der Mensch im Verhältnis zu Gott freien
Willen habe, so dass Gott ihm gehorchen und tun müsse, was der
Mensch wolle, oder ob nicht vielmehr Gott über den Menschen
freies Verfügungsrecht habe, so dass dieser nur wollen und tun
könne, was Gott wolle und nichts vermöge ausser dem, was jener
wolle und tue4). Luthers ausschliesslich religiöse Einstellung in
unserer Frage lässt für ihn die Behauptung des Erasmus
geradezu sinnlos erscheinen, der freie Wille bewege sich nicht nur
aus eigener Kraft, sondern wende sich auch clem Ewigen zu, d. h.,
so erläutert Luther diesen Satz, er wende sich Dingen zu, die
seinem Verständnis entzogen wären *). Denn wenn er über die

geschaffenen Dinge keine Gewalt habe, wie könne er Anteil haben
an der Allmacht des Schöpfers6)

Doch nicht nur Gottes Allmacht, auch seine Allwissenheit
vernichte die Annahme eines liberum arbitrium für den
Menschen. Im Vorherwissen Gottes gibt es nichts Zufälliges, weil

>) Erasmus Diatribe de lib. arbitr. op. Leyden 1706. Bd. 9. S. 1220. F.
«Porro liberum arbitrium hoc loco sentimus vim humanae voluntatis, qua se

possit homo applicare ad ea quae perdueunt ad aeternam salutem, aut ab
iisdem avertere".

2) De servo arbitrio, p. 154. Cf. 127.
3) L. c. p. 151.
4) L. c. p. 285.
6) L. c. p. 154. Cf. die Bemerkung p. 262 über die Blindheit der

Vernunft „in cognitione pietatis".
") L. c. p. 244.



— 218 —

er alles mit unveränderlichem, ewigem und unfehlbarem Willen
voraussehe, anordne und vollziehe. Gottes ewiger Wille und
seine unveränderliche Voraussicht bedingen sich hier gegenseitig1)
Die Sätze, in denen Luther die unbedingte Souveränität Gottes,
seine Suprematie über alle geschöpflichen Ursachen betont, klingen

so, als wären sie von Duns Skotus übernommen. „Nicht weil
er so wollen muss oder musste, ist, was er will, das Rechte,
sondern im Gegenteil: weil er es so will, darum muss, was
geschieht, das Rechte sein2)." Er gibt also allen Dingen Regel und
Gesetz. Doch während nun Duns Skotus die Kontingenz des

geschöpflichen Willens schon in den göttlichen Willen vorverlegt,
lässt Luther gerade umgekehrt die starre Unabänderlichkeit des

göttlichen Willens nun auch im Willen des Menschen sich
auswirken. „Alles, was geschieht und alles, was wir thuen, auch wenn
es uns veränderlich und zufällig zu geschehen scheint, geschieht
in Wahrheit doch notwendig und unabänderlich, sobald man
auf den Willen Gottes schaut1)." Denn dieser kennt keinen Zufall
und keine Veränderlichkeit. Es besteht ein ewiges A;orherwissen
und ebenso eine ewige Vorherbestimmung in Hinsicht auf das

letzte Schicksal des Menschen. Sein persönlicher Wille ist hierbei

völlig passiv 3). Diese Passivität äussere sich als Notwendigkeit

zu sündigen, solange Gottes Gnade in ihm nicht wirksam
sei4). Wenigstens ist das sein sittlicher und religiöser Zustand,
seitdem er durch die Erbsünde seine Freiheit verloren hat: er muss
jetzt sündigen und das Böse wollen5). Die Willensfreiheit ist zu
einem leeren Wort geworden. Trotzdem könne bei dieser
Nötigung nicht von einem Zwang (coactio) gesprochen werden, da
sie durchaus der eigenen Neigung und dem Handlungswillen
der Menschen entspreche. Hier mit seinen eigenen Kräften
eine Änderung herbeizuführen, stehe dem Menschen nicht an. Er
kann gar nicht anders. Das zeige sich insbesondere dann, wenn
er auf Widerstand stosse. „Frage nur die Erfahrung, wie wenig
die sich überreden lassen, die aus Neigung an irgend einer Sache

•) L. c. p. 108.

2) L. c. p. 208.

3) L. c. p. 129. „In rebus quae pertinent ad salutem vel damnationem,
non habet liberum arbitrium, sed captivus subjeetus et servus est, vel voluntatis

Dei, vel voluntatis Satanae". Cf. p. 278.

*) L. c. p. 127. — p. 235 unter Berufung auf Is, 40, 2. ff M „liberum
arbitrium suis oiribus nihil nisi miütiam peccati exercere posse".

5) L. e. p. 160.



— 219 —

hängen!" Hier begegnen wir einer der ganz seltenen Äusserungen,

durch die Luther seinen Willensdeterminismus auch psychologisch

zu begründen sucht. — Im ganzen aber liegt eine solche
Betrachtungsweise ganz ausser dem Gesichtskreis des
Reformators. Er begegnet dem Problem nur mit dogmatischen Sätzen
und zieht unbarmherzig aus diesen seine Folgerungen. Die
Tugenden der Heiden, das Beste in der Philosophie und alles
an den Menschen Hervorragende, wird zwar von den Menschen
ehrbar und gut genannt, dient aber dem Reiche Satans und
ist gottlos und ruchlos2).

Ebenso schroff wie dieses Urteil ist clie weitere Ausgestaltung

seiner deterministischen Lehre. Hiernach erscheint der
menschliche Wille ohne sein eigenes Zutun an die ihn
beherrschende Macht, sei diese nun Gott oder der Satan, ausgeliefert3).
Wie ein Reittier muss er gleichsam den einen oder andern tragen
und dahin gehen, wo diese ihn hinführen. Ja, wie Luther dann,
den Gedanken dieses naiven Bildes noch weiter ausführend, sagt,
streiten sich Gott und der Teufel um den Besitz des menschlichen
Willens. Allein auch diese recht massive Vorstellung deckt
nach Luthers eigener Meinung noch nicht die letzten Dunkelheiten

auf, hinter denen sich dieses Problem verbirgt. Auch
diese zu erhellen hat er sich bemüht, unter Ausnützung
scholastischer, insbesondere thomistischer Gedanken. Um seine

Auffassung zu verdeutlichen, wollen wir die Konturen seiner
Gedanken möglichst mit seinen eigenen Worten umschreiben.
Auch Satan und der Gottlose sind nicht durch die Sünde zum
Nichts geworden. Sie haben einen Überrest der Natur, die sie

einst als Geschöpf und Gottes Werk besässen, behalten, und
diese ihre Natur ist nicht weniger der Allmacht und der Wirkung
Gottes unterworfen wie die aller andern Kreaturen und Werke
Gottes. Sofern nun Gott in allen anderen alles bewegt und wirkt,
ist er notwendigerweise auch Ursache der Bewegung und
Wirkung im Satan und im Gottlosen. Er wirkt aber in ihnen nun
so, wie sie sind und wie er sie vorfindet, d. h. da sie verkehrten

und bösen Sinnes sind, so werden sie zwar durch jene Be-

') L. c. p. 125. „Interroga experientiam, quam sint impersuasibiles
qui affecti aliqua re inhaerent".

2) L. c. p. 241 und 277 f.
3) L. e. p. 126.



— 220 —

wegung der göttlichen Allmacht mitgerissen, können aber nur
Verkehrtes und Böses tuen (sowie ein Reiter beim Antrieb eines
lahmen Pferdes dessen Lahmen nicht verhindern kann1;. Hieraus
ersieht man, „dass Gott, wenn er in den Bösen und durch die
Bösen wirkt, zwar Böses geschieht, doch Gott selbst nichts
Böses tuen kann, auch wenn er Böses durch Böse geschehen
lässt, weil er selbst als (wesensgemäss) Guter nicht böse handeln

kann. Doch bedient er sich der Bösen gleichsam als solcher
Instrumente, die seinem Bewegungsantrieb nicht ausweichen
können 2). Der Fehler hegt also an den Instrumenten, die Gott
nicht unbenutzt lässt, sodass Böses geschieht, zu dem Gott
selbst seine Bewegung hergibt, so wie ein Handwerker mit
schlechtem Handwerkszeug schlecht arbeitet 3). Es spricht für
die Unbedingtheit von Luthers Gottesglauben, dass ihm die
Fragwürdigkeit der in vorstehenden Bildern geschilderten
Situation überhaupt nicht bewusst wird. Indem er das religiöse
Grundverhältnis von Gott aus zu erfassen glaubt, indem er aus
dem Wesen Gottes, aus seinem ewigen Vorherwissen, aus
seinem ewigen Ratschluss das Schicksal des Menschen bestimmt
sein lässt, verliert dieser bei der Gestaltung* seines Schicksals
jedes eigene Recht und jeden eigenen Willen. Auch vor den
äussersten Folgerungen hat hier Luthers entschlossener
Determinismus nicht zurückgeschreckt : „Wenn Gott vorher wusste, dass
Judas sein Verräter sein werde, so musste Judas notwendig
zum Verräter werden, und es lag nicht in Judas Hand.. anders
zu handeln oder den Willen zu ändern, wobei er freilich diese
Tat mit Willen vollbrachte und nicht gezwungen, aber dieses
Wollen war Gottes Werk, weil seine Allmacht es bewegte sowie
auch alles andere *)". Judas Schicksal aber ist vorbildlich für
jeden: „Es steht nicht bei uns, Gottes Willen zu ändern, noch
viel weniger ihm zu widerstehen, — will er unsere Verhärtung,

so werden wir durch seinen Willen zur Verhärtung ge-

*) Der Gedanke, dass Gott die allbewegende Ursache sei, ist ebenso
thomistisch wie das erläuternde Beispiel, das sich — wenn auch in etwas
anderer Fassung —- bei Thomas findet. S. e. Gent. III. 31 u. 162. S. oben.

3) L. c. p. 204. „Malis tamen instramentis utitur, quae raptom et motum
potentiae suae non possunt evadere." Auch das hier zugrunde liegende
Bild ist thomistisch. S. theol. IL 1. q. 6. a. 1. ad 3. -Natura est quoddam
instrumentum Dei moventis." Cf. 1, c. q. 1. a. 2.

s) Ebenfalls ein thomistischer Vergleich. S. c Gent. III. 71.
*) L. c. p. 211.



— 221 —

zwungen, ob wir nun wollen oder nicht 1).a Mit entschlossener
Unbeugsamkeit lehrt Luther demgemäss eine doppelte Prädestination.

Gottes ewige Liebe und ewiger Hass haben schon vor
Erschaffung der Welt bestimmt, ohne Rücksicht auf unser
Verdienst und das Werk des freien Willens, was mit uns geschehen
soll, und alles geschieht in uns notwendig entsprechend dem,
was er von „Ewigkeit her liebt oder nicht liebt8)". Die Vernunft
will es allerdings nicht begreifen, dass Gott einen Menschen
verstocken oder dem Verderben überlassen kann. Doch der
Glaube urteilt hierüber anders, der an Gottes Güte festhalten
würde, auch wenn er alle Menschen verloren gehen liesse 3).

Wir müssen uns also in den Gedanken ergeben, dass es in Gott
einen unerforschlichen Willen gibt. Was aber jener will, warum
und wieso, das soll man nicht fragen, nicht zu wissen wünschen,
nicht darum sorgen oder es berühren, sondern es nur in
Ehrfurcht anbeten *)."

Die völlige Willensohnmacht steht also für Luther fest. Im
Grunde gibt es gar keinen Willen. Was man mit diesem Wort
bezeichnet, ist beim Menschen so wenig etwas Wirkliches wie
beim Stein oder bei einem Stück Holz, die auch aus eigener
Kraft niederfallen, durch fremde Kraftwirkung aber in die
Höhe geschleudert werden können5). Dementsprechend kann
denn auch von einer Mitwirkung des Willens beim Heilswerke
nicht geredet werden. Würde man die Entscheidung, ob er die
Gnade annimmt oder nicht, dem freien Willen überlassen, so

würde dadurch Gott der Kraft und der Weisheit bei der
Auswahl beraubt, er würde zu einem Idol des Glücks, durch dessen

') L. c. p. 212. „Non est in manu nostra eius voluntatem mutare, multo
minus resistere, quae nos vult induratos, qua voluntate cogimur esse indurati,

veümus, nolimus." — Cf. p. 216. und 218. S. auch p. 204. „Ornnipotentia
Dei facit, ut impius non possit motum et actionem Dei evadere, sed necessario

illi subjectuB paret." Im 17. Jahrhundert hat der Calvinist Geulincx
für diese Lehre die philosophische Formel gefunden: „Absolutae illi, verae
et rigidae Dei voluntati parere velie est actum agere: velis, nolis, parebis,
sicut et res omnes necessario parent." Ethica I. § 2. 2. Cf. 1. c. sect. II § 8.

*) „Omnia que necessario in nobis fieri, secundum quod ille vel amat
vel non amat ab aeterno." P. 221 unter Berufung auf Rom. 9. 13.

*) L. c. p. 155.

*) „Quid vero, cur et quatenus illa (voluntas Dei) illa veut, hoc prorsus

non licet quaerere, optare, curare et tangere, sed tantum timere et
adorare." P. 178. Cf. p. 207 und p. 291.

s) L. c. p. 155.



— 222 —

Willen alles aufs Geratewohl geschähe1). — Wie kann
überhaupt die Gnade „res illa coelestis" in unsere Hand gelegt
sein 2) —¦ Wer also den freien Willen behauptet, der verleugnet
Christus3). Die Berufung des Erasmus auf das mosaische
Gesetz, auf die sittlichen Forderungen und Ermahnungen des

neuen Testamentes, die doch zu ihrer Erfüllung den freien
Willen voraussetzten, wTerden von Luther mit dem paulinischen
Gedanken abgewiesen, dass „das Gesetz den Menschen darüber
belehre, was er solle, nicht aber darüber, was er könne, damit
er so zur Erkenntnis seiner Sünde gelange, nicht aber glaube,
er besitze irgend eine Kraft"4). ¦— Gleiches gilt nach seinen

Ausführungen für das neutestamentliche Gebot der Liebe 5). —
Dahingegen wird dort, wo Gott in uns wirkt, unser Wille nicht
gezwungen, sondern aus eigenem Antrieb und aus eigener
Neigung das wollen und tuen, was Gott will. Denn des Menschen
Wille und Gottes Wille sind, wenn dieser wirkt, nicht von
einander geschieden. Luther hat hier von seinen theologischen
Voraussetzungen aus die Lehre Spinozas vorausgenommen, die
dann allerdings bei diesem eine typisch intellektualistische
Formulierung erhalten hat, dass die Liebe des Geistes gegen
Gott ein Teil der unendlichen Liebe ist, mit der Gott sich selbst
liebt6). — In der Tat bildet die Allwirksamkeit Gottes in
Schöpfung und Erlösung das Grundprinzip in Luthers religiöser
Weltanschauung. Gott schafft und erhält uns ohne unser Zutuen
— aber er wirkt in uns nicht ohne uns, weil er uns zu dem
Behuf geschaffen hat, dass er in uns wirke und wir mit ihm
mitwirkten, mag das nun geschehen ausser seinem Reiche,
vermöge seiner allumgreifenden Allmacht oder innerhalb seines

Reiches, vermöge der besonderen Kraft seines Geistes. — Aber
auch die Wiedergeburt und der Eintritt in das Reich Gottes,
weiter das Verharren in ihm ist ausschliesslich Wirkung des

göttlichen Geistes in uns, „der uns ohne unser Zutuen in neue
Geschöpfe verwandelt und als solche erhält". — Und doch
kann man nicht sagen, dass er ohne uns wirke, da er uns ja

*) L. c. p. 200.
2) L. c. p. 244.
3) P. 281.
4) L.c. p. 168.
5) L. c. p. 173.
6) Spinoza, Ethik V. prop. 36. und demonstrativ. „Mentis erga Deum

amor intellectualis pars est infiniti amoris, quo Deus se ipsum amat."



— 223 --
gerade zu dem Zwecke neu geschaffen hat und erhält, dass
er in uns wirke und wir mit ihm1). „So predigt er durch uns,
erbarmt sich der Armen und tröstet die Betrübten." — Aber,
so fragt Luther am Ende dieser Erörterung: „Was wird hier
clem freien Willen beigemessen? Oder was wird ihm zu tuen
überlassen, wenn nicht nichts? — Ja wirklich, nichts!"

Gerade diese schroffen Formulierungen lassen uns Luthers
letzte Meinung über die Willensfrage deutlich erkennen. Nach
dem Sündenfall erscheint der Mensch entseelt, ohne freien
Willen und keiner guten Tat mehr fähig. Erst durch den
Glauben gewinnt er die rechte Gotteserkenntnis und den
rechten Willen zurück, aber beides als Wirkung des göttlichen
Geistes, der sich im Menschen so auswirkt wie die Seele als
Formprinzip des Leibes nach scholastischer Lehre : sie bewegt
ihn und gestaltet in Verbindung mit ihm die verschiedenen
seelischen Potenzen, Erkenntnis und Willen. Wie aber die
Seele sich des Leibes bedient, so Gott des Menschen. Er allein
ist in ihm wirkendes, bewegendes, wollendes Prinzip. —- Nun
könnte man jedoch mit Recht den Einwand erheben, dass
Luther an einer solchen philosophischen Ausdeutung der von
Gott auf den Menschen überströmenden Wirkung seiner Willensund

Gnadenmacht nichts gelegen gewesen sei. Das religiöse
Mysterium, das sich in dieser Macht offenbart habe und vom
Gläubigen immer wieder erlebt werde, sei der einzige
Ausgangspunkt für eine Betrachtung des Verhältnisses Gottes zum
Menschen2). Vom Menschen, seiner Subjektivität, seinem freien
Willen in diesem Zusammenhang zu reden, sei eine Minderung
des göttlichen Rechtes und eine Verschleierung der Tatsache,
dass Gott allein Schöpfer, Erhalter und Erlöser des Menschen
sei. Darum müsse der Mensch die moralische und zugleich die
reale Wirkungsunfähigkeit seines Willens erkennen. In herber
Grösse stehen diese Gedanken vor uns. Sie nehmen dem
Menschen alles, um Gott allein die Ehre zu geben.

Allein die Frage scheint mir trotzdem geboten, ob der
Gottesgedanke, der für Luther wie für Calvin der Ausgangs-

') L. c. p. 253. „Sed non operatur sine nobis, ut quos in hoc ipsum
recreavit et conservât, ut operaretur in nobis et nobis ei cooperaremur."

2) In diesem Sinne sind namentlich die Ausführungen Harnacks über
das Christentum Luthers gehalten. Lehrbuch der Dogmengeschichte. 3. Bd.
3. Aufl. S. 754 ff.



— 224 —

punkt ihrer Überlegungen bei der Erwägung unseres Problèmes
ist, an Grösse und Tiefe dem katholischen Gottes- und Schöpfungsgedanken

zu vergleichen ist. Die reformatorische Lehre stellte
den Menschen in eine so vollständige Abhängigkeit von Gott,
dass er, aus dieser Lebenssphäre durch die Sünde heraustretend,
sich geistig völlig vernichtet ; er besitzt eigentlich keine
Vernunft und keinen Willen mehr, sondern ist nur noch ein Automat
sündhaften Begehrens. Darum bedeutet die Erlösung eine völlige
Neuschöpfung und Neubeseelung des Menschen, die an den

Gläubigen vollzogen wird. — Nach katholischer Auffassung kann
die von Gott geschaffene menschliche Natur auch durch die
Sünde nicht völlig zerstört werden ; sie ist verderbt, ihre
Erkenntnis getrübt, ihr Wille geschwächt. Aber trotz aller
Verderbnis bleibt noch ein Schatten des göttlichen Bildes, das ihr
ursprünglich eigen war. Die Erlösung erscheint demgemäss als

Wiederherstellung, Heilung der geschwächten und kranken
menschlichen Natur, ihre Versetzung in eine neue göttliche
Lebenssphäre. Aber der ganze religiöse Prozess hat die Geistigkeit

des Menschen, seine Willensfähigkeit, seine Mitwirkung zur
Voraussetzung. Er ist nicht ein passiver geistiger Automat, mit
und an clem geistige Wunderwirkungen geschehen, sondern ein
zu neuem Leben erwecktes geistiges Wesen. Es ist, so kann
man wohl sagen, eine Rettung der Menschlichkeit, die hier der
Katholizismus vollzieht, indem er Luthers radikalen
Sündenpessimismus ablehnt. — Es ist darum auch für den Humanisten
Melanchton charakteristisch, dass er nur in der ersten Ausgabe
der loci communes die schroffen Sätze Luthers über die
Unfreiheit des menschlichen Willens nachschrieb, in den
Ausgaben von 1535 an dagegen sie fallen liess, ja sogar
ausdrücklich bemerkte: „Valla1) et plerique alii non recte
cletrahmut voluntati hominis libertatem" 2). — Drei Ursachen,
erklärt er im Sinne der nunmehr auch von ihm vertretenen
synergistischen Theorie wirken bei der Bekehrung des Menschen
zusammen: Das Wort, der heilige Geist und der menschliche
Wille, sofern er nicht widerstrebt, sondern zustimmt. — Die
Augsburger Konfession nimmt, so scheint es, die scholastische
Unterscheidung zwischen natürlicher und übernatürlicher Sittlichkeit
wieder auf, jene der Bereich der natürlichen, diese der Bereich

*) Bezieht sich auf Vallas deterministische Schrift „delibero arbitrio" 1518.
2) Zitiert bei Möhler, Symbolik, 7. Aufl. 1864. S. 38.



— 225 —

der übernatürlichen oder theologischen Tugenden. Im Bereich
der natürlichen Tugenden wird dem liberum arbitrium „einige
Freiheit zugestanden, um die bürgerliche Gerechtigkeit zu
bewirken und die der Vernunft unterworfenen Dinge zu lieben" ;

dahingegen mangelte ihm „die Kraft ohne den heiligen Geist die
göttliche oder die Gerechtigkeit des Geistes zu bewirken, weil
der sinnliche Mensch das nicht versteht, was dem Geiste Gottes
eigen ist" x). Entsprechend könne der menschliche Wille ohne
den Glauben und den heiligen Geist aus eigener Kraft keine
guten Werke verrichten2). ¦— Die Verfasser der Konkordien-
formel haben die lutherische Lehre von der Unfreiheit des

menschlichen Willens, von seinem völlig verderbten Zustand
vor der Bekehrung, von der Unmöglichkeit seiner Mitwirkung
bei der Bekehrung wiederholt und dementsprechend als wirkliche

Ursachen bei dieser nur den heiligen Geist und das Wort
Gottes gelten lassen wollen3). In dem Abschnitt „de aeterna
praedestinatione" wird zwischen dem ewigen Vorherwissen
(praescientia) und der Vorherbestimmung (praedestinatio)
unterschieden. Das Vorherwissen Gottes erstrecke sich über Gute
und Böse, sei aber nicht die Ursache des Bösen, ebensowenig
die Ursache, die den Menschen zum Frevel antreibe4). Die
Prädestination beziehe sich nur auf die Auserwählten. Die
Ursache für die Verwerfung der Gottlosen sei ausschliesslich in
ihrer Herzensverhärtung zu suchen6). Es liege also nicht in
Gottes Absicht oder Willen, wenn sie das Heil nicht erlangen
könnten. In diesem Punkte hat die Konkordienformel die

ursprüngliche Lehre Luthers zweifellos gemildert.
Karlsruhe. R. Keussen.

>) Conf. August. Art. XVIII.
2) L. c Art. XX.
3) S. J. F. Müller: Die symbolischen Bücher der evangelisch-lutherischen

Kirche. Gütersloh 1882. 5. Aufl. P. I. IL De libero arbitrio. IL III. Und unter
den Negationen. IV. VIII. Die Sätze werden abgelehnt „Dens trahit, sed
volentem trahit". „Hominis voluntas in conversione non est otiosa, sed agit
aliquid." IX. Die Ursachen bei der Bekehrung.

4) A. a. 0. XL 3.

5) XL 4 u. 11

Inlernat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1932. 15


	Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches Grundproblem [Fortsetzung]

