Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)

Heft: 4

Artikel: Die Willensfreiheit als religiéses und philosophisches Grundproblem
[Fortsetzung]

Autor: Keussen, R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404077

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 193 —

Die Willensireiheit als religioses und philo-
sophisches Grundproblem.

(Fortsetzung.)

Inhalt.

Quellen fiir die Bearbeitung des Problems bei Thomas von
Aquin. Theozentrischer Ausgangspunkt seiner Lehre. Aseitit
und Allwirksamkeit Gottes. S. 195—196. Folgerungen fiir den
Vorsehungsglauben: Gott als gubernator totius universitatis
bedingt die Zielbestimmtheit aller Dinge. In diese sind die kon-
tingenten Ursachen mit thren oft schuldhaften Willenswirkungen
aufgenommen. Ihr Beitrag zur sittlichen Weltordnung. Erorterung
der Frage, ob die schicksalshafte Entscheidung fiir die Ver-
worfenen eine absolute Unmoglichkeit einschliesst, das Heil zu
erlangen. Bedenken gegen die thomistische Auffassung, dass
hier nur eine impossibilitas conditionata vorliege. Die géttliche
Gnadenwahl bei den Begnadigten ist dagegen eine absolute.
S.196—199. Der Begriftf der causa deficiens bei den natiirlichen
Ursachen und beim menschlichen Willen. Versuch einer Er-
kldrung ihres fehlerhaften Verhaltens: beim Willen ist sie in
der Vielfaltigkeit der auf die endlichen Gilter bezogenen ratio
boni zu suchen; gelegentlich kann die Riicksicht auf diese ratio
liberhaupt ausgeschaltet werden. S.199—201. Bedeutung der
Uberlegung bei der Willenswahl. Freiheit und Indifferenz des
Urteilsakts beim Urteil tiber kontingente Dinge. Bedeutung des
Willens und seiner Mitwirkung bei den Entscheidungen des
Urteilsakts. S. 201—203. Gebundenheit der Vernunft gegeniiber
dem hochsten Willensziel, der Glickseligkeit. Ungebundenheit
und daher auch logische und praktische Unbestimmtheit unseres
Urteilens und Wollens gegeniiber den endlichen Giitern. Vor-
ziige und Nachteile der Kontingenz unseres Urteils. S. 203—205
Irrtum der Vernunft und des Urteils als Ursache der Stinde bei
Thomas. Indessen besteht auch eine Mitwirkung des Willens.
S. 205—207. Charakter der thomistischen Freiheitslehre: sie

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1932. 13



— 194 —

beruht weder auf einer Suprematie der Vernunft, noch einer
solchen des Willens. Denn beide sind nur sekundire Ursachen.
Das liberum arbitrium besitzt keine absolute Selbstbestimmung.
Allwirksamkeit des gottlichen Willens und der gottlichen Gnade
bei Thomas. S. 207/208.

Duns Skotus: Irrationale Ansitze schon im Gottes- und
Schopfungsbegriff. Absolute Souveriinitit des gottlichen Willens.
Kontingenz liegt im Wesen der geschaffenen Welt. Keine In-
differenz des Urteils, wohl aber des Willens, der allein causa
movens per se ist. S.209/210. Charakter der Willensindifferenz.
Auswirkung der Suprematie des Willens im geistigen Leben.
S. 210. Charakter der kontingenten d. h. unbestimmten Ursache,
als welche sich der Wille erweist. Pelagianisch gefirbte Ausse-
rungen zur Gnadenlehre. S.211/212. Verschiedenheit der Willens-
lehre bei Thomas von Aquin und Duns Skotus. S. 212.

Thomas Bradwardinus: Stoische Elemente in seiner Willens-
lehre. Keine Fortbildung der Lehre vom liberum arbitrium.
S. 212/213. Katholischer Synergismus in der Willens- und Frei-

heitslehre Dantes. S. 213/214.
V.

Allgemeine Charakteristik der mittelalterlichen Willens-
und Gnadenlehre mit Bezug auf das Problem der Willensfreiheit.
Die nur religios bedingte Einstellung Luthers zu der humanistisch
und relativistisch bedingten Einstellung des Erasmus in dieser
Frage. S. 214—216. Luthers Kritik an Erasmus’ Definition der
Willensfreiheit. Diese ist ein ausschliessliches Préidikat gott-
licher Allmacht und Allwissenheit. Willensdeterminismus beim
Menschen. S. 216—219. Luthers Lehre von der doppelten Prii-
destination. S. 219—221. Keine Mitwirkung des Menschen beim
Heilswerk. Ausschliessliche Wirksamkeit der gdéttlichen Gnade
und des gottlichen Geistes. S. 221—223. Gegensatz der katho-
lischen und reformatorischen Lehre. Milderungen bei Melanch-
ton: sein Synergismus. S. 224—225. Confessio Augustana und
Konkordienformel. S. 225.



— 195 —

- Diese Charakteristik trifft auch auf Thomas von Aquin zu,
durch den das Problem der Willensfreiheit keine originale, aus
einem starken Selbsterleben fliessende Behandlung erfahren hat,
sondern durchaus nur als ein theoretisches Problem durchdacht
wurde, beli dem es sich um den logischen Ausgleich der aus
der Kkirchlichen und wissenschaftlichen Tradition gebotenen
Gedankenmotive handelte. Diese Gedankenmotive sind vor
allem dem Kkirchlichen Glaubenssystem entnommen, das die
Scholastik in der Theologie der Kirchenviiter als ein in allen
wesentlichen Bestandsticken fertiges und zugleich unantast-
bares Gebilde vorfand. Doch die wissenschaftliche Ausdeutung
dieses Systems vollzog Thomas in Anlehnung an seinen Lehrer
Albert den Grossen mit den Begriffen, die der aristotelischen
Metaphysik und Psychologie entlehnt waren. Das tritt besonders
bei der Behandlung unseres Problems in der Form in die Kr-
scheinung, dass die thomistische Willenslehre, die Lehre vom
liberum arbitrium, die Lehre von der Zielbezogenheit des
Willens, der Gedanke, dass die Freiheit auf der Ungebundenheit
der Vernunft in Hinsicht auf die von ihr zu wiihlenden Motive
beruhe, als aristotelisches Gedankengut zu erkennen sind. Dahin-
gegen ist der theologische Uberbau dieser Lehren, insbesondere
ihre Erginzung durch die Gnadenmystik, Augustinus entnommen.

Dieser Vorbemerkung entsprechend werden wir den Zugang
zur Willenslehre des Thomas von der Systematik seines Gottes-
begriffs aus zu suchen haben.

Die thomistische Theologie aber griindet sich auf die Voraus-
setzung einer absoluten Souverdnitit des gottlichen Wesens.
Dieses besteht und hat sein Sein durch sich selbst. Bei ihm
sind daher Wesenheit und Sein dasselbe ?). Es wird nur durch
sich selbst bewegt?). Zu seinem Wesen gehort das Irkennen,
das sich nicht nur auf die eigene Wesenheit, sondern auf alle
Dinge bezieht. Durch seinen Intellekt verursacht es zugleich
die Dinge, da bei ihm mit dem Erkennen das Wollen verbunden

1 ,In Deo esse et essentia sunt idem.“ S. theol. I. q. 3. a. 4.
2y ,Non movetur alio a se sed a se tantum.“ 8. theol. I. q. 19. a. 1. ad 3,
Cf.le. 1. q.11. a. 4. ,est ipsum esse subsistens omnibus modis indeterminatum®.



— 196 —

ist'), Doch Gott ist nicht nur die schopferische Ursache der
Dinge, sondern auch die wirkende Ursache in ihrem Tuen,
Handeln und Wollen. Denn wie die Natur ein Instrument des
sie bewegenden Gottes ist, so wird auch der freiwillige Willens-
akt von Gott als dem Beweger des Willens bewegt?). Alles
Handeln muss daher Gott als dem ersten und urspriinglich
Handelnden zugesprochen werden?®); denn keine Potenz — auch
der Wille nicht — kann sich selbst aktualisieren. Sie bedarf
des Zieles, auf das sie hingeordnet ist, sie bedarf der treibenden
Kraft, um dieses Ziel zu erreichen. So wirkt Gott in jedem
Handelnden wund ist daher auch die Ursache der Willens-
bewegungen*). Wie Thomas es flir moglich hilt, mit dieser
Lehre von der Allwirksamkeit Gottes die Wirksamkeit kon-
tingenter Ursachen und die Moglichkeit freier Willenshandlungen
zu verbinden, wird sogleich zur Sprache kommen.

Zuniichst aber verfolgen wir die Linien, die als Folgerungen
aus dem Gottesbegriff im Sinne einer Umgrenzung alles Ge-
schehens und alles Wollens gezogen werden miissen. Diese Um-
grenzung ergibt sich aus der gottlichen Vorsehung, der alle
Dinge nicht nur im allgemeinen, sondern auch im besondern
unterworfen sind *). Die Schopfung stellt sich fiir den gottlichen
Intellekt und demgemiiss auch fir den gottlichen Willen als
ein ordo universalis dar, dem als der allgemeinen Ursache alle
besonderen Ursachen untergeordnet sind, so dass es unmoglich
erscheint, dass irgend eine Wirkung sich dieser Ordnung der
allgemeinen Ursache entziehen kann®). Auch die kontingenten
Ursachen sind in diese allumfassende Ordnung eingeschlossen,
. die der Schau des gottlichen Intellekts von Ewigkeit her gegen-
wirtiz ist”). Dieser erkennt die Dinge nicht nur in Hinsicht
auf das Sein, das ihnen durch ihre Ursachen vermittelt wird,

1) ,Deus per intellectum suum causat res, cum suum esse sit suum
intelligere; unde necesse est quod sua scientia sit causa rerum, secundum
quod habet voluntatem coniunctam.*

% S. theol. IT. 1. q. 6. a. 1 ad 3.

%) S. c. Gent, IIL. 67. ,omnis . .. operatio debet attribui Deo sicut primo
et principali agenti®. Cf. ITL. 89.

Y) Mausbach, Ethik d. hl. Augustinus. IL. 56. S. theol. I1. 1. q. 9. a. 6. —
S. ¢. Gent. III. 89.

%) 8. theol. I. q. 22. . 2.

% L.ec.ad 1.

") yRelinquitur igitur quod de contingentibus nihil prohibet Deum ab
aeterno scientiam infallibilem habere.“ 8. c¢. Gent. I. 67. Cf. I. 85.



— 197 —

sondern auch in Hinsicht auf das Sein, das sie in sich selbst
haben?!). Wie ein Kiinstler die von ihm entworfenen Pline be-
seelt und die untergeordneten kiinstlerischen Krafte im Sinne
seiner Entwiirfe zu arbeiten notigt, wie ein Herrscher das
ihm unterworfene Volk leitet?), so Gott als principale agens?)
und als gubernator totius universitatis rerum die Welt?). Alles
ist der gottlichen Vorsehung unterworfen. Denn in ihr ruht die
Zielbestimmtheit aller Dinge?®). Insofern ist in der Reihenfolge
der wirkenden Ursachen Gott und seine Vorsehung ,die erste Ur-
sache“ %), Aber das von ihr gesetzte Ziel wird im Zusammenhang
der nattirlichen Ursachen nicht unmittelbar, sondern durch Ver-
mittlung einer oft sehr verwickelten Reihe sekundéarer Ursachen
erreicht. Da diese aus dem Wesen der natiirlichen Dinge fliessen,
sind sie durch deren zuféilligen Charakter mitbedingt und daher
selbst zufalliger Art (causae contingentes)?). Gott lisst diese
zufilligen Ursachen zu (permittit), obwohl deren unmittelbare
Wirkung dem gottlichen Willen oft nicht entspricht, sondern
einen Mangel der in ihr wirksamen Ursache, also insbesondere
des menschlichen Willens, erkennen lasst®). So fillt die Schuld
fir dieses fehlerhafte Tuen der Ursache, d. h.dem kontingenten
und eben darum freien Willen zur Last. Das schliesst indessen
nicht aus, dass die gottliche Vorsehung dieses schuldhafte Han-
deln von Ewigkeit her vorausgesehen hat®). Denn schliesslich
ist ja die sittliche Weltordnung in ihrer Vollendung von Gott so
geschaut und gewollt, dass in ihr ein Teil der Menschen, an
welchen er Barmherzigkeit iibt, seine Giiite zur Darstellung brin-
gen soll, ein anderer hingegen, — die von ihm Verworfenen —
durch ihre Bestrafung seine Gerechtigkeit!?). Auch in dieser

1) S. ¢. Gent. I. 67. ,Sicut ... in rebus voluntariis omnes artifices in-
feriores operantur secundum imperium supremi architectoris, in ordine
antem causarum agentium Deus est prima causa ... ergo omnes causae
inferiores agentes agunt in virtute ipsius.“

%) S. theol. I. q. 105. a. 4.

) S. c. Gent. 1II. 67.

%) S. ¢. Gent. III. 64.

) L. c. vgl. S. theol. I. q. 22. a. 2.

&) S. c. Gent. III. 67. ,in ordine antem causarum agentium Deus est
prima causa“.

) L. o. 1. 85.

) S.theol. I. q. 22. a. 2 ad 2. u. 23. a. 3.

% T..¢ 23 a. 8.

) 1.¢. 23 a.5 ad 3.



— 198 —

schicksalshaften Endgestaltung wirkt sich die ,ratio in finem
ordinandorum* aus?), die nach Thomas recht eigentlich das
Wesen der gottlichen Vorsehung ausmacht. Doch nicht nur die
thomistische Theologie, auch die auf den Zweckgedanken ge-
griindete Wertphilosophie des Scholastikers rechtfertigt diesen
Gedanken. Denn die Vollkommenheit des Universums erscheint
nur moglich, wenn dabei Mingel an den einzelnen Dingen, die
ihm angehoren, zugelassen werden?). Diese Mingel entspringen
dann ihrer besonderen, kontingenten Natur und Lage, insbe-
sondere dem liberum arbitrium, das in dieser l.age seine ver-
kehrte und schuldhafte Entscheidung trifft.

Die Frage ist nur, ob diese Entscheidung tiiberhaupt zu
vermeiden war. In diese Frage eingeschlossen ist die weitere
Frage, ob die von der gottlichen Gnadenwahl vollzogene Ver-
werfung Einzelner fiir diese eine absolute Unmoglichkeit in sich
schliesst, das Heil zu erlangen. Thomas hat diese Frage ver-
neint und nur eine bedingte Unmoglichkeit zugestehen wollen
(impossibilitas conditionata), die es dem Verworfenen eben auf
Grund seiner aus dem eigenen Willen geflossenen Entscheidung
verwehre, das von der gottlichen Gnade gewiesene Ziel zu er-
reichen?®). Allein es bleibt zu bedenken, dass die gottliche Vor-
sehung sich nicht auf eine blosse Kenntnisnahme Kkiinftiger
Greschehnisse beschrinkt, sondern auch den Zielwillen in sich
schliesst, vermoge dessen sie geschehen®). Ferner: da alle be-
sondern Ursachen von der allgemeinen Ursache umfasst werden,
so ist keine Wirkung moglich, die der von der allgemeinen Ur-
sache (dem gottlichen Willen) gesetzten Ordnung entgeht?®). In
Hinsicht auf die von der gottlichen Pridestination zur Seligkeit
Berufenen hat denn auch Thomas keineswegs gezogert, die aus
den angefiihrten Sitzen fiir die Lehre von der gottlichen Gnaden-
wahl zu ziehenden Folgerungen anzuerkennen. Er erklirt es
fiir unmoglich, dass die ganze Wirkung der Pradestination in

1 ,Ratio ... ordinandorum in finem proprie providentia est.“ S. theol.
122, a. 1.

%) S. theol. I. q. 22. a. 2. ad 2.

3 L.ec. q.23. a. 3. ad 3. ,quod reprobatus non protest gratiam adipisci,
non est hoc intelligendum secundum impossibilitatem absolutam sed secun-
dum impossibilitatem conditionatam®.

Y Li.e. q.22.a. 1. ad 8. ,providentia est in intellectu, sed praesupponit
voluntatem finis“.

%) S. ¢. Gent. IIL 64 u. 67.



— 199 —

der Gesamtheit ihrer Bedingungen irgendwie von unserer Seite
mitbedingt werde, weil alles, was den Menschen zum Heile
bestimmt, in seiner Gesamtheit unter der Wirkung der Prii-
destination erfasst wird, wozu selbst die Vorbereitung fiir den
Empfang der Gnade gehort?!). Dass er die gleiche Folgerung fiir
das Schicksal der Verdammten zu ziehen unterlassen hat, ist
einmal aus der Scheu des Frommen zu erkliren, den Ursprung
des bosen Willens irgendwie auf gottliche Kausalitiit zurtick-
zufiithren, sodann aber aus der Tatsache, dass hier bei Thomas
von Aquin genau so wie bei Augustinus ein irrationales Element
in seiner sonst so rationalen Willenslehre sich Geltung verschafft.

Dieses irrationale Geschehen tritt nun schon in der unter-
menschlichen Lebenswelt in die Erscheinung. So kann die vis
generativa einer Pflanze durch die auf sie einwirkenden Ur-
sachen (causae proximae) — etwa die Diirre des Bodens —
gehemmt werden, obwohl die Sonne als causa remota ihre die
Entfaltung jener Kraft fordernde Wirkung mit Notwendigkeit
ausiibt ?). Der defectus, der infolge der Hemmung die diese
Wirkung erfiihrt, im Leben der Pflanze sich zeigt, dussert sich
entsprechend im Willensleben des Menschen als Siinde und
Schuld. In beiden Fillen aber liegt der Grund fiir den Defekt
in den wirkenden Ursachen selbst, und zwar ist die causa defi-
ciens mali bei den natiirlichen Dingen in einer #dusseren Hem-
mung, bei den Willenshandlungen hingegen im fehlenden Willens-
akt selbst zu suchen, insofern dieser Akt sich nicht seiner Regel
unterwirft®). In keinem Falle aber kann Gott fir derartige
Defekte verantwortlich gemacht werden, deren letzte Ursache
in der besonderen Natur der wirkenden Dinge liegt, nicht aber

1) S. theol. I. q. 23. a. 5. ,impossibile est quod totus praedestinationis
effectus in communi habeat aliquam causam ex parte nostra; quia quidqguid
est in homine ordinans ipsum in salutem, comprehenditur totum sub effectu
praedestinationis, etiam ipsa praeparatio ad gratiam“. Cf. S. theol. II. 1. q. 112.
a. 2. ,ipse bonus motus liberi arbitrii, quoquis praeparatur ad donum gratiae
suscipiendum, est actus liberi arbitrii mofi « Deo“. L. c. ad 2. Cf. auch 1. c,
a. 4. und q. 113. a. 3.

?) S. theol. I. q. 19. a. 5. ad 3. Als irrationales Geschehen kann dieser
Vorgang im Sinne der thomistischen Teleologie gewertet werden, weil die
ratio, die der Form der Pflanze eingebildet ist, die volle Entfaltung ihrer
natiirlichen Kriifte fordert. Wo diese durch einen defectus gehemmt wird,
entspricht der Lebensprozess nicht seiner ratio.

3) S. theol. q. 49. a. 1. ,in rebus voluntariis defectus actionis a volun-
tate actu deficiente procedit, in quantum non subjicit se actu suae regulae“.



— 200 —

in Gott ,wie ja auch einem Kiinstler, der seine Kunst voll-
kommen beherrscht, ein Fehler in seinem Werke zustossen kann
infolge eines Fehlers in dem Instrument, dessen er sich bedient,
oder wie ein Mensch mit starker Bewegungskraft hinken kann,
nicht wegen eines Mangels seiner bewegenden Kraft, sondern
wegen einer Verkrimmung des Fussknochens“ ). Indessen bietet
Thomas mit diesen Gleichnissen nur eine Schilderung des Tat-
bestandes, ohne ihn eigentlich zu erkldren. Denn nichts anderes
ist die Feststellung, dass das Wachstum und die Fruchtbarkeit
der Pflanze durch besondere Ursachen gehemmt sei, dass sich
der Wille infolge des Abweichens von der ihm gesetzten gott-
lichen Norm verfehle. Fir den Umkreis der natiirlichen Ur-
sachen mag allerdings diese Erklirung ihrer unzureichenden
Wirkung im Einzelfalle darauf abheben, dass hier eine Behin-
derung einer Naturkraft durch eine andere vorliege, so dass
der defectus in der Wirkung nur per accidens verursacht sei?).
Fiir den willensbegabten Menschen und das durch ihn bewirkte
moralische Ubel reicht diese Erklirung nicht aus; hier greift
der defectus auf den Willen selbst tiber, der im fehlerhaften
Willensakt gegen die ihm von Gott und seiner eigenen Vernunft
gesetzte Regel siindigt?®). Wie ist das moglich, zumal der Wille
als Vermogen zu handeln Gott zur letzten Ursache hat?), zumal
ferner der Wille als causa proxima alles was er erstrebt ,sub
ratione boni* sich zum Ziele setzt?®)?

Indessen ist die ratio boni nicht eindeutig bestimmt. Sie
stellt sich wenigstens fiir den menschlichen Intellekt vielfiltig
dar. Entsprechend kann auch die Wirkung des Willens eine
vielfiltige sein®), d. h. seine Entscheidung kann verschieden,
unter Umstidnden sogar entgegengesetzt ausfallen, je nach dem
Urteil, das dieser Entscheidung vorangeht und den Willen be-

1) S. ¢. Gent. III. 71. Cf. auch 1. c. III. 162. Eine eingehende Kritik
dieses thomistischen Vergleichs gibt H. Schell in seiner Katholischen Dog-
matik. Bd. 2. S. 153 . Paderborn. 1890.

%) S. theol. L. 49. a. 1.

% L. c. wobei zu bemerken ist, dass die regula proxima die ratio hu-
mana, die regula suprema, die lex aeterna ist. S. theol. IL. 1. q. 21. a. 1.

1) S. e. Gent. II1. 67 u. 89. S. theol. I. q. 105. a. 5.

%) S. theol. I. 82. a. 2.

% 8. ¢. Gent. III. 83. ,intellectus non habet unam formam effectus deter-
minatam, sed de ratione sua est ut multitudinem formarum comprehendat,
et propter hoc voluntas multiformas effectus producere potest.



— 201 —

stimmt '). Diese Sitze griinden sich bei Thomas auf folgende
Vorderséitze: 1. Omne agens agit propter finem 2). 2. Omne agens
agit propter bonum ®). Dieser Satz hat nun auch flir den Willen
Giltigkeit und wird entsprechend von Thomas in folgender
Fassung formuliert: bonum apprehensum movet voluntatem ut
eius objectum*). Hieraus wiirde sich eine unbedingte Notwen-
digkeit der Willensentscheidungen ergeben, wenn das, was als
ein Gut wahrgenommen wird, durchaus eindeutig in diesem
Sinne festgelegt wiire. Aber eben diese Eindeutigkeit besteht
fir den in den Schranken irdischer Zielsetzungen sich bewe-
genden Willen nicht. Sie wiire nur denkbar fiir den status der
visio Dei beatifica, wo Wille und Erkenntnis in gleicher Weise
nicht mehr vom héchsten Gut abirren konnen. Da jedoch der
Besitz dieses hochsten Gutes weder flir den Intellekt noch fir
den Glauben hienieden erreichbar ist®), so bieten sich in den
Schranken der irdischen Erkenntnis unserem Willen als hie-
nieden erreichbare Ziele allein die endlichen Giiter dar. An
diesen ist jedoch die Wertbeziehung unsicher, d. h. es bleibt
die Frage in der Schwebe, ob sie als Mittel fiir die Erreichung
des Endziels (die Seligkeit in Gott) betrachtet werden konnen.
Doch dartiber hinaus kann diese Frage tiberhaupt unbertick-
sichtigt bleiben, d. h. der Wille kann den Verstand veranlassen,
gar nicht an das hochste Gut zu denken®. In diesem Falle,
wo die Uberlegung iiber die letzte Zielbezogenheit des Handelns
ausgeschaltet wird, liegt auch bei Thomas der Einbruch eines
irrationalen Elementes in seine sonst so rationale Willens-
psychologie vor.

Denn im allgemeinen gilt fiir Thomas, dass die Vernunft
dem Willen das Ziel weist?) und dass sie sich zuvor tiber den
Wert des Zieles und der in ihm dargebotenen Giiter zu ver-
gewissern sucht. Das Ergebnis der zu diesem Behuf anzustel-

1) S. c. Gent. II. 48 (letzter Absatz).
%) S. e. Gent. IIL 2.
% 8. c. Gent. III. 3.

) S. c¢. Gent. III. 73.

) S. c¢. Gent, IIT. 40. und L c. in arg. 2. u. 3.

8 De malo, q. 6. a. 1. S.J. M. Verweyen: Das Problem der Willens-
freiheit in der Scholastik. 1909. S. 149 u. 151. — Verweyen bietet wohl die
griindlichste, aus den Quellen erarbeitete Darstellung der thomistischen
Lehre, doch ohne geniigende Beriicksichtigung der Pridestinations- und
Gnadenlehre.

) S. besonders S. theol. I. q. 82. a. 3.



— 202 —

lenden Uberlegung ist allerdings zweifelhaft. Hier sind Irrtimer,
Fehlgriffe moglich. Aut dieser Unsicherheit griindet unsere
Willensfreiheit d. h. die Moglichkeit einer Wahl zwischen den
verschieden gewerteten, besonderen Willenszielen?t). Wir kénnen
unter ihnen das eine erstreben, das andere zuriickweisen ?).
Wie wir uns entscheiden, steht bei uns, d. h. der Wille ist bei
der Auswahl dieser besonderen Ziele frei?). Er ist aber nur
deshalb frei, weil die Vernunft die verschiedenen Zielmdoglich-
keiten gegen einander abwigen und abwerten kann. Daher
ist die eigentliche und letzte Ursache aller Freiheit in der
Freiheit des Urteilsakts zu suchen*) und das liberum arbitrium
lasst sich demgemiiss als ein freies Urteil der Vernunft tber
sich selbst beschreiben ®). Denn die Vernunft steht ihren Vor-
stellungen indifferent gegeniiber. Sie kann sich fiir oder gegen
sie entscheiden. Insbesondere zeigt sich diese Ungebundenheit
der Vernunft, wenn sie es mit kontingenten Dingen zu tun hat.
Sie tritt hier bei den Wahrscheinlichkeitsschliissen und bei der
Uberredung zutage. — Nun sind aber die endlichen Willens-
inhalte kontingente Dinge und darum kann das Urteil der Ver-
nunft tiber sie verschieden ausfallen und ist nicht nach einer
Richtung gebunden. Aus all dem ergibt sich, so lautet der Schluss
bei Thomas, dass der Mensch frei ist, weil er verniinftig ist®).

Indessen geht die behauptete Indifferenz des Urteilsaktes
doeh micht vollig auf den ihm folgenden Willensakt iiber. Denn
dieser unterliegt zwar nicht einem Zwange, aber doch einer
Neigung, die aus dem inneren erkennenden Prinzip erwichst?).
Das besagt aber, dass sich im Erkenntnisakt immer schon der
Wille regt, der nach dem Besitz eines Gutes strebt. Beide Po-
tenzen, Vernunft und Wille, sind eben gegenseitig aufeinander-
bezogen, da die Vernunft iiber das zu Wollende Uberlegungen

) S. theol. II. 1. q. 17. a. 1. ad 2. L. c¢. q. 6. a. 2. ad 2.

%) S. theol. 1. q. 83. a. 3.

%) S. theol. I. q. 82a. 1. ad 3. ,sumus domini nostrorum actuum secun-
dum quod possumus hoc vel illud eligere“. 1I. 1. q. 6. a. 2. ad 2.

%) ,Radix libertatis est voluntas sicut subiectum, sed sicut causa est
ratio; ex hoc enim voluntas libere potest ad diversa ferri, quia ratio potest
habere diversas conceptiones boni.“ S. theol. II.1.q. 17.a.1. ad 2. L. ¢c.q. 1. a. 1.

5 8. c. Gent. II. 48 ,liberum arbitrium habere definitur liberum de
ratione indicium®. Vgl auch die unter *) angegebenen Stellen.

8) S. theol. I. q. 83. a. 1.

) S. theol. II. 1. q. 6. a. 4. ,actus voluntatis nihil aliud est quam in-
clinatio quaedam procedeus ab interiori principio cognoscente®.



— 203 —

anstellt und der Wille denken will, geschieht es, dass dem
Willensakt ein Vernunftsakt vorausgeht und umgekehrt. Ferner
hat die Tatsache, dass von der Kraft (virtus) des vorausgehenden
im folgenden Akt etwas erhalten bleibt, zur Folge, dass im
Willensakt sich die Vernunft betétigt und im Vernunftakt der
Wille ). Schliesslich lisst sich aus den thomistischen Dar-
legungen das Verhiltnis von Vernunft und Wille dahin be-
stimmen, dass die Vernunft dem Willen die Moglichkeit der
freien Betiitigung verschafft, indem sie ihm fiir diese die Grund-
lagen bietet in der Mehrheit der Zielvorstellungen, unter
welchen dann der Wille die Wahl hat?). Aber eben diese Wahl,
d. h. die letzte Entscheidung dariber, was gewollt wird, fillt
dem Willen anheim?). Ohne ihn wiirde gar keine Entscheidung
fallen, denn im Lichte der Vernunft wirde der Wert der end-
lichen Giter immer in der Schwebe bleiben. Jene ist unge-
bunden und frei, weil ihrer Erwigung alle Méglichkeiten offen
stehen. Denn sowohl das Wollen und Tuen wie auch das Nicht-
wollen und Niehttuen kann die Vernunft dem Willen als win-
schenswert hinstellen4). Sie kann sodann an allen besonderen
Giutern einen Mangel aufdecken, der sie dem Willen als nicht
erstrebenswert erscheinen lasst?). Schliesslich ist der Wille frei
bei der Auswahl der Mittel fiir einen bestimmten Zweck
(respectu ordinis ad finem), vorausgesetzt, dass dieses Ziel sich
durch verschiedene Mittel und auf verschiedenen Wegen er-
reichen lisst, wobei dann Irrtiimer und Fehlginge nicht aus-
geschlossen sind ®).

Diese Freiheit des Wollens und des Wihlens entfillt aber
gegeniiber dem letzten Ziel. ,Denn die Gliickseligkeit muss
der Mensch mit Notwendigkeit wollen, und er kann nicht nicht-
gliicklich oder elend sein wollen”).“ Da aber die Gliickselig-
keit fur die geistigen Wesen ihre Erfiillung in der Anschauung

1) S.theol. II. 1. q. 17. a. 1. ad 1. Cf. IL. 1. q.14. a. 1. und II. 1. g. 16.
a. 1. ad 3.

?) 8. theol. II. 1. q. 17. a. 1. ad 2. Cf. 1 c. q. 6. a. 2. De verit. q. 24. a. 2.

3 ,Electio substantialiter non est rationis, sed voluntatis: perficitur
enim electio in motu quodam animae ad bonum, quod eligitur. Unde mani-
feste actus est appetitivae potentiae.“ S. theol. II. 1. ¢q. 13. a. 1.

%) S.theol. II. 1. q. 6. a. 3. und q. 13. a. 6. De malo q. 6. a. 1.

%) S. c. Gent. III. 6 u. 10. S. theol. IL. 1. q. 13. a. 6.

%) De veritate q. 12. a. 6.

") S. theol. IT. 1. q. 13. a. 6. ,ex necessitate beatitudinem homo vult
nec potest velle non esse beatus, ant esse miser®.



— 204 —

Gottes findet, diese Anschauung jedoch ein intellektuelles Gut
darstellt, so kann in Verfolgung der letzten Zielbestimmtheit
bei Thomas von einem intellektuellen Determinismus gesprochen
werden. Nur dass dieser Determinismus nicht auf dusserer Noti-
gung, sondern auf einem inneren Erkenntnisprinzip beruht und
dass dieses Prinzip den menschlichen Willen nur so lange bindet,
als er dem hochsten Gute zugewandt ist. Doch diese Bindung
wird sogleich gelockert, ja vollig gelost, sobald der Wille, wie
das unserer tatsichlichen Lage hier auf Erden entspricht, sich
dem Umkreis der endlichen Gliter gegeniibergestellt sieht und
nun die Vernunft deren unsicheren und schwankenden Wert
ihm gegenwértig hilt. Allein die Vernunft bzw. der Intellekt
nimmt nicht nur eine abgestufte Mannigfaltigkeit von Gilitern
wahr, sondern macht diese Wahrnehmung auch zum Gegenstand
kritischer Beurteilung, wobei nach thomistischer Meinung die
Reflexion schon von dem Willenstrieb geleitet sein diirfte,
unter den dargebotenen das fiir ihn erstrebenswerte und vor-
zuziehende Gut ausfindig zu machen?). Das dieser Reflexion
entspringende Urteil ist keineswegs sicher, sondern genau so
dem Zufall ausgesetzt, wie es die Lage dessen ist, der es voll-
zieht. Die Freiheit, die hier dem begrindenden Urteilsakti zu-
kommt, ist ein Ausdruck fiir die logische und ebenso auch prak-
tische Vieldeutigkeit unserer intellektuellen und infolgedessen
auch unserer Willenslage, ein Ausdruck auch fiir ihre Un-
bestimmtheit?). Gelegentlich hat Thomas in dieser Vieldeutig-
keit der Willensbewegung einen Vorzug sehen wollen, weil ihr
Vermogen (virtus) nicht einseitig begrenzt sei, sondern die Mog-
lichkeit (potestas), diese wie jene Wirkung hervorzubringen,
besitze, weil sie zu jeder von beiden Beziehungen zulasse
(quod est contingens ad utrumlibet.?). Aber sofern diese Freiheit
nun die Moglichkeit in sich schliesst, von der sittlichen und
religiosen Zielordnung, von der Regel des verpflichtenden Natur-
gesetzes abzuweichen, ist sie doch auch Thomas als ein hochst
zweifelhattes Gut erschienen. Die formale Moglichkeit zu solchem
Handeln wird mit der Vernichtung der sittlichen Freiheit gar
zu hoch bezahlt. Denn ihre volle Erfiillung findet auch bei dem
Scholastiker die Freiheit nur dann, wenn sie sich aus eigenem

1) 8. oben S. 203.
?) 8. theol. I. q. 83. a. 1.
%) S. e. Gent. III. 73.



— 206 —

Antrieb in den Schranken des gottlichen Gesetzes hélt und
somit sich als sittliche Freiheit bewidhrt. ,Daher besitzen die
Engel, die nicht slindigen konnen, eine grossere Freiheit als
wir, die wir siindigen kénnen.*

s ist deutlich, dass Thomas damit in seine Erorterung
einen weiteren IKreiheitsbegriff einfiihrt, der auf einer ganz
andern Grundlage ruht, als der Freiheitsbegriff, der aus der
Wirksamkeit der kontingenten Ursachen abgelesen werden kann.
Denn hier ergibt sich die Freiheit aus der Ungebundenheit der
Vernunft und dadurch auch des Willens, dem von jener ver-
schiedene Moglichkeiten zur Wahl gelassen werden. Die sitt-
liche Freiheit hingegen ist in Erkenntnis und Willen durch
eigene Selbstbestimmung gebunden, dem gottlichen Willen nach-
~zutrachten. Allerdings in dem einen wie in dem andern Falle
soll die Freiheit gemiss der von Thomas libernommenen ari-
stotelischen Definition aus einem inneren Prinzip entspringen,
also causa sui sein, in beiden Fillen auch ein Bewusstsein
ihres Zieles besitzen, dessen Wert die reflektierende Vernunft
zu bemessen hitte, wobei dann in dem einen Falle sich die
Vieldeutigkeit und Bedingtheit dieses Wertes, im anderen hin-
gegen seine Unverinderlichkeit und Unbedingtheit ergeben
miisste ?). Dass nun der Wille sich dem Erkenntnisziele, das

1y S. theol. I. q. 62. a. 8. ad 3. ,malior libertas arbitrii est in Angelis,
qui peccare non possunt, quam in nobis, qui peccare possumus“. Cf. I c.
IL. 2. q. 88. a. 4. ad 1.

%) Die wichtigsten thomistischen Definitionen der Freiheit lauten:
1. Liberum est quod sui causa est... ideo non est solum causa sui ipsius
in movendo, sed in iudicando, et ideo est liberi arbitrii, ac si diceretur
liberi iudicii de agendo vel non agendo. De ver. q. 24. a.1. Cf. S. ¢. Gent.
II. 48. III. 112. — Daher unterliegt der freie Willensakt keinem #usseren
Zwange, sondern muss 2. aus einem inneren Prinzip (a principio intrinseco)
hervorgehen. S. theol. I. q. 105. a. 4. ad 2. Cf. II. 1. q. 6. a. 4. — 3. Dieses
innere Prinzip muss ferner sich selbst bewegen, und zwar auf ein ihm
bewusstes Ziel hin. S. theol. II. 1. q. 6. a. 1. Das Zielbewusstsein ist unvoll-
kommen bei den Tieren, die wohl das Ziel, aber nicht den Grund erkennen,
wohingegen die verniinftigen Wesen iiber das Ziel und iiber die Wege
zum Ziel sich bewusst Rechenschaft geben konnen. 4. Nun ist das allge-
meine Willensziel das Gute, weshalb das bewusste Streben danach ,sub
ratione boni¥ erfolgt. Allein das Gute gliedert sich in der Welt der end-
lichen Dinge in eine Vielheit besonderer Giiter, so dass hier der Wille nicht
mehr auf ein Ziel gerichtet sein kann. Vielmehr bringt die Vernunft dem
Willen die Vielheit der endlichen Willensziele zum Bewusstsein, vergleicht
sie miteinander und unterzieht sie einer Beurteilung, wobei dieses Urteil
frei ist (daher liberum de ratione iudicium). S.theol. 1. 83. a. 1. — Dem
Urteil entsprechend vollzieht auch der Wille seine Wahl zwischen den ver-



— 206 —

ihm das hochste Gut in der Unbedingtheit seines Wertes dar-
bietet, zuneigt, ist aus den theologischen Voraussetzungen bei
Thomas leicht zu verstehen. Dagegen stehen wir vor einem
nicht aufzulosenden Riitsel, sobald wir die Frage priifen, wie
eine Willensentscheidung zustande kommen kann in den Fiéllen,
wo die Erkenntnis den Willen iiber die Vielfdltigkeit der end-
lichen Giiter und iiber die Begrenzung des Wertes des endlichen
Gutes, das er erstrebt, aufklirt. Hier, so sollte man annehmen,
miisste der Wille seine Entscheidung so lange zuriickhalten,
bis ihm iiber die Beziehung dieses Wertes zum hochsten Gut,
bis ihm iiber die Erlaubtheit seines Begehrens gemiiss der Norm
des gottlichen Gesetzes Klarheit geworden wire. — Aber so
dirfen wir die thomistischen Ausfithrungen zu diesem Punkte
umschreiben: zu dieser letzten Klarheit lisst es der Wille nicht
kommen. Er hilt sich an das Nichstliegende, an das ihm hic
et nunc dargebotene Gut und fragt nicht nach Weiterem, nach
Vernunft, Regel und Gesetz. Diese Nichtberiicksichtigung der
Umstiinde und Bedingungen, unter welchen das Gut erstrebt
werden darf, fiihrt zu einem defectus der Vernunft, zu einem
Irrtum tiber den Wert und die Erlaubtheit des erstrebten Gutes,
und eben dieser Irrtum ist der Anlass der Siinde?!). Fir diese
18t also die letzte Ursache ein Versagen des Intellekts und nicht
ein Versagen des Willens, der als solcher immer auf das Gute
gerichtet ist, so dass das Bose eigentlich ungewollt erscheint#).
Der sokratische Grundsatz ,Niemand fehlt freiwillig klingt

schiedenen Willenszielen frei. Als aktives Prinzip ist er nicht auf ein Ziel
festgelegt, ,indifferenter se habens ad multa“. (S. theol. I1I. 1. q. 10. a. 4.)
Jedenfalls erscheint hiernach als das besondere Wesen (proprium) der Willens-
freiheit die Wahl (electio). ,Ex hoc enim liberi arbitrii esse dicimur, quod
possumus unum recipere alio recusato, quod est eligere.“ S. theol. I. q. 83. a. 3.
— Das Verhiiltnis von Vernunft und Wille bei dieser Wahl hat Thomas
dahin festgelegt, dass der Wahl die durch die Vernunft vollzogene ecollatio
und ebenso auch das Urteil auf Grund der Vergleichung vorausgeht: ,Per-
ficitur enim electio in motu quodam animae ad bonum quod eligitur.“ Da-
her ist der Akt, vermoge dessen der Wille ein ihm vorgestelltes Ziel er-
strebt, ,ex eo quod per rationem est ordinatum ad finem, materialiter qui-
dem est voluntatis, formaliter autem rationis®. S. theol. II. 1. q. 13. a. 1. Hier-
nach wiirde eigentlich nur der Urteilsakt, nicht aber der Willensakt als
frei anzunehmen sein. Da sich aber beide Akte ineinanderschieben kénnen
(S. theol. I. 83. a. 4. II. 2. q. 24. a. 1. ad 3.), so besteht auch fiir den Willen die
Indifferenz der Wahl und damit die Freiheit.

1) ,Peccatum semper procedit ex aliqua ignorantia vel errore, alioquin
id quod est malum, non eligeretur ut bonum.“ 8. theol. I. q. 63. a. 1. ad 4.

) Verweyen, Das Problem der Willensfreiheit in der Scholastik. S. 141.



— 207 —

hier noch einmal, wenn auch nicht mehr mit der unangefoch-
tenen Sicherheit wie bei dem griechischen Denker, an. — Denn
schliesslich ist das Versinken in Irrtum und Siinde doch wohl
auch durch einen Defekt des Willens verursacht, der seine
Entscheidung vollzieht, ehe diese durch ausreichende Klirung
ihrer Bedingungen geniigend vorbereitet und begriindet ist. Das
voluntaristische und zugleich das irrationale Moment ist bei
den Entscheidungen des liberum arbitrium doch stirker betei-
ligt, als die Ausfiihrungen bei Thomas tiber diesen Punkt seiner
Lehre erkennen lassen. Hier hat, wie wir sogleich sehen werden,
Duns Scotus die ungeklirte Problemlage in der Freiheits- und
Willenslehre seines grossen Vorgiangers sehr viel schirfer er-
fasst und aus ihr die entsprechenden Folgerungen gezogen.
Im ganzen darf man wohl sagen, dass Thomas in seiner Be-
handlung des Freiheitsproblems tiber die aristotelischen Gedanken
nicht hinausgekommen ist. Er gibt demgemiss dem liberum
arbitrium eine durchaus logisch-rationalistische Grundlage. Der
gedanklichen Vielfiiltigkeit der Motive entspricht die reale Viel-
faltigkeit der Handlungsmoglichkeiten, die dem Willen zur Wahl
stehen. Denn auch die psycho-physischen Anlagen unterliegen
ebenso wie die erworbenen Gewohnheiten dem Urteil der Ver-
nunft?). Dennoch wiirde man zu weit gehen, wenn man die
thomistische Freiheitslehre auf die Behauptung einer Suprematie
der Vernunft tber den Willen griinden wollte. Denn auch
dem Willen hat Thomas eine so weitreichende Aktivitit zuer-
kannt, dass man bei ihm ohne Schwierigkeit Parallelsiitze zu
der skotistischen Freiheits- und Willenslehre hat aufweisen
konnen 2). Doch zuletzt ist es die theologische Grundauffassung,
die Thomas in dem einen wie in dem anderen Falle daran ge-
hindert hat, von einer unbedingten Suprematie zu reden. Denn
schliesslich sind beide, der Intellekt sowohl wie der Wille, nur
als sekundédre Ursachen zu denken. Beide vermogen sich nicht
selbst zu aktualisieren. Und wie die bewegende Form fiir den
Intellekt die gottliche Wahrheit ist, zu der er hinstrebt, so der
letzte Antrieb des Willens die Idee des hochsten Gutes und die
in ihm begriffene Seligkeit. Daher kann die im liberum arbitrium
gegebene Freiheit nicht als absolute Selbstbestimmung gedacht

1 ,Etiam inclinationes subiacent iudicio rationis®. S.theol. I. q. 83. a. 1
?) So namentlich Verweyen in dem Buche ,Das Problem der Willens-

freiheit in der Scholastik®.



— 208 —

werden. Denn sie kann sich weder urspriinglich entfalten noch
zu ihrem letzten Ziel kommen ,nisi moveatur et juvetur a Deo“?).
Und wie Gott die ganze Schopfung und in ihr auch den mensch-
lichen Willen bewegt, so weist er allem Geschaffenen auch das
Endziel und die Vollendung?®). Doch dieses Endziel erreicht er
nur mit Hilfe der gottlichen Gnade*). Nur durch sie kann die
verderbte menschliche Natur geheilt, nur durch sie der freie
Wille zum Handeln getrieben werden?®). Auch fiir den Empfang
der Gnade kann er nur durch den Anstoss Gottes vorbereitet
werden®). Denn bekehren kann sich der Mensch zwar nur
durch seinen freien Willen. Allein dieser kann sich nur dann
zu Gott bekehren, wenn Gott ihn zu sich bekehrt?). Endlich
bedarf der Mensch auch zur Beharrlichkeit im Guten des Bei-
standes der gottlichen Gnade®). Doch auch derjenige, welcher
sich der gottlichen Gnade entzieht, weil er fir ihren Empfang
nicht befiahigt ist, nimmt in der sittlichen Weltordnung die Stelle
ein, die ihm von KEwigkeit her durch die géttliche Pridestination
zugedacht ist. So treibt denn die Lehre von der Allwirksamkeit
des gottlichen Willens als der prima causa in allem Geschehen,
die Liehre von der Allwirksamkeit der gottlichen Gnade Thomas’
in einen theologischen Determinismus hinein, der sich im wesent-
lichen nicht von dem Luthers unterscheidet. Nur glaubt unser
Scholastiker daneben noch das Eisen des liberum arbitrium in
der aristotelischen Begriffszange festhalten zu kénnen und sieht
dabei nicht, dass es im Feuer gottlicher Bewegung und Gnade
verzehrt wird — sowie ja allerdings auch der Mensch selbst in
seinen Willensakten von dem bewegenden Einflusse Gottes nichts
merkt, weil Gott jedes Wesen seiner Natur gemiiss bewegt und
somit auch den Willen, ohne einen merkbaren Zwang auszuiiben ?).

Wihrend bei Thomas Weltziel und Willensziel in Gott ver-
ankert sind und jede Art von Kausalitat auf ihn als den ersten
Beweger zuriickgefiihrt wird, wodurch sein ganzes Weltbild in

1 S. theol. IL. 1. q. 109 a. 9.

) S. theol. I. q. 83. a

3) 8. theol. L. q. 105 a. 4

Y 8. theol. I. q. 62. a. 2.

5) S. theol. II. 1. q. 112. a. 4. und q. 113. a. 3. und a. 7.

%) 8. theol. II. 1. q. 112. a. 3. ad 1. und a. 4. und q. 112. a. 2.

") S. theol. II. 1. q. 109. a. 6. unter Berufung auf Jerem. 21. 18.
%) S. c. Gent. III. 155.

%) Verweyen, ,Das Problem der Willensfreiheit in der Scholastik.* S. 153.



— 209 —

der Theologic den rationalen Abschluss erhiilt, demgegentiber
einzelne irrationale Ansitze in der Willenslehre nicht zur Gel-
tung kommen, ist von Duns Skotus der Gedanke des Irrationalen
und Zufilligen schon in den Gottes- und Schopfungsbegriff hinein-
getragen worden. Denn zwar nicht der gottliche Intellekt, der
mit natiirlicher Notwendigkeit wirkt, wohl aber der goéttliche
Wille muss als die Ursache des Kontingenten angesprochen
werden?!). Fir ihn besteht keine Notwendigkeit die Welt zu
schaffen. Er ist absolut souverin. Er wird weder durch iussere,
noch durch innere Motive bestimmmt, sondern bestimmt unmittel-
bar nur sich selbst?). Erist dementsprechend die letzte, unmittel-
barste Ursache allen Geschehens. Uber ihn hinaus nach einem
weiteren Grunde des Seins forschen zu wollen, hiesse einen
Grund suchen, wo keiner zu finden ist. Auch der der Schépfung
vorausgehende Schopfungsgedanke wirkt auf Gott nicht be-
stimmend und ganz gewiss nicht in der Leibnizschen Fassung
als raison du meilleur, sondern nur ,weil er wollte, dass dies sei,
darum war es gut, dass es sei“?). So liegt also die Kontingenz
bei ihm von Anfang an im Wesen der geschaffenen Welt. Dieser
im Grundwesen der Welt angelegte Charakter wirkt sich nun
auch in der Freiheitslehre bei Duns Skotus aus und begriindet
es, dass ihr irrationaler Voluntarismus mit ganz anderem Nach-
druck in die Erscheinung tritt als bei Thomas von Aquin. Wéh-
rend dieser die Freiheit aus der Indifferenz des Urteils gegen-
tiber den von der Vernunft erfassten Motiven erklirt, behauptet
Duns Skotus, dass es eine solche Indifferenz des Denkens iiber-
haupt nicht gebe, dass vielmehr die Vernunft aus gegebenen
Pramissen notwendig ihre Folgerungen und Schliisse ziehen
miisse ?). Aber der Wille, so behauptet er weiter, ist an die auf
ihn einwirkenden Motive, an die dem Willensakt vorausgehenden
Bewusstseinsinhalte durchaus nicht gebunden. ,Nicht der In-
tellekt diktiert als Hauptursache (causa principalis) bei der Wahl,
sondern der Wille selbst“?%. Man kann darum das erkannte

') Op. Oxon. I. dist. 39.

2} Report. Paris I. dist. 17.

3 ,Tantum quia voluit hoc esse, ideo bonum fuit illud esse“. Op. Oxon.
II. dist. 1. q. 2.n. 9. S. W.Kahl, ,Die Lehre vom Primat des Willens bei Augusti-
nus, Duns Skotus und Descartes“. Strassburg 1886. S. 105.

%) Sent. lib. II. dist. 6. q. 2. n. 11, s. auch lib. L. dist. 1. q. 4 n. 16.

%) ,Dictamen intellectus non est principalis causa respectu electionis,
sed voluntas, quae semper libera est.“ Collatio IV. n. 5. ,Voluntas imperat
intellectui“. Op. Oxon. n. 17. p. 411. Bei Kahl a. a. 0. S. 97.

Internat. kirehl. Zeitschrift, Heft 4, 1932. 14



— 210 —

Objekt als Motiv wohl als causa sine qua non, nicht aber als
causa per se, sondern nur als begleitende Ursache (causa per
accidens) bezeichnen. Causa movens per se ist immer der Wille 1),

Der Wille also ist das bestimmende Prinzip: er ist causa
sui actus ?). Er kann das gleiche Objekt sowohl wollen wie nicht
wollen. Is besteht fiir ihn keine Notigung auch gegeniiber ver-
schieden gewerteten Willenszielen. Er kann jedem Gute zu-
stimmen, dem grosseren wie dem geringeren?). Die Indifferenz
des Willens geht bei Duns Skotus so weit, dass er die possibi-
litas ad utrumque auch dann besitzt, wenn fiir ihn in demselben
Augenblick und unter voéllig gleichen Bedingungen kontréir oder
kontradiktorisch Entgegengesetztes zur Wahl steht*). Denn
nicht die bei dem Willensakt mitbeteiligten Bedingungen ent-
scheiden, sondern der Wille®) ,nach freier — doch nicht un-
verninftiger Willktir“. Wie seine Entscheidung fallen wird,
lasst sich darum vielleicht mit Wahrscheinlichkeit, doch nie
mit unbedingter Gewissheit voraussagen.

Doch die Freiheit, die der Wille gegeniiber den ihn antrei-
benden Motiven bewahrt, ist ein Ausfluss der unbedingten Su-
prematie, die ihm tiberhaupt im Geflige des geistigen Lebens
zukommt®). Von ihm geht die Uberlegung aus, die ja zwecklos
wire, wenn alles ,unvermeidlich“ geschéhe 7). I'r lenkt ebenso
auch die Aufmerksamkeit, indem er den Verstand von dem
einen Objekt ablenkt und auf das andere richtet®), oder indem
er auch die auf ein bestimmtes Objekt gerichtete Aufmerksam-
keit verstiirkt. So erscheint die Willensfreiheit bei Duns Skotus
als sichere Erfahrungstatsache, die sich bei ihm personlich
gerade auch in der Erprobung der monchischen Gehorsams-

1) Op. Oxon. n. 21. p. 887. Bei Kahl S. 87, Anmerkung 1.

*) Sent. lib. IL. dist. 7. q. 1. n. 5. Gleichartige Wendungen finden sich
bei Thomas, nur dass bei ihm nicht der Wille, sondern der Intellekt als
Ursache der Freiheit erscheint. S. theol. II. 1. . 6. a. 2, ad 2. und S, theol. .
q- 83. a. 1. ‘

%) Sent. lib. I. dist. 1. q. 4. a. 16.

) L. c. L. dist. 39. q. 5. n. 16.

%) ,Notandum eam potentiam dici liberam, quae omnibus praerequisitis
positis operari potest et non operari.“ disp. III. seet. XV. u. 1. Vgl. zu diesem
Abschnitt: Verweyen a. a. O. S. 193 f.

) Vgl. hierzu die Charakteristik der skotistischen Erkenntnislehre im
Grundriss der Geschichte der Philosophie von Joh. Ed. Erdmann, 4. Aufl.,
besorgt von B. Erdmann. 1896. S. 456 f.

") Gent. lib. L. dist. 25. q. 1. u. 22.

¥ Op. Oxon. II. dist. 42. q. 4. u. 5. B. Kahl a. a. 0. S. 98.



— 211 —

pflicht bewédhrt!). Setzt doch auch die heilige Schrift die Mog-
lichkeit sich fiir das Gute wie fiir das Bdse zu entscheiden und
damit die Freiheit des Willens allenthalben voraus.
Schliesslich aber glaubt Duns Skotus seinen Indeterminismus
noch durch folgende Uberlegung stitzen zu konnen?). Alle
natiirlichen Ursachen sind auf bestimmte Wirkungen, die sich
durch sie vollziehen, angelegt. Nun aber gibt es neben den
natiirlichen auch kontingente oder freie Ursachen, wie aus der
Uberlegung iiber ihren Vollzug erhellt. Denn diese Uberlegung
eriibrigte sich, wenn dieser Vollzug von vornherein in einer
bestimmten Richtung feststiinde. Kontingent ist also das, was
bei gleicher Ursache sowohl geschehen wie auch nicht geschehen
kann. Der Grund hierfiir muss in der Ursache selbst liegen,
die den Charakter einer ,unbestimmten“ Ursache hat und dem-
entsprechend sich gegeniiber entgegengesetzten Wirkungen
indifferent verhdlt, d. h. die gleichzeitige Moglichkeit zuliisst,
sich in dieser oder jener Richtung aus sich selbst zu bestim-
men?). — In diesem Sinne kann als causa sui nur der Wille
gelten, der demgeméiss als Ursache des Kontingenten anzu-
sprechen ist. Der Wille selbst aber kann als letzte Ursache
nicht mehr erklirt, sondern muss als Prinzip des Geschehens,
tiber das hinaus nicht mehr gefragt werden kann, angesehen
werdent). Als ein solches kontingentes Prinzip ist er, wie wir
schon zu Beginn unserer Darstellung der skotistischen Willens-
lehre sagten, von dem gleichfalls kontingenten Willen Gottes
geschaffen worden. — Dass schliesslich bei solcher Betonung
der Selbstverantwortung des menschlichen Willens die Gnaden-
lehre des Duns Skotus einen pelagianisch gefirbten Charakter
erhiilt, ist nicht zu verwundern. Die Mitteilung der gottlichen
Gnade, insbesondere der ,virtutes infusae“, erfolgt nicht ohne
unser Zutun, Christus ist die Tire und erdffnet den Zugang

') Man vergleiche hierzu die Anektode iiber die Abberufung des Duns
Skotus durch den Ordensgeneral Gonsalvus von Paris nach Koéln. Zufillig
befand sich Duns Skotus in einem Ort in der Umgebung von Paris auf
einem Ausflug, als er den Befehl des Generals erhielt. Er verliess ihn sofort
und trat seine Reise an, ohne Paris noch einmal zu beriihren, seine Schriften
zu ordnen oder von seinen Briidern Abschied zu nehmen. Redencykl. f.
grot. Theol. 2. Aufl. 1878. S. 735.

2) Kahl a. a. O. S. 80 f.

#) ,Causa indeterminata ad alterutrum oppositorum.“ Lib. Sent. II. 25.
q. 1. n. 21.

4) S. Verweyen a. a. O. S. 194 f.



— 212 —

zum Heile; aber nicht die Tire bringt hinein, sondern das
Hineintreten!). Nur der Erweis der gottlichen Barmherzigkeit
geht von Gott aus; bei dem Vollzug seiner Gerechtigkeit ent-
scheidet auch die Tat des Menschen?). Nicht einmal der Ge-
danke ist unmoglich, dass der Mensch durch sein moralisches
Leben selig werde. Nur nach dem einmal geordneten Lauf der
Dinge, d. h. nach dem von Gott festgelegten Heilsratschluss,
ist das nicht angéngig?).

Beschrinkt sich nun das Ergebnis der von Duns Skotus
ausgesprochenen Willenslehre sowie der aus ihr gezogenen
Folgerungen nur auf eine ,formelle Verschiedenheit* von der
in der Formulierung, wie wir zugestehen miissen, oft fast gleich-
lautenden Lehre des Thomas von Aquin, so dass jeder der
Denker zwar im Ton und in der Grundstimmung bei der Be-
handlung unseres Problems sich anders geartet erweise, in der
Sache aber sich von den gleichen Uberlegungen leiten lasse4)?
Ich glaube kaum, dass sich diese von Verweyen vertretene
Ansicht halten lisst. — Auch die geschichtliche Auswirkung der
[.ehre vom liberum arbitrium und von der Gnade bei beiden
Denkern spricht gegen sie. Entscheidend aber scheint mir die
Tatsache, dass bei Duns Skotus die Kontingenz des gottlichen
Willens die letzte Ursache fiir das Vorhandensein kontingenter
Ursachen in der Welt ist, eine Lehre, die Thomas ganz gewiss
abgelehnt haben wiirde. Schliesslich merkt man bei diesem
immer wieder, dass den voluntaristischen Ausserungen ein
intellektualistischer Bremsschuh vorgeschoben ist, der ihre
ungehemmte Bedeutung nach der einen oder anderen Seite ein-
schriinkt, wihrend Duns Skotus das Rad des Willens, zwar auf
der vom Intellekt gewiesenen Strasse, doch nach allen Seiten
frei laufen lisst, so dass man die Richtung, in der es sich be-
~wegen wird, nie voraussagen kann.

Nur einem Scholastiker sei in unserer Frage noch kurze
Aufmerksamkeit geschenkt, dem Erzbischof von Canterbury
Thomas Bradwardinus®). Mit stirkster Betonung hat er den
Gedanken der Allwirksamkeit Gottes hervorgehoben. Die Ab-

1) Op. Oxon. III. dist. n.

*) Report. Paris. IV. dist. 46.

» L. c d 49. q. 11.

1) S. Verweyen a. a. O. S. 188 f.

) Zum Folgenden s. Verweyen a. a. 0. S. 206 ff. Ebendort die Zitate

aus de causa Dei. London 1618.



— 213 —

hingigkeit des menschlichen Willens ist eine durchgreifende.
Er kann keinen Akt setzen ohne ihn. Trotzdem ist diese Ab-
hiangigkeit keine erzwungene, sondern eine dem eigenen Trieb
und der freien Entschliessung des Menschen entsprechende. Ja,
wo der Mensch sich ihrer bewusst ist, umgibt sic seinen Willen
wie eine schiitzende Mauer und bewahrt ihn vor dem Bosen.
Diese tibrigens auch von Thomas von Aquin ausgesprochenen
Gedanken bewegen sich im Geleise der religiosen Auffassung,
deren letzter Ursprung im Stoizismus zu suchen ist. — Daneben
hat Bradwardinus versucht, der Willensfreiheit eine genauere
Umgrenzung zu geben. Sie hebt sich ab von der Notwendig-
keit natiirlicher Ursachen, ferner von der necessitas fatalis,
die unter dem Einfluss der Gestirne die psycho-physische Kon-
stitution des Menschen und somit seinen angeborenen Charakter
bedingt und endlich von dem Zwang, den ein anderer psychischer
Vorgang, etwa ein vom Intellekt vollzogenes Urteil, auf sie aus-
liben konnte. — Positiv beruht die Freiheit auf dem liberum
arbitrium, das durch die Vernunft des Menschen gewiihrleistet
ist und ihm die Moglichkeit gibt, das als gut Erkannte mit
freiem Willen auszufihren. — Es zeigt sich auch hier, dass
eine selbstindige Fortbildung der Lehre vom freien Willen in
der spiiteren Scholastik nicht mehr erfolgt ist. Das Problem
verkiimmerte in der Studierstube.

Und doch haben die von seiner Tiefe ergriffenen Geister
auch im Mittelalter gewusst, dass es sich hier um eine Frage
handelt, die von dem Menschen eine letzte Entscheidung fordere.
Zeugnis dafiir bietet uns die grosse Dichtung Dantes. ,Du hast
mich aus der Knechtschaft zur Freiheit gefiihrt“, bekennt er
am Ende seiner Himmelfahrt der Fiihrerin Beatrice!). Und ist
nicht der tiefe Sinn des gottlichen Gedichtes, dass die Vernunft
den Menschen zunédchst zur Erkenntnis der Abgriinde und Leiden-
schaften in seinem Inneren befidhige, deren fAusseres Spiegel-
bild die Hollenkreise zeigen, und dass dann schon unter der
Berufung der Gnade der Weg der Selbstiiberwindung und Léu-
terung zu der Stufe sittlicher Befreiung fihrt, auf der der Mensch
keiner fremden Weisung mehr bedarf, sondern seinem Willen
selbst das Gesetz gibt? — Doch diese ganze Entwicklung be-
darf der Mitwirkung des freien Willens, der, wenn auch nach

1) Parad. XXXI. 85, ,Tu m’ hai da servo tratto a libertate.“



— 214 —

hartem Kampfe, zum vollen Siege gelangen soll und zugleich
eine grossere Kraft und eine bessere Natur gewinnt?). Aller-
dings auch - dieser geliuterte Wille wird sich in der Verklirung
und Seligkeit des Paradieses seiner selbst entiussern und im
gottlichen Willen untergehen. Seine Liebesmystik nédhert hier
Dante neuplatonischen Gedanken. Aber ein anderes ist die reli-
giose Vollendung, in der der Mensch Gott und nur Gott gewinnt,
und ein anderes die sittliche Vollendung, zu der er sich miih-
sam — von der Vernunft geleitet — erheben soll und die ihre
Kronung in der Freiheit findet. Nur der Mensch, der diese
héchste sittliche Stufe errungen, ist damit ,rein und bereit zum
Aufstieg zu den Sternen“?2). Mit diesem Gedanken hat Dante
dem ethischen Humanismus und zugleich der Willensfreiheit
ihre Stelle im Reiche der gottlichen Gnade gewiesen. Er hat
damit jene sittlich-religiose Grundauffassung vertreten, die man
mit Recht als katholischen Synergismus bezeichnet hat.

V.

Wer auf die theologische Entwicklung zuriickblickt, die
wir im vorangehenden Abschnitt umschrieben haben, der steht
unter dem Eindruck, dass die Gedanken der mittelalterlichen
Theologen auf zwei Liebenskreise hinweisen, in denen sich die
Freiheit des Menschen bewiihren und vollenden soll. In dem
einen steht er unter dem Einfluss der Natur und der Gestirne
und soll nun durch die Vernunft und die Entschliessung des
verniinftigen Willens befiahigt werden, sich der Notwendigkeit,
die urspriinglich diese irdische Welt beherrscht, zu entheben.
Die Vernunft ermoglicht also die Vielfiltigkeit der I.ebensziele,
die Wahl des Willens zwischen ihnen, und gewéhrleistet damit
die Freiheit des liberum arbitrium, die immer wieder erprobt
werden muss und soll. In dem anderen Lebenskreis steht der
Mensch unter dem Einfluss der Gnade und gewinnt damit ein
hoheres Tugendleben, das der virtutes infusae, und eine hohere
Freiheit, die aus gottlichem Gnadenantrieb mit unbedingter
Sicherheit das Gute wihlt oder tut. Das Endziel, zu dem diese
Freiheitsstufe uns fithren soll, ist das ,non posse peccare“ der
Seligen. Doch dieses Endziel bleibt fiir den Menschen, solange

" »A maggior forza ed a miglior natura.“ Purgat. XVI. 79.
) Purgat. XXXIII. 145.



— 215 —

er auf Erden wandelt, in Hinsicht auf seine Erreichbarkeit
dauernd in Frage gestellt. Denn die Seele des Menschen bleibt
wandelbar und das liberum arbitrium kann sich immer wieder
der Gnade entziehen?!). Die Kriifte des Menschen reichen zur
Beharrlichkeit im Guten nicht aus. Um in dieser zu bestehen,
bedarf es eines besonderen gottlichen Gnadenbeistandes?). So
kommt in den Prozess der Heilsverwirklichung durch die Mit-
geltung des menschlichen Willens beim Empfang der gottlichen
(Gnade ein unsicherer Zug hinein. Fiir eine Natur, die auf die
Unbedingtheit der religiosen Gewissheit dringte und zugleich
die Bedingtheit aller menschlichen Leistung empfand, mussten
sich hier Anstosse allerschwerster Art ergeben. Wie war jene
aufrechtzuerhalten, wenn diese immer wieder erdriickend in
die Erscheinung trat? — Die kirchliche Praxis ging allerdings
an dieser Frage mit der oberflichlichen Sicherheit vortber,
die sie durch den Besitz der ,guten Werke®, die Wirksamkeit
der Sakramente und durch den Gnadenschatz der Kirche ihr
eigen zu nennen glaubte, bis der religiose Radikalismus Luthers
diese Sicherheit zerbrach.

Sein neuer, aus den Briefen des Paulus gewonnener Glau-
bensbegriff rdumte mit aller menschlichen Mitwirkung beim
Heilsprozess auf. Die menschliche Leistung, auch die Entschei-
dung des liberum arbitrium, verliert fiir ihn jede Bedeutung.
Er stellt den Menschen nur noch in das Licht der in Christus
vollzogenen gottlichen Gnadentat. Die religiose Heilsgewissheit,
einst so fragwiirdig, jetzt aber so unbedingt gewiss, ist nur
moglich, weil im Glauben Gott allein wirkt, rechtfertigt und
beseligt. An dieser neuen Lehre aber musste sich nicht nur die
gewdhnliche kirchliche Praxis, einschliesslich der Ablasshéndler,
stossen, die ihren ganzen kirchlichen Heilsapparat in Frage
gestellt sahen, sondern auch die kirchlichen Humanisten,
die Theologen wie die theologisierenden Philologen, die wie
Erasmus das Christentum als einen religios verkldrten Huma-
nismus deuteten. Mit Luther iiber den Missbrauch des Ablasses
oder iiber die Verwaltungspraxis der romischen Kurie zu
streiten, wiire ihm nie eingefallen, aber hier ergab sich fiir
ihn ein Gegensatz zur Grundeinstellung Luthers, die in seiner
ganzen Natur, in seiner wissenschaftlichen Vergangenheit und

1) Thomas von Aquin. S. theol. III. q. 63. a. 5. ad 1.
2) 8. ¢. Gent. IIT. 155.



= Dl =

in seiner Bewertung des Menschlichen tiberhaupt verwurzelt
war!). Hier konnte er mit gutem Gewissen nicht nur die Sache,
d. h. einen Lehrsatz der scholastischen Schultheologie vertei-
digen, sondern zugleich seine Personlichkeit. Denn fiir den
reflektierenden Gelehrten war die Reflexion die Grundhaltung
des ganzen Lebens. Alle Behauptungen kritischer Erwagung
zu unterziehen und dann die Entscheidung zu treffen, war ihm
eine selbstverstindliche Forderung wissenschaftlicher Betéiti-
gung. Dementsprechend musste ihm der Begriff des liberum
arbitrium einfach als die gegebene Form erscheinen, in der
sich nicht nur die Entscheidungen des wissenschaftlichen und
des religiosen Denkens, sondern die Entscheidungen des Lebens
tiberhaupt vollzogen. Er glaubt in diesem Begriff ein Grund-
recht des (ielehrten, mehr noch ein Grundrecht aller Mensch-
lichkeit zu verteidigen. Luthers religioser Radikalismus, sein
gegen die Vernunft gerichteter Glaubenstrotz war ihm in sei-
nem ganzen Wesen unbegreiflich. — Luther empfand seiner-
seits, dass Erasmus sein religioses Grundprinzip — die absolute
Souveriinitiit Gottes — bekimpfe, und dass er es hier mit einem
geisticen Widersacher zu tun habe, der ihm ,an die Kehle
sprang“?). Nicht, dass er besorgt gewesen wiire, sich seines
Gegners zu erwehren, im Gegenteil, in seinem Angriff erblickt
er den gern benutzten Anlass, diese Grundfrage aller Theolo-
gie nach allen Seiten zu erortern und dabei in ungehemmtem
(Gedankenstrom gleichsam als Anwalt der gottlichen Gnade
gegeniiber menschlicher Anmassung aufzutreten. Denn ,flr den
Christen ist es heilsam und notwendig zu wissen, ob der Wille
etwas oder nichts vermag in den Dingen, die das Heil betreffen.
Hier liegt der Knotenpunkt unserer ganzen Disputation ).“ Denn
solange wir nicht wissen, wie sich der freie Wille zur gottlichen
inade verhiilt, wissen wir nichts von den christlichen Dingen.
Ja, ohne Klarheit tiber diese Frage ,Deum ipsum ignoro“*).

) Vgl. hierzu die Schilderung in F. von Bezolds Geschichte der
deutschen Reformation. S. 396.

%) De servo arbitrio p. 292. Ich zitiere nach dem Abdruck dieser Fun-

damentalschrift Liuthers zur Willensfrage in der Auswahl von Luthers
Werken, herausgegeben von O. Clemen. Gelegentlich ist die Ubersetzung

von Scheel zu Rate gezogen. — Frasmus ,diatribe sen collatio de libero
arbitrio® erschien 1524. — Luthers Gegenschrift wurde erst im Dezember

1525 vollendet.
%) De servo arbitrio, p. 106.
4) L. c. p. 107.



— 217 —

Die grundséitzliche Auffassung des Erasmus spiegelte sich
nun in der Definition: ,Unter Willenfreiheit verstehen wir hier
die Kraft des menschlichen Willens, vermoge deren sich der
Mensch dem zuwenden kann, was ihn zum ewigen Heile fiihrt,
oder aber sich davon abwenden kann?).“ Dieser Erklirung
begegnet Luther mit der ausschliesslich das gottliche Recht
betonenden Behauptung: Die Willensfreiheit ,bezeichne nur eine
gottliche Kigenschaft und eine gottliche Kraft?).* Dem DMen-
schen in gottlichen Dingen dieses Vorrecht zuzuschreiben sei
unmoglich. Man nenne doch keinen Knecht frei, der unter dem
Befehl seines Herrn handle. Noch viel weniger kénne man einen
Menschen oder einen Engel frei nennen, die unter Gottes all-
méchtiger Herrschaft nicht einen Augenblick aus eigener Kraft
bestehen konnten?). Schon hier ist deutlich, dass Luther die
Freiheit als ein ausschliessliches Pridikat der gottlichen Allmacht
auffasst. Nur unter dieser Voraussetzung kann die Frage ent-
schieden werden, ob der Mensch im Verhiltnis zu Gott freien
Willen habe, so dass Gott ihm gehorchen und tun misse, was der
Mensch wolle, oder ob nicht vielmehr Gott tiber den Menschen
freies Verfligungsrecht habe, so dass dieser nur wollen und tun
konne, was Gott wolle und nichts vermoge ausser dem, was jener
wolle und tue*). Luthers ausschliesslich religiose Einstellung in
unserer Frage ldsst fir ihn die Behauptung des Erasmus ge-
radezu sinnlos erscheinen, der freie Wille bewege sich nicht nur
aus eigener Kraft, sondern wende sich auch dem Ewigen zu, d. h.,
so erldutert Luther diesen Satz, er wende sich Dingen zu, dic
seinem Verstindnis entzogen wiren?®). Denn wenn er iber die
geschaffenen Dinge keine Gewalt habe, wie konne er Anteil haben
an der Allmacht des Schopfers$)?

Doch nicht nur Gottes Allmacht, auch seine Allwissenheit
vernichte die Annahme eines liberum arbitrium fiir den Men-
schen. Im Vorherwissen Gottes gibt es nichts Zufilliges, weil

1) Erasmus Diatribe de lib. arbitr. op. Leyden 1706. Bd. 9. S. 1220. T
«Porro liberum arbitrium hoc loco sentimus vim humanae voluntatis, qua se
possit homo applicare ad ea quae perducunt ad aeternam salutem, aut ah
lisdem avertere“.

2) De servo arbitrio. p. 154. Cf. 127.

3) L. e. p. 151.

%) L. c. p. 285.

®) L. c. p. 154. Cf. die Bemerkung p. 262 iiber die Blindheit der Ver-

nunft ,in cognitione pietatis*.
® L. c. p. 244.



— 218 —

er alles mit unverénderlichem, ewigem und unfehlbarem Willen
voraussehe, anordne und vollziehe. Gottes ewiger Wille und
seineunveranderliche Voraussicht bedingen sich hier gegenseitig?)
Die Sitze, in denen Luther die unbedingte Souverinitit Gottes,
seine Suprematie iiber alle geschopflichen Ursachen betont, klin-
gen so, als wiren sie von Duns Skotus tibernommen. ,Nicht weil
er so wollen muss oder musste, ist, was er will, das Rechte,
sondern im Gegenteil: weil er es so will, darum muss, was ge-
schieht, das Rechte sein?).“ Er gibt also allen Dingen Regel und
Gesetz. Doch wéhrend nun Duns Skotus die Kontingenz des ge-
schopflichen Willens schon in den gottlichen Willen vorverlegt,
liisst Luther gerade umgekehrt die starre Unabédnderlichkeit des
gottlichen Willens nun auch im Willen des Menschen sich aus-
wirken. ,Alles, was geschieht und alles, was wir thuen, auch wenn
es uns verdnderlich und zuféllig zu geschehen scheint, geschieht
in Wahrheit doch notwendig und unabédnderlich, sobald man
auf den Willen Gottes schaut?!).“ Denn dieser kennt keinen Zufall
und keine Veranderlichkeit. Es besteht ein ewiges Vorherwissen
und ebenso eine ewige Vorherbestimmung in Hinsicht auf das
letzte Schicksal des Menschen. Sein personlicher Wille ist hier-
bei vollig passiv ®). Diese Passivitiit dussere sich als Notwendig-
keit zu stindigen, solange Gottes Gnade in ihm nicht wirksam
sei). Wenigstens ist das sein sittlicher und religioser Zustand,
seitdem er durch die Erbstinde seine Freiheit verloren hat: er muss
jetzt stindigen und das Bose wollen ®). Die Willensfreiheit ist zu
einem leeren Wort geworden. Trotzdem konne bei dieser Noti-
gung nicht von einem Zwang (coactio) gesprochen werden, da
sie durchaus der eigenen Neigung und dem Handlungswillen
der Menschen entspreche. Hier mit seinen eigenen Kriften
cine Anderung herbeizufiihren, stehe dem Menschen nicht an. Er
kann gar nicht anders. Das zeige sich insbesondere dann, wenn
er auf Widerstand stosse. ,Frage nur die Erfahrung, wie wenig
die sich tiberreden lassen, die aus Neigung an irgend einer Sache

1) L. c. p. 108.

?) L. c. p. 208.

%) L. e. p.-129. ,In rebus quae pertinent ad salutem vel damnationem,
non habet liberum arbitrium, sed captivus subjectus et servus est, vel volun-
tatis Dei, vel voluntatis Satanae“. Cf. p. 278.

) L. c. p. 127. — p. 235 unter Berufung auf Is, 40, 2. ff M ,liberum
arbitrium suis oiribus nihil nisi militiam peccati exercere posse“.

) L. e. p. 160.



— 219 —

hiangen!“ Hier begegnen wir ciner der ganz seltenen Ausserun-
gen, durch die Luther seinen Willensdeterminismus auch psycho-
logisch zu begriinden sucht. — Im ganzen aber liegt eine solche
Betrachtungsweise ganz ausser dem Gesichtskreis des Refor-
mators. Er begegnet dem Problem nur mit dogmatischen Siitzen
und zieht unbarmherzig aus diesen seine Folgerungen. Die
Tugenden der Heiden, das Beste in der Philosophie und alles
an den Menschen Hervorragende, wird zwar von den Menschen
ehrbar und gut genannt, dient aber dem Reiche Satans und
ist gottlos und ruchlos?).

Ebenso schroff wie dieses Urteil ist die weitere Ausgestal-
tung seiner deterministischen Lehre. Hiernach erscheint der
menschliche Wille ohne sein eigenes Zutun an die ihn beherr-
schende Macht, sei diese nun Gott oder der Satan, ausgeliefert 3).
Wie ein Reittier muss er gleichsam den einen oder andern tragen
und dahin gehen, wo diese ihn hinfiihren. Ja, wie Luther dann,
den Gedanken dieses naiven Bildes noch weiter ausfihrend, sagt,
streiten sich Gott und der Teufel um den Besitz des menschlichen
Willens. Allein auch diese recht massive Vorstellung deckt
nach Luthers eigener Meinung noch nicht die letzten Dunkel-
heiten auf, hinter denen sich dieses Problem verbirgt. Auch
diese zu erhellen hat er sich bemiiht, unter Ausniitzung scho-
lastischer, insbesondere thomistischer Gedanken. Um seine
Auffassung zu verdeutlichen, wollen wir die Konturen seiner
Gedanken moglichst mit seinen eigenen Worten umschreiben.
Auch Satan und der Gottlose sind nicht durch die Siinde zum
Nichts geworden. Sie haben einen Uberrest der Natur, die sie
einst als Geschopf und Gottes Werk besassen, behalten, und
diese ihre Natur ist nicht weniger der Allmacht und der Wirkung
Gottes unterworfen wie die aller andern Kreaturen und Werke
Gottes. Sofern nun Gott in allen anderen alles bewegt und wirkt,
ist er notwendigerweise auch Ursache der Bewegung und Wir-
kung im Satan und im Gottlosen. Er wirkt aber in ihnen nun
80, wie sie sind und wie er sie vorfindet, d. h. da sie verkehr-
ten und bosen Sinnes sind, so werden sie zwar durch jene Be-

) L. c. p. 125. ,Interroga experientiam, quam sint impersuasibiles
qui affecti aliqua re inhaerent®.

) L. c. p. 241 und 277 f.

%) L. c. p. 126.



— T —

wegung der gottlichen Allmacht mitgerissen, konnen aber nur
Verkehrtes und Boses tuen (sowie ein Reiter beim Antrieb eines
lahmen Pferdes dessen Lahmen nicht verhindern kann!). Hieraus
ersieht man, ,dass Gott, wenn er in den Bésen und durch die
Bosen wirkt, zwar Boses geschieht, doch Gott selbst nichts
Boses tuen kann, auch wenn er Boses durch Bose geschehen
liisst, weil er selbst als (wesensgemiiss) Guter nicht bose han-
deln kann. Doch bedient er sich der Bosen gleichsam als solcher
Instrumente, die seinem Bewegungsantrieb nicht ausweichen
konnen 2). Der Fehler liegt also an den Instrumenten, die Gott
nicht unbenutzt ldsst, sodass Boses geschieht, zu dem Gott
selbst seine Bewegung hergibt, so wie ein Handwerker mit
schlechtem Handwerkszeug schlecht arbeitet 3). Es spricht fir
die Unbedingtheit von Luthers Gottesglauben, dass ihm die
Fragwiirdigkeit der in vorstehenden Bildern geschilderten
Situation tiberhaupt nicht bewusst wird. Indem er das religitse
Grundverhéltnis von Gott aus zu erfassen glaubt, indem er aus
dem Wesen Gottes, aus seinem ewigen Vorherwissen, aus sei-
nem ewigen Ratschluss das Schicksal des Menschen bestimmt
sein lasst, verliert dieser bei der Gestaltung seines Schicksals
jedes eigene Recht und jeden eigenen Willen. Auch vor den
dussersten Folgerungen hat hier Luthers entschlossener Deter-
minismus nicht zuriickgeschreckt: ,Wenn Gott vorher wusste, dass
Judas sein Verriter sein werde, so musste Judas notwendig
zum Verriiter werden, und es lag nicht in Judas Hand... anders
zu handeln oder den Willen zu dndern, wobei er freilich diese
Tat mit Willen vollbrachte und nicht gezwungen, aber dieses
Wollen war Gottes Werk, weil seine Allmacht es bewegte sowie
auch alles andere %)%, Judas Schicksal aber ist vorbildlich fir
jeden: ,Es steht nicht bei uns, Gottes Willen zu dndern, noch
viel weniger ihm zu widerstehen, — will er unsere Verhir-
tung, so werden wir durch seinen Willen zur Verhiirtung ge-

1) Der Gedanke, dass Gott die allbewegende Ursache sei, ist ebenso
thomistisch wie das erlauternde Beispiel, das sich — wenn auch in etwas
anderer Fassung — bei Thomas findet. S. ¢. Gent. III. 31 u. 162. S. oben.

%) L. c. p. 204. ,Malis tamen instrumentis utitur, quae raptum et motum
potentiae suae non possunt evadere.® Auch das hier zugrunde liegende
Bild ist thomistisch. 8. theol. II. 1. q. 6. a. 1. ad 3. ,Natura est quoddam
instrumentum Dei moventis.“ Cf. 1. ¢. q. 1. a. 2.

%) Ebenfalls ein thomistischer Vergleich. S. c¢. Gent. III. 71.

1) L. c. p. 211.



— 221 —

zwungen, ob wir nun wollen oder nicht ). Mit entschlossener
Unbeugsamkeit lehrt Luther demgemaéss eine doppelte Pridesti-
nation. Gottes ewige Liebe und ewiger Hass haben schon vor
Erschaffung der Welt bestimmt, ohne Riicksicht auf unser Ver-
dienst und das Werk des freien Willens, was mit uns geschehen
soll, und alles geschieht in uns notwendig entsprechend dem,
was er von ,Ewigkeit her liebt oder nicht liebt #)“. Die Vernunft
will es allerdings nicht begreifen, dass Gott einen Menschen
verstocken oder dem Verderben iiberlassen kann. Doch der
Glaube urteilt hieriiber anders, der an Gottes Giite festhalten
wiirde, auch wenn er alle Menschen verloren gehen liesse %),
Wir miissen uns also in den Gedanken ergeben, dass es in Gott
einen unerforschlichen Willen gibt. Was aber jener will, warum
und wieso, das soll man nicht fragen, nicht zu wissen wiinschen,
nicht darum sorgen oder es beriihren, sondern es nur in Ehr-

furcht anbeten *).“

Die vollige Willensohnmacht steht also fir Luther fest. Im
Grunde gibt es gar keinen Willen. Was man mit diesem Wort
bezeichnet, ist beim Menschen so wenig etwas Wirkliches wie
beim Stein oder bei einem Stiick Holz, die auch aus eigener
Kraft niederfallen, durch fremde Kraftwirkung aber in die
Hohe geschleudert werden konnen?®). Dementsprechend kann
denn auch von einer Mitwirkung des Willens beim Heilswerke
nicht geredet werden. Wiirde man die Entscheidung, ob er die
Gnade annimmt oder nicht, dem freien Willen iiberlassen, so
wiirde dadurch Gott der Kraft und der Weisheit bei der Aus-
wahl beraubt, er wiirde zu einem Idol des Gliicks, durch dessen

1) L. c. p. 212. ,Non est in manu nostra eius voluntatem mutare, multo
minus resistere, quae nos vult induratos, qua voluntate cogimur esse indu-
rati, velimus, nolimus.* — Cf. p. 216. und 218. S. auch p. 204. ,Omnipotentia
Dei facit, ut impius non possit motum et actionem Dei evadere, sed neces-
sario illi subjectus paret.* Im 17. Jahrhundert hat der Calvinist Geulinex
fiir diese Lehre die philosophische Formel gefunden: ,Absolutae illi, verae
et rigidae Dei voluntati parere velle est actum agere: velis, nolis, parebis,
sicut et res omnes necessario parent.“ Ethica I. § 2. 2. Cf. 1. c. sect. II § 8.

?) Omnia que necessario in nobis fieri, secundum quod ille vel amat
vel non amat ab aeterno.* P. 221 unter Berufung auf Rom. 9. 13.

) L. c. p. 155.

%) ,Quid vero, cur et quatenus illa (voluntas Dei) illa velit, hoc pror-
sus non licet quaerere, optare, curare et tangere, sed tantum timere et
adorare.* P. 178. Cf. p. 207 und p. 291.

®) L. c. p. 155.



— 222 —

Willen alles aufs Geratewohl geschidhe!). — Wie kann {iber-
haupt die Gnade ,res illa coelestis“ in unsere Hand gelegt
sein ?)? — Wer also den freien Willen behauptet, der verleugnet
Christus?®). Die Berufung des Erasmus auf das mosaische Ge-
setz, auf die sittlichen Forderungen und Ermahnungen des
neuen Testamentes, die doch zu ihrer FErfillung den freien
Willen voraussetzten, werden von Luther mit dem paulinischen
Gedanken abgewiesen, dass ,das Gesetz den Menschen dariiber
belehre, was er solle, nicht aber dariiber, was er konne, damit
er so zur Erkenntnis seiner Siinde gelange, nicht aber glaube,
er besitze irgend eine Kraft“%). — Gleiches gilt nach seinen
Ausfiihrungen fiir das neutestamentliche Gebot der Liebe ). —
Dahingegen wird dort, wo Gott in uns wirkt, unser Wille nicht
gezwungen, sondern aus eigenem Antrieb und aus eigener Nei-
gung das wollen und tuen, was Gott will. Denn des Menschen
Wille und Gottes Wille sind, wenn dieser wirkt, nicht von
einander geschieden. Luther hat hier von seinen theologischen
Voraussetzungen aus die Lehre Spinozas vorausgenommen, die
dann allerdings beil diesem eine typisch intellektualistische
Formulierung erhalten hat, dass die Liebe des Geistes gegen
Gott ein Teil der unendlichen ILiebe ist, mit der Gott sich selbst
liebt®). — In der Tat bildet die Allwirksamkeit Gottes in
Schopfung und Erlosung das Grundprinzip in Luthers religioser
Weltanschauung. Gott schafft und erhilt uns ohne unser Zutuen
— aber er wirkt in uns nicht ohne uns, weil er uns zu dem
Behuf geschaffen hat, dass er in uns wirke und wir mit ihm
mitwirkten, mag das nun geschehen ausser seinem Reiche, ver-
moge seiner allumgreifenden Allmacht oder innerhalb seines
Reiches, vermoge der besonderen Kraft seines Geistes. — Aber
auch die Wiedergeburt und der Eintritt in das Reich Gottes,
weiter das Verharren in ihm ist ausschliesslich Wirkung des
gottlichen Geistes in uns, ,der uns ohne unser Zutuen in neue
Geschopfe verwandelt und als solche erhélt“. — Und doch
kann man nicht sagen, dass er ohne uns wirke, da er uns ja

9 L. c. p. 200.

%) L. c. p. 244.

%) P. 281.

4) L. c. p. 168.

5) L. c. p. 173.

®) Spinoza, Ethik V. prop. 36. und demonstrativ. ,Mentis erga Deum
amor intellectualis pars est infiniti amoris, quo Deus se ipsum amat.®



— 223 —

gerade zu dem Zwecke neu geschaffen hat und erhilt, dass
er in uns wirke und wir mit ihm?).  So predigt er durch uns,
erbarmt sich der Armen und trostet die Betribten.* — Aber,
so fragt Luther am Ende dieser Erorterung: ,Was wird hier
dem freien Willen beigemessen? Oder was wird ihm zu tuen
Uberlassen, wenn nicht nichts? — Ja wirklich, nichts!

Gerade diese schroffen Formulierungen lassen uns Luthers
letzte Meinung tiber die Willensfrage deutlich erkennen. Nach
dem Siindenfall erscheint der Mensch entseelt, ohne freien
Willen und keiner guten Tat mehr fihig. Erst durch den
Glauben gewinnt er die rechte Gotteserkenntnis und den
rechten Willen zuriick, aber beides als Wirkung des gottlichen
Geistes, der sich im Menschen so auswirkt wie die Seele als
Formprinzip des Leibes nach scholastischer Lehre: sie bewegt
ihn und gestaltet in Verbindung mit ihm die verschiedenen
seelischen Potenzen, Erkenntnis und Willen. Wie aber die
Seele sich des Leibes bedient, so Gott des Menschen. Er allein
ist in ihm wirkendes, bewegendes, wollendes Prinzip. — Nun
konnte man jedoch mit Recht den Einwand erheben, dass
Luther an einer solchen philosophischen Ausdeutung der von
Grott auf den Menschen tiberstrémenden Wirkung seiner Willens-
und Gnadenmacht nichts gelegen gewesen sei. Das religiose
Mysterium, das sich in dieser Macht offenbart habe und vom
Glaubigen immer wieder erlebt werde, sei der einzige Aus-
gangspunkt fiir eine Betrachtung des Verhéltnisses Gottes zum
Menschen ?). Vom Menschen, seiner Subjektivitit, seinem freien
Willen in diesem Zusammenhang zu reden, sei eine Minderung
des gottlichen Rechtes und eine Verschleierung der Tatsache,
dass Gott allein Schopfer, Erhalter und Erloser des Menschen
sei. Darum miisse der Mensch die moralische und zugleich die
reale Wirkungsunfihigkeit seines Willens erkennen. In herber
Grosse stehen diese Gedanken vor uns. Sie nehmen dem Men-
schen alles, um Gott allein die Ehre zu geben.

Allein die Frage scheint mir trotzdem geboten, ob der
Gottesgedanke, der fiir Luther wie fir Calvin der Ausgangs-

1) L.ec. p. 203. ,Sed non operatur sine nobis, ut quos in hoc ipsum
recreavit et conservat, ut operaretur in nobis et nobis ei cooperaremur.”

2) In diesem Sinne sind namentlich die Ausfiihrungen Harnacks iiber
das Christentum Luthers gehalten. Lehrbuch der Dogmengeschichte. 3. Bd.
3. Aufl. S. 75411



— 224 —

punkt ihrer Uberlegungen bei der Erwigung unseres Problemes
ist, an Grosse und Tiefe dem katholischen Gottes- und Schopfungs-
gedanken zu vergleichen ist. Die reformatorische Lehre stellte
den Menschen in eine so vollstindige Abhéngigkeit von Gott,
dass er, aus dieser Lebenssphire durch die Stinde heraustretend,
sich geistig vollig vernichtet; er besitzt eigentlich keine Ver-
nunft und keinen Willen mehr, sondern ist nur noch ein Automat
siindhaften Begehrens. Darum bedeutet die Erlosung eine vollige
Neuschopfung und Neubeseelung des Menschen, die an den
Glaubigen vollzogen wird. — Nach katholischer Auffassung kann
die von Gott geschaffene menschliche Natur auch durch die
Stinde nicht vollig zerstort werden; sie ist verderbt, ihre Kr-
kenntnis getriibt, ihr Wille geschwiicht. Aber trotz aller Ver-
derbnis bleibt noch ein Schatten des gottlichen Bildes, das ihr
urspriinglich eigen war. Die Erlosung erscheint demgemiiss als
Wiederherstellung, Heilung der geschwiichten und kranken
menschlichen Natur, ihre Versetzung in ecine neue gottliche
Lebenssphéire. Aber der ganze religiose Prozess hat die Geistig-
keit des Menschen, seine Willensfihigkeit, seine Mitwirkung zur
Voraussetzung. Kr ist nicht ein passiver geistiger Automat, mit
und an dem geistige Wunderwirkungen geschehen, sondern ein
zu neuem Leben erwecktes geistiges Wesen. Es ist, so kann
man wohl sagen, eine Rettung der Menschlichkeit, die hier der
Katholizismus vollzieht, indem er Luthers radikalen Sitinden-
pessimismus ablehnt. — Es ist darum auch fiir den Humanisten
Melanchton charakteristisch, dass er nur in der ersten Ausgabe
der loci communes die schroffen Siitze Luthers tiber die Un-
freiheit des menschlichen Willens nachschrieb, in den Aus-
gaben von 1635 an dagegen sie fallen liess, ja sogar aus-
driicklich bemerkte: ,Valla') et plerique alii non recte
detrahmut voluntati hominis libertatem“?). — Drei Ursachen,
erklart er im Sinne der nunmehr auch von ihm vertretenen
synergistischen Theorie wirken bei der Bekehrung des Menschen
zusammen: Das Wort, der heilige Geist und der menschliche
Wille, sofern er nicht widerstrebt, sondern zustimmt. — Die Augs-
burger Konfession nimmt, so scheint es, die scholastische Unter-
scheidung zwischen natiirlicher und tbernatiirlicher Sittlichkeit
wieder auf, jene der Bereich der natiirlichen, diese der Bereich

1) Bezieht sich auf Vallas deterministische Schrift ,delibero arbitrio“ 1518.
?) Zitiert bei Méhler, Symbolik, 7. Aufl. 1864. S. 38.



= U5

der tbernatiirlichen oder theologischen Tugenden. Im Bereich
der natiirlichen Tugenden wird dem liberum arbitrium ,einige
Freiheit zugestanden, um die biirgerliche Gerechtigkeit zu be-
wirken und die der Vernunft unterworfenen Dinge zu lieben“;
dahingegen mangelte ihm ,die Kraft ohne den heiligen Geist die
gottliche oder die Gerechtigkeit des Geistes zu bewirken, weil
der sinnliche Mensch das nicht versteht, was dem Geiste Gottes
eigen ist“1!). Entsprechend konne der menschliche Wille ohne
den Glauben und den heiligen Geist aus eigener Kraft keine
guten Werke verrichten?). — Die Verfasser der Konkordien-
formel haben die lutherische L.ehre von der Unfreiheit des
menschlichen Willens, von seinem vollig verderbten Zustand
vor der Bekehrung, von der Unmdoglichkeit seiner Mitwirkung
bei der Bekehrung wiederholt und dementsprechend als wirk-
liche Ursachen bei dieser nur den heiligen Geist und das Wort
Gottes gelten lassen wollen?®. In dem Abschnitt ,de aeterna
praedestinatione* wird zwischen dem ewigen Vorherwissen
(praescientia) und der Vorherbestimmung (praedestinatio) unter-
schieden. Das Vorherwissen Gottes erstrecke sich iiber Gute
und Bose, sei aber nicht die Ursache des Bosen, ebensowenig
die Ursache, die den Menschen zum Frevel antreibe*). Die
Pridestination beziehe sich nur auf die Auserwéhlten. Die Ur-
sache fiir die Verwerfung der (ottlosen sei ausschliesslich in
ihrer Herzensverhirtung zu suchen?®). Es liege also nicht in
Gottes Absicht oder Willen, wenn sie das Heil nicht erlangen
kénnten. - In diesem Punkte hat die Konkordienformel die
urspriingliche T.ehre Luthers zweifellos gemildert.

Karlsruhe. R. KEUSSEN.

1) Conf. August. Art. XVIIL

%) L. ¢ Art. XX,

3) 8. J. F. Miiller: Die symbolischen Biicher der evangelisch-lutherischen
Kirche. Giitersloh 1882. 5. Aufl. P. I. 1I. De libero arbitrio. IT. III, Und unter
den Negationen. IV. VIII. Die Sitze werden abgelehnt ,Deus trahit, sed
volentem trahit®. ,Hominis voluntas in conversione non est otiosa, sed agit
aliquid.* TX. Die Ursachen bei der Bekehrung.

%) A.a, 0. XIL. 3.

) XI1. 4 u. 11

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1932. 15



	Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches Grundproblem [Fortsetzung]

