Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)

Heft: 2

Artikel: Die Willensfreiheit als religiéses und philosophisches Grundproblem
[Fortsetzung]

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404071

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 99 —

Die Willensireiheit als religioses und philo-
sophisches Grundproblem.

(Fortsetzung.)

Inhalt.

Vorbemerkung tiber den Wechsel der (edankenmotive bei
der Behandlung des Freiheitsproblems durch Augustinus. S. 100.

Die grundsitzliche Stellungnahme zum Freiheitsproblem
bei Augustinus bildet sich am Gegensatz zum Manichidismus. —
Die Selbstreflektion des Willens. — Das Problem des Bosen. —
Das Bose als Willensverkehrung, seine Ursache: Das Nichts,
d. h. es ist rational nicht zu begreifen. Das Bose als Verkehrung
der gottlichen Wertordnung. S. 100—104.

Der Wille als theologisches Problem. Seine Beziehung zur
gottlichen Allmacht und Allwissenheit. — Die geschichtszer-
storende Macht der gottlichen Allwissenheit. S. 104 f. Der Wille
ist in die gottliche Voraussicht mit aufgenommen, ist aber darum
nicht ursichlich durch diese bedingt. Das trifft insbesondere
fiir das Bose zu, fir das die Verantwortung allein dem mensch-
lichen Willen zufallt. — Die Welt als gottliches Gedanken-
system und die Welt der realen Ursachen. S. 105—107.

Der Wille und das Problem der Gnade: Fragestellungen.
S. 107. Die Zielbezogenheit des Willens auf das hochste Gut —
auf die irdischen Giiter. — Der Fall Adams. — Lage des
Menschen unter der Wirkung der Erbsiinde. — Erste Berufung
durch die Gnade und Mitwirkung des Willens mit dieser. —
Wandlung der Anschauung Augustins dartiber. — Die Gnade
bemiichtigt sich des Willens. S. 107—110. Wirkung der Gnade
bei den Erwihlten. — Keine Kausalitiit Gottes zum Bosen bei
den Verlorenen. Doch ist hier die Gnadenwirkung eine passive.
Daraus ergibt sich die Freiheit zum Bosen, die aber eigentlich
keine Freiheit, sondern Naturbestimmtheit ist. S. 110—113. Der
heilsgeschichtliche Prozess nach der Schilderung der augusti-
nischen Gnadenlehre. S.113—115. — Ergebnis und geschichtliche
Nachwirkung der Lehre Augustins. S. 115—117. Die Freiheits-
lehre als Erlebnis bei Augustin, als konstruiertes theoretisches
Problem bei den Scholastikern. S. 117 f,



— 100 —

Die Willensfreiheit als religioses und philosophisches
Grundproblem.

Dennoch wiirden wir fehlgreifen, wenn wir in Augustins
antipelagianischer Einstellung das einzige und durchgreifende
Motiv, das ihn bei seiner Behandlung der Freiheitslehre geleitet
hat, erblicken wiirden. Es gibt keine abschliessende Formel,
auf die das Ergebnis seines Denkens in dieser Frage gebracht
werden konnte, und wo man eine solche aufgestellt hat, da
hat man entweder vergessen, dass sie nur eine Phase seiner
Entwicklung zum Ausdruck bringt oder auch iibersehen, dass
Augustin, wenn er im dialektischen Kampfe sich zu letzten
Entscheidungen treiben liess, sich selbst vergessen konnte, d. h.
die auf einer anderen Ebene seiner Lebenserfahrung erwach-
senen Gedankenmotive, die das Problem in einem anderen
Lichte schauen liessen, und dass er, wenn sich die Gelegenheit
bot, doch auch wieder bereit war, auf diese den Blick zu
richten und sie zur Geltung zu bringen. Diese Bemerkung muss
man im Auge behalten, wenn man den Versuch macht, Au-
gustins Behandlung des Freiheitsproblems zu umschreiben.

Die erste religits-sittliche und zugleich kosmische Deutung
des Freiheitsproblems hat er bekanntlich im Manichiismus
gefunden. In seiner Lehre spiegelte sich insofern die drama-
tische Spannung seines Innenlebens, als er eine Zeitlang glauben
mochte, dass dieses der Schauplatz gewaltiger widerstreitender
Weltkriifte sei. Im Grunde genommen war dabei er selbst, der
Mensch, nur das passive Objekt einer Auseinandersetzung, die
an ihm und mit ibm vollzogen wurde. Augustin war viel zu
sehr sich selbst im Denken erfassender Willensmensch, als dass
er bei dieser Lehre hitte verbleiben konnen. Noch mehr:
Augustin war im Kern seines Wesens viel zu sehr platonischer
(Geistesmensch, als dass er sich damit hitte abfinden konnen,
seine Existenz in entscheidender Abhingigkeit von Weltkriften
zu denken, die im Grunde ungeistiger Art waren. Auf dieser
inneren KEinstellung griinden sich die ersten grundsitzlichen
Entscheidungen Augustins in der Willensfrage. Diese stellen
zuniichst die Tatsache fest, dass im Willen die Moglichkeit
liege, der Versuchung zum Bosen oder auch der Berufung zum



— 101 —

Glauben und zum Guten zuzustimmen oder sie abzulehnen?).
,Consentire vel dissentire propriae voluntatis est?).“ Somit
erwichst die religiose wie die sittliche Grundhaltung des Men-
schen aus der ihm eigenen Willensentscheidung®). Diese Ent-
scheidung kommt nicht durch dusseren oder inneren Zwang
zustande (denn dann entfiele jede Verantwortung)?*), sondern
nur durch die Selbstbestimmung des Willens, Dass eine solche
moglich sei, kann die psychologische und erkenntniskritische
Besinnung nicht leugnen. Die Selbstreflektion des Geistes ist
eine fiir diesen wesenhafte Kigenheit. Er handelt nicht nur,
sondern er weiss um sein Handeln. Er erinnert sich nicht nur,
sondern hat ein Wissen von dem Vermogen der Erinnerung
und der Moglichkeit, es auszuiiben. Er erkennt nicht nur, son-
dern hat ein Wissen von der Vernunft, die sich erkennend be-
titigt. KEr hat einen Willen, der nicht nur auf die Objekte
des Begehrens, sondern auch auf sich selbst gerichtet ist und
also frei liber sein Begehren entscheidet ®). — Was ist nun wohl
der Sinn dieser von Augustin gegebenen Hinweise? — Dass
der Wille nicht nur als ein Prozess aufgefasst werden kann,
der sich in uns abspielt, sondern sich als ein diesen Prozess
regelndes Prinzip kundgibt, das die Féihigkeit besitzt, diesen
Prozess durchzufiihren oder zu hemmen, ihn zu beginnen oder
abzulehnen. Nur auf dieser Grundlage léisst sich die psycho-
logische Tatsache verstindlich machen, dass der Wille sich
auf sich selbst, d. h. auf die Vorgénge richtet, die den Willens-
prozess als solchen ausmachen. Der freie Wille ist eben mehr
als dieser Prozess ).

1 ,,Yoluntas est animi motus, cogente nullo, ad aliquid vel non amit-
tendum vel adipiscendum.” Sermo XXX, 2, ¢f. de spirit. et litt. 60 ,,consentire
autem vocationi Dei vel ab ea dissentire, sicut dixi, propriae voluntatis est‘.

%) De spir. et litt. 60.

%) Retract. I, 9, 4. ,,Voluntas quippe est, qua et peccatur et rececte
vivitur.* Cf. Enarr. 2 in psalm. 31, 16. S. Mausbach, Die Ethik des hl. Au-
gustinus, II, 28.

%) De lib. arbitr. 3, 50. ,,Quaecumque ista causa est voluntatis, si non ei

potest resisti, sine peccato ei ceditur... Quisenim pececat in eo, quod nullo
modo caveri potest.”
%) De lib. arbitr. 3, 51. ,Noli... mirari, si ceteris per liberam volun-

tatem utimur, etiam ipsa libera voluntate per eam ipsam uti nos posse, ut
quodammodo se ipsa utatur voluntas, quae utitur ceteris, sicut se ipsam
tognoscit ratio, quae cognoscit et cetera.”

®) Vgl. hierzu auch die Ausfiihrungen bei Karl Joel ,,Der freie Wille*,
1908. 8. 241¢.



— 102 —

Mit dieser Einsicht hat Augustin die Moglichkeit gewonnen,
die manichiische Lehre abzuwehren, die den Willen ganz und
gar als Objekt kosmischer Gebundenheiten betrachtete. Wehrlos
schien ihr zufolge der Willeinsbesondere der Macht der Finsternis,
dem Bosen ausgeliefert. Von dem Druck dieses Gedankens, dem
er eine Zeitlang zu erliegen drohte, hat sich Augustin durch
die neuplatonische Philosophie befreit. Mit ihrer Hilfe nimmt
er nun eine grundsitzliche Verschiebung vor. Das Bose erscheint
nicht mehr als eine &ussere, Geist und Willen iliberwiiltigende
Macht, es tritt vielmehr in den Willen selbst ein. Hier wirkt
es sich als eine Willensbewegung, genauer als eine Willens-
verkehrung aus'). Denn im Willen selbst bildet sich der
Impuls, der sich von einem hoheren zu einem niederen Gut
wendet ?). Auch hier ist nicht das Ziel als solches schon bose.
Denn sofern es ein von Gott geschaffenes Gut darstellt, kann
es nicht bose sein. Aber die Hinwendung zu ihm wird bose,
wenn sie erfolgt unter Hintenansetzung eines hoheren gleich-
zeitig bewussten Gutes?®). So bedeutet auch die Selbstliebe des
Menschen fiir sich betrachtet nichts Boses und Schuldhaftes.
Sie erhilt diesen Charakter erst in dem Augenblick, wo sie
sich mit der Abkehr von Gott als dem hochsten Gut verbindet.
Denn dann wird sie zur Selbstiiberhebung, zur superbia, der
Grundschuld menschlicher Willensverkehrung *). — Doch damit
ist die letzte und entscheidende Frage noch nicht beantwortet,
wie diese Willensverkehrung tiberhaupt moglich sei. — Augustin
ist dieser Frage nicht ausgewichen, aber er hat sie mit einer
Formel beantwortet, hinter der sich, wie er selbst gesteht, die
Unmoglichkeit, sie zu beantworten, verbirgt. Denn die Moglich-
keit des Bosen, nicht schon seine Wirklichkeit liegt in der
Natur des Geschaffenen, in seiner Wandelbarkeit?). Denn diese
schliesst eben die Moglichkeit, sich von Gott als dem hochsten

) ,Perversa est ipsa conversio.“ De civ. D. XII, 6. Zum Begriff der
perversio s. de div. 83, qu. 30.

%) Deficere ab eo, quod summe est, ad id, quod minus est, hoc est
incipere habere voluntatem malam. De civ. D. XII, T.

3) De civ. D. XII, 6. ,Cum enim se voluntas relicto superiore ad infe-
riora convertit, efficitur mala, non quia malum est, quo se convertit, sed
quia perversa et ipsa conversio.* Cf. XII, 8: ,Neque enim auri vitium est
avaritia, sed hominis perverse amantis aurum.*

4, Initium quippe omnmis peceati superbia.“ De civ. D. XII, 6 (I, 518 f.

ed. Dombart).
5) De civ. D. XIV, 11 (Domb. II, 28). XXTI, 1 (Domb. II, 533).



— 103 —

Gut abzuwenden, in sich. Diese Abkehr aber ist eine mangel-
hafte Bewegung (defectivus motus) ') und kann wie jeder Mangel
nur aus dem Nichts stammen, nicht aber auf Gott als Ursache
bezogen werden ?). Denn Gott treibt und zwingt nicht zur Stinde 3).
Doch mit dieser Erklarung ist ein ursiichliches Verstéindnis der
Willensverderbnis, die zum Bosen fiihrt, nicht gewonnen, wie
das Augustinus auch selbst mit der Erklirung zugibt: ,malae
voluntatis — causa efficiens, si quaeratur, nihil invenitur4).“ Man
kann nur die Tatsache, dass sich der Wille vom hochsten Gute
abkehrt und einem Gute geringeren Wertes zuwendet, feststellen,
man kann aber die dieses Verhalten bewirkende Ursache nicht
erkennen. Denn nach ihr fragen, das wire gerade so, wie
wenn man die Finsternis sehen oder das Schweigen héren
wollte. Man muss, so schliesst unser Kirchenvater diese Erorte-
rungen, sich der Grenzen unseres Wissens in dieser Frage
bewusst werden ®). Der Sinn seiner Darlegung lisst sich in die
Schlussformel zusammenfassen: Erkliren und verstehen lisst
sich nur, was aus einer realen Ursache geschieht. Das Bose
ist keine reale Ursache. Also ldsst sich die Entstehung des
Bosen im freien Willen nicht verstehen. Damit ist eine weitere,
von Augustinus allerdings nicht ausdriicklich ausgesprochene
Folgerung gegeben, diese ndmlich, dass die sittliche und reli-
gitse Willensentscheidung, sofern sie sich dem Bosen zuwendet,
tiberhaupt nicht zu begreifen ist. Sie ist nicht zu begreifen,
weil ihr der Wertgehalt fehlt. Denn das ist doch der letzte
Sinn der Formel, dass das Bose aus dem Nichts stamme, dass
es nur eine causa deficiens darstelle. Mag auch das von unserem
Willen Erstrebte relativ als ein Gut gewertet werden, die
Zuwendung zu ihm verliert in dem Augenblick den Wert-
charakter, in dem uns ein hoher zu wertendes Gut gleichzeitig
bewusst ist. Denn eine solche Zuwendung bedeutet eine Ver-
kehrung der gottlichen Wertordnung. Der Mensch stellt dieser
sein eigenes nichtiges Wertempfinden, seine superbia, gegeniiber,
wobei diese Ubersteigerung des Menschlichen haltlos vor der

') De lib. arbitr. II, 54.

%) De civ. D. XII, 6. — De lib. arb. ITI, 11. De praedest. sanct. 9.

’) De div. quaest. ad Simpl. I, 2, 16, vgl. Mausbach, Ethik d. hl. Au-
gustinus II, 70, u. die dort angefiihrten Zitate.

*) De civ. Dei XII, 6.

°) De civ. Dei XII, 7.



— 104 —

Ubermacht des gottlichen Willens versinken muss. Nietzsches
Gedanke, dass der Wille des Ubermenschen das Gute selbst
erschaffen und bestimmen konne, wiirde Augustin als Illusion
eines perversen Denkens abgewiesen haben. Denn mit den
Stoikern teilte er die Uberzeugung, dass die kosmische wie die
sittliche Lebensordnung eine Auswirkung des gottlichen Willens
und vom Menschen nicht zu dndern sei.

Aber ist nicht der Wille, sofern er eine der menschlichen
Natur zugehorige Tatsache ist, in die kosmische I.ebensordnung
Gottes einbezogen? Und ist nicht diese Lebensordnung durch
die gottliche Allmacht und Allwissenheit so vollstindig voraus-
bestimmt, dass der menschliche Wille nur noch als eine abhéngige
Funktion vorausgedachter Beziehungen erscheint? Denun welche
Folgerungen sind in der theologischen Voraussetzung gottlicher
Allmacht und Allwissenheit mitgedacht? Zunéchst diese: dass
das Geschopf — und mit ihm auch der von Gott geschaffene
menschliche Wille — an keinem Punkte sich der goéttlichen
Allmacht entziehen oder ihr widerstehen kann ). Diese Allmacht
umfasst aber das ganze Gewebe des ursichlichen Geschehens
und demgeméss auch die urséchlichen Verkniipfungen im mensch-
lichen Willen?). Diese Verkniipfungen sind der ewigen All-
wissenheit Gottes schon vor aller Zeit gegenwartig ®). Es gibt
fiir sie nichts Neues und Unvorhergesehenes, sondern alles ist
in ihrem ewigen Vorherwissen schon enthalten?). Auch das
Kiinftige ist in Gottes Anordnung schon vollendetes Geschehen %).
Aller geschichtlichen Entwicklung ist damit der Boden entzogen.
Wenigstens von Gott aus gesehen ist die Weltgeschichte schon
vor aller Zeit abgeschlossen. Nicht mit Unrecht hat Scholz im

1) ,Es geschieht nichts ausser Gottes Willen, wenn auch gegen den-
selben; denn es wiirde nichts geschehen, wenn er es nicht zuliesse und
nirgends ldsst er nicht wollend zu, iiberall nur wollend.* ,Denn Gott ist
alles, der Mensch ist nichts.“ (Enchirid. 100, 99).

) ,Certum est, nos velle, cum volumus, sed ille facit, ut velimus.“ —
»Certum est, nos facere, cum facimus, sed ille facit, ut faciamus.“ De gr.
et lib. arb. 32, vgl. auch Mausbach, Ethik des hl. Augustinus. II, 73.

3 ,Ordinem omnium causarum esse certissimum et Dei praescientiae
notissimum.* De eiv. D. V, 9, (Dombart. I, p. 207, 21): ,in cuius (Dei) dis-
positione iam tempora facta sunt, quaecumque futura sunt® L. c. X, 12 (D.
I, 422, 28), cf. XXII, 2 ,non solum praeterita, vel praesentia, sed etiam
futura iam fecit“. (D. II, 536, 2 f.).

Y) De Genesi ad litt. V, 41. — De civ. D. XII, 18 (D. I, 541, 6 ff.).

%) S. oben das Zitat aus de C. Dei X, 12.



— 106 —

Sinne dieser Betrachtung von einer geschichtszerstérenden
Entwicklung des Allwissenheitsbegriffs gesprochen ).

Kann aber diese aus dem Wesen des Gottesbegritfs gefiihrte
metaphysische Spekulation die tatséichliche Verantwortung fiir
das Bose autheben? — Auf diese Frage antwortet Augustinus
mit der Erklirung, dass die Siinde als Abkehr von Gott als
eine uns freigelassene Moglichkeit der Willensbetitigung zu
betrachten sei?). Wo immer diese Moglichkeit verwirklicht
ist, da ist diese Verwirklichung von (rott vorausgesehen. Denn
alles Wirkliche ordnet sich der von Gott vorausgeschauten
,Ordnung der Ursachen® ein, und dieser Ordnung gehoren auch
unsere Willensentschliisse, gehoren die aus diesen Iintschliissen
erwachsenen Willenshandlungen an?®). — Inwiefern aber, so
miissen wir weiter fragen, konnen Willensbetitigungen dieser
Art trotz der gottlichen Voraussicht dennoch als frei angespro-
chen werden? — Eben darum, weil sie nicht durch eine #dus-
sere Notwendigkeit erzwungen sind, sondern dem Willen dessen
entsprechen, der sie vollzieht. Gerade das macht das Wesen
unserer Willenshandlungen aus, dass in ihnen unser Wille das
tut, was nicht geschehen wiirde, wenn wir es nicht wollten *).
Darum stindigt der Mensch nicht, weil Gott vorauswusste, dass
er stindigen werde, im (tegenteil, es ist gerade deshalb zweifel-
los, dass er selbst siindigt, wenn er sitindigt, weil derjenige, der
sich in seiner Voraussicht nicht tduschen kann, vorher wusste,
dass nicht das Fatum, nicht der Zufall, nicht irgend etwas
anderes, sondern er stindigen werde. Will er nicht, so siindigt
er auch offenbar nicht, und will er nicht stindigen, so hat Gott
auch dies vorausgesehen®?).

Was bedeutet indessen diese allumfassende Voraussicht
Gottes fiir die ursiichliche Bildung unserer Willenshandlungen ?
— Sind nicht diese von Gottes Allwissenheit vorausgedacht,
damit auch von ihr vorausbestimmt? Augustinus hat auf diese
Fragen keine eindeutige Antwort gegeben. In der durch die

) H. Scholz, Glaube und Unglaube in der Weltgeschichte. Ein Kom-
mentar zu Augustins de civitate Dei. 1911. S. 150.

) De lib. arbitr. II, 54.

%) Ipsae quippe nostrae voluntates in causarum ordine sunt, qui cer-
tus est Deo eiusque praescientia continetur ... ita, qui omnes rerum causas
Praescivit, protecto in eis causis etiain nostras voluntates ignorare non
Potuit, quas nostrorum operum causas esse praescivit. Civ. D. V, 9 (p. 205 £.).

) L.e. V,10 (p. 209).

°) De Civ. D. V, 10 (Domb. I, p. 210, 2—8).




— 106 —

Auseinandersetzung mit den Manichéiern bestimmten Schrift
,liber die Willensfreiheit* legt er allen Nachdruck auf den
Gedanken, sowohl die Selbstverantwortung wie die Selbstver-
ursachung des menschlichen Willens sicherzustellen. So wenig
wie die Erinnerung als Spiegel der Vergangenheit die Ursache
dafiir ist, dass das Vergangene notwendig geschah, so wenig
ist Gottes Voraussicht die Ursache dafiir, dass das Kiinftige
notwendig geschehen muss. ,Und wie ich mich an einiges
erinnern kann, was ich getan habe, ohne deshalb alles getan
zu haben, woran ich mich erinnere, so weiss Gott auch alles
voraus, was er selbst tun wird, ohne doch darum alles zu tun,
wovon er vorausweiss, dass es geschehen wird ). — Insbe-
sondere liegt Augustin daran, die Kausalitit Gottes von dem
Bosen auszuschliessen, das der Mensch tut. ,Gott weiss wohl
alles voraus, wovon er der Urheber ist, aber er ist nicht der
Urheber von allem, was er vorausweiss ?).“ ,Durch Voraus-
bestimmung weiss (Gott das voraus, was er tun wird ..., aber
er vermag auch Dinge vorauszuwissen, die er nicht selbst tut,
wie z. B. die Siinden ®).* Das Tun des Bosen oder eigentlich
die Abkehr vom Guten fallt allein der Willenshaltung des
Menschen zur Last. Denn Gottes Voraussicht (praescientia) ist
noch keine Vorausbestimmung (praedestinatio) im Sinne wirk-
licher Verursachung #). Augustin streift hier die Unterscheidung
zwischen logischer Verkniipfung und realer Verursachung,
ohne sie doch zu voller Klarheit herauszuarbeiten, was erst
der Logik des 18. Jahrhunderts gelungen ist. — Die Kkorper-
liche wie die geistige Welt bildet in Gottes Denken, in seiner
ewigen Voraussicht, ein in seinen Grinden und Folgen un-
wandelbares, geschlossenes System. Doch von diesem gedank-
lichen System verschieden ist das System realer Ursachen, dem
alle von Gott geschaffenen Wesen angehoren und in dem sie sich
der ihnen eigenen Natur gemiss auswirken koénnen. Innerhalb
dieses Systems kann nun in der Welt geistiger Wesen ein Ver-
sagen und eine Abkehr des Willens von Gott stattfinden. Dass
das nicht von Gott selbst gewollt und verursacht sein kann,
erscheint Augustinus offenbar. Denn Gott wire nicht mehr

1) De lib. arb. 111, 4.

?) L. e. III, 11. ,Deus omnia, quorum ipse auctor est, praescit, nec
tamen omnium, quae praescit, ipse auctor est.”

%) De praedest. sanct. 19 et de Civ. D.V, 9.

%) S. hierzu Mausbach a. a. O., II, 62,



Gott, wenn er zu sich selbst in Widerspruch trite. Wohl aber
hat Gott das Auftreten des Bosen und seiner Wirkung im Haus-
halt der Welt und im geschichtlichen Leben der Menschheit
vorausgesehen und vermoge dieser Voraussicht den Weltplan
gestaltet. , Vermoge seiner hochsten Willensmacht hilft er dem
guten Willen der geschatfenen Geister, den bosen richtet er,
alle ordnet er !).“ Diese Ordnung tritt nach den Ausfithrungen
Augustinus darin zutage, dass die Schopfung in dem Ganzen
ihrer Entwicklung ein wunderbares Kunstwerk darstellt und
dass sie als sittliche Ordnung betrachtet Gottes ewige Gerech-
tigkeit offenbart ?). '

In den bisher berticksichtigten Erorterungen behandelt
Augustinus wesentlich das theologische Problem, wie sich das
Verhéltnis gottlicher Wesenheit zum Weltgeschehen im all-
gemeinen und zur menschlichen Willensbildung insbesondere
darstelle. Die pelagianische Kontroverse liess ihn das Problem
auf einer andern Grundlage erneut durchdenken. Die Frage,
die er sich nunmehr stellt, lautet: Kann der Mensch zu seinem
Heile etwas beitragen? Kann er von sich aus Gutes wollen
und tun? — Und wenn ihn die Erfahrung belehrt, dass er
in Stinde und Schuld verstrickt ist, kann er nur von der
Gnade Gottes eine FErlosung aus diesem unseligen Zustand
erhoffen? Oder kann er an diesem Erlosungswerke selbst
irgendwie mitwirken? Und wenn er seine Errettung der Gnade
verdankt, wirkt diese unwiderstehlich auf den Willen? — Und
wenn das zutreffen sollte, schafft die Gnade dann eine Pré-
destination fiir die Auserwihlten? — Wie aber ist in diesem
Falle die Lage der nicht Erwihlten zu erkliren? — Nur aus
eigenem Verschulden, aus einer Verstockung ihres Willens?
Oder ist auch dieses Endschicksal derer, die sich nicht er-
losen lassen, in Gottes sittlicher Weltordnung irgendwie schon
voraushestimmt? — So schliesst sich hier eine ganze Kette von
Fragen aneinander, und sie alle werden wieder durch das religiose
Grundverh:iltnis bestimmt, das den menschlichen Willen in seiner
Abhingigkeit vom gottlichen, das unser menschliches Leben als
Glied einer allumfassenden Lebensordnung erkennen lehrt.

) De Civ.Dei V, 9 (Domb. I, 206, 29) et L. e. XIV, 26 (Domb. II, 54)

?) Vgl hierzu J. Huber, Philosophie der Kirchenviter, S. 284—288 sowie
Keussen R., Betrachtungen iiber das Verhiltnis der christlichen Ethik zu
Staat und Kultur. Tnternat. kirchl. Zeitschrift 1915, Heft 3, S. 258 f.



— 108 —

Der menschliche Wille, so kénnen wir gelegentliche Um-
schreibungen Augustins zunéchst aufnehmen, ist immer ziel-
bezogen und sein Ziel, so wiederholt er — darin ganz Plato-
niker —, ist das Streben nach Glickseligkeit?). Nur in der
fruitio Dei kann dieses Ziel in vollem Umfang erreicht werden #).
— Dass es von der iiberwiegenden Zahl der Menschen nicht
erreicht wird, liegt daran, dass ihr verkehrter Wille sich nicht
dem fiberirdischen und hdochsten Gute, sondern den irdischen
Giitern zuwendet und diese, die er nur gebrauchen sollte,
geniessen will ®). Der menschlichen Natur ist diese Willens-
verkehrung urspriinglich nicht gemiiss. Aus eigener Kraft
konnte und sollte sie in der Gottesgemeinschaft verbleiben *).
Indem Adam aber der Versuchung zur Sinde erlag, verlor er
diese Kraft und damit die Freiheit seines Willens: er wurde
der Stinde Knecht %). — Wie aber Adam, so auch sein Geschlecht.
Die Willensfreiheit ist in ihm nicht vollig verschwunden. Es
besitzt aber — auf sich selbst gestellt — nur noch die Kraft
zum Siindigen (valet ad peccandum) ®). Aus dieser Lage kann
sich der Mensch nicht befreien. Wer sich selbst getotet hat,
kann sich das Leben nicht wieder geben. Auch das Gesetz
dandert an dieser verzweifelten Lage nichts — im Gegentelil,
es bringt uns unsere sittliche Schwiiche nur noch schirfer zum
Bewusstsein 7), weckt dadurch aber auch das Verlangen nach
einem Erloser. Denn unser eigenes Versagen treibt uns zu ihm.
So ergibt sich flir den unter der Erbsiinde stehenden Menschen
eine merkwiirdige Zwiespéltigkeit seiner inneren Lage. Ge-
wissen und Gesetz offenbaren ihm in gleicher Weise seinen
Abfall von Gott und mit ihm verbunden seine sittliche Ohn-
macht 8. Aber diese verzweifelte Lage treibt ihn aus sich

1) De natura et gratia n. 54.

) Uber den Begriff truitio Dei s. den ausgezeichneten Exkurs in dem
Buche von Scholz, Glaube und Unglaube in der Weltgeschichte usw,
S. 197 ff.

) Hier auch die Erklirung der wichtigen Begriffe frui und uti, die
die beiden miglichen Formen der Hingabe bezeichnen, der Genuss die
unbedingte, der Gebrauch die bedingte. De doctr. christ. I, 4, 5 uw. 10. De
C. Dei XI, 25 (D. I, 496) und I, 10 (D. I, 18).

%) De corr. et gr. 37.

%) Euchirid. e. 29.

) C. duas epist. Pelag. 2, 9.

) De divers. quaest. ad. Simpl. e. I q, 1, n. 2 — et Epist. 145, 3.

) De divers. quaest. ad. Simpl. lib. T qu, 1.n. 2.



— 109 —

selbst heraus, zwingt ihn nach einem Helfer seines ohnmiich-
tigen Willens zu suchen!). Noch im Zustand der Verderbnis
wirkt schon die gottliche Gnade. Sie ruft unseren Willen zum
Glauben %), wobei dann allerdings es der eigenen Entscheidung
des Willens anheimgegeben ist, ob er der gottlichen vocatio
folgen wird oder nicht?®). So schreibt Augustinus 397: ,In
anderer Art veranlasst Gott, dass wir wollen, wie er veran-
lasst, was wir wollen. Dass wir wollen ist nach seinem Willen
sein und unser Werk, das seine: unsere Berufung, das unsere:
ihm zu folgen. Was wir aber wollen, veranlasst er allein, d. h.
das Gut-handeln-kénnen *).“ Etwa 30 Jahre spiter hat er unter
der Auswirkung des pelagianischen Streites seine Auffassung
dahin geéindert, dass er behauptet: auch die erste Willensregung
zum Guten, die sich in uns unter der Erfahrung bildet, ,dass
unsere eigene Willenskraft zur Erfillung der gottlichen Gebote
nicht ausreicht, ist Gottes Werk, der den Willen also bereitet
(qui praeparat voluntatem), und wenn wir dann zur guten Tat
entschlossen wollen, so wirkt er bei diesem Wollen mit uns
zusammen* ®), Das ist, wie man mit Recht bemerkt hat, das
genaue Gegenteil der urspriinglich von Augustinus geéusserten
Ansicht ®). Denn anfangs hatte er behauptet, dass bei der
ersten Regung zum Guten die Spontaneitit des menschlichen
Willens mitbeteiligt sei. ,Denn nur dem kann geholfen werden,
der etwas aus eigenem Antrieb unternimmt, weil Gott unser
Heil in uns nicht so wirkt, als wiren wir fiihllose Steine oder
als wenn wir denen glichen, deren Natur er nicht mit Vernunft
und Willen begabt hat 7).* Nun hat Augustinus zwar diesen
Gedanken, wie aus einer Bemerkung in den Retraktationen

1) De spiritu et lit. n. 30 ,propterea iubet (scil. lex), ut in nobis defi-
cientes ad illum confugiamus®.

*) Die vocatio Dei geht dem Wollen voraus ,nemo velle potest nisi
vocetur® de div. quaest. ad. Simpl. I, 2, n. 10 et de div. quaest. 83 qu. 68, n. 5.

% ,Consentire autem vocationi Dei vel ab ea dissentire propriae volun-
tatis est. De spir. et lit. n. 60, dhnlich ¢. Secund. Man. c. 19.

4 1 ad. Simpl. I, 1. q. 2,, n. 10. ,Aliter enim praestat Deus, ut velimus
aliter praestat quod voluerimus. Ut velimus enim et suum esse voluit et
nostrum : suum volendo, nostrum sequendo. Quod autem voluerimus, solus
praestat, id est, posse bene agere.

®) De gratia et lib. arbitr. n. 33 ,quis istam etsi parvam dare coeperat
caritatem, nisi ille, qui praeparat voluntatem, et cooperando perficit, quod
Operando incipit?* Die Schrift stammt aus den Jahren 426/427.

°) H. Jonas, Augustin und das paulinische Freiheitsproblem, S. 53.

) De pecc. mer. et remed. II, 5.



— 110 —

erhellt, nicht fallen gelassen!), aber er hat ihm eine andecre
Betonung gegeben. Auch der menschliche Wille untersteht
vom Beginn des Heilswerkes an der gottlichen Fiihrung. Diese
macht uns recht suchen ?). ,Dass wir uns zu Gott hinwenden,
ist uns ohne seine Anrecung und Hilfe (nisi ipso excitante
atque adiuvante) unmoglich®, so dass hier wirklich die Frage
gilt: ,Was haben wir also, das wir nicht empfangen hiitten %)?“
So ruht das ganze sittliche Leben auf dem gottlichen Beistand
als seiner Grundlage, wie das die ,Bekenntnisse“ in dem be-
kannten Satze ausgesprochen haben: ,Gib, was du forderst,
dann fordere, was du willst*.“ — Doch nicht nur der erste
Antrieb zum Guten, sondern auch die Mdoglichkeit und der Wille,
darin zu verharren, wird der gottlichen Gnade verdankt ?).
Somit kann fiir den ganzen Verlauf des sittlich-religiosen Heils-
prozesses gesagt werden: Nicht der Wille beméichtigt sich der
Gnade, sondern vielmehr die Gnade des Willens ¢).

Diese Gnade wirkt in uns den Glauben?) an Christus den
Erloser, sie wirkt weiter in uns durch den hl. Geist, der uns
gegeben ist, die Liebe, durch deren Besitz sich unser Leben
vollendet®). Denn sie begriindet die Leibesgemeinschaft mit
Gott, durch die wir erst die volle sittliche Freiheit gewinnen.
Das gilt in solchem Ausmass, dass fir diese Lebensstufe das
kithne Wort gewagt werden kann: ,Liebe und tue, was du
willst 9).¢

Doch mag in diesem Punkte die Gnadenerfahrung den
Erwihlten zur volligen Gewissheit fithren, so dass fiir ihn auch
das Problem der Willensfreiheit tatséichlich gelost ist, es ist
“doch, wie Augustinus gestehen muss, nur eine Losung, die den
von der Gnade Erwéihlten zugénglich ist. Ausser dem Lichte,
in dem sie wandeln und zu ihrem Ziele gefiithrt werden, bleibt
das dunkle Ritsel der Gnadenwahl, bleibt das noch dunklere

1 Retract. I, 23, n. 2 u. 3.

) Soliloqu. I, 2.

%) De pecc. mer. et remed. II, 30 f.,, s. Mausbach a. a. O., II, 44.

4 Conf. X, 29. ,Da, quod iubes, et iube, quod vis.“ Gerade dieser Satz
gab Pelagius den Amnstoss, fiir die Willensautonomie des Menschen ein-
zutreten.

5) De corr. et gr. 38 et auch Euchirid. 28, de Civ. D. XIV, 217.

%) De corr. et gr. 8.

) Ad. Simpl. I, 1, qu 2, n, 10, Retract. I, ¢, 23, 2.

8) De gratia Chr. 21, 22. Contra duas epist. Pel. II, 22. De patientia 14-

%) ,Dilige et quod vis, fac.“ In Joh. Ep. tr. 7, 8.



— 111 —

Riitsel der Verstockung und Verwerfung derer, welche die
Gnade nicht zu ihrem Ziele zu fithren vermag. Denn ausser
ihrer Wirkungssphire muss der auf sich selbst gestellte Wille
notwendig Béses tun. Ja, nach einer gelegentlichen Ausserung
Augustinus besteht die sittliche Eigenart seiner Freiheit in
diesem Zustande darin, dass er Boses tut?), Und Gott {iiber-
lasst ihn dann der freigewihlten Finsternis, in der er natur-
gemiiss auch nichts anderes wirken kann als Werke der Finster-
nis?). Diese Ausserungen aus dem Jahre 415 haben wenige
Jahre spiter noch eine erhebliche Verschirfung erfahren. Im
Anschluss an die bekannte Stelle im Romerbrief behauptet
Augustin, Gott habe die Heiden ihren schéndlichen Geliisten
iberliefert, sei es auf dem Wege, dass er sie verliess, oder
auf eine andere erklarbare oder unerkldrbare Art?®). Hierbei
handle es sich um einen Akt der Strafgerechtigkeit Gottes, der
sie den bosen Geliisten tiberlasse nicht bloss wenn sie geschehen,
sondern auch dass sie geschehen®). Trotzdem behalte der Satz
seine Giiltigkeit: Gott macht den bosen Willen nicht, sondern
gebraucht ihn, wie er will%. Allein in der letzten Zuspitzung
der pelagianischen Kontroverse hat sich Augustin zu der
schroffen Erkldrung treiben lassen, dass Gott das Herz des
Siinders zu einer bosen Tat lenke oder entsende, dass er den
bosen Willen durch eigene Schuld zu einer Siinde geneigt
mache (in hoc peccatum inclinavit)®). Doch macht Augustin
auch hier wieder den Vorbehalt, dass diese Einwirkung Gottes
tber den Stinder nur als Strafgericht komme, ohne seine Bos-
heit zu bewirken, die vielmehr auf erbsiindlicher Grundlage
beruhe oder aus seinem eigenen Willen erwachse 7). Mit diesem
Vorbehalt hat der Kirchenvater gewiss den Gedanken einer
unmittelbaren Kausalitit Gottes, die den Menschen zum Bosen
triebe, abwehren wollen. Im Sinne dieses Vorbehaltes wurden
wir schon zuvor belehrt, dass das Bose keine positive Ursache
habe, sondern aus einer causa deficiens, aus dem Nichts er-

1) C. duas epist. Pelag. I, 6 et II, 9 u. de natura et gratia 25.

?) De natura et gratia 24/25. .

%) Sive deserendo sive alio quocumque explicabili vel inexplicabili
modo, e, Jul. Pel. 5, 10. |

YL e 8 11

) L. c. 5, 14, 15. }

°) De gr. et lib. arb. 43. Die Ausserung stammt aus dem Jahre 426.

) De gratia et lib. arb. 43.



klart werden miisse!). Nunmehr findet diese zunichst seltsam
anmutende FKrklirung eine weitere Beleuchtung durch die
augustinische Gnadenlehre. Der menschliche Wille als solcher
gehort dem von Gott geschaffenen ordo rerum an, der sich in
dem von der gottlichen Allmacht und Allwissenheit umschlossenen
ordo causarum auswirkt?). Dessen schopferische Ursache (quae
facit nec fit) eben Gottes Wille ist. Doch dem ordo causarum
sind alle besonderen Ursachen ecingegliedert, denen Gott teils
eigene Wirkungskrifte (potestates) verliehen hat, teils nicht.
Jene allein sind als wirkende Ursachen zu betrachten, von
denen man sagen kann, et faciunt et fiunt, es sind die ge-
schaffenen, vor allem die verniinftigen Geister. Diese hingegen —
die korperlichen Ursachen — sind nicht eigentlich als wirkende
Ursachen anzusprechen (magis fiunt, quam faciunt), da sie nur
das vermogen, was der Wille der Geister aus ihnen macht. —
Auf den menschlichen wirkt nur der gottliche Wille als Gnade.
Doch diese Gnade ist abgestuft: bei den Erwiihlten, an welchen
Gott sein Erbarmen offenbaren will, wirkt sie so, dass die durch
sie Berufenen ihr folgen miissen. Sie ist also ihrer geistigen
Lage, ihrer Willenseinstellung so angepasst, dass sie nicht
widerstreben konnen?®). Bei den Nichterwihlten hingegen ist
die Berufung wirkungslos, weil sie so gehalten ist, dass jene
sie nicht zu fassen vermogen, noch auch durch sie bewegt
werden konnen4). Man muss im Sinne Augustins von einer
passiven Haltung Gottes gegeniiber denen sprechen, die von
seiner Gnade nicht Uberwunden werden. Er treibt sie nicht
zum Bosen, aber er hindert sie nicht daran, ihm zu folgen?).
Der sich selbst tiberlassene menschliche Wille wird dann sich

1y Siehe oben S. 103.

?) Siehe die Ausfiihrungen de Civ. D, V, 9. Aus ihnen ergibt sich
folgendes Schema:

ordo causarum = Dei voluntas (ed. Domb. I, 206, 29 ff.)
causae
voluntariae_____ naturales
Dei spirituum———— hominum

3 Retract. I ¢, 23, 2. De div. quaest. ad. Simpl. I, 2, 13.

4 L. c. ,ad alios autem vocatio quidem pervenit: sed quia talis fuit,
qua moveri non possent nec eam capere apti essent, vocati quidem diel
potuerunt, sed non electi.

) Ad. Simpl. I, 2, 15, besonders die Erklirung, der Willensverhéirtung
des Siinders entspricht auf Seiten Gottes ein ,nolle misereri, ut non ab
illo irrogetur aliquid, quo sit homo deterior, sed tantum, quo sit melior,
non erogetur“, vgl. auch Mausbach a. a. 0., II, 6 {.




— 113 —

selbst das Bose einreden und aus eigenem Antrieb von einer
Stiinde in die andere stiirzen?!). Schliesslich ergibt sich auf
diesem Wege die Willensverhirtung und Verstockung, die in
verblendeter Selbstiiberhebung dem géttlichen Willen wider-
strebt. — Kann man indessen in dieser Schilderung eine Be-
stitigung der Behauptung erblicken, dass der Mensch, indem
er seinen Willen an das Bose hingibt, nun wirklich frei ist? —
Das wiire dann allerdings eine tragische und zugleich nieder-
driickende Krprobung seines freien Willensvermogens. Kein
Zweifel indessen, dass Augustin diese Willensauffassung ver-
treten hat, wobei die Betonung der Freiheit augenscheinlich
eine Sicherstellung der Moglichkeit der Moral erwirken sollte.
Allein dieses Motiv steht ausser Frage, wenn es sich um die
Feststellung der tatsichlichen Willenslage des Menschen handelt,
und eben diese ist nach Augustins Schilderung beim unerlosten
Menschen eine solche, dass er nur slindigen kann, — soweit
er auf seine eigenen Krifte angewiesen ist?). Mag darum auch
eine Eigenbetitigung seines Willens vorliegen, diese ist mora-
lisch eindeutig im Sinne des Bosen festgelegt. — Fiir diese
Auffassung kann man auch als weiteren Beweis die Lehre
Augustins anfithren, dass das sittlich Gute durchaus auf reli-
givser Grundlage ruht und dass darum auch die Willens-
betitigung, die es verwirklichen will, ebensosehr der gott-
lichen Gnadenhilfe bedarf. Dementsprechend macht sich der
Mensch aus einem Schlechten zu einem Guten nicht durch
sich selbst, sondern ,aus dem, durch den und in dem, der alle-
zeit gut ist “®). ,Kein Wille ist (im sittlichen Sinne) frei, den
der Befreier (Christus) nicht frei gemacht hat“*).

Hiernach scheinen sich mir nachstehende Sitze als ab-
schliessende Folgerungen aus der Gnadenlehre Augustins zu
ergeben:

Im Urstande stand dem Menschen die Wahl zwischen dem
Guten und Bosen offen. Er konnte das Gute aus eigener Kraft
vollbringen und dieses Konnen war wesentlich gebunden an
seinen Willen. — Im Zustand der gefallenen Natur kann der

) C. duas epist. Pel. 1, 7 et de peccat. mer. et remed. 2, 26, 27.
2) 8. de Civ. D. V, 10 (Domb. I, 209, 21 ft.).

’) De gratia Christi 19, 20.

) C. duas epist. Pel. 1, 7.

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1932. 3



— 114 —

Mensch nur noch siindigen?!). Zum Tun des Guten besitzt er
keine Kraft mehr., Auch die sittliche Berufung (vocatio), die
Gott durch das Gesetz an den Menschen ergehen lisst, dndert,
wie Augustinus im Anschluss an die Ausfiihrungen des Romer-
briefes lehrt, an dieser Lage nichts. Sie dient nur der Vertiefung
seines Stindenbewusstseins. Der Ausruf des Apostels ,Ich un-
gliicklicher Mensch, wer wird mich erlésen von diesem Todes-
leibe?“ bezeichnet auf das schérfste diesen tragischen Zustand des
unerlosten Menschen?). Er mochte frei sein von der Siinde und
fiihlt doch immer wieder seine Willensohnmacht, diese Freiheit
zu gewinnen. Erst die Gnade Christi filhrt hier den Wandel
herbei. Dem Willen zum Guten wird nun auch das Vermogen,
es zu tun, verliehen. Im Verlauf der pelagianischen Kontroverse
ist Augustin indessen auch in diesem Punkte wieder bedenklich
geworden ?), Auch der ,homo sub gratia“ steht noch unter der
Anfechtung seiner sinnlichen und irdischen Begierden. Er hat
zwar Wohlgefallen am Guten, aber dieses Wohlgefallen reicht
nicht aus, es zu vollbringen. Es bleibt also auch hier noch die
kraftlose Willensschwéche bestehen, bis — jedoch nur bei den
Erwidhlten — die Gnade durch die Kraft des heiligen Geistes
und der von ihm gewirkten Gottesliebe den Willen so umge-
staltet, dass er unwiderstehlich im Wollen und Vollbringen das
Gute tut*). Allein auch hiermit will Augustinus nur den tat-
sichlichen Verlauf des heilsgeschichtlichen Prozesses beschreiben.
Dieser Verlauf lisst die Moglichkeit, dass der Mensch auch in
diesem Zustand noch siindigen kann, unberiihrt ). Diese Mog-
lichkeit entfillt erst im Zustand der vollendeten Gnade, in dem
wir der Silinde nicht mehr dienen kénnen. Hier also tritt die
gottebenbildliche Natur des Menschen in einer Lebensbestimmt-
heit in die Erscheinung, die als ,selige Notwendigkeit des Guten“
zu bezeichnen ist, eine Notwendigkeit, die beim Menschen durch

1) De div. quaest. ad. Simpl. lib. I q, 1 n. 2. — C. duas epist. Pelag. I, 7.
— De natura et gratia 25.

#) Urspriinglich wird Rém. 7, 7T—25 auf d. Menschen sub lege bezogen
de div. quaest. ad. S. I. ¢. Spéter hat Augustin diese Deutung als pelagianisch
bekéimpft u. die Schilderung des Apostels auch auf den homo sub gratia
bezogen. Retract. I, 1 c¢. 23, n. 1, ¢. 24, n. 2. Il ¢. 1, n. 1.

%) Vgl. hierzu Jonas a. a. 0., S. 39 ff.

*) De corr. et gratia 38, s. zu dieser Stelle Rottmanner, O. ,Der Au-
gustinismus¥, S.21, der sie auf die Unwiderstehlichkeit der Gnade bezieht;
dagegen Mausbach, Augustinus Ethik, II, 31.

°) Mausbach a. a. O., II, 36.



— 115 —

die gottliche Gnade erwirkt wird, wohingegen sie bei Gott selbst
sich aus der Wesensbestimmtheit seiner Natur ergibt?).

Uberblicken wir nun noch einmal die Willenslage des Men-
schen im heilsgeschichtlichen Prozess, so diirfte sich folgendes
Bild ergeben: Fiir den Urzustand behauptet Augustinus das
liberum arbitrium indifferentiae in dem Sinne, dass sich der
Wille in gleicher Weise sowohl zum Guten wie zum Bosen
entscheiden kann. Er ist hier im eigentlichen Sinne frei, d. h.
nach keiner Seite gebunden?). — Im Zustand der gefallenen
Natur kann er nur noch das Bose wollen. Das Gesetz dndert
an diesem Zustande nichts. Es stellt ihm vor Augen, was er
tun scllte, aber es gibt ihm weder die Kraft zum Wollen noch
zum Vollbringen des Guten. — Erst die Gnade erweckt aut
einer Vorstufe in ihm zunédchst das Wohlgefallen am Guten,
ohne jedoch die entgegenstehenden Hemmungen seiner sinnlichen
Natur tiberwinden zu kénnen. Nur wenn die Gnade im Sinne
der Willensbewdiltigung wirksam und aktiv wird, schatft sie in
der Gottesliebe den unwiderstehlichen Drang zum Guten, wobei
indessen immer noch die Moglichkeit eines Andersgerichtetseins
des Willens bestehen bleibt. — Der Endzustand schliesst bei
den Erwihlten auch diese Moglichkeit aus. Ihr Wille kann
nicht mehr stindigen. Denn unverlierbar wie der Wille nach
Glickseligkeit, wird dann der Wille zur Frommigkeit und Ge-
rechtigkeit sein?).

An der Hand dieses Uberblicks moge nun nochmals die
Frage gestellt werden, in welchem Umfang der Verlauf des
heilsgeschichtlichen Prozesses nach der Schilderung Augusting
eine wirkliche Willensfreiheit zulédsst. Die Antwort lautet: im
eigentlichen Sinne frei, so dass seine Willensentscheidung ganz
ihm tberlassen bleibt, erscheint ihr zufolge nur Adam. Sein
Fall bedingt die Willensgebundenheit aller seiner Nachkommen.
In der massa perditionis dussert sich diese Gebundenheit in der
Unfahigkeit zum Guten, bei den von der Gnade Erwihlten in

') Opus imperf. ¢. Iul. 6, 19.

?) De corr. et gr. 37.

°) Zu diesen Entwicklungsstufen vgl. de div. quaest. 83 qu. 66, a, 7.
Expositio... ex epist. ad Romanos prop. 13—18. — De corr. et gratia 33.
De Civ. D. XXII, e. 30 (s. 632 f., Dombart). ,Sic enim erit inamissibilis vo-
luntas pietatis et aequitatis, quo modo est felicitatis.* — A. a. O. auch die
fir die sittlich-religiose Stufenlehre wichtige, mehrfach wiederholte Formel
»Primum liberum arbitrium posse non peccare, novissimum non posse peceare®.



— 116 —

einer mystischen Willenswandlung, die sie nun doch wieder
befdhigt, das Gute zu wollen und damit die sittliche Freiheit
zuriickzugewinnen. Der eigentlich Handelnde bei dieser Wand-
lung ist allein Gott. — Im Lichte der religios-metaphysischen
Betrachtung, die den Erlosungsglauben Augustins bestimmt,
kann darum von Freiheit nur bei der von Adam vollzogenen
sittlichen Willensentscheidung gesprochen werden. Was nach
ihm von Menschen gewollt und getan wird, unterliegt der erb-
stindlichen Belastung, durch welche ihre sittliche Freiheit ver-
nichtet wurde. Nur die Neuschépfung des Menschen in Christus,
die durch den Glauben, durch die Kirche, durch den heiligen
Geist und seine Gnadenwirkung auf die zur Erlosung Berufenen
tibertragen wird, schafft fiir die Erwihlten unter diesen die
Moglichkeit durch religios-mystische ILiebesdurchdringung des
Willens wieder frei zu werden. Der Wille gibt sich in dieser
Erfillung durch den heiligen Geist selbst auf. Aber gerade in
dieser Hingabe entfaltet er die eigene Kraft, so dass hier
menschlicher Willenstrieb und géttliche Gnade ganz in eins
verschmolzen erscheinen?)., Doch wenn man die Meinung Au-
gusting auf einen mathematischen Ausdruck iibertragen wollte,
so miisste man sagen, in der Funktion des gottlich inspirierten
Willens ist die menschliche Willensbetitigung durchaus die
abhingige Variabele.

Und doch besteht kein Zweifel, dass Augustinus selbst noch
im Kampf mit den Pelagianern geglaubt hat, an der Willens-
freiheit festhalten zu konnen. Urspringlich meinte er gewiss
mit seiner Polemik den Gedanken der Selbsterlosung des Willens
abwehren zu miissen, ohne dabei doch die Selbstindigkeit dieses
Willens im heilsgeschichtlichen Prozess aufzugeben. Die psy-
chologischen und erkenntniskritischen Erkenntnisse, die er zuvor
in der Schrift {iber die Willensfreiheit zum Beweis fiir die Selbst-
macht des Willens angefithrt hatte, sind wohl nie seinem Be-
wusstsein ganz entschwunden 2), aber sie haben ftr ihn mehr

1) Vgl. hierzu die Formeln fiir diese Verschmelzung in de gr. et lib.
arb. 22: ,Non ego autem, sed gratia Dei meecum® (I Cor. 15, 10) id est: ,non
solus, sed gratia Dei mecum: ac per hoe nec gratia Dei sola nec ipse solus,
sed gratia Dei cum ipso“. Sermo 156,11. — ,Imo et agis et ageris et tunc
bene agis, si a bono ageris. Spiritus enim Dei, qui te agit, agenti adiutor
est tibi.®

%) Insoweit haben Verweyen, das Problem der Willensfreiheit in der
Scholastik, S. 22, Thimme, Augustins Entwicklung in den ersten Jahren
nach seiner Bekehrung, S. 216, und Mansbach ,Die Ethik des hl. Augustinus



— 117 —

und mehr ihr grundsiitzliches Gewicht verloren. Die Folgerungen,
zu der ihn seine Gottes- und Erlosungslehre, seine Lehre von
der Gnadenwahl und Pridestination fiihrten, mussten am Ende
den menschlichen Willen von aller selbstindigen Kraft ent-
leeren, so dass er — wére er in diesem Punkte zu volliger
Klarheit tiber sich selbst gelangt — die Sitze, die er einst iiber
die Selbsterfassung und Freiheit des Willens niedergeschrieben,
als eine bedenkliche Selbsttduschung hiitte bezeichnen missen.
Luther, der, wie wir noch sehen werden, nur die Theologie und
die Gnadenlehre Augustins gelten lassen wollte, ist denn auch
iber die philosophischen Beweismittel Augustins fiir die Willens-
freiheit bedenkenlos hinweggeschritten, was bel seiner mit ge-
nialer Einseitigkeit nur die religiosen Motive abwertenden Per-
sonlichkeit nicht verwunderlich ist. — Doch ebenso deutlich
wie Luther haben schon die Zeitgenossen Augustins diese die
Selbstindigkeit des menschlichen Willens vernichtenden Kon-
sequenzen seiner Gnadenlehre gesehen?!). Man hat sich gegen
sie gewehrt, indem man ihre Schroffheiten bis zum dussersten
trieb?), wirksamer aber noch dadurch, dass man ihre Grund-
these von der Notwendigkeit der géttlichen Gnade beim Anfang,
bei der Fortfithrung und Vollendung des Heilswerkes annahm
und dabei doch dem Willen sein Recht zu wahren suchte und
die Lehre von der extinctio liberi arbitrii ablehnte ®). Doch die
lebendige Kraft der Kontroverse erschopfte sich bald. Sie lebte
noch einmal im 9. Jahrhundert in der Priidestinationslehre des
Ménches Gottschalk von Orbais auf?), um dann zu einem dia-
lektischen Problem scholastischer Theologie zu werden. Wie
sie sich in dieser Form ausgewirkt hat, dass soll zunéchst in
einer kurzen Umschreibung der Lehre von der Willensfreiheit
bei Thomas von Aquien und Dues Skotus deutlich gemacht werden.

Die Behandlung des Freiheitsproblems durch Augustinus
verrit die herbe Grosse seines Denkens, den Heroismus seines

II, 26 w. 248, Recht mit der Behauptung, dass A. wirkliche Wahlfreiheit
gelehrt habe, doch wohl nicht in der scholastischen Deutung Mansbachs.
Vgl auch vorliegende Darlegung, S. 100 f.

) A. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, III. Band (3. Aufl.),
S. 202 £, 225 fr.

*) So in der erst 1643 bekanntgewordenen Schrift Praedestinatus.
Harnack, 8. 281. H. Gomzerz, Problem der Willensfreiheit, S. 24.

*) Besonders Faustus von Reji, Harnack, S. 232.

*) Harnack, a. a. 0., S. 269—278.



— 118 —

Willens. Darum wagt er es Folgerungen zu ziehen, Gedanken
auszusprechen, vor welchen #&ngstliche Gemiiter, bedenkliche
Geister zuriickgeschreckt wiren. Man wird sich des Unter-
schiedes bewusst, wenn man neben seine gewagtesten Sitze die
abgewogenen Uberlegungen und Folgerungen stellt, welche die
Theologen des Mittelalters an der Hand der wissenschaftlichen
Uberlieferung ihrer Zeit angestellt haben. Bei Augustinus Zeug-
nisse eines religiosen Denkens, das trotz seiner rhetorischen
Prigung die Unmittelbarkeit des religiosen Erlebens noch
erkennen lisst, bei den Scholastikern die sorgtiltigsten Erwi-
gungen lber die Meinungen anderer und der Aufwand eines
zugespitzten Scharfsinns, um schliesslich auf dem Wege logischen
Ausgleichs eine Erkenntnis der Sache zu gewinnen. Dort der
Denker, der in der Sache steht und eigentlich von sich selbst
redet, indem er {iber die Problematik der Sache spricht, hier
die Denker, die diese Problematik aus den Meinungen autori-
tativer Denker konstruieren und sie dann logisch zu bewiltigen
suchen, bei Augustinus ein ,existentielles Denken®, wie man
es seit Kirkegaard zu nennen pflegt, bei den Scholastikern ein
Nachdenken tiber die Gedanken anderer.

(Fortsetzung folgt.)




	Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches Grundproblem [Fortsetzung]

