
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)

Heft: 2

Artikel: Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches Grundproblem
[Fortsetzung]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404071

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


99 —

Die Willensfreiheit als religiöses und philo¬
sophisches Grundproblem.

(Fortsetzung.)

Inhalt.
Vorbemerkung* über den Wechsel der Gedankenmotive bei

der Behandlung* des Freiheitsproblems durch Augustinus. S. 100.

Die grundsätzliche Stellungnahme zum Freiheitsproblem
bei Augustinus bildet sich am Gegensatz zum Manichäismus. —
Die Selbstreflektion des Willens. — Das Problem des Bösen. —
Das Böse als Willensverkehrung, seine Ursache: Das Nichts,
cl. h. es ist rational nicht zu begreifen. Das Böse als Verkehrimg
der göttlichen Wertordnung. S. 100—104.

Der Wille als theologisches Problem. Seine Beziehung zur
göttlichen Allmacht und Allwissenheit. — Die geschichtszer-
störende Macht der göttlichen Allwissenheit. S. 104 f. Der Wille
ist in die göttliche Voraussicht mit aufgenommen, ist aber darum
nicht ursächlich durch diese bedingt. Das trifft insbesondere
für das Böse zu, für das die Verantwortung allein dem menschlichen

Willen zufällt. — Die Welt als göttliches Gedanken-
system und die Welt der realen Ursachen. S. 105—107.

Der Wille und das Problem der Gnade: Fragestellungen.
S. 107. Die Zielbezogenheit des Willens auf das höchste Gut —
auf die irdischen Güter. — Der Fall Adams. — Lage des
Menschen unter der Wirkung der Erbsünde. — Erste Berufung
durch die Gnade und Mitwirkung des Willens mit dieser. —
Wandlung der Anschauung Augustins darüber. — Die Gnade
bemächtigt sich des Willens. S. 107—110. Wirkung der Gnade
bei den Erwählten. — Keine Kausalität Gottes zum Bösen bei
den Verlorenen. Doch ist hier die Gnadenwirkung eine passive.
Daraus ergibt sich die Freiheit zum Bösen, die aber eigentlich
keine Freiheit, sondern Naturbestimmtheit ist. S. 110—113. Der
heilsgeschichtliche Prozess nach der Schilderung der augustinischen

Gnadenlehre. S. 113—115. —Ergebnis und geschichtliche
Nachwirkung der Lehre Augustins. S. 115—117. Die Freiheitslehre

als Erlebnis bei Augustin, als konstruiertes theoretisches
Problem bei den Scholastikern. S. 117 f.



100

Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches
Grundprohlem.

Dennoch würden wir fehlgreifen, wenn wir in Augustins
antipelagianischer Einstellung das einzige und durchgreifende
Motiv, das ihn bei seiner Behandlung der Freiheitslehre geleitet
hat, erblicken würden. Es gibt keine abschliessende Formel,
auf die das Ergebnis seines Denkens in dieser Frage gebracht
werden könnte, und wo man eine solche aufgestellt hat. da

hat man entweder vergessen, dass sie nur eine Phase seiner
Entwicklung zum Ausdruck bringt oder auch übersehen, dass

Augustin, wenn er im dialektischen Kampfe sich zu letzten
Entscheidungen treiben liess. sich selbst vergessen konnte, d. h.

die auf einer anderen Ebene seiner Lebenserfahrung erwachsenen

Gedankenmotive, die das Problem in einem anderen
Lichte schauen Hessen, und dass er, wenn sich die Gelegenheit
bot, doch auch wieder bereit war, auf diese den Blick zu

richten und sie zur Geltung zu bringen. Diese Bemerkung muss

man im Auge behalten, wenn man den Versuch macht,
Augustins Behandlung des Freiheitsproblems zu umschreiben.

Die erste religiös-sittliche und zugleich kosmische Deutung*
des Freiheitsproblems hat er bekanntlich im Manichäismus
gefunden. In seiner Lehre spiegelte sich insofern die dramatische

Spannung seines Innenlebens, als er eine Zeitlang glauben
mochte, dass dieses der Schauplatz gewaltiger widerstreitender
Weltkräfte sei. Im Grunde genommen war dabei er selbst, der

Mensch, nur das passive Objekt einer Auseinandersetzung, die

au ihm und mit ihm vollzogen wurde. Augustin war viel zu

sehr sich selbst im Denken erfassender Willensmensch, als dass

er bei dieser Lehre hätte verbleiben können. Noch mehr:
Augustin war im Kern seines Wesens viel zu sehr platonischer
Geistesmensch, als dass er sich damit hätte abfinden können,
seine Existenz in entscheidender Abhängigkeit von Weltkräften
zu denken, die im Grunde ungeistiger Art waren. Auf dieser
inneren Einstellung gründen sich die ersten grundsätzlichen
Entscheidungen Augustins in der Willensfrage. Diese stellen
zunächst die Tatsache fest, dass im Willen die Möglichkeit
liege, der Versuchimg zum Bösen oder auch der Berufung zum



— 101 —

Glauben und zum Guten zuzustimmen oder sie abzulehnen1).
„Consentire vel dissentire propriae voluntatis est2)." Somit
erwächst die religiöse wie die sittliche Grundhaltung des
Menschen aus der ihm eigenen Willensentscheidung3). Diese
Entscheidung kommt nicht durch äusseren oder inneren Zwang
zustande (denn dann entfiele jede Verantwortung)4), sondern
nur durch die Selbstbestimmung des Willens. Dass eine solche
möglich sei, kann die psychologische und erkenntniskritische
Besinnung nicht leugnen. Die Selbstreflektion des Geistes ist
eine für diesen wesenhafte Eigenheit. Er handelt nicht nur,
sondern er weiss um sein Handeln. Er erinnert sich nicht nur,
sondern hat ein Wissen von dem Vermögen der Erinnerung
und der Möglichkeit, es auszuüben. Er erkennt nicht nur,
sondern hat ein Wissen von der Vernunft, die sich erkennend
betätigt. Er hat einen Willen, der nicht nur auf die Objekte
des Begehrens, sondern auch auf sich selbst gerichtet ist und
also frei über sein Begehren entscheidet5). — Was ist nun wohl
der Sinn dieser von Augustin gegebenen LIinweise? — Dass
der Wille nicht nur als ein Prozess aufgefasst werden kann,
der sich in uns abspielt, sondern sich als ein diesen Prozess
regelndes Prinzip kundgibt, das die Fähigkeit besitzt, diesen
Prozess durchzuführen oder zu hemmen, ihn zu beginnen oder
abzulehnen. Nur auf dieser Grundlage lässt sich die
psychologische Tatsache verständlich machen, dass der Wille sich
auf sich selbst, cl. h. auf die Vorgänge richtet, die den Willens-
prozess als solchen ausmachen. Der freie Wille ist eben mehr
als dieser Prozess 6).

*) „Voluntas est animi motus, cogente nullo, ad aliquid voi non amit-
tendum vel adipiscendum." Sermo XXX, 2, cf. de spirit, et litt. 60 „consentire
autem vocationi Dei vel ab ea dissentire, sicut dixi, propriae voluntatis est".

2) De spir. et litt. 60.
3) Retract. 1, 9, 4. „Voluntas quippe est, qua et peccatur et recte

vivitur." Cf. Enarr. 2 in psalm. 31, 16. S. Mausbach, Die Ethik des hl.
Augustinus, II, 28.

4) De üb. arbitr. 3, 50. „Quaecumque ista causa est voluntatis, si non ei
potest resisti, sine peccato ei ceditur Quisenim peccat in eo, quod nullo
modo caveri potest."

5) De lib. arbitr. 3, 51. „Noli. ¦ mirari, si ceteris per liberam voluntatem

utimur, etiam ipsa libera voluntate per eam ipsam uti nos posse, ut
quodammodo se ipsa utatur voluntas, quae utitur ceteris, sicut se ipsam
cognoscit ratio, quae cognoscit et cetera."

6) Vgl. hierzu auch die Ausführungen bei Karl Joel „Der freie Wille",
1908. S. 241 f.



— 102 —

Mit dieser Einsicht hat Augustin die Möglichkeit gewonnen,
die manichäische Lehre abzuwehren, die den Willen ganz und

gar als Objekt kosmischer Gebundenheiten betrachtete. Wehrlos
schien ihr zufolge der Willeinsbesondere der Macht der Finsternis,
dem Bösen ausgeliefert. Von dem Druck dieses Gedankens, clem

er eine Zeitlang zu erliegen drohte, hat sich Augustin durch
die neuplatonische Philosophie befreit. Mit ihrer Hilfe nimmt
er nun eine grundsätzliche Verschiebung vor. Das Böse erscheint
nicht mehr als eine äussere, Geist und Willen überwältigende
Macht, es tritt vielmehr in den Willen selbst ein. Hier wirkt
es sich als eine WTillensbcwegung, genauer als eine Willens-
verkehrung aus *). Denn im Willen selbst bildet sich der

Impuls, der sich von einem höheren zu einem niederen Gut
wendet2). Auch hier ist nicht das Ziel als solches schon böse.

Denn sofern es ein von Gott geschaffenes Gut darstellt, kann
es nicht böse sein. Aber die Hinwendung zu ihm wird böse,

wenn sie erfolgt unter Hintenansetzung* eines höheren gleichzeitig

bewussten Gutes3). So bedeutet auch die Selbstliebe des

Menschen für sich betrachtet nichts Böses und Schuldhaftes.
Sie erhält diesen Charakter erst in clem Augenblick, wo sie

sich mit der Abkehr von Gott als clem höchsten Gut verbindet.
Denn dann wird sie zur Selbstüberhebung, zur superbia, der
Grundschuld menschlicher Willensverkehrung4). — Doch damit
ist die letzte und entscheidende Frage noch nicht beantwortet,
wie diese Willensverkehrung überhaupt möglich sei. — Augustin
ist dieser Frage nicht ausgewichen, aber er hat sie mit einer
Formel beantwortet, hinter der sich, wie er selbst gesteht, die

Unmöglichkeit, sie zu beantworten, verbirgt. Denn die Möglichkeit

des Bösen, nicht schon seine Wirklichkeit liegt in der
Natur des Geschaffenen, in seiner Wandelbarkeit5). Denn diese

schliesst eben die Möglichkeit, sich von Gott als dem höchsten

1) „Perversa est ipsa conversio." De civ. D. XII, 6. Zum Begriff der
perversio s. de div. 83. qu. 30.

2) Deflcere ab eo, quod summe est, ad id, quod minus est, hoc est

ineipere habere voluntatem malam. De civ. D. XII, 7.

3) De civ. D. XII, 6. „Cum enim se voluntas relieto superiore ad infe-
riora convertit, efficitur mala, non quia malum est, quo se convertit, sed

quia perversa et ipsa conversio." Cf. XII, 8: „Neque enim ami vitium est

avaritia, sed hominis perverse amantis aurum."
4) „Initium quippe omnis peccati superbia." De civ. D. XII, 6 (I, 518 f.

ed. Dombart).
5) De civ. D. XIV, 11 (Domb. II, 281. XXII, 1 (Domb. IL 553).



— 103 —

Gut abzuwenden, in sich. Diese Abkehr aber ist eine mangelhafte

Bewegung (clefectivus motus) *) und kann wie jeder Mangel
nur aus clem Nichts stammen, nicht aber auf Gott als Ursache
bezogen werden2). Denn Gott treibt und zwingt nicht zur Sünde8).
Doch mit dieser Erklärung ist ein ursächliches Verständnis der
Willensverderbnis, die zum Bösen führt, nicht gewonnen, wie
das Augustinus auch selbst mit der Erklärung zugibt: „malae
voluntatis — causa efficiens, si quaeratur, nihil invenitur4)." Man
kann nur die Tatsache, dass sich der Wille vom höchsten Gute
abkehrt und einem Gute geringeren Wertes zuwendet, feststellen,
man kann aber die dieses Verhalten bewirkende Ursache nicht
erkennen. Denn nach ihr fragen, das wäre gerade so, wie
wenn man die Finsternis sehen oder das Schweigen hören
wollte. Man muss, so schliesst unser Kirchenvater diese
Erörterungen, sich der Grenzen unseres Wissens in dieser Frage
bewusst werden5). Der Sinn seiner Darlegung lässt sich in die
Schlussformel zusammenfassen : Erklären und verstehen lässt
sich nur, was aus einer realen Ursache geschieht. Das Böse
ist keine reale Ursache. Also lässt sich die Entstehung des
Bösen im freien Willen nicht verstehen. Damit ist eine weitere,
von Augustinus allerdings nicht ausdrücklich ausgesprochene
Folgerung gegeben, diese nämlich, dass die sittliche und
religiöse Willensentscheidung, sofern sie sich dem Bösen zuwendet,
überhaupt nicht zu begreifen ist. Sie ist nicht zu begreifen,
weil ihr der Wertgehalt fehlt. Denn das ist doch der letzte
Sinn der Formel, dass das Böse aus dem Nichts stamme, dass
es nur eine causa deficiens darstelle. Mag auch das von unserem
Willen Erstrebte relativ als ein Gut gewertet werden, die
Zuwendung zu ihm verliert in dem Augenblick den
Wertcharakter, in dem uns ein höher zu wertendes Gut gleichzeitig
bewusst ist. Denn eine solche Zuwendung bedeutet eine
Verkehrung der göttlichen Wertordnung. Der Mensch stellt dieser
sein eigenes nichtiges Wertempfinden, seine superbia, gegenüber,
wobei diese Übersteigerung des Menschlichen haltlos vor der

*) De üb. arbitr. II, 54.
2) De civ. D. XII, 6. — De lib. arb. III, 11. De praedest. sanct. 9.
3) De div. quaest. ad Simpl. I, 2, 16, vgl. Mausbach, Ethik d. hl.

Augustinus II, 70, u. die dort angeführten Zitate.
4) De civ. Dei XII, 6.
5) De civ. Dei XII, 7.



— 104 —

Übermacht des göttlichen Willens versinken muss. Nietzsches
Gedanke, dass der Wille des Übermenschen das Gute selbst
erschaffen und bestimmen könne, würde Augustin als Illusion
eines perversen Denkens abgewiesen haben. Denn mit den
Stoikern teilte er die Überzeugung, dass die kosmische wie die
sittliche Lebensordnung eine Auswirkung des göttlichen Willens
und vom Menschen nicht zu ändern sei.

Aber ist nicht der Wille, sofern er eine der menschlichen
Natur zugehörige Tatsache ist, in die kosmische Lebensordnung
Gottes einbezogen? Und ist nicht diese Lebensordnung durch
die göttliche Allmacht und Allwissenheit so vollständig
vorausbestimmt, dass der menschliche Wille nur noch als eine abhängige
Funktion vorausgedachter Beziehungen erscheint? Denn welche
Folgerungen sind in der theologischen Voraussetzung* göttlicher
Allmacht und Allwissenheit mitgedacht? Zunächst diese: dass
das Geschöpf — und mit ihm auch der von Gott geschaffene
menschliche Wille — an keinem Punkte sich der göttlichen
Allmacht entziehen oder ihr widerstehen kann1). Diese Allmacht
umfasst aber das ganze Gewebe des ursächlichen Geschehens
und demgemäss auch die ursächlichen Verknüpfungen im menschlichen

Willen2). Diese Verknüpfungen sind der ewigen
Allwissenheit Gottes schon vor aller Zeit gegenwärtig8). Es gibt
für sie nichts Neues und Unvorhergesehenes, sondern alles ist
in ihrem ewigen Vorherwissen schon enthalten4). Auch das

Künftige ist in Gottes Anordnung schon vollendetes Gesehehen5).
Aller geschichtlichen Entwicklung ist damit der Boden entzogen.
Wenigstens von Gott aus gesehen ist die Weltgeschichte schon
vor aller Zeit abgeschlossen. Nicht mit Unrecht hat Scholz im

') „Es geschieht nichts ausser Gottes Willen, wenn auch gegen
denselben; denn es würde nichts geschehen, wenn er es nicht zuliesse und
nirgends lässt er nicht wollend zu, überall nur wollend." „Denn Gott ist
alles, der Mensch ist nichts." (Enchirid. 100, 99).

2) „Certum est, nos velie, eum volumus, sed ille facit, ut velimus." —
„Certum est, nos facere, cum faeimus, sed ille facit, ut faciamus." De gr.
et lib. arb. 32, vgl. auch Mausbach, Ethik des hl. Augustinus. II, 73.

3) „Ordinem omnium causarum esse certissimum et Dei praescientiae
notissimum." De civ. D. V, 9. (Dombart. I, p. 207, 21): „in cuius (Dei) dis-
positione iam tempora facta sunt, quaecumque futura sunt" 1. c. X, 12 (D.
I, 422, 28), cf. XXII, 2 „non solum praeterita, vel praesentia, sed etiam
futura iam fecit". (D. II, 556, 2 f.).

4) De Genesi ad litt. V, 41. — De civ. D. XII, 18 (D. I, 541, 6 ff).
5) S. oben das Zitat aus de C. Dei X, 12.



— 105 —

Sinne dieser Betrachtung von einer geschichtszerstörenden
Entwicklung* des Allwissenheitsbegriffs gesprochen ').

Kann aber diese aus dem Wesen des Gottesbegriffs geführte
metaphysische Spekulation die tatsächliche Verantwortung für
das Böse aufheben? — Auf diese Frage antwortet Augustinus
mit der Erklärung, dass die Sünde als Abkehr von Gott als
eine uns freigelassene Möglichkeit der Willensbetätigung zu
betrachten sei2). Wo immer diese Möglichkeit verwirklicht
ist, da ist diese Verwirklichung von Gott vorausgesehen. Denn
alles Wirkliche ordnet sich der von Gott vorausgeschauten
„Ordnung der Ursachen" ein, und dieser Ordnung* gehören auch
unsere Willensentschlüsse, gehören die aus diesen Entschlüssen
erwachsenen Willenshandlungen an3). — Inwiefern aber, so

müssen wir weiter fragen, können Willensbetätigungen dieser
Art trotz der göttlichen Voraussicht dennoch als frei angesprochen

werden? — Eben darum, weil sie nicht durch eine äussere

Notwendigkeit erzwungen sind, sondern dem Willen dessen

entsprechen, der sie vollzieht. Gerade das macht das Wesen
unserer Willenshandlungen aus, class in ihnen unser Wille das

tut, was nicht geschehen würde, wenn wir es nicht wollten4).
Darum sündigt der Mensch nicht, weil Gott vorauswusste, class

er sündigen werde, im Gegenteil, es ist gerade deshalb zweifellos,

class er selbst sündigt, wenn er sündigt, weil derjenige, der
sich in seiner Voraussicht nicht täuschen kann, vorher wusste,
dass nicht das Fatum, nicht der Zufall, nicht irgend etwas
anderes, sondern er sündigen werde. Will er nicht, so sündigt
er auch offenbar nicht, und will er nicht sündigen, so hat Gott
auch dies vorausgesehen" 5).

Was bedeutet indessen diese allumfassende Voraussicht
Gottes für die ursächliche Bildung unserer Willenshandlungen
— Sinei nicht diese von Gottes Allwissenheit vorausgedacht,
damit auch von ihr vorausbestimmt? Augustinus hat auf diese
Fragen keine eindeutige Antwort gegeben. In der durch die

') H. Scholz, Glaube und Unglaube in der Weltgeschichte. Ein
Kommentar zu Augustins de civitate Dei. 1911. S. 150.

2) De lib. arbitr. II, 54.
3) Ipsae quippe nostrae voluntates in causarum ordine sunt, qui coitus

est Deo eiusque praescientia continetur ita, qui omnes rerum causas
praeseivit, protecto in eis causis etiam nostras voluntates ignorare non
potuit, quas nostrorum operum causas esse praeseivit. Civ. D. V, 9 (p. 205 f.).

") L. c. V, 10 (p. 209).
5) De Civ. D. V, 10 (Domb. I., p. 210, 2—8).



— 106 —

Auseinandersetzung mit den Manichäern bestimmten Schrift
„über die Willensfreiheit" legt er allen Nachdruck auf den

Gedanken, sowohl die Selbstverantwortimg wie die
Selbstverursachung des menschlichen Willens sicherzustellen. So wenig
wie clie Erinnerung als Spiegel der Vergangenheit die Ursache
dafür ist, dass das Vergangene notwendig geschah, so wenig
ist Gottes Voraussicht die Ursache dafür, dass das Künftige
notwendig* geschehen muss. „Und wie ich mich an einiges
erinnern kann, was ich getan habe, ohne deshalb alles getan
zu haben, woran ich mich erinnere, so weiss Gott auch alles

voraus, was er selbst tun wird, ohne doch darum alles zu tun,
wovon er vorausweiss, dass es geschehen wird ')." —
Insbesondere liegt Augustin daran, die Kausalität Gottes von dem
Bösen auszuschliessen, das der Mensch tut. „Gott weiss wohl
alles voraus, wovon er der Urheber ist, aber er ist nicht der
Urheber von allem, was er vorausweiss2)." „Durch
Vorausbestimmung weiss Gott das voraus, was er tun wird aber
er vermag auch Dinge vorauszuwissen, die er nicht selbst tut,
wie z. B. die Sünden 3)." Das Tun des Bösen oder eigentlich
clie Abkehr vom Guten fällt allein der Willenshaltimg* des

Menschen zur Last. Denn Gottes Voraussicht (praescientia) ist
noch keine Vorausbestimmung (praedestinatio) im Sinne
wirklicher Verursachung 4). Augustin streift hier die Unterscheidung
zwischen logischer Verknüpfung und realer Verursachung,
ohne sie doch zu voller Klarheit herauszuarbeiten, was erst
der Logik des 18. Jahrhunderts gelungen ist. — Die körperliche

wie die geistige Welt bildet in Gottes Denken, in seiner
ewigen Voraussicht, ein in seinen Gründen und Folgen
unwandelbares, geschlossenes System. Doch von diesem gedanklichen

System verschieden ist das System realer Ursachen, dem

alle von Gott geschaffenen Wesen angehören und in dem sie sich
der ihnen eigenen Natur gemäss auswirken können. Innerhalb
dieses Systems kann nun in der Welt geistiger Wesen ein
Versagen und eine Abkehr des Willens von Gott stattfinden. Dass
das nicht von Gott selbst gewollt und verursacht sein kann,
erscheint Augustinus offenbar. Denn Gott wäre nicht mehr

•) De üb. arb. III, 4.
2) L. e. Ili, 11. „Deus omnia, quorum ipse auctor est, praescit, nec

tamen omnium, quae praescit, ipse auctor est."
3) De praedest. sanct. 19 et de Civ. D. V, 9.

4) S. hierzu Mausbach a. a. 0., II, 62.



— 107 —

Gott, wenn er zu sich selbst in Widerspruch träte. Wohl aber
hat Gott das Auftreten des Bösen und seiner Wirkung im Haushalt

der Welt und im geschichtlichen Leben der Menschheit
vorausgesehen und vermöge dieser Voraussicht den Weltplan
gestaltet. „Vermöge seiner höchsten Willensmacht hilft er dem

guten Willen der geschaffenen Geister, den bösen richtet er,
alle ordnet er ')." Diese Ordnung tritt nach den Ausführungen
Augustinus darin zutage, dass die Schöpfung in clem Ganzen
ihrer Entwicklung ein wunderbares Kunstwerk darstellt und
class sie als sittliche Ordnung betrachtet Gottes ewige Gerechtigkeit

offenbart2).
In den bisher berücksichtigten Erörterungen behandelt

Augustinus wesentlich das theologische Problem, wie sich das

Verhältnis göttlicher Wesenheit zum Weltgeschehen im
allgemeinen und zur menschlichen Willensbildung insbesondere
darstelle. Die pelagianische Kontroverse liess ihn das Problem
auf einer andern Grundlage erneut durchdenken. Die Frage,
die er sich nunmehr stellt, lautet : Kann der Mensch zu seinem
Heile etwas beitragen? Kann er von sich aus Gutes wollen
und tun? —¦ Und wenn ihn die Erfahrung belehrt, dass er
in Sünde und Schuld verstrickt ist, kann er nur von der
Gnade Gottes eine Erlösung aus diesem unseligen Zustand
erhoffen? Oder kann er an diesem Erlösungswerke selbst
irgendwie mitwirken Und wenn er seine Errettung der Gnade
verdankt, wirkt diese unwiderstehlich auf den Willen?— Und
wenn das zutreffen sollte, schafft die Gnade dann eine
Prädestination für die Auserwählten? — Wie aber ist in diesem
Falle die Lage der nicht Erwählten zu erklären? — Nur aus
eigenem Verschulden, aus einer Verstockung* ihres Willens?
Oder ist auch dieses Endschicksal derer, die sich nicht
erlösen lassen, in Gottes sittlicher Weltordnung irgendwie schon
vorausbestimmt? — So schliesst sich hier eine ganze Kette von
Fragen aneinander, und sie alle werden wieder durch das religiöse
Grundverhältnis bestimmt, das den menschlichen Willen in seiner
Abhängigkeit vom göttlichen, das unser menschliches Leben als
Glied einer allumfassenden Lebensordnung erkennen lehrt.

') De Civ. Dei V, 9 (Domb. I, 206, 29) et I. c. XIV, 26 (Domb. II, 54)'
2) Vgl. hierzu J. Huber, Philosophie der Kirchenväter, S. 284—288 sowie

Keussen É., Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen Ethik zu
Staat und Kultur. Internat, kirchl. Zeitschrift 1915, Heft 3, S. 258 f.



— 108 —

Der menschliche Wille, so können wir gelegentliche
Umschreibungen Augustins zunächst aufnehmen, ist immer
zielbezogen und sein Ziel, so wiederholt er — darin ganz Plato-
niker —, ist das Streben nach Glückseligkeitx). Nur in der
fruitio Dei kann dieses Ziel in vollem Umfang erreicht werden2).
— Dass es von der überwiegenden Zahl der Menschen nicht
erreicht wird, liegt daran, dass ihr verkehrter Wille sich nicht
dem überirdischen und höchsten Gute, sondern den irdischen
Gütern zuwendet und diese, die er nur gebrauchen sollte,
geniessen will3). Der menschlichen Natur ist diese
Willensverkehrung* ursprünglich nicht gemäss. Aus eigener Kraft
konnte und sollte sie in der Gottesgemeinschaft verbleiben4).
Indem Adam aber der Versuchung zur Sünde erlag, verlor er
diese Kraft und damit die Freiheit seines Willens: er wurde
der Sünde Knecht5). — Wie aber Adam, so auch sein Geschlecht.
Die Willensfreiheit ist in ihm nicht völlig verschwunden. Es

besitzt aber — auf sich selbst gestellt — nur noch die Kraft
zum Sündigen (valet ad peccandum) 6). Aus dieser Lage kann
sich der Mensch nicht befreien. Wer sich selbst getötet hat,
kann sich das Leben nicht wieder geben. Auch das Gesetz

ändert an dieser verzweifelten Lage nichts — im Gegenteil,
es bringt uns unsere sittliche Schwäche nur noch schärfer zum
Bewusstsein 7), weckt dadurch aber auch das Verlangen nach
einem Erlöser. Denn unser eigenes Versagen treibt uns zu ihm.
So ergibt sich für den unter der Erbsünde stehenden Menschen
eine merkwürdige Zwiespältigkeit seiner inneren Lage.
Gewissen und Gesetz offenbaren ihm in gleicher Weise seinen

Abfall von Gott und mit ihm verbunden seine sittliche
Ohnmacht 8). Aber diese verzweifelte Lage treibt ihn aus sich

') De natura et gratia n. 54.

2) Über den Beg'riff truitio Dei s. den ausgezeichneten Exkurs in dem

Buche von Scholz, Glaube und Unglaube in der Weltgeschichte usw.,
S. 197 ff.

3) Hier auch die Erklärung der wichtigen Begriffe frui und uti, die

die beiden möglichen Formen der Hingabe bezeichnen, der Genuss die

unbedingte, der Gebrauch die bedingte. De doctr. christ. I, 4, 5 u. 10. De

C Dei XI, 25 (D. I, 496) und I, 10 (D. I, 18).
4) De corr. et gr. 37.
5) Enchirid. c. 29.
6) C. duas epist. Pelag. 2, 9.
7) De divers, quaest. ad. Simpl. e. I q, 1, n. 2 — et Epist. 145, 3.

s) De divers, quaest. ad. Simpl. lib. I qu, 1. n. 2.



— 109 —

selbst heraus, zwingt ihn nach einem Helfer seines ohnmächtigen

Willens zu suchen *). Noch im Zustand der Verderbnis
wirkt schon die göttliche Gnade. Sie ruft unseren Willen zum
Glauben 2), wobei dann allerdings es der eigenen Entscheidung
des Willens anheimgegeben ist, ob er der göttlichen vocatio
folgen wird oder nicht3). So schreibt Augustinus 897: „In
anderer Art veranlasst Gott, dass wir wollen, wie er veranlasst,

was wir wollen. Dass wir wollen ist nach seinem Willen
sein und unser Werk, das seine : unsere Berufung, das unsere :

ihm zu folgen. Was wir aber wollen, veranlasst er allein, d. h.

das Gut-handeln-können 4)." Etwa 30 Jahre später hat er unter
der Auswirkung des pelagianischen Streites seine Auffassung
dahin geändert, dass er behauptet : auch die erste Willensregung
zum Guten, die sich in uns unter der Erfahrung bildet, „dass
unsere eigene Willenskraft zur Erfüllung der göttlichen Gebote
nicht ausreicht, ist Gottes Werk, der den Willen also bereitet
(qui praeparat voluntatem), und wenn wir dann zur guten Tat
entschlossen wollen, so wirkt er bei diesem Wollen mit uns
zusammen" 5). Das ist, wie man mit Recht bemerkt hat, das

genaue Gegenteil der ursprünglich von Augustinus geäusserten
Ansicht6). Denn anfangs hatte er behauptet, dass bei der
ersten Regung zum Guten die Spontaneität des menschlichen
Willens mitbeteiligt sei. „Denn nur dem kann geholfen werden,
der etwas aus eigenem Antrieb unternimmt, weil Gott unser
Heil in uns nicht so wirkt, als wären wir fühllose Steine oder
als wenn wir denen glichen, deren Natur er nicht mit Vernunft
und Willen begabt hat7)." Nun hat Augustinus zwar diesen
Gedanken, wie aus einer Bemerkung in den Retraktationen

') De spiritu et lit. n. 30 „propterea iubet (seil, lex), ut in nobis
déficientes ad illum confugiamus".

2) Die vocatio Dei geht dem Wollen voraus „nemo velie potest nisi
vocetur" de div. quaest. ad. Simpl. I, 2, n. 10 et de div. quaest. 83 qu. 68, n. 5.

*) „Consentire autem vocationi Dei vel ab ea dissentire propriae voluntatis

est." De spir. et lit. n. 60, ähnlich c. Secund. Man. c. 19.

4) 1 ad. Simpl. I, 1. q. 2., n. 10. „Aliter enim praestat Deus, ut velimus
aliter praestat quod voluorimus. Ut velimus enim et suum esse voluit et
nostrum : suum volendo, nostrum sequendo. Quod autem voluerimus, solus
praestat, id est, posse bene agere."

'") De gratia et üb. arbitr. n. 33 „quis istam etsi parvam dare coeperat
caritatem, nisi ille, qui praeparat voluntatem, et cooperando perficit, quod
operando incipit?" Die Schrift stammt aus den Jahren 426/427.

6) H. Jonas, Augustin und das paulinische Freiheitsproblem, S. 53.
') De pece. mer. et remed. II, 5.



— 110 —

erhellt, nicht fällen gelassen *), aber er hat ihm eine andere
Betonung gegeben. Auch der menschliche Wille untersteht
vom Beginn des Heilswerkes an der göttlichen Führung. Diese
macht uns recht suchen 2). „Dass wir uns zu Gott hinwenden,
ist uns ohne seine Anregung und Hilfe (nisi ipso excitante
atque adiuvante) unmöglich*, so dass hier wirklich die Frage
gilt: „WTas haben wir also, das wir nicht empfangen hätten3)?"
So ruht das ganze sittliche Leben auf dem göttlichen Beistand
als seiner Grundlage, wie das die „Bekenntnisse" in dem
bekannten Satze ausgesprochen haben: „Gib, was du forderst,
dann fordere, was du willst4)." —¦ Doch nicht nur der erste
Antrieb zum Guten, sondern auch die Möglichkeit und der Wille,
darin zu verharren, wird der göttlichen Gnade verdankt5).
Somit kann für den ganzen Verlauf des sittlich-religiösen
Heilsprozesses gesagt werden : Nicht der Wille bemächtigt sich der
Gnade, sondern vielmehr die Gnade des Willens 6).

Diese Gnade wirkt in uns den Glauben 7) an Christus den

Erlöser, sie wirkt weiter in uns durch den hl. Geist, der uns

gegeben ist, die Liebe, durch deren Besitz sich unser Leben
vollendet8). Denn sie begründet die Leibesgemeinschaft mit
Gott, durch die wir erst die volle sittliche Freiheit gewinnen.
Das gilt in solchem Ausmass, dass für diese Lebensstufe das

kühne Wort gewagt werden kann: „Liebe und tue, was du

willst9)."
Doch mag in diesem Punkte die Gnaden erfahrung den

Erwählten zur völligen Gewissheit führen, so dass für ihn auch
das Problem der Willensfreiheit tatsächlich gelöst ist, es ist

doch, wie Augustinus gestehen muss, nur eine Lösung, die den

von der Gnade Erwählten zugänglich ist. Ausser dem Lichte,
in dem sie wandeln und zu ihrem Ziele geführt werden, bleibt
das dunkle Rätsel der Gnadenwahl, bleibt das noch dunklere

*) Retract. I, 23, n. 2 u. 3.

2) Soliloqu. I, 2.

3) De pece. mer. et remed. II, 30 f., s. Mausbach a. a. 0,, II, 44.
4) Conf. X, 29. „Da, quod iubes, et iube, quod vis." Gerade dieser Satz

gab Pelagius den Anstoss, für die Willensautonomie des Menschen
einzutreten.

5) De corr. et gr. 38 et auch Euchirid. 28, de Civ. D. XIV, 27.

6) De corr. et gr. 8.
7) Ad. Simpl. I, 1, qu 2, n, 10, Eetract. I, c, 23, 2.

8) De gratia Chr. 21, 22. Contra duas epist. Pel. II, 22. De patientia 14-

9) „Dilige et quod vis, fac." In Joh. Ep. tr. 7, 8.



— Ill —

Rätsel der Verstockung unci Verwerfung derer, welche die
Gnade nicht zu ihrem Ziele zu führen vermag. Denn ausser
ihrer Wirkungssphäre muss der auf sich selbst gestellte Wille
notwendig Böses tun. Ja, nach einer gelegentlichen Äusserung
Augustinus besteht die sittliche Eigenart seiner Freiheit in
diesem Zustande darin, dass er Böses tut*). Und Gott überlässt

ihn dann der freigewählten Finsternis, in der er
naturgemäss auch nichts anderes wirken kann als Werke der Finsternis2).

Diese Äusserungen aus dem Jahre 415 haben wenige
Jahre später noch eine erhebliche Verschärfung* erfahren. Im
Anschluss an die bekannte Stelle im Römerbrief behauptet
Augustin, Gott habe clie Heiden ihren schändlichen Gelüsten
überliefert, sei es auf dem Wege, dass er sie verliess, oder
auf eine andere erklärbare oder unerklärbare Art3). Hierbei
handle es sich um einen Akt der Strafgerechtigkeit Gottes, der
sie den bösen Gelüsten überlasse nicht bloss wenn sie geschehen,
sondern auch dass sie geschehen4). Trotzdem behalte der Satz
seine Gültigkeit: Gott macht den bösen Willen nicht, sondern
gebraucht ihn, wie er will5). Allein in der letzten Zuspitzung*
der pelagianischen Kontroverse hat sich Augustin zu der
schroffen Erklärung treiben lassen, dass Gott das Herz des
Sünders zu einer bösen Tat lenke oder entsende, dass er den
bösen Willen durch eigene Schuld zu einer Sünde geneigt
mache (in hoc peccatum inclinavit)6). Doch macht Augustin
auch hier wieder den Vorbehalt, dass diese Einwirkung Gottes
über den Sünder nur als Strafgericht komme, ohne seine Bosheit

zu bewirken, die vielmehr auf erbsündlicher Grundlage
beruhe oder aus seinem eigenen Willen erwachse7). Mit diesem
Vorbehalt hat der Kirchenvater gewiss den Gedanken einer
unmittelbaren Kausalität Gottes, die den Menschen zum Bösen
triebe, abwehren wollen. Im Sinne dieses Vorbehaltes wurden
wir schon zuvor belehrt, dass das Böse keine positive Ursache
habe, sondern aus einer causa deficiens, aus dem Nichts er-

') C. duas epist. Pelag. I, 6 et II, 9 u. de natura et gratia 25.
2) De natura et gratia 24/25.
3) Sive deserendo sive alio quocumque explicabili vel inexplicabili

modo, e. Jul. Pel. 5, 10.
4) L. c. 5, 11.
5) L. c. 5, 14, 15.
e) De gr. et lib. arb. 43. Die Äusserung stammt aus dem Jahre 426.
') De gratia et lib. arb. 43.



— 112 —

klärt werden müsse *). Nunmehr findet diese zunächst seltsam
anmutende Erklärung eine weitere Beleuchtung durch die

augustinische Gnadenlehre. Der menschliche Wille als solcher
gehört dem von Gott geschaffenen ordo rerum an, der sich in
dem von der göttlichen Allmacht und Allwissenheit umschlossenen
ordo causarum auswirkt2). Dessen schöpferische Ursache (quae
facit nec fit) eben Gottes Wille ist. Doch clem ordo causarum
sind alle besonderen Ursachen eingegliedert, denen Gott teils
eigene Wirkungskräfte (potestates) verliehen hat, teils nicht.
Jene allein sind als wirkende Ursachen zu betrachten, von
denen man sagen kann, et faciunt et fiunt, es sind die
geschaffenen, vor allem die vernünftigen Geister. Diese hingegen —
die körperlichen Ursachen — sind nicht eigentlich als wirkende
Ursachen anzusprechen (magis fiunt, quam faciunt), da sie nur
das vermögen, was der Wille der Geister aus ihnen macht. —
Auf den menschlichen wirkt nur der göttliche Wille als Gnade.
Doch diese Gnade ist abgestuft: bei den Erwählten, an welchen
Gott sein Erbarmen offenbaren will, wirkt sie so, dass die durch
sie Berufenen ihr folgen müssen. Sie ist also ihrer geistigen
Lage, ihrer Willenseinstellung' so angepasst, dass sie nicht
widerstreben könnens). Bei den Nichterwählten hingegen ist
die Berufung wirkungslos, weil sie so gehalten ist, dass jene
sie nicht zu fassen vermögen, noch auch durch sie bewegt
werden können4). Man muss im Sinne Augustins von einer
passiven Haltung* Gottes gegenüber denen sprechen, die von
seiner Gnade nicht überwunden werden. Er treibt sie nicht
zum Bösen, aber er hindert sie nicht daran, ihm zu folgen5).
Der sich selbst überlassene menschliche Wille wird dann sich

1) Siehe oben S. 103.
2) Siehe die Ausführungen de Civ. D, V, 9. Aus ihnen ergibt sich

folgendes Schema :

ordo causarum Dei voluntas (ed. Domb. I, 206, 29 ff.)
causae

voluntariae naturales
Dei spirituum hominum

3) Retract. I c, 23, 2. De div. quaest. ad. Simpl. I, 2, 13.

4) L. c. „ad alios autem vocatio quidem pervenit: sed quia talis fuit,
qua moveri non possent nec eam capere apti essent, vocati quidem dici
potuerunt, sed non electi".

') Ad. Simpl. I, 2, 15, besonders die Erklärung, der Willensverhärtung
des Sünders entspricht auf Seiten Gottes ein „nolle misereri, ut non ab

ilio irrogetur aliquid, quo sit homo deterior, sed tantum, quo sit melior,
non erogetur", vgl. auch Mausbach a. a. 0., II, 6 f.



— 113 —

selbst das Böse einreden und aus eigenem Antrieb von einer
Sünde in die andere stürzen1). Schliesslich ergibt sich auf
diesem Wege die Willensverhärtung und Verstockung, die in
verblendeter Selbstüberhebung dem göttlichen Willen widerstrebt.

— Kann man indessen in dieser Schilderung eine
Bestätigung der Behauptung erblicken, dass der Mensch, indem
er seinen Willen an das Böse hingibt, nun wirklich frei ist? —
Das wäre dann allerdings eine tragische und zugleich
niederdrückende Erprobung seines freien Willensvermögens. Kein
Zweifel indessen, dass Augustin diese Willensauffassung
vertreten hat, wobei die Betonung der Freiheit augenscheinlich
eine Sicherstellung der Möglichkeit der Moral erwirken sollte.
Allein dieses Motiv steht ausser Frage, wenn es sich um die
Feststellung der tatsächlichen Willenslage des Menschen handelt,
und eben diese ist nach Augustins Schilderung beim unerlösten
Menschen eine solche, dass er nur sündigen kann, — soweit
er auf seine eigenen Kräfte angewiesen ist2). Mag* darum auch
eine Eigenbetätigung seines Willens vorliegen, diese ist moralisch

eindeutig im Sinne des Bösen festgelegt. — Für diese
Auffassung kann man auch als weiteren Beweis die Lehre
Augustins anführen, dass das sittlich Gute durchaus auf
religiöser Grundlage ruht und dass darum auch die
Willensbetätigung, die es verwirklichen will, ebensosehr der
göttlichen Gnadenhilfe bedarf. Dementsprechend macht sich der
Mensch aus einem Schlechten zu einem Guten nicht durch
sich selbst, sondern „aus dem, durch den und in dem, der allezeit

gut ist"3). „Kein Wille ist (im sittlichen Sinne) frei, den
der Befreier (Christus) nicht frei gemacht hat" 4).

Hiernach scheinen sich mir nachstehende Sätze als
abschliessende Folgerungen aus der Gnadenlehre Augustins zu
ergeben :

Im Urstande stand dem Menschen die Wahl zwischen dem
Guten und Bösen offen. Er konnte das Gute aus eigener Kraft
vollbringen und dieses Können war wesentlich gebunden an
seinen Willen. — Im Zustand der gefallenen Natur kann der

*) C. duas epist. Pel. 1, 7 et de peccat. mer. et remed. 2, 26, 27.
2) S. de Civ. D. V, 10 (Domb. I, 209, 21 ff.).
3) De gratia Christi 19, 20.
4) C. duas epist. Pel. 1, 7.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1932. 8



— 114 —

Mensch nur noch sündigen1). Zum Tun des Guten besitzt er
keine Kraft mehr. Auch die sittliche Berufung (vocatio), die
Gott durch das Gesetz an den Menschen ergehen lässt, ändert,
wie Augustinus im Anschluss an die Ausführungen des Römerbriefes

lehrt, an dieser Lage nichts. Sie dient nur der Vertiefung
seines Sündenbewusstseins. Der Ausruf des Apostels „Ich
unglücklicher Mensch, wer wird mich erlösen von diesem
Todesleibe?" bezeichnet auf das schärfste diesen tragischen Zustand des

unerlösten Menschen2). Er möchte frei sein von der Sünde und
fühlt doch immer wieder seine Willensohnmacht, diese Freiheit
zu gewinnen. Erst die Gnade Christi führt hier den Wandel
herbei. Dem Willen zum Guten wird nun auch das Vermögen,
es zu tun, verliehen. Im Verlauf der pelagianischen Kontroverse
ist Augustin indessen auch in diesem Punkte wieder bedenklich
geworden3). Auch der „homo sub gratia" steht noch unter der
Anfechtung seiner sinnlichen und irdischen Begierden. Er hat
zwar Wohlgefallen am Guten, aber dieses Wohlgefallen reicht
nicht aus, es zu vollbringen. Es bleibt also auch hier noch die
kraftlose Willensschwäche bestehen, bis —¦ jedoch nur bei den
Erwählten — die Gnade durch die Kraft des heiligen Geistes
und der von ihm gewirkten Gottesliebe den Willen so

umgestaltet, dass er unwiderstehlich im Wollen und Vollbringen das
Gute tut4). Allein auch hiermit will Augustinus nur den
tatsächlichen Verlauf des heilsgeschichtlichen Prozesses beschreiben.
Dieser Verlauf lässt die Möglichkeit, dass der Mensch auch in
diesem Zustand noch sündigen kann, unberührt6). Diese
Möglichkeit entfällt erst im Zustand der vollendeten Gnade, in dem
wir der Sünde nicht mehr dienen können. Hier also tritt die
gottebenbildliche Natur des Menschen in einer Lebensbestimmtheit

in die Erscheinung, die als „selige Notwendigkeit des Guten"
zu bezeichnen ist, eine Notwendigkeit, die beim Menschen durch

') De div. quaest. ad. Simpl. lib. I q, 1 n. 2. — C. duas epist. Pelag. I, 7.

— De natura et gratia 25.
2) Ursprünglich wird Röm. 7, 7—25 auf d. Menschen sub lege bezogen

de div. quaest. ad. S. 1. c. Später hat Augustin diese Deutung als pelagianisch
bekämpft u. die Schilderung des Apostels auch auf den homo sub gratia
bezogen. Retract. I, 1 c. 23, n. 1, c. 24, n. 2. IL c. 1, n. 1.

3) Vgl. hierzu Jonas a. a. O., S. 39 ff.
4) De corr. et gratia 38, s. zu dieser Stelle Rottmanner, 0. „Der

Augustinismus", S. 21, der sie auf die Unwiderstehlichkeit der Gnade bezieht;
dagegen Mausbach, Augustinus Ethik, II, 31.

5) Mausbach a. a. 0., II, 36.



— 115 —

die göttliche Gnade erwirkt wird, wohingegen sie bei Gott selbst
sich aus der Wesensbestimmtheit seiner Natur ergibt1).

Überblicken wir nun noch einmal die Willenslage des
Menschen im heilsgeschichtlichen Prozess, so dürfte sich folgendes
Bild ergeben : Für den Urzustand behauptet Augustinus das
liberum arbitrium indifferentiae in clem Sinne, class sich der
Wille in gleicher Weise sowohl zum Guten wie zum Bösen
entscheiden kann. Er ist hier im eigentlichen Sinne frei, d. h.
nach keiner Seite gebunden2). — Im Zustand der gefallenen
Natur kann er nur noch das Böse wollen. Das Gesetz ändert
an diesem Zustande nichts. Es stellt ihm vor Augen, was er
tun sollte, aber es gibt ihm weder die Kraft zum Wollen noch
zum Vollbringen des Guten. — Erst die Gnade erweckt auf
einer Vorstufe in ihm zunächst das Wohlgefallen am Guten,
ohne jedoch die entgegenstehenden Hemmungen seiner sinnlichen
Natur überwinden zu können. Nur wenn die Gnade im Sinne
der Willensbewältigung wirksam und aktiv wird, schafft sie in
der Gottesliebe den unwiderstehlichen Drang zum Guten, wobei
indessen immer noch die Möglichkeit eines Andersgerichtetseins
des Willens bestehen bleibt. — Der Endzustand schliesst bei
den Erwählten auch diese Möglichkeit aus. Ihr Wille kann
nicht mehr sündigen. Denn unverlierbar wie der Wille nach
Glückseligkeit, wird dann der Wille zur Frömmigkeit und
Gerechtigkeit sein3).

An der Hand dieses Überblicks möge nun nochmals die
Frage gestellt werden, in welchem Umfang der Verlauf des

heilsgeschichtlichen Prozesses nach der Schilderung Augustins
eine wirkliche Willensfreiheit zulässt. Die Antwort lautet: im
eigentlichen Sinne frei, so dass seine Willensentscheidung ganz
ihm überlassen bleibt, erscheint ihr zufolge nur Adam. Sein
Fall bedingt die Willensgebundenheit aller seiner Nachkommen.
In der massa perditionis äussert sich diese Gebundenheit in der
Unfähigkeit zum Guten, bei den von der Gnade Erwählten in

*) Opus imperf. c. Iul. 6, 19.
2) De corr. et gr. 37.
3) Zu diesen Entwicklungsstufen vgl. de div. quaest. 83 qu. 66, a, 7.

Expositio... ex epist. ad Romanos prop. 13—18. — De corr. et gratia 33.
De Civ. D. XXII, c. 30 (s. 632 f., Dombart). „Sic enim erit inamissibilis
voluntas pietatis et aequitatis, quo modo est felicitatis." — A. a. 0. auch die
nir die sittlich-religiöse Stufenlehre wichtige, mehrfach wiederholte Formel
»primum liberum arbitrium posse non peccare, novissimumnonpossepeccare".



— 116 —

einer mystischen Willenswandlung*, die sie nun doch wieder
befähigt, das Gute zu wollen und damit die sittliche Freiheit
zurückzugewinnen. Der eigentlich Handelnde bei dieser Wandlung

ist allein Gott. — Im Lichte der religiös-metaphysischen
Betrachtung, die den Erlösungsglauben Augustins bestimmt,
kann darum von Freiheit nur bei der von Adam vollzogenen
sittlichen Willensentscheidung* gesprochen werden. Was nach
ihm von Menschen gewollt und getan wird, unterliegt der
erbsündlichen Belastung, durch welche ihre sittliche Freiheit
vernichtet wurde. Nur die Neuschöpfung* des Menschen in Christus,
die durch den Glauben, durch die Kirche, durch den heiligen
Geist und seine Gnadenwirkung auf die zur Erlösung Berufenen
übertragen wird, schafft für die Erwählten unter diesen die

Möglichkeit durch religiös-mystische Liebesdurchdringung des

Willens wieder frei zu werden. Der Wille gibt sich in dieser

Erfüllung* durch den heiligen Geist selbst auf. Aber gerade in
dieser Hingabe entfaltet er die eigene Kraft, so class hier
menschlicher Willenstrieb und göttliche Gnade ganz in eins

verschmolzen erscheinen '). Doch wenn man die Meinung
Augustins auf einen mathematischen Ausdruck übertragen wollte,
so musste man sagen, in der Funktion des göttlich inspirierten
Willens ist die menschliche Willensbetätigung durchaus die

abhängige Variabele.
Und doch besteht kein Zweifel, dass Augustinus selbst noch

im Kampf mit den Pelagianern geglaubt hat, an der Willensfreiheit

festhalten zu können. Ursprünglich meinte er gewiss
mit seiner Polemik den Gedanken der Selbsterlösung' des Willens
abwehren zu müssen, ohne dabei doch die Selbständigkeit dieses

Willens im heilsgeschichtlichen Prozess aufzugeben. Die
psychologischen und erkenntniskritischen Erkenntnisse, die er zuvor
in der Schrift über die Willensfreiheit zum Beweis für die
Selbstmacht des Willens angeführt hatte, sind wohl nie seinem
Bewusstsein ganz entschwunden2), aber sie haben für ihn mehr

') Vgl. hierzu die Formeln für diese Verschmelzung in de gr. et lib.
arb. 22 : „Non ego autem, sed gratia Dei mecum" (I Cor. 15, 10) id est : „non
solus, sed gratia Dei mecum : ac per hoc nec gratia Dei sola nec ipse solus,
sed gratia Dei cum ipso". Sermo 156, 11. — „Imo et agis et ageris et tunc
bene agis, si a bono ageris. Spiritus enim Dei, qui te agit, agenti adiutor
est tibi."

2) Insoweit haben Verweyen, das Problem der Willensfreiheit in der

Scholastik, S. 22, Thimme, Augustins Entwicklung in den ersten Jahren
nach seiner Bekehrung, S. 216, und Mansbach „Die Ethik des hl. Augustinus



— 117 —

und mehr ihr grundsätzliches Gewicht verloren. Die Folgerungen,
zu der ihn seine Gottes- und Erlösimgslehre, seine Lehre von
der Gnadenwahl und Prädestination führten, mussten am Ende
den menschlichen Willen von aller selbständigen Kraft
entleeren, so dass er — wäre er in diesem Punkte zu völliger
Klarheit über sich selbst gelangt — die Sätze, die er einst über
die Selbsterfassung und Freiheit des Willens niedergeschrieben,
als eine bedenkliche Selbsttäuschung hätte bezeichnen müssen.
Luther, der, wie wir noch sehen werden, nur die Theologie und
die Gnadenlehre Augustins gelten lassen wollte, ist denn auch
über die philosophischen Beweismittel Augustins für die Willensfreiheit

bedenkenlos hinweggeschritten, was bei seiner mit
genialer Einseitigkeit nur die religiösen Motive abwertenden
Persönlichkeit nicht verwunderlich ist. — Doch ebenso deutlich
wie Luther haben schon die Zeitgenossen Augustins diese die
Selbständigkeit des menschlichen Willens vernichtenden
Konsequenzen seiner Gnadenlehre gesehen *). Man hat sich gegen
sie gewehrt, indem man ihre Schroffheiten bis zum äussersten
trieb2), wirksamer aber noch dadurch, dass man ihre Grundthese

von der Notwendigkeit der göttlichen Gnade beim Anfang,
bei der Fortführung und Vollendung des Heilswerkes annahm
und dabei doch dem Willen sein Recht zu wahren suchte und
die Lehre von der extinetio liberi arbitrii ablehnte3). Doch die
lebendige Kraft der Kontroverse erschöpfte sich bald. Sie lebte
noch einmal im 9. Jahrhundert in der Prädestinationslehre des
Mönches Gottschalk von Orbais auf4), um dann zu einem
dialektischen Problem scholastischer Theologie zu werden. Wie
sie sich in dieser Form ausgewirkt hat, dass soll zunächst in
einer kurzen Umschreibung der Lehre von der Willensfreiheit
bei Thomas von Aquien und Dues Skotus deutlich gemacht werden.

Die Behandlung des Freiheitsproblems durch Augustinus
verrät die herbe Grösse seines Denkens, den Heroismus seines

II, 26 u. 248, Recht mit der Behauptung, dass A. wirkliche Wahlfreiheit
gelehrt habe, doch wohl nicht in der scholastischen Deutung Mansbachs.
Vgl. auch vorliegende Darlegung, S. 100 f.

') A. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, III. Band (3. Aufl.),
S. 202 f., 225 ff.

2) So in der erst 1643 bekanntgewordenen Schrift Praedestinatus.
Harnack, S. 231. H. Gomzerz, Problem der Willensfreiheit, S. 24.

3) Besonders Faustus von Reji, Harnack, S. 232.
4) Harnack, a. a. O., S. 269—278.



— 118 —

Willens. Darum wagt er es Folgerungen zu ziehen, Gedanken
auszusprechen, vor welchen ängstliche Gemüter, bedenkliche
Geister zurückgeschreckt wären. Man wird sich des
Unterschiedes bewusst, wenn man neben seine gewagtesten Sätze die

abgewogenen Überlegungen und Folgerungen stellt, welche die

Theologen des Mittelalters an der Hand der wissenschaftlichen
Überlieferung* ihrer Zeit angestellt haben. Bei Augustinus Zeugnisse

eines religiösen Denkens, das trotz seiner rhetorischen
Prägung die Unmittelbarkeit des religiösen Erlebens noch
erkennen lässt, bei den Scholastikern die sorgfältigsten
Erwägungen über die Meinungen anderer und der Aufwand eines

zugespitzten Scharfsinns, um schliesslich auf dem Wege logischen
Ausgleichs eine Erkenntnis der Sache zu gewinnen. Dort der

Denker, der in der Sache steht und eigentlich von sich selbst
redet, indem er über die Problematik der Sache spricht, hier
die Denker, die diese Problematik aus den Meinungen
autoritativer Denker konstruieren und sie dann logisch zu bewältigen
suchen, bei Augustinus ein „existentielles Denken", wie man
es seit Kirkegaard zu nennen pflegt, bei den Scholastikern ein
Nachdenken über die Gedanken anderer.

(Fortsetzung folgt.)


	Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches Grundproblem [Fortsetzung]

