Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)

Heft: 2

Artikel: Die Unionsverhandlungen zwischen den orthodoxen Kirchen des
Morgenlandes und der Kirche von England

Autor: Neuhaus, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404070

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Unionsverhandlungen zwischen den orthodoxen Kirchen
des Morgenlandes und der Kirche von England.

Die Sache der kirchlichen Wiedervereinigung marschiert —
allen Schwierigkeiten und Hindernissen zum Trotz. Verwandte
Kirchen suchen und finden sich. Die verschiedenen methodi-
stischen Gemeinschaften stehen vor einer korporativen Union.
Presbyterianer und Kongregationalisten treten sich tiberall
nidher. Die Verhandlungen der anglikanischen Kirche mit den
englischen Freikirchen wie mit der lutherischen Kirche Schwe-
dens nehmen ihren Fortgang. Indische Missionskirehen stehen
in enger Fihlungnahme miteinander. Die altkatholischen Kir-
chen der Utrechter Konvention und die alten Kirchen des
Orientes konnten in gemeinsamen Besprechungen weitgehendste
Ubereinstimmung in Glauben und Verfassung feststellen, die
in nicht zu ferner Zukunft eine stirkere gegenseitige An-
ndherung erhoffen lédsst. Unsere Interkommunion mit den
Anglikanern ist Tatsache geworden. Vor allem aber kann
festgestellt werden, dass die Okumene immer weiteren Kreisen
der Christenheit Herzenssache geworden ist, und dass das Ver-
stindnis fir sie zur Einheit dringt. Es ist, als ob der Geist des
Herrn, der sich im Pfingstereignis aus dem Schosse der Mensch-
heit die Kirche Gottes gebar, das Antlitz der getrennten Christen-
heit erneuern wollte.

Besonders erfreulich ist es, dass die altehrwiirdigen Kirchen
des Morgenlandes, die Jahrhunderte hindurch abseits gestanden
haben, mit den Kirchen des Westens in immer lebhaftere freund-
schaftliche Beziehungen treten, die ihren stirksten konkreten
Ausdruck in den Unionsverhandlungen mit den Altkatholiken
und den Anglikanern finden.

Nachdem in der letzten Nummer dieser Zeitschrift tiber
die altkatholisch-orthodoxen Verhandlungen berichtet wurde,
sind wir unsern Lesern nunmehr einen ausfithrlichen Bericht
iber die orthodox-anglikanischen Verhandlungen schuldig.

Belangreich waren die Mechelner Besprechungen zwischen
bedeutenden Personlichkeiten der romisch-katholischen Kirche

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1932. 5



— BB -

und der Kirche von England. Aber sie trugen doch nur noch
offiziosen Charakter, und nach dem Tode des besonders in Eng-
land hochverehrten Kardinals Mercier von Mecheln ist es stille
geworden um diese Episode in der neueren kirchlichen Unions-
bewegung. Bedeutsamer, weil aussichtsreicher, sind die offi-
ziellen Verhandlungen von Vertretern der anglikanischen und
orthodoxen Kirche des Morgenlandes, bedeutsam wegen der
hinter diesen Kirchen stehenden Volksmassen, bedeutsam wegen
der von ihnen vertretenen Kirchlichen Traditionen, bedeutsam
wegen der grundverschiedenen volkischen und religiosen Kul-
turen, die durch die genannten Kirchen reprisentiert werden.

Der Lambeth-Appell an alle Christen vom Jahre 1920
wurde dem Patriarchen von Konstantinopel durch den Primas
der Kirche von England, den Erzbischof von Canterbury, amt-
lich tibermittelt, wie auch der erstere eine offizielle Delegation
an die Lambethkonferenz von 1920 abordnete, deren Fiihrung
der Patriarch von Alexandrien tibernahm. Der wichtigste Aus-
tausch in jungster Zeit war indessen die Erkldrung des Patriar-
chen und der Synode von Konstantinopel vom Juli 1922, in
der die Giiltigkeit der anglikanischen Weihen anerkannt wurde.
Dieser Erkldrung schlossen sich in der Folge die Patriarchen
von Alexandrien und von Jerusalem und die Kirche von Cypern
an. Von seiten der andern Patriarchen und autokephalen Kir-
chen des Morgenlandes steht diese Anerkennung bisher noch
aus. Auch die Lambethkonferenz von 1930 konnte eine amt-
liche Delegation sidmtlicher autokephalen orthodoxen Kirchen
des Orientes mit Ausnahme der russischen begriissen. Nie
hatte diese Kirche eine so bedeutsame Vertretung an irgend-
eine Kirche des Westens entsandt.

Schon auf der Lambethkonferenz von 1920 waren angli-
kanische Theologen ernannt worden, die mit einer auf Veran-
lassung des Patriarchen von Konstantinopel ernannten Ver-
tretung sidmtlicher autokephalen Kirchen des Morgenlandes
eine Kommission zur Priifung der Ubereinstimmungen und
Abweichungen beider Kirchen bilden sollten. Im Jahre 1921
wurden von der anglikanischen Kommission auf Wunsch der
orthodoxen Kommission Interkommunionsbestimmungen entworfen
und verdffentlicht, die von beiden Kirchen als Diskussionsbasis
angenommen wurden. s wurden aber noch ndhere Erkli-
rungen iiber die Eucharistie und die Weihen gewiinscht,



Anlisslich der Lambethkonferenz von 1930 kam die offi-
zielle Delegation der orthodoxen Kirchen zuniichst zu eciner
offiziosen Prialiminarbesprechung mit den dazu bestimmten angli-
kanischen Bischofen zusammen, um dann vom 15. bis 19. Juli
1930 in vier offiziellen Konferenzen im Lambeth-Palast zu
tagen.

Der Fiihrer der orthodoxen Delegation war der Patriarch
von Alexandrien, Meletios. Thm zur Seite stand der Erzbischof
von Thyatira, Germanos, als Vertreter des Patriarchen von
Konstantinopel. Ausserdem gehirten neun andere Delegierte
der einzelnen autokephalen Kirchen dieser Kommission an.
Die anglikanische Delegation wurde vom Bischof von Glou-
cester geleitet, der auch das Prisidium tibernahm. Ihm standen
13 andere anglikanische Bischofe aus Europa, den U, S. A., aus
Kanada und Sudafrika zur Seite.

In der Vorbesprechung wurde die Frage nach der hoch-
sten anglikanischen Autoritit in Glaubenssachen diskutiert.
Als solche wurde die Lambethkonferenz der Bischofe erklért,
die jedoch in ihren Entscheidungen bei den Diskussionen der
Mitwirkung der Geistlichen und der Laien bediirfe. — Die
Frage nach der Sakramentalitit der geistlichen Weihen und
nach ihrer Verbindung durch die Sukzession mit den Aposteln
war ebenfalls Gegenstand der Diskussion. Die Anglikaner
betonten, dass sie das Wort Sakrament oder Mysterion in beson-
derm Sinne auf die Taufe und die hl. Eucharistie bezogen.
Wenn aber der Sakramentsbegriff als Mitteilung einer geist-
lichen Gabe durch ein &usseres, sichtbares Zeichen gefasst
wiirde, dann gelten auch die Weihen als ein Sakrament. Von
orthodoxer Seite wurde mitgeteilt, dass sie die Gebete und der
Weiheritus befriedige, wéhrend der Mangel an Klarheit in
einigen der 39 Artikel beanstandet wurde. Mit der Antwort,
dass alle Zweideutigkeiten der Religionsartikel nach der Lehre
des allgemeinen Gebetbuches interpretiert werden miissten,
waren die orthodoxen Delegierten zufrieden. — In der Frage
der apostolischen Sukzession wurde erklirt, dass die Intention
der Kirche von England im Vorwort des Ordinationsrituals klar
ausgedriickt sei. Die Kirche von England hat stets als Regel
beobachtet, dass jeder Bischof von drei Bischofen und jeder



— B8] —

Priester durch Handauflegung von einem Bischof ordiniert
werden miisse. Die apostolische Sukzession ist in der Kirche
stets als Verbindungsglied mit den Aposteln betrachtet worden.
Der Patriarch hielt diese Auskunft fir gentigend.

Ferner wurde die im Lambethappell von 1920 beriihrte
Frage tiber das nichtbischoflich verliehene Kirchenamt behan-
delt, die mit Ricksicht auf Kirchen mit nichtbischoflicher
Verfassung angeschnitten werden musste. Der Patriarch er-
blickte in dem englischen Standpunkt eine Sache der ,Orga-
nisation“, die auch bei den Orthodoxen fiir erlaubt gehalten
wiirde, sofern dem mnicht Grundsitze des Glaubens entgegen-
stinden. — Die Lehre {iber die hl. Eucharistie gab Anlass zu
einer lebhaften FErorterung. Hinsichtlich der I.ehre von der
Gegenwart wurde erklirt, dass die Kirche von England es
zur Zeit der Reformation fiir notwendig gehalten habe, sich
gegen materialistische Theorien und gegen die Lehre von der
Wesensverwandlung zu sichern, wie sie in der mittelalterlichen
Kirche gelehrt wurde. Es wurde nach Verlesung der betref-
fenden Lehre im Katechismus und im Gebetbuche gesagt, dass
die nach der Kommunion tibriggeblichenen konsekrierten ILle-
mente als das Sakrament des Leibes und Blutes Christi be-
trachtet wiirden, indem sie dicsclbe Wirkung hétten wie vor
der Spendung in der bl. Kommunion. — Was das eucharisti-
sche Opfer anbelangt, so wurde dargelegt, die Kirche von
England habe sich gegen den Irrtum schiitzen miissen, als ob
das eine Kreuzesopfer Christi irgendwie wiederholt werden
konnte. Als Ausdruck des Glaubens wird die Antwort der Erz-
bischofe von Canterbury und York an Leo XIII. verlesen:

.Ferner lehren wir getreu die Lehre vom eucharisti-
schen Opfer. Wir glauben, dass die hl. Eucharistie nicht

,ein blosses Gedichtnis des Kreuzesopfers® ist, wie uns

anscheinend nach dem obigen Worte des Konzils von

Trient zugeschrieben wird, sondern in der bei der Feier

der hl. Eucharistie gebrauchten Liturgie halten wir es fiir

gentigend, wihrend wir unsere Herzen zu Gott erheben,
und wenn wir nunmehr die bereits dargebrachten Gaben
konsekrieren, dass sie uns der Leib und das Blut unseres

Herrn Jesu Christi werden, das Opfer, welches in diesem

Augenblicke des Gottesdienstes dargebracht wird, als ein

solches im folgenden Ausdruck zu bezeichnen: Wir setzen



69 —

die fortwithrende Erinnerung an den kostbaren Tod Christi,
der unser Anwalt beim Vater und die Versohnung fiir
unsere Siinden ist, seinem Gebote entsprechend bis zu
seiner Wiederkunft fort. Wir bringen zunichst das Opfer
des Lobes und der Danksagung dar und bitten dabei ver-
trauensvoll um Vergebung unserer Siinden und um alle
andern Segnungen des Leidens unseres Herrn filir die
ganze Kirche. Und schliesslich bringen wir dem Schopfer
aller Dinge, die wir bereits bei der Darbringung seiner
Gaben bezeichnet haben, das Opfer unseres Selbst dar.
Diese ganze Handlung, an der das Volk mit dem Priester
teilnehmen muss, bezeichnen wir gewohnlich als das
eucharistische Opfer.“

Die Delegation erklirte die also dargelegte L.ehre als mit
der orthodoxen Auffassung konform.

Eine ausgiebige Diskussion kniipfte sich sodann an die
Frage der sakramentalen Betreuung von Orthodoxen durch
anglikanische Priester, wenn der Fall dringlich und kein ortho-
doxer Priester erreichbar ist, was hiufig besonders in Amerika
vorkommt. Der Patriarch bemerkte, dass Einigung in der hl.
Kommunion von der orthodoxen Kirche als Zeichen volliger
Vercinigung aufgefasst wiirde. Solche Dienste seien irregulir.
Bei der Spendung der Taufe oder Ehe durch anglikanische
Priester an Orthodoxe giibe es keine Schwierigkeiten, wenn
Mitglieder der orthodoxen Kirche anderweitig diese Sakramente
nicht empfangen konnten. Falls keine Einwinde erhoben
wiirden, konnte die Gewohnheit, in anglikanischen Kirchen zu
kommunizieren, fortgesetzt werden, bis diese Fragen endgiltig
erledigt wiirden. Ebenfalls sei es irregulir, dass Anglikaner
in orthodoxen Kirchen kommunizierten, wenn das auch ofters
vorkomme. Alle diese Fragen sollten der nichsten orthodoxen
Vorsynode vorgelegt werden.

Zuletzt wurde die Frage der Vereinheitlichung des ortho-
doxen Kirchenregimentes in Nordamerika zur Diskussion ge-
stellt, Gegenwiirtig giibe es in den U.S.A. und Kanada griechi-
sche, syrische, russische und ruménische Bischofe. Die beste
Losung sei vorliufig, dass sich die Orthodoxen unter die Juris-
diktion eines Bischofs ihrer Nationalitit begéaben, bis die Frage
von der Prosynode entschieden wirde.



In seinem Schlussworte driickte der Patriarch die Hoffnung
aus, dass eine oder mehrere Resolutionen sich mit den bespro-
chenen Gegenstinden beschiftigten, und betonte dann, dass
man im Osten allgemein eine Erklirung tiber die anglikanische
Kirche und ihr Amt mit Spannung erwartete. Er fragte, ob
es nicht moglich sei, nach dem Muster der Antwort an Leo XIII.
ein Schreiben der Erzbischiofe von Canterbury und York sowie
der anglikanischen Metropoliten an den okumenischen Patri-
archen zu senden, das sich besonders mit der Materie der
Weihen als Sakrament beschiftigte. Andernfalls moge der
Erzbischof von Canterbury einen diesbeziiglichen Brief an ihn
senden, damit derselbe bei den iibrigen Patriarchen zirkuliere
nach Art des Einladungsbriefes an den &ékumenischen Patri-
archen wegen Entsendung einer Delegation zur Lambethkon-
ferenz.

B.

Das ausftihrliche Protokoll der Verhandlungen vom 15. bis
18. Juli 1930 iibergehen wir, zumal darin vieles steht, was in
dem unten angefiihrten Protokoll der Verhandlungen vom 14,
bis 20. Oktober 1931 wiederholt wird. Wir beschrinken uns
darauf, das Resumé der Verecinbarungen bekanntzugeben.

I. Es wurde vereinbart, dass ein gemeinsames Komitee
von Orthodoxen und Anglikanern zur Besprechung von Glau-
bensfragen ernannt werden sollte.

II. Es wurde durch die anglikanischen Bischofe festgestellt,
dass die vorgeschlagenen Interkommunionsbestimmungen zwi-’
schen der Kirche von England und den mit ihr in Gemeinschaft
stehenden Kirche einerseits und der orthodoxen Kirche des
Morgenlandes andrerseits, die unter den Auspizien des Ost-
kirchenkomitees des Krzbischofs von Canterbury verdffentlicht
wurden, obschon sie den verschiedenen Provinzen der angli-
kanischen Gemeinschaft nicht amtlich mitgeteilt wurden, mit
dem Geiste und der Lehre der Kirche von England nicht unver-
einbar sind.

II1. Es wurde seitens der orthodoxen Vertretung erkléart,
dass die entworfenen Interkommunionsbestimmungen, obschon
sie noch nicht offiziell in Erwigung gezogen wurden, mit einigen
Abinderungen eine niitzliche Diskussionsbasis bilden wiirden.



IV. Es wurde seitens der anglikanischen Bischofe erklirt,
dass in der anglikanischen Kirche die authentische Entschei-
dung in Glaubensfragen durch die Gesamtheit der Bischofe
gegeben wiirde, ohne indessen die Mitwirkung des Klerus und
der Laien wahrend der Diskussionen auszuschliessen.

V. Es wurde seitens der orthodoxen Delegation erkléirt,
dass in der orthodoxen Kirche die letzte Autoritit in Sachen
der Lehre bei der Gesamtheit der in einer Synode vereinigten
Bischofe liege, ohne den Meinungsausdruck von Klerus und
Laien auszuschliessen.

VI. Es wurde seitens der anglikanischen Bischofe fest-
gestellt, dass in der anglikanischen Gemeinschaft in Fragen
der Disziplin der Bischof die Jurisdiktion durch seinen eigenen
Gerichtshof in erster Instanz austibt. Doch ist als Appellations-
gericht der geistliche Provinzialgerichtshof oder eine dhnliche
Organisation vorgesehen.

VII. Es wurde seitens der orthodoxen Delegation fest-
gestellt, dass in der orthodoxen Kirche geistliche Dinge in
geistlichen Gerichtshofen behandelt wiirden. Ein Bischof wiirde
vor einem Gerichtshof von Bischofen und ein Kleriker von
einem Bischof in dessen geistlichem Gerichtshof gerichtet.

VIII. Es wurde seitens der anglikanischen Bischofe fest-
gestellt, dass Ordination in der anglikanischen Gemeinschaft
nicht die Ernennung eines bestimmten Mannes fiir einen bestimm-
ten Posten bedeutet, sondern dass bei der Weihe ein besonderes
Charisma der geweihten Person mitgeteilt wiirde, das der
betreffenden Weihe eigentiimlich ist, und dass das Wesen dieser
besondern Gabe in den Worten der Weihe ausgedriickt ist.
In diesem Sinne ist die Ordination ein Mysterion oder Sakra-
ment.

IX. Es wurde seitens der anglikanischen Bischofe fest-
gestellt, dass das Vorwort des Ordinationsrituals erklirt: ,Dass
von den Zeiten der Apostel her folgende Weihen von Geistli-
chen in der Kirche Christi existiert haben: Bischife, Priester
und Diakone“ und dass, um die unterbrochene Sukzession zu
bewahren, die Ordinationsregeln festgesetzt sind ,in der Ab-
sicht, dass diese Weihen in der Kirche von England fortge-
setzt, ehrfurchtsvoll vollzogen und geschitzt wiirden“.

X. Die orthodoxe Delegation erklarte, dass sie hinsichtlich
der Bewahrung der apostolischen Sukzession in der anglikani-



19—

schen Kirche insofern zufriedengestellt sei, als die anglikanischen
Bischofe die Ordination bereits als Mysterion angenommen und
erklart haben, dass die Lehre der anglikanischen Kirche auto-
ritativ im allgemeinen Gebetbuche ausgedriickt sei. Der Sinn
der 39 Artikel aber miisse in Ubereinstimmung mit dem all-
gemeinen Gebetbuche interpretiert werden.

XI. Es wurde seitens der anglikanischen Bischofe fest-
gestellt, dass im Sakramente der Eucharistie ,der Leib und
das Blut Christi von den Gliubigen beim Herrenmahle wahr-
haft und wirklich genommen und empfangen werde®, und dass
yder Leib Christi im Abendmahle nur in einer himmlischen und
geistigen Weise gegeben, genommen und gegessen werde*,
und dass die nach der Kommunion zuriickbleibenden konse-
krierten Elemente sakramental als Leib und Blut Christi be-
trachtet wiirden. Ferner lehrt die anglikanische Kirche die
Lehre vom eucharistischen Opfer, wie sie in dem oben zitierten
Schreiben an Leo XIII. auseinandergesetzt wurde. Auch bete
die anglikanische Kirche bei der Darbringung des eucharisti-
schen Opfers, , dass wir und Deine ganze Kirche durch die
Verdienste und den Tod Deines Sohnes Jesu Christi und durch
den Glauben an sein Blut Nachlassung unserer Stnden und
alle Segnungen seines Leidens erlangen mogen®, einschliesslich
die ganze Gemeinschaft des glaubigen Volkes, Lebende und
Verstorbene.

XII. Es wurde seitens der orthodoxen Delegation erkliirt,
dass diese Auseinandersetzung der anglikanischen Lehre bezitig-
lich des eucharistischen Opfers mit der orthodoxen Lehre ver-
einbar sei, wenn noch eine weitere Erklidrung mit aller Deut-
lichkeit festgelegt werden konnte.

XIII. Es wurde seitens der anglikanischen Bischofe erklirt,
dass der anglikanische Klerus in verschiedenen Teilen der
anglikanischen Gemeinschaft auf Wunsch des orthodoxen Klerus
an orthodoxe Laien Sakramente spende, die ausser Reichweite
eigener kirchlicher Betreuung leben. Diese Geistlichen wiinschen
stets, die Orthodoxen, denen sie geistliche Dienste verrichten,
der orthodoxen Kirche zu erhalten. Sie seien bereit, sie im
orthodoxen Glauben zu unterrichten und den orthodoxen Bi-
schofen und Priestern die Personen zu benennen, die ihre
Dienste oder ihren Unterricht empfangen.



XIV. Es wurde seitens der orthodoxen Delegation erklirt,
dass die Frage von Vereinbarungen unter solchen Verhilt-
nissen von der kiinftigen orthodoxen Vorsynode diskutiert wer-
den miisse.

XV. Es wurde von der orthodoxen Delegation erklirt,
dass es in der ganzen orthodoxen Kirche tiblich sei, nach einer
anglikanischen Taufe nicht nochmals zu taufen.

XVI. Es wurde seitens der orthodoxen Delegation erklirt,
dass ‘die orthodoxe Kirche in ihrer demnéchstigen Vorsynode
wahrseheinlich keine Einwendungen gegen die Anerkennung
der Taufe von Kindern und deren Unterricht nach orthodoxen
Lehrbiichern durch den anglikanischen Klerus oder gegen die
Anerkennung der Ihe oder anderer Riten, die durch angli-
kanischen Klerus an Orthodoxen vollzogen wiirden, erheben
werde (im Notfalle oder wo kein orthodoxer Priester erreich-
bar ist), vorausgesetzt, dass alle getauften und getrauten Per-
sonen gesondert als orthodox registriert und ihre Namen mog-
lichst bald der zustiindigen orthodoxen Kirchenbehsérde mitge-
teilt wiirden.

XVII. Es wurde seitens der orthodoxen Delegation hin-
sichtlich der hl. Eucharistie festgestellt, dass sie ohne Prijudiz
einer formellen Entscheidung durch die orthodoxe Gesamt-
Kirche und ohne daher die offizielle praktische Sanktion zu
geben, fir die sie ja keine Autoritit besitzt, der Meinung ist,
die Praxis Orthodoxer, die hl. Kommunion aus der Hand angli-
kanischer Greistlicher zu empfangen, kinne fortgesetzt werden,
vorausgesetzt, dass keine orthodoxe Autoritit eine solche Praxis
verhindere.

gez.: Der Erzbischof von Thyatira.
Der Bischof von Gloucester.

C.

Fiur das in Satz I der Verhandlungen vom 15. bis 18, Juli
1930 erwihnte ,Dogmatische Komitee“ wurden folgende Per-
sonlichkeiten bestimmt:

Anglikaner : Der Bischof von Gloucester, Priisident;
der Erzbischof von Dublin;
der Bischof von Nordindiana (U.S. A.);
der Bischof von Gibraltar;
der Bischof von Fulham;



T4

Rev. Dr. Goudge;

Rev. Dr. Grensted ;

Rev. Dr. J. A. Douglas;

Rev. Philipp Usher, Sekretér.

Orthodoxe: Erzbischof von Thyatira, Germanos, Vertreter der

Patriarchate von Konstantinopel und Jerusalem;

Grossarchimandrit Michael Constantinides, Vertreter
des Patriarchates von Alexandrien;

Erzbischof von Tyrus und Sidon, Vertreter des
Patriarchates von Antiochien;

Bischof Theodosios von Novi-Sad, Irenaeus, Ver-
treter der Kirche von Serbien;

Erzbischof der Bukowina, Nektarius, Vertreter der
Kirche von Rumiéinien;

Erzbischof wvon Paphos, Leontios, Vertreter der
Kirche von Cypern;

Erzbischof von Trikkes und Stagon, Polykarp, fir
die Kirche von Griechenland;

Prof. Nikolaus Arseniew, fir die Kirche von Polen.

Diese gewichtige Kommission tagte vom 14. bis 20. Oktober
1931 im Lambethpalast zu London. Wiederum waren alle
autokephalen Kirchen ausser der als schismatisch geltenden
bulgarischen und der von jeder internationalen Verbindung
abgeschnittenen russischen Kirche vertreten.

Im Folgenden geben wir aus dem verkiirzten Protokoll
einen Auszug, der alles Wesentliche wiedergibt.

Nach einer herzlichen Begriissung durch den Erzbischof
von Canterbury, die Erzbischof Germanos namens der ortho-
doxen Delegation verdankte, und nach Uberreichung der Be-
glaubigungsschreiben wurden die Delegierten durch den Vor-
sitzenden vorgestellt. Auf Vorschlag des Vorsitzenden wurden
die erwihnten Interkommunionsbestimmungen den Verhand-
lungen zugrunde gelegt, wobei Erzbischof Germanos erklirte,
dass die orthodoxen Vertreter nicht bevollméchtigt seien, ein
fir ihre Kirchen bindendes Dokument zu unterzeichnen, was
auch der Prisident namens der anglikanischen Kirche betonte.
Ferner bemerkte Erzbischof Germanos, dass vom orthodoxen
Standpunkte aus eine Sakramentsgemeinschaft erst nach vol-
liger dogmatischer Verstindigung Platz greifen konne.



—_ 75

These 1.

Uber den ,christlichen Glauben®.
Der Prisident verlas die Festsetzung:

, Wir nehmen den Glauben Christi an, wie er in der hl.
Schrift gelehrt, uns durch das Kredo der katholischen Kirche
iberliefert, durch die dogmatischen Entscheidungen der oku-
menischen Konzilien ausgelegt und durch die ungeteilte Kirche
angenommen worden ist.*

Der Erzbischof von Thyatira gibt dem Satze folgende
orthodoxe Fassung:

» Wir glauben und bekennen den christlichen Glauben,
der die Ganzheit der gottlich geoffenbarten Wahrheiten ent-
hilt und in der hl. Schrift und in der Tradition enthalten
ist, die teilweise im Kredo und in den Dekreten der oku-
menischen Konzilien der ungeteilten Kirche erklirt und
von der Kirche gelehrt wird.“

Der Erzbischof von Dublin fragt, ob es noch andere nicht
definierte Schétze der Tradition gidbe. Prof. Arseniew bemerkt,
dass die lex orandi in der orthodoxen Kirche ganz der lex
credendi entspriiche. Wenn die lex orandi eine &hnliche Stel-
lung in der anglikanischen Kirche einnihme, so befinden sie
sich in praktischer Ubereinstimmung. Dr. Goudge fragt, wie
die orthodoxe Kirche feststelle, was Dogma und was theologi-
sche Meinung sei. Der Erzbischof von Trikkes erwiderte, dass
die offizielle Auslegung des orthodoxen Glaubens in den Schrif-
ten des hl. Johannes von Damaskus enthalten sei. Der Erz-
bischof von Thyatira fiigte hinzu, die Orthodoxen gingen davon
aus, dass die Kirche die Treuhinderin des Glaubens ist, Kano-
nikus Douglas fiihrte folgendes Zitat von Prof. Zankoff an:
»Unter Annahme der Bibel als Grundlage besteht das Dogma
hauptsiichlich in der Lehre der dkumenischen Konzilien beziig-
lich der Trinitdt und Inkarnation. Dieses Dogma findet seinen
besten und Kkiirzesten Ausdruck im nizéino-konstantinopolitani-
schen Glaubensbekenntnis. Von diesem Standpunkt aus ist
Dogma die wahre Lehre, die durch ein dkumenisches Konzil
festgesetzt und durch die Gesamtkirche angenommen ist. Nur
ein so umschriebener Satz hat den verbindlichen Charakter
eines Dogmas.“ Der Erzbischof von Thyatira héilt dies fir eine
Privatmeinung, die von der Mehrheit nicht angenommen wiirde.



— 76 —

Die weitere Behandlung dieser These wird zuriickgestellt
und der orthodoxen Delegation nahegelegt, einen alternativen
Entwurf vorzubereiten.

These II.

Uber den wKanon der Rl. Schrift*.
Der vorgelegte Entwurf lautet:

» Wir nehmen den Kanon der hl. Schrift an, wie er vom
hl. Athanasius definiert und von der gesamten katholischen
Kirche angenommen ist: namlich die 22 Biicher des A. T.
nach dem hebréiischen Kanon und die 27 Bucher des N.T.
Was die andern Biicher betrifft, die bald deuterokanonisch,
bald avayiyvwoxousre, bald Apokryphen genannt werden, so
nehmen wir die Lehre des hl. Athanasius an: <zur grosseren
Genauigkeit fige ich noch folgendes hinzu ... Ausser diesen
gibt es noch andere Biicher, die tatséichlich nicht im Kanon
eingeschlossen sind, aber doch von den Viitern zur Lektiire
fir die neu Beigetretenen als Instruktion im Worte der
Gottseligkeit genannt werden. Die ersteren gehoren zum
Kanon, die letzteren sind nur zu lesen.» Und die L.ehre
des hl. Hieronymus, «dass die Kirche sie zur Erbauung des
Volkes verlesen moge, nicht aber zur Begriindung der Auto-
ritit eines Kirchlichen Dogmas». In der Diskussion wurde
anerkannt, dass sich die Anglikaner nach dem hebréiischen
Texte, die Orthodoxen nach der Septuaginta richteten. Der
Erzbischof von Trikkes beanstandete das Wort « Apokry-
phen», das in der griechischen Sprache einen iiblen Sinn
habe. Das Wort wird gestrichen.

These III
Uber die ,Hinldinglichkeit der hl. Schrift“.
Zur Diskussion stand der folgende Satz:

, Wir glauben, dass die hl Schrift alle Dinge enthélt,
die zum Heile notwendig sind. Wie St. Athanasius sagt:
«Die heiligen und inspirierten Schriften sind geniigend, um
den Glauben zu erkliren.» Und anderswo: «Diese sind die
Quellen des Heiles, so dass, wer dirstet, durch die darin
enthaltenen Ausspriiche befriedigt werden kann. In diesen
Biichern allein ist die Lehre der Gottseligkeit verkiindigt.
Niemand soll etwas hinzufiigen noch etwas hinwegnehmen.»



e T

Und wie St. Augustin sagt: «In dem, was in der Schrift
klar niedergelegt ist, findet sich alles, was den Glauben
und die Sitten umschliesst.» Was die Lehren der Tradition
betriftt, so nehmen wir sie an nach den Worten des grossen
Katechismus der russischen Kirche <¢als Fiithrerin zum
rechten Verstindnis der hl. Schrift, fiir die rechte Verwal-
tung der Sakramente und zur Bewahrung der Riten und
Zeremonien in der Reinheit ihrer urspriinglichen KEin-
setzung», und «wir miissen jener Tradition folgen, die mit
der gottlichen Offenbarung und mit der hl. Schrift {iberein-
stimmt».“

Der Prasident wies nachdriicklich auf den VI. Religions-
artikel im allgemeinen Gebetbuch hin: ,Die hl. Schrift enthélt
alles zum lHeile Notwendige, so dass, was immer darin nicht
gelesen oder aus ihr bewiesen werden kann, keinem als Glau-
benssatz oder als heilsnotwendig auferlegt werden kann.“ Er
zitierte auch Artikel XX und die Fragen, die dem Kandidaten
fir die Priesterweihe im englischen Weiheformular vorgelegt
werden. Der Frzbischof von Thyatira sagte, dass gemiiss der
orthodoxen Kirche die Lehren, die zur Seligkeit notwendig
wiaren, aus zwel Quellen kimen: der Schrift und Tradition.
Diese Tradition sei ilter als das geschriebene Wort Gottes und
so vom gleichen Gewicht wie die Schrift, was St. Basilius mit
folgenden Worten lehrt: ,Einige der Dogmen haben wir aus
den geschriebenen Biichern empfangen und die andern wurden
uns durch das miindliche Wort von den Aposteln her {iiber-
geben. Beide haben fir die Frommigkeit dieselbe Bedeutung,
und niemand wird ihnen opponieren, der nur ein wenig Erfah-
rung in den kirchlichen Riten besitzt.“ Er fuhr fort, dass
die Quelle der christlichen Wahrheit die gottliche Offenbarung
ist, die in der Bibel und Tradition niedergelegt sei.

Prof. Arseniew sagte, dass unser Herr die Quelle aller
christlichen Lehre sei. Wenn wir die Leitung des hl. Geistes,
der der ganzen Kirche gegeben sei, verlieren, so verlieren wir
das rechte Verstindnis der heiligen Schriften. Aber die Schrif-
ten seien fiir das Leben der Kirche als ein Zeugnis und Kri-
terium der wahren Tradition notwendig. Der Erzbischof wvon
Thyatira erklirte, dass sie die Auffassung zuriickweisen, als
ob sich die hl. Schrift selber interpretiere, oder dass der ein-
zelne individuell bei der Auslegung der Schrift inspiriert sei.



Die Bedeutung der Feststellungen des hl. Basilius lége darin,
dass sie die Bestitigung eines ckumenischen Konzils besiisse.

Die anglikanische Delegation, die sich inzwischen zu beson-
dern Besprechungen zuriickgezogen hatte, liess dann durch
den Prdsidenten erkliren, sie kénne dem zustimmen, dass das
Evangelium zunéchst durch das lebendige Wort der Uberlie-
ferung verkiindigt wurde, und dass im Aufbau des kirchlichen
Glaubens sowohl die geschriebene wie die ungeschriebene Tra-
dition eine Rolle spiele. Aber die Kirche von England lehre
ganz entschieden die Hinlanglichkeit der hl. Schrift als Glau-
bensquelle. Sie tut das aus folgenden Griinden: 1. weil ihre
Stellung durch die stirksten Zeugnisse bei den Vitern der
ungeteilten Kirche gestiitzt werde, 2. weil sie es fiir einen
Dienst der gottlichen Vorsehung halte, dass die geschriebene
Uberlieferung unsere Lehre in Sachen des Glaubens sichere,
3. weil sie keinen Gegensatz zwischen der Lehre der ortho-
doxen Kirche und der Schrift finde. Schliesslich sei das ihre
beste Stiitze gegen die unautorisierten Zufligungen zum Glau-
ben, die die romische Kirche gemacht habe. Der Erzbischof
von Thyatira sagte, dass die Erklirung des Priisidenten der
orthodoxen Stellung sehr nahe kiame, aber nach ihrer Auffas-
sung gibe es Elemente der Offenbarung aus der Tradition, die
das geschriebene Wort erganzten. Kanonikus Douglas zitiert
den griechischen Theologen Rhosse: .,Obgleich die beiden
Quellen des Dogmas logisch definiert und unterschieden werden
konnten, so konnten sie doch nicht voneinander getrennt
werden.* Und Androutsos: ,Wie Tradition fiir die rechte Bibel-
auslegung wesentlich ist, so ist die Bibel als eigentliches Kri-
terium wesentlich, um den Wert und das Gewicht einer spezi-
fischen Tradition zu bestimmen.“

Der Bischof wvon Gibraltar fragte, ob die Orthodoxen zu-
geben wiirden, dass sie etwas der Tradition entnihmen, was
der Schrift widerspriche. Der Erzbischof von Thyatira erwiderte,
es sei unmoglich, dass sich die Offenbarung selber widerspreche.

Prof. Arseniew legte eine provisorische Erklirung vor:

y,Der Geist Gottes lebt in der Kirche und manifestiert
sich im lebendigen Strome des kirchlichen Lebens. Die hl
Schriften bilden nur einen Teil des lebendigen Stromes der
Uberlieferung, die von unserm Herrn und seinen Aposteln
herkommt, der lebendigen Manifestation des Lebens des



— T —

gottlichen Geistes in seiner Kirche. Es gibt nichts, was
fir unser Heil notwendig wire, das nicht in der Schrift
zu finden oder aus ihr abzuleiten wiire, oder in Wider-
spruch zu ihr stinde. Daher sollen die hl. Schriften fort-
wiahrend zur Kontrolle des kirchlichen Glaubens gebraucht
werden, Aber der wahre Sinn der hl. Schriften kann nur
im Lichte des Geistes Gottes, der in der Kirche lebt, ver-
standen werden.*“

Der Bischof von Novi-Sad sagte, es sei klar, dass sie jetzt
in dem {ibereinstimmten, was die romische Theologie #raditio
declarativa nenne. Sie miissten jetzt noch eine Ubereinstim-
mung iiber die traditio constitutiva erreichen. Der Hrzbischof
der Bukowina bemerkte, dass die Anglikaner im dritten Punkte
ihrer These dasselbe sagten, wie sie, dass aber der Titel der
These nicht gliicklich ausgedriickt wire. Wenn die Tradition
im Titel gleich mit der Schrift verbunden gewesen wire, so
wiirde die These den Orthodoxen annehmbar sein. Kanonikus
Douglas fragte: Glaubt die orthodoxe Kirche, dass es heilsnot-
wendige Lehren gibt, die nicht aus der Schrift bewiesen werden
konnen, und ldsst sie irgendeine Anderung, Beifiigung oder
einen Abzug vom Glauben der Urkirche als moglich zu? Der
Président erklart, dass die anglikanische Delegation wahr-
scheinlich in der Lage sei, den Entwurf von Prof. Arseniew
anzunehmen. Archimandrit Konstantinides zitiert den griechi-
schen Theologen Mesoloras:

,Gemiss der Lehre der orthodoxen Kirche ist die hl.
Tradition die unfehlbare Erginzung und Interpretation der
hl. Schrift. Sie ist die zweite Quelle der gottlichen christ-
lichen Wahrheiten. Sie ist das gdottliche Wort, das einmiitig
und autoritativ von der einen, ungeteilten Kirche der ersten
acht Jahrhunderte zur Leitung, Errettung und Erkenntnis
der Glaubigen entwickelt, formuliert, geregelt und definiert
18t

Der Evrzbischof von Tyrus und Sidon sagte, dass es unmog-
lich sei, dass die Tradition der Kirche dem Buchstaben oder
dem Geiste nach mit der Schrift in Widerspruch stinde. Es
moge Traditionen geben, die nicht mit ausdricklichen Worten
der hl. Schriften belegt werden konnten, aber sie ergéiben sich
aus deren allgemeinem Geiste. Wenn diese seine Feststellungen
angenommen werden konnten, so wiirden sie sich in der Frage



80 —

der Tradition der Ubereinstimmung nihern. Der Erzbischof von
Dublin fragte, ob die Orthodoxen folgenden Sitzen zustimmen
konnten : '

,Die hl. Tradition ist ein Hauptbestandteil der Offen-
barung, deren einer Teil die Schrift, der andere etwas Un-
geschriebenes ist. Von diesem Hauptbestandteil der hl.
Tradition kann kein Teil dem andern widersprechen, und
in ihr kann nichts als heilsnotwendig gelehrt werden, was
nicht aus der Schrift zu beweisen ist.“

Der Erzbischof von Thyatira wiederholte, die Orthodoxen
liessen die Tradition als Erginzung, Interpretation und Erkla-
rung der Schrift zu. Der Prdsident fragte, ob der Kommission
ein vereinigtes Komitee belieben wiirde, oder ob ein ortho-
doxes Komitee eine necue Aufstellung zur Erwigung vorlegen
sollte. Erzbischof Germanos schlug vor, dass die Orthodoxen
ein Komitee bildeten, um die verschiedenen Intwiirfe, die von
Prof. Arseniew, von ihm und von Kanonikus Douglas, mitein-
ander zu vergleichen.

These 1IV.
Uber das ,Kredo der Kirche“.

Der Entwurf lautet:

»Wir nehmen als Kredo der katholischen Kirche das
von Konstantinopel an, das in den Formularien der Kirche
von England das nizédnische genannt wird. Es wurde dem
Konzil ven Chalzedon vorgelegt und von der gesamten
Kirche angenommen.*”

Der Erzbischof von Thyatira bemerkte, dass dieses Kredo
unter Auslassung des ,Filioque“ das einzige Kredo der ortho-
doxen Kirche sei. Sie konnten diese These annehmen, da die
Frage des ,Filioque* wegen besonders in der VII. und VIIL
These behandelt wiirde. Der Prdsident erwidert, dass der Ge-
brauch des ,Filioque“ in der vorliegenden These nicht ein-
geschlossen sei.

These V.
» Die Auslequng des Glaubens auf dem Konzil von Chalzedon.*

Es wird folgender Entwurf vorgelegt:

» Wir nehmen auch als Erklirung des Kredos die Aus-
legung des Glaubens an, die dem Konzil von Chalzedon
vorgelegt wurde.“



— 81 —

Der Evrzbischof wvon Thyatira stellt fest, dass sie, obschon
sie dem Kredo einen besondern Sinn gében, von derselben
Autoritit sei, als alle andern Dekrete der okumenischen Kon-
zilien, und sie waren der Meinung, dass dieser Satz dahin aus-
gelegt werden miisste, dass er die Dekrete der okumenischen
Synoden der ungeteilten Kirche in sich schlosse. Kanonikus
Douglas wies darauf hin, dass hier These I wiederholt und
dass die Einbeziehung des Dekretes des Chalzedonenser Kon-
zils damit begriindet wiirde, dass dieses auch von den getrenn-
ten orientalischen Kirchen im Gottesdienst verlesen werde.

These VI.

s Niemand darf ein anderes Kredo herausbringen.”

Der Text lautet:
»Da in der Glaubenserklirung des Konzils von Chalze-
don festgelegt wurde, «dass diese festgelegten Dinge von
uns mit aller nur moglichen Sorgfalt und Genauigkeit defi-
niert worden sind, so hat diese heilige und ékumenische
Synode beschlossen, dass es fir jedermann ungesetzlich sei,
irgendein anderes Kredo zusammenzusetzen, vorzulegen
oder zu lehren, oder denen, die aus dem Heidentum oder
Judentum oder von irgendeiner Hiresie sich zur klaren
Erkenntnis der Wahrheit bekehren, ein anderes Symbol zu
tiberliefern. Zuwiderhandelnde sollen, wenn Bischofe oder
Kleriker, abgesetzt werden, die Bischiéfe vom Bischofsamt,
die Kleriker vom geistlichen Dienst. Wenn aber Monche
oder Laien, so sollen sie anathematisiert werden». Wir aner-
kennen, dass es flir eine Kirche ungesetzlich ist, irgend-
eine andere Feststellung des Glaubens als notwendige Vor-
bedingung fiir Interkommunion zu fordern. Es ist aber fiir
verschiedene Kirchen nicht ungesetzlich, als Taufkredo
irgendein anderes mit der Tradition der Kirche {ibereinstim-
mendes Kredo zu gebrauchen, wie in der westlichen Kirche
das sogenannte Apostolikum, das immer gebraucht worden
ist. Es ist ferner nicht ungesetzlich fiir eine Kirche, irgend-
ein anderes #hnliches Dokument bei den Gottesdiensten
oder zum Unterricht der Glaubigen zu gebrauchen, voraus-
gesetzt, dass es mit der orthodoxen Lehre tlibereinstimmt.“
Der Prdsident erklirte, der Zweck dieser These sei, den
Gebrauch des Apostolikums als Taufkredos sicherzustellen.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1932. 6



— 82

Kanonikus Douglas stellte fest, dass die orthodoxe Delegation
bei der Lambethkonferenz von 1920 sich bereits im Prinzip
mit dem Gebrauche des Apostolikums einverstanden erklért
habe, solange die Superioritit des Nizdnums anerkannt wiirde.

Man beschloss, diese These durch den Prisidenten und
den Erzbischof von Thyatira neu entwerfen zu lassen.

These VII.
_ »Die Lehre vom heiligen Geiste.“
Text des Entwurfes:

, weil zwischen Ost und West in der Sprache beziiglich
des Ausganges des hl. Geistes eine Differenz bestanden hat,
indem im Osten gewdohnlich vom Ausgang des hl. Geistes
aus dem Vater, im Westen aber vom Ausgang des Geistes
aus dem Vater und dem Sohne gesprochen wurde, so aner-
kennen wir, dass beide Formen des Ausdruckes richtig
gebraucht werden konnen und dass man denselben Glau-
ben auszudriicken beabsichtigt. Wihrend wir jeden Satz
oder jede Form des Ausdruckes, welche die Existenz von
zwel Prinzipien, oder aoyet oder eiried in der hl. Trinitét
in sich schliesst, verwerfen, nehmen wir die Lehre des hl
Johannes von Damaskus und der fritheren griechischen Viiter
an, dass der hl. Geist vom Vater durch den Sohn ausgeht.“
Die orthodoxen Delegierten wiesen darauf hin, dass die

Lehre des hl. Johannes von Damaskus iiber den ewigen Aus-
gang des Geistes durch den Sohn wohl eine erlaubte theolo-
gische Meinung, aber kein verbindliches Dogma sei. Der Erz-
bischof wvon Thyatira betonte, dass der Ausdruck ,durch den
Sohn* zu dem Zwecke von den Kirchenvétern eingefiihrt wiire,
die aus einer nicht christlichen (Gedankenwelt entlehnte Ten-
denz fernzuhalten, als ob in der Gottheit sukzessive Zeugungen
stattfinden konnten. Prof. drseniew schlug folgende Abédnderung
vor: Statt ,wir nehmen die Lehre des hl. Johannes von Damas-
Kus an...% _wir halten die Lehre des hl. Johannes von Da-
maskus fiir annehmbar.“ Dieses wird beidseitig angenommen.

These VIII.
~Das Filiogue®.
Der Diskussionstext lautet:
»und weil in der westlichen Kirche im 6. oder 7. Jahr-
hundert die Klausel «Filioque» in das Kredo eingeschoben



wurde, so anerkennen wir, dass dieser Zusatz nicht «in
einer Kirchlich reguliren Art> gemacht wurde. Bei den
Gottesdiensten des Ostens und Westens sollte das eine Kredo
der Gesamtkirche ohne diese Klausel rezitiert werden. Aber
wir sind auch tbereinstimmend der Meinung, dass, wenn
die zugefiigte Klausel im orthodoxen Sinne gebraucht wird,
es jede Kirche, die das diese Einschiebung enthaltende
Kredo empfangen hat, gesetzlich fortfahren darf, die Klausel
bei den Gottesdiensten der Gemeinde zu rezitieren.“
Kanonikus Douglas sagt aus, die Auslassung des ,Filioque®
in den gewohnlichen anglikanisehen Gottesdiensten wiirde vielen
Tausenden aus dem einfachen Volke unnotige Unruhe verur-
sachen. Prof. Arseniew 1ist der Ansicht, dass eine solche Kon-
zession nur von einem allgemeinen Konzil gemacht werden
konnte. Sonst wiirde es hochstens zu einer teilweisen, nic aber
zu einer volligen Interkommunion kommen. Der Erzbischof
von Trikkes hilt daran fest, dass das Filioque nach den notigen
Erklirungen an die Laienwelt auszutilgen sei. Der Erzbischof
von der Bukowina sagte, dass die Stellung der orthodoxen
Kirche in Polen und Ruménien mit Riicksicht auf die mit Rom
unierten morgenlindischen Katholiken unméglich wiire, wenn sie
anderswo den Gebrauch des Filioque gestatteten. Der Erzbischof
von Thyatira schligt folgende Neufassung der These vor:

» Wir stimmen darin tberein, dass der Zusatz des <«Fili-
oque» zum Kredo im 6. Jahrhundert ungesetzlich war. Und
da zugegeben werden muss, dass der Zusatz zu Irrtimern
fiihren kann, dass nidmlich der Geist ewig vom Sohne als
besonderem Prinzip ausgeht, so erkliren wir unsere Uber-
einstimmung damit, dass dieser Zusatz zu beseitigen ist,
indem dafir gesorgt werden muss, dass zur Vermeidung
von Argernis diese Beseitigung erst nach volliger Aufklii-
rung an die Laienwelt Platz zu greifen hat.“

Er figte hinzu, dass eine ortliche Festhaltung am Filioque
von der Kommission nicht bestimmt werden konnte,

These IX.
Uber ,die Verschiedenheit der Briuche in der Kirche“
handelte der folgende Satz:

»St. Augustin teilt die kirchlichen Brauche in drei Klassen :
1. Solche Briiuche, welche die Autoritdt unseres Herrn und



— 84 —

der hl. Schrift haben, von denen er sagt: «Unser Herr Jesus
Christus hat uns eine leichte Last und siisse Biirde aufer-
legt, wie er selbst im Evangelium sagt. Deswegen hat er
die Gesellschaft des neuen Gottesvolkes durch an Zahl sehr
geringe, in der Beobachtung sehr einfache und an Bedeu-
tung ganz ausgezeichnete Sakramente verbunden, wie die
im Namen der Trinitit verliehene Taufe, die Kommunion
seines Leibes und Blutes und noch anderes, was in den
kanonischen Schriften empfohlen ist.» 2. Solche Dinge,
welche wir auf die Autoritit nicht der Schrift, sondern der
Tradition festhalten, die in der ganzen Welt beobachtet
werden. Von diesen sagt er: «Sie miissen selbstverstindlich
beobachtet werden als weder durch die Apostel selbst ver-
ordnet und empfohlen, noch durch ein allgemeines Konzil,
dessen Autoritiit in der Kirche sehr heilsam ist.» Und 3.
jene Dinge, die an verschiedenen Orten und in verschie-
denen Landern verschieden sind ... Es steht im freien
Belieben, solche Dinge zu beobachten oder nicht. Es gibt
aber fir einen ernsten und klugen Christen keine bessere
Regel, als so zu handeln, wie er die Kirche handeln siehf,
in der er gerade lebt.® Der Patriarch Photius schreibt also:
«In Fillen, wo der ignorierte Brauch nicht Sache des
Glaubens ist und keinen Abfall von einem allgemeinen
oder Kkatholischen Konzilsdekret in sich schliesst, wiirde
ein urteilsfahiger Mann dort, wo an verschiedenen Orten
verschiedene Sitten und Gebriauche beobachtet werden,
sich mit Recht dahin entscheiden, dass weder jene, die sie
befolgen, im Unrecht sind, noch jene, die sie nicht empfangen
haben, das Gesetz brechen.» Daher stimmen wir darin tiber-
ein, jene Briiuche, die die Autoritit der Schrift, des Herrn
oder der Gesamtkirche fiir sich haben, anzuerkennen. Da-
gegen kommen wir in bezug auf jene, die nicht die Auto-
ritit der Schrift oder eines allgemeinen Konzils fiir sich
haben, iiberein, dass jede Kirche ihre eigenen Briiuche
beobachien soll.“

Der Erzbischof von Thyatira stellt fest, dass jene Briuche,
die durch die Gesamttradition oder die Dekrete eines okume
nischen Konzils gedeckt sind, fiir die Kirche absolute Autoritit
besiissen und von jedem Christen beobachtet werden sollten.
Andere Briuche konnten wechseln und wiiren solange recht-



— 85 —

miissig, als in ihnen kein indirekter Angriff gegen den Glauben
enthalten sei. Sie wiren geneigt, den Schlusssatz der These
anzunehmen, der mit dem Worte beginnt: ... Daher stimmen
wir darin iiberein, jene Briuche, welche die Autoritit der
Schrift ... fir sich haben .. .¢

Kanonikus Douglas fragte, ob nicht noch andere Bréiuche
fir die Gesamtkirche verbindlich wiaren, als jene, die in den
Kanones der okumenischen Konzilien niedergelegt sind, und
wenn ja, welche. Der Hrzbischof wvon Thyatira erklart, dass,
wenn irgendeine autokephale Kirche einen Kanon annéihme,
der den Kanones der ungeteilten Kirche, wie sie durch Photius
den Grossen kodifiziert sind, widerspriche, sie sich dafiir vor
den andern autokephalen Kirchen verantworten misste. Der
Erzbischof wvon Trikkes sagte, dass alle Differenzen zwischen
Ost und West, die vor dem grossen Schisma toleriert gewesen
waren, natirlich auch heute toleriert werden missten. 2rof.
Arseniew sagte, dass wenn zu den Zeiten der ungeteilten Kir-
che sehr bedeutende Abweichungen zwischen dem Osten und
Westen toleriert worden wiiren, wie z. B. die Art der eucha-
ristischen Konsekration, so diirften Differenzen von geringerer
Bedeutung, die seit dem grossen Schisma entstanden wiiren,
nicht als ein Hindernis fur die Wiedervereinigung betrachtet
werden, In Beantwortung einer Frage des Prisidenten erklérte
der Ewrzbischof wvon Thyatira, dass das lokale Ius canonicum
des Westens als giiltig erklirt werden konne, sofern darin kein
Widerspruch gegen den gemeinsamen Glauben oder gegen ein
okumenisches Konzil enthalten sei.

These X.

. Die Sakramente.”
Sie lautet :

, Insofern die Zahl der Sakramente niemals autoritativ,
weder durch die apostolische Tradition, noch durch die Ent-
scheidung eines allgemeinen Konzils festgesetzt worden ist,
wurde ihre Zahl zu verschiedenen Zeiten verschieden berech-
net. Erst im 16. Jahrhundert wurde in der rémischen Kirche
die Siebenzahl definiert und im Osten im 17. Jahrhundert.
Wir anerkennen, dass die beiden Sakramente der Taufe und
der hl. Eucharistie iiber den andern stehen. Im allgemeinen
Gebetbuche der Kirche von England wird die Bezeichnung



— 86 —

«Sakrament» nur auf diese zwei angewendet, da sie 1. ein
fiusseres, von Christus verordnetes Zeichen besitzen und 2.
allgemein als heilsnotwendig angenommen werden. Aber
wir stimmen darin Uberein, dass der Begriff « Sakrament »
auch ftir andere Riten und Zeremonien gebraucht werden
kann, in denen ein &dusseres, sichtbares Zeichen und eine
innere, geistliche Gnade ist. In diesem Sinne wird er recht-
missig auch von andern Institutionen gebraucht, wie fir
Weihe, Busse, Firmung, The und Krankenélung. In bezug
auf einige dieser Sakramente stimmen wir, da sich die
Briuehe in verschiedenen Kirchen gedndert haben und
noch éindern, darin tberein, dass jede Kirche die Freiheit
hat, ihre eigenen Briuche zu behalten.”

Dr. Grensted behauptet, dass in dem Satze: ,Im allgemeinen
Gebetbuche der Kirche von England wird die Bezeichnung
eSakrament» nur auf diese zwel angewendet ...“ eine kleine
Zweideutigkeit enthalten sei. Es kénne bedeuten, dass die Be-
zeichnung ,Sakrament* nur fir diese zwei gebraucht wiirde,
was tatsiichlich der Fall sei. Es konne aber auch bedeuten,
dass das Wort ,Sakrament® verschieden gebraucht wirde, auf
diese zwei jedoch nur in der Beziehung, dass sie die zwel
erwihnten Eigenschaften haben, angewendet wiirde. Diese
Zweldeutigkeit sollte abgeklart werden. Der Erzbischof von
Thyatira erklirte, dass kein KEntscheid der ganzen Kirche
oder ecines oOkumenischen Konzils iiber die Zahl der Sakra-
mente vorlige und dass die Tradition in dieser Hinsicht
variiere. Sie finden indessen Spuren der gewohnlich so
genannten sieben Sakramente in der hl. Schrift. Jeder dieser
Riten hitte Anteil am Wesen eines Sakramentes nach unserm
heutigen Sakramentsbegriff. Sie anerkennen, dass die Taufe
und die hl. Eucharistie die wichtigsten seien. Abgesehen von
diesem Vorrang konne zwischen diesen beiden und den tibrigen
Sakramenten kein Unterschied gemacht werden. Der Prdsident
wies darauf hin, dass die Worte ,allgemein heilsnotwendig*
bedeuten: ,notwendig zum Heile fiir jedermann®. Das sei der
Unterschied zwischen den zwei Sakramenten des Evangeliums
und den Sakramenten, die unter gewissen Umstinden und fiir
bestimmte Zwecke notwendig sind. Was die letzteren anbetriftt,
so stimmten sie dem zu, dass die von den Aposteln herstam-
menden Riten von grossem Segen fir die Kirche wiren. Die



Kirche von England wiire in ihrer Gesamtheit darin einig, dass
Gnade z. B. in der Weihe verliehen wiirde, genau wie darin
die orthodoxe Kirche einig wéire. Aber er triige Bedenken,
hier das Wort Sakrament zu gebrauchen, weil er die Uber-
legenheit der beiden andern einzuschirfen wiinsche. Der Erz-
bischof von Thyatira setzte den Begriff der sakramentalen Gnade
des weitern auseinander. Sakramentale Gnade ist die Totalitéit
der Gaben, durch welche unser Herr in seinem Tod am Kreuze
uns Menschen das Heil gesichert hat. Treuhiinderin der Gnade
ist der ,Leib Christi“, der die Kirche in Fortsetzung seines
Erlosungswerkes ist. Um das Heil der Menschen zu foérdern,
macht die Kirche Gebrauch von dieser Gnade in ihrer Ganz-
heit gemiss den Notwendigkeiten des geistlichen Lebens der
Christen. Sie braucht diesen oder jenen Strahl der gottlichen
Gnade. Insofern der Gebrauch, der von der gottlichen Gnade
gemacht wirde, mehr oder weniger wichtig sei, kénnte man
von einer mehr oder weniger wichtigen gottlichen Gnade reden.
Jedoch unter den besondern, dem Zwecke der einzelnen Sakra-
mente entsprechenden Umstidnden hielte er die ihnen in jedem
Sakramente verliehenen Gnaden fiir notwendig. So konne z. B.
niemand behaupten, dass die Ordination fiir jedermann not-
wendig sei, aber sie sei flir das Leben der Kirche absolut not-
wendig. Denn ohne sie konne die Kontinuitit der Kirche nicht
aufrechterhalten werden. Das sei es, was er meinte, wenn er
sagte, es sei notwendig, aber nicht obligatorisch. Der Erzbischof
von Trikkes fragte, ob nach Meinung der anglikanischen Dele-
gierten die Firmung zum Heile notwendig sei. Dr. Goudge und
der Prisident setzten auseinander, dass beziiglich der Firmung
verschiedene Lehrmeinungen in der anglikanischen Kirche
herrschten. Sie sei aber auf jeden Fall ein Ritus, dessen Emp-
fang von jedem getauften Gliede der Kirche von England
gefordert wiirde.

These XI.

,Die hl. Eucharistie.”

Der Priisident gab den vorldufigen Entwurf dieser These
zur Kenntnis, die fiir die nédchste Sitzung endgiltig formuliert
werden soll.

»Die Kirche hat zu allen Zeiten gewinscht, das Gebot
des Herrn in der hl. Bucharistie zu erfillen. Auch wir



88 —

wiinschen, in allen Dingen den Lehren der Schrift und den
Ordnungen der Gesamtkirche zu gehorchen. Aber, da ja
viele Kontroversen und Trennungen durch eine genauere
Definition des Wesens der Gegenwart des Leibes und Blutes
unseres Herrn in der hl. Eucharistie entstanden sind und
kein Dekret eines allgemeinen Konzils vorliegt, das die Art
der Gegenwart Christi lehrt, und da manche der iiblichen
Fachausdriicke in den verschiedenen Teilen der Kirche in
einem verschiedenen Sinne gebraucht worden sind, so stim-
men wir darin tberein, dass es sich um ein gottliches Myste-
rium handelt, das menschliches Verstehen tiibersteigt, und
dass die Kirche ihren Glauben hinreichend in ihren Litur-
gien ausgedriickt hat. Wir stimmen ferner darin {iberein,
dass die Lehre von der hl. Eucharistie, wie sie in den Litur-
gien der orthodoxen Kirche und in den Liturgien der Kirche
von England nebst den mit ihr in Gemeinschaft stehenden
Kirchen gelehrt wird, erschépfend und ausreichend ist.“

Der Erzbischof von Thyatira wiinscht, dass, bevor die Frage
diskutiert werden wiirde, alle Mitglieder der Kommission zuerst
die bei der Lambethkonferenz von 1930 herausgegebenen Er-
klarungen priifen sollten, um unnotige Widerholungen iiber die
damals diskutierten Fragen zu vermeiden. Diese Dinge sollten
nicht nochmals zur Diskussion gestellt, sondern einfach zur
Kenntnis genommen werden. Der Prdsident behéindigt den
Kommissionsmitgliedern die kiirzlich von anglikanischen Geist-
lichen verschiedener Schulen verfassten Erklarungen (s. IX,
1. K. Z. 1932, 8. 39. ff.), die allerdings nicht autoritativ sind,
aber doch als Ausdruck der Ansichten von Personen aus allen
Parteien der Kirche von England grosses Gewicht besissen.
Auf Anregung des Erzbischofs von Paphos wird ein gekiirztes
Protokoll der diesbeziiglichen Verhandlungen verfasst.

Mit diesen 11 Thesen wurden die Verhandlungen der ersten
drei Tage ausgefiillt. Die beiden folgenden Tage beschiiftigten
sich mehr mit praktischen Fragen, zunidchst mit den ortho-
doxen und anglikanischen Diasporaverhiltnissen in Europa und
Amerika. Viele Orthodoxe, die ohne seelsorgerische Betreuung
sind, werden von anglikanischen Geistlichen mit den hl. Sakra-
menten bedient, was gelegentlich auch umgekehrt geschieht.
Der Erzbischof von Thyatira wies darauf hin, dass der ganze
Fragenkomplex der Prosynode, die auf den 19. Juni 1932 in



SUSER| o 0 N

das Kloster Watopedion auf dem Berge Athos einberufen ist,
vorgelegt werden miisse. Diese Vorsynode ist in der ortho-
doxen Kirche eine Neuheit zufolge der Entwicklung, die durch
die neuen autokephalen Kirchen in neuerer Zeit eingetreten
sei. Thre Autoritit wiirde gross genug sein, um den KEinzel-
synoden der Kirchen definitive Vorschlige machen zu koénnen.
Der Erzbischof won Paphos, der aus grossen Irfahrungen in
Amerika redet, bemerkt, dass die besten Dienste, die die Ang-
likaner den Orthodoxen erweisen konnten, darin bestinden,
wenn sie dieselben vor der Propaganda wunderlicher Sekten,
besonders vor den Jingern des Russellismus, bewahrten. I’rof.
Arseniew erklirte bezlglich der Kirche von Polen, dass zur
vollen Interkommunion zwischen Orthodoxen und Anglikanern
nicht so viele Voraussetzungen notwendig seien, wenn beider-
seits zugegeben wiirde, dass man sich auf die liturgische Pra-
xis der ungeteilten Kirche einigen konnte, ohne auf die klein-
sten Details einzugehen. Is gibe gewisse definierte mnegative
Voraussetzungen in den anglikanischen Formularien, die den
Orthodoxen Schwierigkeiten bereiteten. So denke er besonders
an die Abfassung der ,Schwarzen Rubrik“ und gewisser Sétze
in finf oder sechs der 39 Artikel. Er sei sich der Schwierig-
keiten wohl bewusst und lenke jetzt nur die Aufmerksamkeit
darauf, damit sie dartiiber nachdichten, wie solche Schwie-
rigkeiten demnéchst am besten tberwundeu werden koénnten.
Der Prisident benutzt die Gelegenheit, um auf die ange-
schnittenen Fragen zu antworten und um die unsern Lesern
bereits bekannten Ausfithrungen fiiber die Parteien inner-
halb der Kirche von England und tiber die Autoritit der 39
Artikel zu geben. Dr. Goudge nahm Bezug auf den angeblich
kalvinistischen Charakter einiger der Artikel. Diese seien in
der Vergangenheit aber gerade von Kalvinisten als giinzlich
unbefriedigend angesehen worden. Letztere hitten eigene Ar-
tikel aufgesetzt, die sogenannten Lambeth-Artikel, und dann
versucht, die Kirche von England zu deren Annahme zu be-
wegen., Er hielte es nicht fiir eine Ubertreibung, zu sagen,
dass die kalvinistische Theologie fast ganzlich in der anglika-
nischen Kirche verschwunden sei.

Am letzten Verhandlungstage wies der Priisident darauf
hin, dass das Subkomitee am Abend vorher alle Paragraphen
des Berichtes mit Ausnahme von drei fiir die Diskussion vor



— 90 —

dem Gesamtkomitee bestimmten entworfen habe. Diese drei
betrifen jene tber ,Schrift und Tradition“, tber ,die Sakra-
mente“ und den Schlussparagraphen. Der Erzbischof von Thya-
tira schlug vor, mit der Diskussion der fir das Gesamtkomitee
bestimmten Paragraphen zu beginnen und legte folgende alter-
native Erklarung tiber ,Schrift und Tradition® vor:

LAlles fiir das Heil Notwendige kann aus der hl. Schrift,
wie sie in der Tradition vervollstandigt, erklédrt, interpre-
tiert und verstanden wird, unter Leitung des der Kirche
innewohnenden hl. Geistes gefunden werden.,

Nach einer angeregten Diskussion kam man darin tiberein,
dass diese These gemeinsam von beiden Delegationen weiter-
geleitet werden solle, nachdem beide ihre Erklarungen dazu
gesondert abgegeben hitten. Dann ging die Kommission zur
Diskussion des Protokolles tiber und nahm dasselbe mit kleinen
Abdnderungen an. Der Prdasident erklirte, der volle Text wiirde
in englischer und griechischer Sprache veroffentlicht werden,
ebenso das unterzeichnete gekiirzte Protokoll (précis) mit den
wichtigsten Resolutionen, und das Résumé wie die Akten der
Lambethkonferenz von 1930. Prof. Arseniew gab seiner Dank-
barkeit tiber die erreichte Ubereinkunft Ausdruck. Er dankte
insbesondere dem Leiter der orthodoxen Delegation fiir seine
staatsménnische Fihrung. Nach einem Dankeswort des Prési-
denten an die Dolmetscher betrat der Erzbischof von Canterbury
den Saal. Der Priasident gab einen kurzen Bericht iiber den
Verlauf der Besprechungen, tiber die der Primas im iibrigen
tiglich unterrichtet wurde. Man sei, trotzdem man nicht zu
einer vollen Verstindigung gelangt sei, sich doch in wesent-
lichen Punkten der oft schwierigen Fragen nahergekommen.
Es sei ein Bericht zustande gekommen, der der orthodoxen
Prosynode und den Synoden, Konvokationen und Konventionen
der anglikanischen Kirche zur weiteren Behandlung vorgelegt
werden konne. Auf alle Fille sei die miteinander verlebte Zeit
nicht fruchtlos verwendet worden. Der Primas von England
gab seiner Freude daritiber Ausdruck, dass man den schwie-
ricen Punkten, die sich naturgemiiss beim Vergleich der theo-
logischen Stellung zweier Kirchen ergiben, kiihn die Stirne
geboten habe, ohne ihnen irgendwie auszuweichen. Der Pprdsi-
dent wies sodann noch darauf hin, dass aus Zeitmangel nicht
alle Fragen diskutiert werden Konnten, die noch abzukliren



seien. Das miisse man einer spateren Zukunft iiberlassen. Der
Erzbischof wvon Canterbury erwiderte, dass die vorgesehenen
weiteren Verhandlungen nach der Prosynode auf dem Athos
stattfinden sollten. Er bestellte Griisse an die vertretenen
Kirchen und dankte dem Prisidenten der anglikanischen und
orthodoxen Delegation fiir die geleistete wertvolle Arbeit. Nach
einem Dankeswort des Krzbischofs von Thyatira fiir die grosse
Gastfreundschaft des Primas und dem Ausdruck der Dankbar-
keit gegen Gott tiber die erreichten Resultate, die man nach
dem englischen Sprichworte: ,Je mehr Hast, desto weniger
Fortschritt“ beurteilen miisse, wies er auf das Endziel ihrer
Arbeiten und Gebete, die volle kirchliche Reunion ihrer Kirchen,
hin. Die Tagung wurde schliesslich mit einem (tebete und dem
Segen des englischen Primas geschlossen.

D,
Die dogmatische Kommission gab zuhanden der zustin-
digen Synoden folgendes Protokoll heraus:

I.

Die Kommission ist auf Grund eines Antrages der Lam-
“bethkonferenz von 1930 ernannt worden und hat die Aufgabe,
die theologischen Punkte tiber die Ubereinstimmung und Ab-
weichung zwischen beiden Kirchen herauszuarbeiten.

Die Lambethkonferenz, die nicht zur Formulierung von
Glaubenssiitzen berufen ist, hat nicht die Kompetenz. die als
Diskussionsbasis konzipierten ,Interkommunionsbestimmungen
zu diskutieren, erklirt aber die darin angegebenen Thesen als
hinreichende Darlegung der anglikanischen Lehre und Praxis
beztiglich der darin behandelten Punkte.

I1.

Die Kommission hat den auf die ¢stlichen orthodoxen Kir-
chen beziiglichen Passus der Lambethkonferenz und das obige
Résumé nebst einem kurzen Auszug iiber die gewaltete Dis-
kussion vor sich. Da das Résumé von der Lambethkonferenz
angenommen ist, wird dartiber nicht mehr diskutiert. Es wird
den Synoden der ostlichen Kirchen und den Konvokationen
und andern Synoden der anglikanischen Kirche vorgelegt werden.

1I1.

Hinsichtlich der im Résumé erwithnten Zulassung von Ortho-
doxen zu den Sakramenten, die von anglikanischen Priestern



92

gespendet worden sind, betont die Kommission nach einer
Darlegung des flir Nord- und Zentraleuropa zustindigen Bi-
schofs von Fulham, des fiir Stdeuropa zustiindigen Bischofs
von Gibraltar und des im Bereiche der Bischéflichen Kirche
von Amerika zustindigen Bischofs von Nord-Indiana die Dring-
lichkeit von Vereinbarungen, wie sie tir die geistlichen Bediirt-
nisse vieler, von einer Pastorierung durch ihre eigene Kirche
ausgeschlossenen Glieder beider Kirchen vorgeschlagen sind.
Die Kommission wiinscht, dass diese Punkte den niichsten
Synoden der anglikanischen Gemeinschaft und der orthodoxen
Kirche vorgelegt werden und bittet, dieses dringliche Problem
sobald als moglich zu behandeln.

1V,

Threr Bestimmung gemiss hat die Kommission die Lehre
beider Kirchen zu priifen, die Punkte, tiber die Ubereinstim-
mung festgestellt ist, zu registrieren, die wichtig erscheinenden
Differenzen zu notieren und dartiber ihren Kirchen zu berich-
ten. Zur Diskussion stehen:

1. die christliche Offenbarung,
2. Schrift und Tradition,
das Kredo der Kirche,
die Lehre vom hl. Geiste,
. die Verschiedenheit der Sitten und Brauche in der
Kirche,
6. Gewisse Fragen beziiglich der Sakramente.

+ o

Ad 1. Die gdottliche Offenbarung.

Wir nehmen die gottliche Offenbarung an, wie sie ein fir
allemal in unserm Herrn Jesus Christus Uberliefert worden ist.
Wir anerkennen sie als solche, wie sie in der hl. Schrift geoffen-
bart und von den Aposteln her in der Tradition der Kirche
durch die Zeitalter hindurch unter Wirksamkeit des hl. Geistes
bekanntgemacht und iiberliefert ist.

Ad 2. Schrift und Tradition.

Wir stimmen darin iiberein, dass wir die géttliche Offen-
barung in unserm Herrn Jesus Christus durch die Schrift und
Tradition empfangen. Unter der Schrift verstehen wir den
Kanon der Schrift, wie er durch den hl. Athanasius definiert
und durch die ganze katholische Kirche angenommen ist. Was



die andern Bicher betrifft, die bald deuterokanonische, bald
avayyyvooxsusve genannt werden, nehmen wir ebenfalls die Lehre
des hl. Athanasius an: , ... Zur grosseren Genauigkeit fiige
ich noch hinzu ..., dass es ausser diesen noch andere Biicher
gibt, die nicht im Kanon eingeschlossen sind, aber von den
Vitern zur Lektiire fiir solche bestimmt sind, die erst vor
kurzem zu uns gekommen sind und im Worte der Gottselig-
keit unterrichtet zu werden wiinschen ... Die ersteren stehen
im Kanon, die letzteren sind zu lesen.“ Und die lL.ehre des
hl. Hieronymus, ,dass die Kirche sie zur Erbauung des Volkes
verlesen soll, nicht aber zur Bekriftigung der Autoritit der
kirchlichen Dogmen.“

Ferner mochten die Vertreter der anglikanischen Kirche
erklidren: ,Die hl. Schrift enthilt alle Dinge, die zum Heile
notwendig sind, so dass, was immer in ihr nicht gelesen wird,
noch aus ihr bewiesen werden kann, von keinem als Glau-
bensartikel geglaubt oder als notwendig zum Heile gefordert
zu werden braucht, wie der hl. Athanasius sagt: ,Die gehei-
ligten und inspirierten Schriften sind hinreichend, um die Wahr-
heit zu erkldren.* Und anderswo: ,Dieses sind die Quellen
des Heiles, dass jeder, der diirstet, mit den in ihnen enthal-
tenen Ausspriichen zufriedengestellt werden kann. In diesen
Bichern allein wird die Lehre der Gottseligkeit verkiindet.
Niemand moge ihnen etwas hinzufiigen noch etwas hinweg-
nehmen.* Und wie der hl. Augustinus sagt: ,In diesen Dingen,
die in der hl. Schrift klar niedergelegt sind, findet man alles,
was den Glauben und die Sitten, besonders aber was Hoffnung
und Liebe umschliesst.“

Die Vertreter der orthodoxen Kirchen méchten erkliren:
» Wir glauben, dass die hl. Schrift durch die hl. Tradition ver-
vollstandigt, erklirt und ausgelegt wird, wie der hl, Basilius
sagt: «Von den Dogmen und Lehren, welche in der Kirche
festgehalten werden, sind einige von den geschriebenen Lehren
abgeleitet, andere haben wir auf dem Wege der apostolischen
Tradition empfangen, wie sie uns geheim (dv uwvowncim) iiber-
liefert sind. Beide sind fiir die Frommigkeit von gleichem Wert,
Keiner wird dieses in Frage stellen, wenigstens niemand, der
in den kirchlichen Einrichtungen auch nur die geringsten Er-
fahrungen hat. Denn, wenn wir versucht wiirden, die unge-
schriebenen Briiuche aus dem Grunde, dass sie deshalb nicht



— 94 —

von grosser Bedeutung wiren, zu verwerfen, so wiirden wir
unwissentlich dem Evangelium eine todliche Wunde beibringen,
oder wir wiirden vielmehr aus unserer Verkiindigung einen leeren
Namen machen und nicht mehr. Zum Beispiel, um nur das
alteste und gewdohnlichste zu erwiahnen: Wer lehrt uns in der
Schrift, uns mit dem Kreuze zu bezeichnen, die wir auf den
Namen unseres Herrn hoffen? Wo sind wir in der Schrift
gelehrt worden, uns beim Gebet nach Osten zu wenden? Wel-
cher Heilige hat uns in der Schrift die Worte der Anrufung
(Epiklese) beim Vorzeigen des eucharistischen Brotes und des
Kelches der Segnung iiberliefert? Denn wir sind nicht zufrieden
mit dem, was die Apostel und der Evangelist erwéihnt, sondern
wir fiigen ein Vorwort und ein Nachwort hinzu, welches wir
von der ungeschriebenen Tradition empfangen haben und das
wir als hochst bedeutungsvoll bei der Feier des Mysteriums
betrachten.“

Nach diesen Feststellungen kommen wir im folgenden
iiberein: ,Alles, was fiir das Heil notwendig ist, kann in der
hl. Schrift gefunden werden, wie sie in der hl. Tradition unter
Leitung des der Kirche innewohnenden hl. Geistes ergénzt, er-
klart, auseinandergesetzt und verstanden wird. Wir stimmen darin
liberein, dass wir unter Tradition die Wahrheiten verstehen,
welche von unserm Herrn und den Aposteln durch die Viter
zu uns kamen, welche tibereinstimmend und fortgesetzt in der
ungeteilten Kirche bekanntgegeben und von der Kirche unter
Leitung des hl. Geistes gelehrt wurden. Wir stimmen darin
tiberein, dass in der Tradition nichts enthalten ist, was der
Schrift widerspricht. Mogen beide logisch definiert und unter-
schieden werden, so kénnen sie doch weder voneinander noch
von der Kirche getrennt werden.“

Ad 3. Das Kredo der Kirche.

Wir stimmen in der Annahme des Kredos der katholischen
Kirche tiberein, das bald das nizinische, bald das nizéino-kon-
stantinopolitanische genannt wird. Es wurde vom Konzil von
Chalzedon erlassen und von der ganzen Kirche angenommen.
Wir nehmen folgende Feststellungen des Konzils von Chalzedon
beziiglich des Kredos an: ,Nachdem alles dieses von uns mit
aller moglichen wissenschaftlichen Genauigkeit und Sorgfalt
definiert ist, hat die heilige und ¢kumenische Synode beschlossen,



—  O8 e

dass es ungesetzlich ist, irgendein anderes Kredo darzubieten,
zu kompilieren oder zusammenzusetzen, oder zu glauben oder
andere zu lehren.* Wir anerkennen daher, dass es fiir eine
Kirche ungesetzlich ist, irgendein anderes Kredo als Lehre
der katholischen Kirche darzubieten, oder etwas dem Kredo
zuzufiigen oder etwas hinwegzunehmen. Doch ist es fiir ver-
schiedene Kirchen nicht ungesetzlich, als Tautkredo ein anderes
mit der Kkirchlichen Tradition {ibereinstimmendes Kredo zu
gebrauchen, wie in der westlichen Kirche das sogenannte Apo-
stolikum. Auch ist es fiir eine Kirche nicht ungesetzlich, irgend-
ein anderes derartiges Dokument bei den kirchlichen Gottes-
diensten oder fir den Unterricht der Gliubigen zu gebrauchen,
vorausgesetzt, dass es in ﬁbereinstimmung mit der Schrift und

Tradition ist.
Ad 4. Die Lehre vom hl. Geist.

Beziiglich der Differenz, welche zwischen dem Osten und
dem Westen iiber die Lehre vom hl. Geist obgewaltet hat,
nehmen wir die Vorschlige zu Protokoll, welche von der
Bonner Konferenz 1875 angenommen wurden (siehe Anhang).
Wihrend wir jeden Vorschlag oder jede Form des Ausdruckes
zuriickweisen, welche die Existenz von zwei Prinzipien oder
coyci oder eiwice in der hl. Trinitit in sich schliessen, betrachten
wir die Lehre des hl. Johannes von Damaskus und fritherer
griechischer Viter als annehmbar, dass der hl. Geist vom Vater
durch den Sohn ausgeht.

Ad b.
Die Verschiedenheit der Sitten und Gebrduche in der Kirche.

In bezug auf die kirchlichen Sitten und Gebriuche (£9v
ael vouue) unterscheiden wir zwei Klassen: Diejenigen, die
gemiss dem hl. Photius auf die Autoritit eines allgemeinen
oder katholischen Dekretes beruhen — diese sind fiir die ganze
Kirche obligatorisch —, und solche, welche nur einen lokalen
Charakter haben, die jede Lokalkirche frei annehmen oder
nicht annehmen kann. Wir stimmen mit St. Augustin darin
liberein, dass jeder Christ die Sitten und Gebriuche der Kirche,
zu der er gehort, annehmen soll.

Ad 6. Die Sakramente.
Die Vertreter der orthodoxen Kirche erkliren: , Wir halten
dafiir, dass zwei von den sieben Sakramenten, namlich die
hl. Taufe und die hl. Eucharistie — das erstere, das uns in



die Kirche einfithrt, das letztere, das uns mit Christus ver-
einigt — vor allen andern hervorragen, aber wir glauben nicht,
dass die finf andern von sekundérer Bedeutung sind. Sie sind
fir das Leben des Christen und folglich fir sein Heil nicht
unnotig. Auch diese sind, wie die zwei ersteren, heilige Zere-
monien gottlicher Hinsetzung, in denen durch ein Aausseres
Zeichen die unsichtbare Gnade Christi verliehen wird.* —

Die Vertreter der anglikanischen Kirche erkliaren: ,Die
Zahl der Sakramente ist niemals autoritativ, weder durch die
apostolische Tradition noch durch irgendeine Entscheidung
eines skumenischen Konzils, festgelegt worden. Wir anerkennen,
dass die zwei Sakramente, Taufe und Eucharistie, tiber alle
andern hervorragen. Was die andern Sakramente anbetriftt,
wie Weihe, Busse, Firmung oder Chrisma, Ehe und Kranken-
o0lung, so wird im allgemeinen Gebetbuche der Kirche von
England das Wort Sakrament nur fiir die beiden Sakramente
der Taufe und der hl. Kucharistie gebraucht, insofern diese
allein ein &dusseres Zeichen haben, das von Christus selbst
angeordnet ist und allein allgemein, d. h. universell als not-
wendig fiirs Heil gehalten wurden. Aber es wird auch in der
anglikanischen Gemeinschaft anerkannt, dass in andern Riten
dussere und sichtbare Zeichen sind, die innere Gnade verleihen.
In diesem Sinne kann man dafiir halten, dass sie den Charakter
von Sakramenten haben und allgemein Sakramente genannt
werden.* Wir stimmen darin iiberein, dass hinsichtlich der Art
der Feier der Sakramente eine Verschiedenheit von Gewohn-
heiten und Riten angenommen werden darf, wenn nur die fiir
ein Sakrament wesentlichen Dinge gewahrt werden. Was die
hl. Eucharistie und die hl. Weihe anbetrifft, so mochten wir
zuhanden der Synoden der ostlichen orthodoxen Kirche und
der Konvokationen und Synoden der anglikanischen Gemein-
schaft das Résumé und das Protokoll der Diskussionen iiber-
geben, die 1930 im Lambethpalast stattfanden.

V.
Schluss.

Wir konnten in der uns zur Verfiigung stehenden Zeit
verschiedene fundamentale Fragen des christlichen Glaubens
diskutieren. Andere konnten wir aus Mangel an Zeit nicht
in Erwigung ziehen, aber wir hoffen, dass es moglich sein



—_ 97 —

wird, spéterhin eine weitere Zusammenkunft zu arrangieren
um unsere Diskussion fortzusetzen. Wir mochten aber zum
Schlusse erkldren, dass wir glauben, dass trotz aller Diffe-
renzen sehr viel Ubereinstimmendes die Grundlage unserer
Kirchen bildet. Wir stimmen darin iiberein, dass die Basis der
Interkommunion eine Vereinigung im Glauben sein sollte. Wir
glauben aber nicht, dass es unseres Amtes ist, festzustellen,
welches Mass von Abweichungen als gesetzlich betrachtet
werden darf. Wir glauben, dass das Sache jener Organisationen
ist, an die wir zu berichten haben, der hl. Synode der ortho-
doxen Kirche und der Konvokationen und Synoden der angli-
kanischen (Gremeinschaft.

Zum Schlusse wurde die bekannte Bonner Vereinbarung zwi-
schen der altkatholischen und anglikanischen Kirche von 1931 mit
thren drei Thesen einstimmig angenommen.

Gez. Bischof von Gloucester und FErzbischof von Thyatira.

Anhang.
Von der Bonner Unionskonferenz 1875 angemommene Sitze.

Is

1. Wir nehmen tiibereinstimmend die 6kumenischen Kredos und
dogmatischen Entscheidungen der alten ungeteilten Kirche an.

2. Wir anerkennen tibereinstimmend, dass der Zusatz des ,Fi-
lioque“ im Kredo nicht in einer Kkirchlich reguliren Art
stattgefunden hat.

3. Wir anerkennen allerseits die Darstellung der Lehre vom
hl. Geist, wie sie durch die Vater der ungeteilten Kirche
dargelegt ist.

4. Wir verwerfen jeden Vorschlag und jede Ausdrucksweise,
in der irgendwie die Anerkennung von zwei Prinzipien oder
aoyei oder eirice in der Trinitdt eingeschlossen sein kann.

Il
Wir nehmen die Lehre des hl. Johannes von Damaskus

tiber den hl. Geist an, wie sie in den folgenden Punkten im

Sinne der Lehre der alten ungeteilten Kirche ausgedriickt wird:

1. Der hl. Geist geht vom Vater als dem Urgrund (coyr), der
Ursache (eivie), dem Quell (7nyr?) der Gottheit aus.

2. Der hl. Geist geht nicht vom Sohne aus, weil in der Gott-
heit nur ein Urgrund (coyr), eine Ursache (eizix) ist, durch
welche alles, was in der Gottheit ist, hervorgebracht wird.

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1932. 7



— 98

&

Der hl. Geist geht vom Vater durch den Sohn aus.

4. Der hl. Geist ist das Abbild des Sohnes, der das Abbild des
Vaters ist. Er geht vom Vater aus und ruht im Sohne als
dessen offenbarende Kraft.

b. Der hl. Geist ist der hypostatische Ausgang vom Vater, dem

Sohne angehorend. Aber er ist nicht aus dem Sohne, weil er der

Geist des Mundes Gottes ist, der den Logos bekanntmacht.

Der hl. Geist bildet das Band zwischen dem Vater und dem

Sohne und ist mit dem Vater durch den Sohn verbunden.

®

_C-.a

Die Konferenzen waren sehr gut vorbereitet und iusserst
gewandt geleitet. Gute Vorarbeiten haben auch die Bonner
Unionskonferenzen von 1874 und 1875 geleistet, die somit, ob-
schon sie damals kein greifbares Resultat zeitigten, bis in unsere
Tage eine segensreiche Fernwirkung ausiiben und noch heute
fir den Altkatholizismus einen grossen moralischen Erfolg
bedeuten. Der damals gesite Same, der lange auf unfrucht-
barem Boden geruht zu haben schien, geht offenbar erst in
unsern Tagen auf. Erfreulich ist die Griindlichkeit und Grund-
sitzlichkeit, mit der die angeschnittenen Fragen diskutiert
wurden. Die Orthodoxen liessen sich auf keine ,comprehen-
siveness® ein, sondern zwangen die Anglikaner zur Beziehung
klarer Positionen. So ist vielleicht der sichtbare Erfolg nicht
liberwiiltigend, aber in Anbetracht der herrschenden Diver-
genzen sind Ubereinstimmungen erzielt worden, die Kenner
der Verhaltnisse der beiden Kirchen stark liberraschen miissen.
Zweifellos hat der personliche Kontakt der Teilnehmer das
meiste zum Gelingen beigetragen. Der Ernst und die Wirde
der anglikanischen Gottesdienste hat auf die Orthodoxen einen
tiefen Eindruck gemacht und wohl mehr zur Uberwindung von
Vorurteilen beigetragen als die theologischen Erorterungen.
Die verhandelnden Kirchen standen sich al pari gegeniiber.
Hier ist nicht von Unterwerfung der einen unter die andere
die Rede, sondern hier wird nur eine Vereinigung gleichberech-
tigter Partner ins Auge gefasst.

Die weitere Entwicklung, die ihre Zeit braucht, bleibt
abzuwarten. Wir hoffen, bald tber die Prosynode auf dem
Berge Athos, soweit die Anglikaner und wir durch dieselbe
beriihrt werden, berichten zu kénnen.

Basel. C. NEUHAUS.




	Die Unionsverhandlungen zwischen den orthodoxen Kirchen des Morgenlandes und der Kirche von England

