
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)

Heft: 2

Artikel: Die Unionsverhandlungen zwischen den orthodoxen Kirchen des
Morgenlandes und der Kirche von England

Autor: Neuhaus, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404070

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Unionsverhandlungen zwischen den orthodoxen Kirchen

des Morgenlandes und der Kirche von England.

Die Sache der kirchlichen Wiedervereinigung marschiert —
allen Schwierigkeiten und Hindernissen zum Trotz. Verwandte
Kirchen suchen und finden sich. Die verschiedenen methodistischen

Gemeinschaften stehen vor einer korporativen Union.
Presbyterianer und Kongregationalisten treten sich überall
näher. Die Verhandlungen der anglikanischen Kirche mit den

englischen Freikirchen wie mit der lutherischen Kirche Schwedens

nehmen ihren Fortgang. Indische Missionskirchen stehen
in enger Fühlungnahme miteinander. Die altkatholischen
Kirchen der Utrechter Konvention und die alten Kirchen des
Orientes konnten in gemeinsamen Besprechungen weitgehendste
Übereinstimmung in Glauben und Verfassung feststellen, die
in nicht zu ferner Zukunft eine stärkere gegenseitige
Annäherung erhoffen lässt. Unsere Interkommunion mit den
Anglikanern ist Tatsache geworden. Vor allem aber kann
festgestellt werden, dass die Ökumene immer weiteren Kreisen
der Christenheit Herzenssache geworden ist, und dass das
Verständnis für sie zur Einheit drängt. Es ist, als ob der Geist des

Herrn, der sich im Pfingstereignis aus dem Schosse der Menschheit

die Kirche Gottes gebar, das Antlitz der getrennten Christenheit

erneuern wollte.
Besonders erfreulich ist es, dass die altehrwürdigen Kirchen

des Morgenlandes, die Jahrhunderte hindurch abseits gestanden
haben, mit den Kirchen des Westens in immer lebhaftere
freundschaftliche Beziehungen treten, die ihren stärksten konkreten
Ausdruck in den Unionsverhandlungen mit den Altkatholiken
und den Anglikanern finden.

Nachdem in der letzten Nummer dieser Zeitschrift über
die altkatholisch-orthodoxen Verhandlungen berichtet wurde,
sind wir unsern Lesern nunmehr einen ausführlichen Bericht
über die orthodox-anglikanischen Verhandlungen schuldig.

Belangreich waren die Mechelner Besprechungen zwischen
bedeutenden Persönlichkeiten der römisch-katholischen Kirche

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 19S2. 5



— 66 -
und der Kirche von England. Aber sie trugen doch nur noch
offiziösen Charakter, und nach dem Tode des besonders in England

hochverehrten Kardinals Mercier von Mecheln ist es stille
geworden um diese Episode in der neueren kirchlichen
Unionsbewegung. Bedeutsamer, weil aussichtsreicher, sind die
offiziellen Verhandlungen von Vertretern der anglikanischen und
orthodoxen Kirche des Morgenlandes, bedeutsam wegen der
hinter diesen Kirchen stehenden Volksmassen, bedeutsam wegen
der von ihnen vertretenen kirchlichen Traditionen, bedeutsam

wegen der grundverschiedenen völkischen und religiösen
Kulturen, die durch die genannten Kirchen repräsentiert werden.

Der Lambeth-Appell an alle Christen vom Jahre 1920

wurde dem Patriarchen von Konstantinopel durch den Primas
der Kirche von England, den Erzbischof von Canterbury, amtlich

übermittelt, wie auch der erstere eine offizielle Delegation
an die Lambethkonferenz von 1920 abordnete, deren Führung*
der Patriarch von Alexandrien übernahm. Der wichtigste
Austausch in jüngster Zeit war indessen die Erklärung* des Patriarchen

und der Synode von Konstantinopel vom Juli 1922, in
der die Gültigkeit der anglikanischen Weihen anerkannt wurde.
Dieser Erklärung schlössen sich in der Folge die Patriarchen
von Alexandrien und von Jerusalem und die Kirche von Cypern
an. Von seiten der andern Patriarchen und autokephalen
Kirchen des Morgenlandes steht diese Anerkennung bisher noch

ans. Auch die Lambethkonferenz von 1930 konnte eine
amtliche Delegation sämtlicher autokephalen orthodoxen Kirchen
des Orientes mit Ausnahme der russischen begrüssen. Nie
hatte diese Kirche eine so bedeutsame Vertretung* an irgendeine

Kirche des Westens entsandt.
Schon auf der Lambethkonferenz von 1920 waren

anglikanische Theologen ernannt worden, die mit einer auf
Veranlassung des Patriarchen von Konstantinopel ernannten
Vertretung sämtlicher autokephalen Kirchen des Morgenlandes
eine Kommission zur Prüfung der Übereinstimmungen und

Abweichungen beider Kirchen bilden sollten. Im Jahre 1921

wurden von der anglikanischen Kommission auf Wunsch der

orthodoxen Kommission Interkommunionsbestimmungen entworfen
und veröffentlicht, die von beiden Kirchen als Diskussionsbasis

angenommen wurden. Es wurden aber noch nähere
Erklärungen über die Eucharistie und die Weihen gewünscht.



67

A.

Anlässlich der Lambethkonferenz von 1930 kam die
offizielle Delegation der orthodoxen Kirchen zunächst zu einer
offiziösen Präliminarbesprechung mit den dazu bestimmten
anglikanischen Bischöfen zusammen, um dann vom 15. bis 19. Juli
1930 in vier offiziellen Konferenzen im Lambeth-Palast zu

tagen.
Der Führer der orthodoxen Delegation war der Patriarch

von Alexandrien, Meletios. Ihm zur Seite stand der Erzbischof
von Thyatira, Germanos, als Vertreter des Patriarchen von
Konstantinopel. Ausserdem gehörten neun andere Delegierte
der einzelnen autokephalen Kirchen dieser Kommission an.
Die anglikanische Delegation wurde vom Bischof von
Gloucester geleitet, der auch das Präsidium übernahm. Ihm standen
13 andere anglikanische Bischöfe aus Europa, den U. S. A., aus
Kanada und Südafrika zur Seite.

In der Vorbesprechung wurde die Frage nach der höchsten

anglikanischen Autorität in Glaubenssachen diskutiert.
Als solche wurde die Lambethkonferenz der Bischöfe erklärt,
die jedoch in ihren Entscheidungen bei den Diskussionen der
Mitwirkung der Geistlichen und der Laien bedürfe. — Die
Frage nach der Sakramentalität der geistlichen Weihen und
nach ihrer Verbindung durch die Sukzession mit den Aposteln
war ebenfalls Gegenstand der Diskussion. Die Anglikaner
betonten, dass sie das Wort Sakrament oder Mysterion in beson-
derm Sinne auf die Taufe und die hl. Eucharistie bezögen.
Wenn aber der Sakramentsbegriff als Mitteilung einer
geistlichen Gabe durch ein äusseres, sichtbares Zeichen gefasst
würde, dann gelten auch die Weihen als ein Sakrament. Von
orthodoxer Seite wurde mitgeteilt, dass sie die Gebete und der
Weiheritus befriedige, während der Mangel an Klarheit in
einigen der 39 Artikel beanstandet wurde. Mit der Antwort,
class alle Zweideutigkeiten der Religionsartikel nach der Lehre
des allgemeinen Gebetbuches interpretiert werden mussten,
waren die orthodoxen Delegierten zufrieden. — In der Frage
der apostolischen Sukzession wurde erklärt, class die Intention
der Kirche von England im Vorwort des Ordinationsrituals klar
ausgedrückt sei. Die Kirche von England hat stets als Regel
beobachtet, dass jeder Bischof von drei Bischöfen und jeder



— 68 —

Priester durch Handauflegung von einem Bischof ordiniert
werden müsse. Die apostolische Sukzession ist in der Kirche
stets als Verbindungsglied mit den Aposteln betrachtet worden.
Der Patriarch hielt diese Auskunft für genügend.

Ferner wurde die im Lambethappell von 1920 berührte
Frage über das nichtbischöflich verliehene Kirchenamt behandelt,

die mit Rücksicht auf Kirchen mit nichtbischöflicher
Verfassung* angeschnitten werden musste. Der Patriarch
erblickte in dem englischen Standpunkt eine Sache der
„Organisation", clie auch bei den Orthodoxen für erlaubt gehalten
würde, sofern dem nicht Grundsätze des Glaubens entgegenständen.

— Die Lehre über die hl. Eucharistie gab Anlass zu
einer lebhaften Erörterung. Hinsichtlich der Lehre von der
Gegenwart wurde erklärt, dass die Kirche von England es

zur Zeit der Reformation für notwendig gehalten habe, sieh

gegen materialistische Theorien und gegen die Lehre von der
Wesensverwandlung* zu sichern, wie sie in der mittelalterlichen
Kirche gelehrt wurde. Es wurde nach Verlesung der
betreffenden Lehre im Katechismus und im Gebetbuche gesagt, dass
die nach der Kommunion übriggebliebenen konsekrierten
Elemente als das Sakrament des Leibes und Blutes Christi
betrachtet würden, indem sie dieselbe Wirkung hätten wie vor
der Spendung in der hl. Kommunion. — Was das eucharistische

Opfer anbelangt, so wurde dargelegt, die Kirche von
England habe sich gegen den Irrtum schützen müssen, als ob

das eine Kreuzesopfer Christi irgendwie wiederholt werden
könnte. Als Ausdruck des Glaubens wird die Antwort der
Erzbischöfe von Canterbury und York an Leo XIIL verlesen :

„Ferner lehren wir getreu die Lehre vom eucharistischen

Opfer. Wir glauben, dass die hl. Eucharistie nicht
„ein blosses Gedächtnis des Kreuzesopfers" ist, wie uns
anscheinend nach dem obigen Worte des Konzils von
Trient zugeschrieben wird, sondern in der bei der Feier
der hl. Eucharistie gebrauchten Liturgie halten wir es für
genügend, während wir unsere Herzen zu Gott erheben,
und wenn wir nunmehr die bereits dargebrachten Gaben

konsekrieren, dass sie uns der Leib und das Blut unseres
Herrn Jesu Christi werden, das Opfer, welches in diesem

Augenblicke des Gottesdienstes dargebracht wird, als ein

solches im folgenden Ausdruck zu bezeichnen : Wir setzen



— 69 —

die fortwährende Erinnerung an den kostbaren Tod Christi,
der unser Anwalt beim Vater und die Versöhnung für
unsere Sünden ist, seinem Gebote entsprechend bis zu
seiner Wiederkunft fort. Wir bringen zunächst das Opfer
des Lobes und der Danksagung dar und bitten dabei
vertrauensvoll um Vergebung unserer Sünden und um alle
andern Segnungen des Leidens unseres Herrn für die

ganze Kirche. Und schliesslich bringen wir clem Schöpfer
aller Dinge, die wir bereits bei der Darbringung seiner
Gaben bezeichnet haben, das Opfer unseres Selbst dar.
Diese ganze Handlung, an der das Volk mit dem Priester
teilnehmen muss, bezeichnen wir gewöhnlich als das

eucharistische Opfer."

Die Delegation erklärte die also dargelegte Lehre als mit
der orthodoxen Auffassung konform.

Eine ausgiebige Diskussion knüpfte sich sodann an die
Frage der sakramentalen Betreuung von Orthodoxen durch
anglikanische Priester, wenn der Fall dringlich und kein orthodoxer

Priester erreichbar ist, was häufig besonders in Amerika
vorkommt. Der Patriarch bemerkte, dass Einigung in der hl.
Kommunion von der orthodoxen Kirche als Zeichen völliger
Vereinigung aufgefasst würde. Solche Dienste seien irregulär.
Bei der Spendung der Taufe oder Ehe durch anglikanische
Priester an Orthodoxe gäbe es keine Schwierigkeiten, wenn
Mitglieder der orthodoxen Kirche anderweitig diese Sakramente
nicht empfangen könnten. Falls keine Einwände erhoben
würden, könnte die Gewohnheit, in anglikanischen Kirchen zu
kommunizieren, fortgesetzt werden, bis diese Fragen endgiltig
erledigt würden. Ebenfalls sei es irregulär, dass Anglikaner
in orthodoxen Kirchen kommunizierten, wenn das auch öfters
vorkomme. Alle diese Fragen sollten der nächsten orthodoxen
Vorsynocle vorgelegt -werden.

Zuletzt wurde die Frage der Vereinheitlichung des orthodoxen

Kirchenregimentes in Nordamerika zur Diskussion
gestellt. Gegenwärtig gäbe es in den U. S. A. und Kanada griechische,

syrische, russische und rumänische Bischöfe. Die beste
Lösung sei vorläufig, dass sich die Orthodoxen unter die
Jurisdiktion eines Bischofs ihrer Nationalität begäben, bis die Frage
von der Prosynode entschieden würde.



— 70 —

In seinem Schlussworte drückte der Patriarch die Hoffnung
aus, dass eine oder mehrere Resolutionen sich mit den besprochenen

Gegenständen beschäftigten, und betonte dann, dass

man im Osten allgemein eine Erklärung über die anglikanische
Kirche und ihr Amt mit Spannung erwartete. Er fragte, ob

es nicht möglich sei, nach dem Muster der Antwort an Leo XIIL
ein Schreiben der Erzbischöfe von Canterbury und York sowie
der anglikanischen Metropoliten an den ökumenischen
Patriarchen zu senden, das sich besonders mit der Materie der
Weihen als Sakrament beschäftigte. Andernfalls möge der
Erzbischof von Canterbury einen diesbezüglichen Brief an ihn
senden, damit derselbe bei den übrigen Patriarchen zirkuliere
nach Art des Einladungsbriefes an den ökumenischen
Patriarchen wegen Entsendung einer Delegation zur Lambethkonferenz.

B.

Das ausführliche Protokoll der Verhandlungen vom 15. bis
18. Juli 1930 übergehen wir, zumal darin vieles steht, was in
dem unten angeführten Protokoll der Verhandlungen vom 14.

bis 20. Oktober 1931 wiederholt wird. Wir beschränken uns

darauf, das Resumé dor Vereinbarungen bekanntzugeben.

I. Es wurde vereinbart, dass ein gemeinsames Komitee
von Orthodoxen und Anglikanern zur Besprechung von
Glaubensfragen ernannt werden sollte.

IL Es wurde durch die anglikanischen Bischöfe festgestellt,
dass die vorgeschlagenen Interkommunionsbestimmungen
zwischen der Kirche von England und den mit ihr in Gemeinschaft
stehenden Kirche einerseits und der orthodoxen Kirche des

Morgenlandes andrerseits, die unter den Auspizien des

Ostkirchenkomitees des Erzbischofs von Canterbury veröffentlicht
wurden, obschon sie den verschiedenen Provinzen der
anglikanischen Gemeinschaft nicht amtlich mitgeteilt wurden, mit
dem Geiste und der Lehre der Kirche von England nicht
unvereinbar sind.

III. Es wurde seitens der orthodoxen Vertretung erklärt,
dass die entworfenen Interkommunionsbestimmungen, obschon
sie noch nicht offiziell in Erwägung gezogen wurden, mit einigen
Abänderungen eine nützliche Diskussionsbasis bilden würden.



— 71 —

IV. Es wurde seitens der anglikanischen Bischöfe erklärt,
dass in der anglikanischen Kirche die authentische Entscheidung

in Glaubensfragen durch die Gesamtheit der Bischöfe

gegeben würde, ohne indessen die Mitwirkung des Klerus und
der Laien während der Diskussionen auszuschliessen.

V. Es wurde seitens der orthodoxen Delegation erklärt,
dass in der orthodoxen Kirche die letzte Autorität in Sachen
der Lehre bei der Gesamtheit der in einer Synode vereinigten
Bischöfe liege, ohne den Meinungsausdruck von Klerus und
Laien auszuschliessen.

VI. Es wurde seitens der anglikanischen Bischöfe
festgestellt, dass in der anglikanischen Gemeinschaft in Fragen
der Disziplin der Bischof die Jurisdiktion durch seinen eigenen
Gerichtshof in erster Instanz ausübt. Doch ist als Appellations-
gericht der geistliche Provinzialgerichtshof oder eine ähnliche
Organisation vorgesehen.

VIL Es wurde seitens der orthodoxen Delegation
festgestellt, dass in der orthodoxen Kirche geistliche Dinge in
geistlichen Gerichtshöfen behandelt würden. Ein Bischof würde
vor einem Gerichtshof von Bischöfen und ein Kleriker von
einem Bischof in dessen geistlichem Gerichtshof gerichtet.

VIII. Es wurde seitens der anglikanischen Bischöfe
festgestellt, dass Ordination in der anglikanischen Gemeinschaft
nicht die Ernennung eines bestimmten Mannes für einen bestimmten

Posten bedeutet, sondern dass bei der Weihe ein besonderes
Charisma der geweihten Person mitgeteilt würde, das der
betreffenden Weihe eigentümlich ist, und dass das Wesen dieser
besondern Gabe in den Worten der Weihe ausgedrückt ist.
In diesem Sinne ist die Ordination ein Mysterion oder Sakrament.

IX. Es wurde seitens der anglikanischen Bischöfe
festgestellt, dass das Vorwort des Ordinationsrituals erklärt : „Dass
von den Zeiten der Apostel her folgende Weihen von Geistlichen

in der Kirche Christi existiert haben: Bischöfe, Priester
und Diakone" und dass, um die unterbrochene Sukzession zu
bewahren, die Ordinationsregeln festgesetzt sind „in der
Absicht, dass diese Weihen in der Kirche von England fortgesetzt,

ehrfurchtsvoll vollzogen und geschätzt würden".
X. Die orthodoxe Delegation erklärte, dass sie hinsichtlich

der Bewahrung der apostolischen Sukzession in der anglikani-



— 72 —

sehen Kirche insofern zufriedengestellt sei, als die anglikanischen
Bischöfe die Ordination bereits als Mysterion angenommen und
erklärt haben, dass die Lehre der anglikanischen Kirche
autoritativ im allgemeinen Gebetbuche ausgedrückt sei. Der Sinn
der 39 Artikel aber müsse in Übereinstimmung mit dem
allgemeinen Gebetbuche interpretiert werden.

XL Es wurde seitens der anglikanischen Bischöfe
festgestellt, dass im Sakramente der Eucharistie „der Leib und
das Blut Christi von den Gläubigen beim Herrenmahle wahrhaft

und wirklich genommen und empfangen werde", und dass

„der Leib Christi im Abendmahle nur in einer himmlischen und
geistigen Weise gegeben, genommen und gegessen werde",
und dass die nach der Kommunion zurückbleibenden
konsekrierten Elemente sakramental als Leib und Blut Christi
betrachtet würden. Ferner lehrt die anglikanische Kirche die
Lehre vom eucharistischen Opfer, wie sie in dem oben zitierten
Schreiben an Leo XIIL auseinandergesetzt wurde. Auch bete
die anglikanische Kirche bei der Darbringung des eucharistischen

Opfers, „ dass wir und Deine ganze Kirche durch die
Verdienste und den Tod Deines Sohnes Jesu Christi und durch
den Glauben an sein Blut Nachlassung unserer Sünden und
alle Segnungen seines Leidens erlangen mögen", einschliesslich
die ganze Gemeinschaft des gläubigen Volkes, Lebende und
Verstorbene.

XII. Es wurde seitens der orthodoxen Delegation erklärt,
dass diese Auseinandersetzung der anglikanischen Lehre bezüglich

des eucharistischen Opfers mit der orthodoxen Lehre
vereinbar sei, wenn noch eine weitere Erklärung mit aller
Deutlichkeit festgelegt werden könnte.

XIIL Es wurde seitens der anglikanischen Bischöfe erklärt,
dass der anglikanische Klerus in verschiedenen Teilen der
anglikanischen Gemeinschaft auf Wunsch des orthodoxen Klerus
an orthodoxe Laien Sakramente spende, die ausser Reichweite
eigener kirchlicher Betreuung leben. Diese Geistlichen wünschen
stets, die Orthodoxen, denen sie geistliche Dienste verrichten,
der orthodoxen Kirche zu erhalten. Sie seien bereit, sie im
orthodoxen Glauben zu unterrichten und den orthodoxen
Bischöfen und Priestern die Personen zu benennen, die ihre
Dienste oder ihren Unterricht empfangen.



— 73 —

XIV. Es wurde seitens der orthodoxen Delegation erklärt,
dass die Frage von Vereinbarungen unter solchen Verhältnissen

von der künftigen orthodoxen Vorsynocle diskutiert werden

müsse.
XV. Es wurde von der orthodoxen Delegation erklärt,

class es in der ganzen orthodoxen Kirche üblich sei, nach einer
anglikanischen Taufe nicht nochmals zu taufen.

XVI. Es wurde seitens der orthodoxen Delegation erklärt,
dass die orthodoxe Kirche in ihrer demnächstigen Vorsynode
wahrscheinlich keine Einwendungen gegen die Anerkennung
der Taufe von Kindern und deren Unterricht nach orthodoxen
Lehrbüchern durch den anglikanischen Klerus oder gegen die
Anerkennung der Ehe oder anderer Riten, die durch
anglikanischen Klerus an Orthodoxen vollzogen würden, erheben
werde (im Notfalle oder wo kein orthodoxer Priester erreichbar

ist), vorausgesetzt, class alle getauften und getrauten
Personen gesondert als orthodox registriert und ihre Namen
möglichst bald der zuständigen orthodoxen Kirchenbehörde mitgeteilt

würden.
XVII. Es wurde seitens der orthodoxen Delegation

hinsichtlich der hl. Eucharistie festgestellt, class sie ohne Präjudiz
einer formellen Entscheidung durch die orthodoxe Gesamtkirche

und ohne daher die offizielle praktische Sanktion zu
geben, für die sie ja keine Autorität besitzt, der Meinung ist,
die Praxis Orthodoxer, die hl. Kommunion aus der Hand
anglikanischer Geistlicher zu empfangen, könne fortgesetzt werden,
vorausgesetzt, dass keine orthodoxe Autorität eine solche Praxis
verhindere.

gez.: Der Erzbischof von Thyatira.
Der Bischof von Gloucester.

C.

Für das in Satz I der Verhandlungen vom 15. bis 18. Juli
1930 erwähnte „Dogmatische Komitee" wurden folgende
Persönlichkeiten bestimmt :

Anglikaner: Der Bischof von Gloucester, Präsident;
der Erzbischof von Dublin ;

der Bischof von Nordindiana (U. S. A.) ;

der Bischof von Gibraltar;
der Bischof von Fulham ;



_ 74 —

Rev. Dr. Goudge;
Rev. Dr. Grensted ;

Rev. Dr. J. A. Douglas;
Rev. Philipp Usher, Sekretär.

Orthodoxe: Erzbischof von Thyatira, Germanos, Vertreter der
Patriarchate von Konstantinopel und Jerusalem ;

Grossarchimandrit Michael Constantinides, Vertreter
des Patriarchates von Alexandrien;

Erzbischof von Tyrus und Sidon, Vertreter des

Patriarchates von Antiochien;
Bischof Tbeodosios von Novi-Sad, Irenaeus,

Vertreter der Kirche von Serbien;
Erzbischof der Bukowina, Nektarius, Vertreter der

Kirche von Rumänien;
Erzbischof von Paphos, Leontios, Vertreter der

Kirche von Cypern ;

Erzbischof von Trikkes und Stagon, Polykarp, für
die Kirche von Griechenland;

Prof. Nikolaus Arseniew, für die Kirche von Polen.

Diese gewichtige Kommission tagte vom 14. bis 20. Oktober
1931 im Lambethpalast zu London. Wiederum waren alle
autokephalen Kirchen ausser der als schismatisch geltenden
bulgarischen und der von jeder internationalen Verbindung
abgeschnittenen russischen Kirche vertreten.

Im Folgenden geben wir aus dem verkürzten Protokoll
einen Auszug, der alles Wesentliche wiedergibt.

Nach einer herzlichen Begrüssung durch den Erzbischof
von Canterbury, die Erzbischof Germanos namens der
orthodoxen Delegation verdankte, und nach Überreichung* der
Beglaubigungsschreiben wurden die Delegierten durch den Aror-

sitzenden vorgestellt. Auf Vorschlag des Vorsitzenden wurden
die erwähnten Interkommunionsbestimmungen den Verhandlungen

zugrunde gelegt, wobei Erzbischof Germanos erklärte,
dass die orthodoxen Vertreter nicht bevollmächtigt seien, ein

für ihre Kirchen bindendes Dokument zu unterzeichnen, was
auch der Präsident namens der anglikanischen Kirche betonte.
Ferner bemerkte Erzbischof Germanos, dass vom orthodoxen
Standpunkte aus eine Sakramentsgemeinschaft erst nach
völliger dogmatischer Verständigung Platz greifen könne.



— 75 —

These I.

Über den „christlichen Glauben".

Der Präsident verlas die Festsetzung:

„Wir nehmen den Glauben Christi an, wie er in der hl.
Schrift gelehrt, uns durch das Kredo der katholischen Kirche
überliefert, durch die dogmatischen Entscheidungen der
ökumenischen Konzilien ausgelegt und durch die ungeteilte Kirche
angenommen worden ist."

Der Erzbischof von Thyatira gibt dem Satze folgende
orthodoxe Fassung:

„Wir glauben und bekennen den christlichen Glauben,
der die Ganzheit der göttlich geoffenbarten Wahrheiten
enthält und in der hl. Schrift und in der Tradition enthalten
ist, die teilweise im Kredo und in den Dekreten der
ökumenischen Konzilien der ungeteilten Kirche erklärt und
von der Kirche gelehrt wird."
Der Erzbischof von Dublin fragt, ob es noch andere nicht

definierte Schätze der Tradition gäbe. Prof. Arseniew bemerkt,
dass clie lex orandi in der orthodoxen Kirche ganz der lex
credendi entspräche. Wenn die lex orandi eine ähnliche Stellung

in der anglikanischen Kirche einnähme, so befänden sie
sich in praktischer Übereinstimmung. Dr. Goudge fragt, wie
die orthodoxe Kirche feststelle, was Dogma und was theologische

Meinung sei. Der Erzbischof von Trikkes erwiderte, dass
die offizielle Auslegung des orthodoxen Glaubens in den Schriften

des hl. Johannes von Damaskus enthalten sei. Der
Erzbischof von Thyatira fügte hinzu, die Orthodoxen gingen davon
aus, dass die Kirche die Treuhänderin des Glaubens ist. Kanonikus

Douglas führte folgendes Zitat von Prof. Zankoff an:
„Unter Annahme der Bibel als Grundlage besteht das Dogma
hauptsächlich in der Lehre der ökumenischen Konzilien bezüglich

der Trinität und Inkarnation. Dieses Dogma findet seinen
besten und kürzesten Ausdruck im nizäno-konstantinopolitani-
schen Glaubensbekenntnis. Von diesem Standpunkt aus ist
Dogma die wahre Lehre, die durch ein ökumenisches Konzil
festgesetzt und durch die Gesamtkirche angenommen ist. Nur
ein so umschriebener Satz hat den verbindlichen Charakter
eines Dogmas." Der Erzbischof von Thyatira hält dies für eine
Privatmeinung, die von der Mehrheit nicht angenommen würde.



— 76 —

Die weitere Behandlung dieser These wird zurückgestellt
und der orthodoxen Delegation nahegelegt, einen alternativen
Entwurf vorzubereiten.

These II.
Über den „Kanon der hl. Schrift1'-.

Der vorgelegte Entwurf lautet:
„Wir nehmen den Kanon der hl. Schrift an, wie er vom

hl. Athanasius definiert und von der gesamten katholischen
Kirche angenommen ist: nämlich die 22 Bücher des A. T.
nach dem hebräischen Kanon und die 27 Bücher des N. T.
Was die andern Bücher betrifft, die bald deuterokanonisch,
bald dvayiyvwoxófisva, bald Apokryphen genannt werden, so

nehmen wir die Lehre des hl. Athanasius an : «zur grösseren
Genauigkeit füge ich noch folgendes hinzu Ausser diesen

gibt es noch andere Bücher, clie tatsächlich nicht im Kanon
eingeschlossen sind, aber doch von den Vätern zur Lektüre
für die neu Beigetretenen als Instruktion im Worte der
Gottseligkeit genannt werden. Die ersteren gehören zum
Kanon, die letzteren sind nur zu lesen.» Und die Lehre
des hl. Hieronymus, «class clie Kirche sie zur Erbauung des

Volkes verlesen möge, nicht aber zur Begründung der Autorität

eines kirchlichen Dogmas». In der Diskussion wurde
anerkannt, dass sich die Anglikaner nach clem hebräischen
Texte, die Orthodoxen nach der Septuaginta richteten. Der
Erzbischof von Trikkes beanstandete das Wort « Apokryphen

», das in der griechischen Sprache einen üblen Sinn
habe. Das Wort wird gestrichen.

These III.
Über die „Hinlänglichkeit der hl. Schrift".

Zur Diskussion stand der folgende Satz:

„Wir glauben, dass die hl. Schrift alle Dinge enthält,
die zum Heile notwendig sind. Wie St. Athanasius sagt:
«Die heiligen und inspirierten Schriften sind genügend, um
den Glauben zu erklären.» Und anderswo: «Diese sind die

Quellen des Heiles, so class, wrer dürstet, durch die darin
enthaltenen Aussprüche befriedigt werden kann. In diesen
Büchern allein ist die Lehre der Gottseligkeit verkündigt.
Niemand soll etwas hinzufügen noch etwas hinwegnehmen.»



— 77 —

Und wie St. Augustin sagt : « In dem, was in der Schrift
klar niedergelegt ist, findet sich alles, was den Glauben
und die Sitten umschliesst.» Was die Lehren der Tradition
betrifft, so nehmen wir sie an nach den Worten des grossen
Katechismus der russischen Kirche « als Führerin zum
rechten Verständnis der hl. Schrift, für die rechte Verwaltung

der Sakramente und zur Bewahrung der Riten und
Zeremonien in der Reinheit ihrer ursprünglichen
Einsetzung», und «wir müssen jener Tradition folgen, die mit
der göttlichen Offenbarung und mit der hl. Schrift
übereinstimmt»."

Der Präsident wies nachdrücklich auf den VI. Religionsartikel

im allgemeinen Gebetbuch hin: „Die hl. Schrift enthält
alles zum Heile Notwendige, so class, was immer darin nicht
gelesen oder aus ihr bewiesen werden kann, keinem als
Glaubenssatz oder als heilsnotwendig auferlegt werden kann." Er
zitierte auch Artikel XX und die Fragen, die dem Kandidaten
für die Priesterweihe im englischen Weiheformular vorgelegt
werden. Der Elrzbischof von Thyatira sagte, dass gemäss der
orthodoxen Kirche die Lehren, die zur Seligkeit notwendig
wären, aus zwei Quellen kämen: der Schrift und Tradition.
Diese Tradition sei älter als das geschriebene Wort Gottes und
so vom gleichen Gewicht wie clie Schrift, was St. Basilius mit
folgenden Worten lehrt: „Einige der Dogmen haben wir aus
den geschriebenen Büchern empfangen und die andern wurden
uns durch das mündliche Wort von den Aposteln her
übergeben. Beide haben für die Frömmigkeit dieselbe Bedeutung,
und niemand wird ihnen opponieren, der nur ein wenig Erfahrung

in den kirchlichen Riten besitzt." Er fuhr fort, dass
die Quelle der christlichen Wahrheit die göttliche Offenbarung
ist, die in der Bibel und Tradition niedergelegt sei.

Prof. Arseniew sagte, dass unser LIerr die Quelle aller
christlichen Lehre sei. Wenn wir die Leitung des hl. Geistes,
der der ganzen Kirche gegeben sei, verlieren, so verlieren w ir
das rechte Verständnis der heiligen Schriften. Aber die Schriften

seien für das Leben der Kirche als ein Zeugnis und
Kriterium der wahren Tradition notwendig. Der Erzbischof von
Thyatira erklärte, dass sie die Auffassung zurückweisen, als
ob sich die hl. Schrift selber interpretiere, oder dass der
einzelne individuell bei der Auslegung der Schrift inspiriert sei.



Die Bedeutung der Feststellungen des hl. Basilius läge darin,
dass sie die Bestätigung eines ökumenischen Konzils besässe.

Die anglikanische Delegation, die sich inzwischen zu beson-
clern Besprechungen zurückgezogen hatte, liess dann durch
den Präsidenten erklären, sie könne clem zustimmen, dass das

Evangelium zunächst durch das lebendige Wort der Überlieferung

verkündigt wurde, und class im Aufbau des kirchlichen
Glaubens sowohl die geschriebene wie die ungeschriebene
Tradition eine Rolle spiele. Aber die Kirche von England lehre

ganz entschieden die Hinlänglichkeit der hl. Schrift als
Glaubensquelle. Sie tut das aus folgenden Gründen: 1. weil ihre
Stellung durch die stärksten Zeugnisse bei den Vätern der

ungeteilten Kirche gestützt werde, 2. weil sie es für einen
Dienst der göttlichen Vorsehung halte, dass die geschriebene
Überlieferung unsere Lehre in Sachen des Glaubens sichere,
3. weil sie keinen Gegensatz zwischen der Lehre der
orthodoxen Kirche und der Schrift finde. Schliesslich sei das ihre
beste Stütze gegen die unautorisierten Zufügungen zum Glauben,

die die römische Kirche gemacht habe. Der Erzbischof
von Thyatira sagte, class die Erklärung des Präsidenten der
orthodoxen Stellung* sehr nahe käme, aber nach ihrer Auffassung

gäbe es Elemente der Offenbarung aus der Tradition, die

das geschriebene Wort ergänzten. Kanonikus Douglas zitiert
den griechischen Theologen Rhosse : „Obgleich die beiden

Quellen des Dogmas logisch definiert und unterschieden werden
könnten, so könnten sie doch nicht voneinander getrennt
werden." Und Androutsos: „Wie Tradition für die rechte
Bibelauslegung wesentlich ist, so ist die Bibel als eigentliches
Kriterium wesentlich, um den Wert und das Gewicht einer
spezifischen Tradition zu bestimmen."

Der Bischof von Gibraltar fragte, ob die Orthodoxen
zugeben würden, dass sie etwas der Tradition entnähmen, was

der Schrift widerspräche. Der Erzbischof von Thyatira erwiderte,
es sei unmöglich, dass sich die Offenbarung* selber widerspreche.

Prof. Arseniew legte eine provisorische Erklärung vor :

„Der Geist Gottes lebt in der Kirche und manifestiert
sich im lebendigen Strome des kirchlichen Lebens. Die hl.

Schriften bilden nur einen Teil des lebendigen Stromes der

Überlieferung, die von unserm Herrn und seinen Aposteln
herkommt, der lebendigen Manifestation des Lebens des



— 79 —

göttlichen Geistes in seiner Kirche. Es gibt nichts, was
für unser Heil notwendig wäre, das nicht in der Schrift
zu finden oder aus ihr abzuleiten wäre, oder in Widerspruch

zu ihr stände. Daher sollen die hl. Schriften
fortwährend zur Kontrolle des kirchlichen Glaubens gebraucht
werden. Aber der wahre Sinn der hl. Schriften kann nur
im Lichte des Geistes Gottes, der in der Kirche lebt,
verstanden werden."
Der Bischof von Novi-Sacl sagte, es sei klar, class sie jetzt

in dem übereinstimmten, was die römische Theologie traditio
declarative! nenne. Sie mussten jetzt noch eine Übereinstimmung

über die traditio constitutiva erreichen. Der Erzbischof
der Bukowina bemerkte, dass die Anglikaner im dritten Punkte
ihrer These dasselbe sagten, wie sie, class aber der Titel der
These nicht glücklich ausgedrückt wäre. Wenn die Tradition
im Titel gleich mit der Schrift verbunden gewesen wäre, so

würde die These den Orthodoxen annehmbar sein. Kanonikus
Douglas fragte : Glaubt die orthodoxe Kirche, dass es heilsnotwendige

Lehren gibt, die nicht aus der Schrift bewiesen werden
können, und lässt sie irgendeine Änderung, Beifügung oder
einen Abzug vom Glauben der Urkirche als möglich zu Der
Präsident erklärt, dass die anglikanische Delegation
wahrscheinlich in der Lage sei, den Entwurf von Prof. Arseniew
anzunehmen. Archimandrit Konstantinides zitiert den griechischen

Theologen Mesoloras:
„Gemäss der Lehre der orthodoxen Kirche ist die hl.

Tradition die unfehlbare Ergänzung und Interpretation der
hl. Schrift. Sie ist die zweite Quelle der göttlichen christlichen

Wahrheiten. Sie ist das göttliche Wort, das einmütig
und autoritativ von der einen, ungeteilten Kirche der ersten
acht Jahrhunderte zur Leitung, Errettung und Erkenntnis
der Gläubigen entwickelt, formuliert, geregelt und definiert
ist.«
Der Erzbischof von Tyrus und Sidon sagte, dass es unmöglich

sei, dass die Tradition der Kirche dem Buchstaben oder
dem Geiste nach mit der Schrift in Widerspruch stände. Es
möge Traditionen geben, die nicht mit ausdrücklichen Worten
der hl. Schriften belegt werden könnten, aber sie ergäben sich
aus deren allgemeinem Geiste. Wenn diese seine Feststellungen
angenommen werden könnten, so würden sie sich in der Frage



— 80 —

der Tradition der Übereinstimmung nähern. Der Erzbischof von
Dublin fragte, ob die Orthodoxen folgenden Sätzen zustimmen
könnten :

„Die hl. Tradition ist ein Hauptbestandteil der
Offenbarung, deren einer Teil die Schrift, der andere etwas
Ungeschriebenes ist. Von diesem Hauptbestandteil der hl.
Tradition kann kein Teil clem andern widersprechen, und
in ihr kann nichts als heilsnotwendig gelehrt werden, was
nicht aus der Schrift zu beweisen ist."
Der Erzbischof von Thyatira wiederholte, die Orthodoxen

liessen die Tradition als Ergänzung, Interpretation und Erklärung

der Schrift zu. Der Präsident fragte, ob der Kommission
ein vereinigtes Komitee belieben würde, oder ob ein
orthodoxes Komitee eine neue Aufstellung zur Erwägung vorlegen
sollte. Erzbischof Germanos schlug vor, dass die Orthodoxen
ein Komitee bildeten, um clie verschiedenen Entwürfe, die von
Prof. Arseniew, von ihm und von Kanonikus Douglas, miteinander

zu vergleichen.
These IV.

Über das „Kredo der Kirche".

Der Entwurf lautet:
„Wir nehmen als Kredo der katholischen Kirche das

von Konstantinopel an, das in den Formularien der Kirche
von England das nizänische genannt wird. Es wurde dem

Konzil von Chalzedon vorgelegt und von der gesamten
Kirche angenommen. "

Der Erzbischof von Thyatira bemerkte, dass dieses Kredo
unter Auslassung des „Filioque" das einzige Kredo der
orthodoxen Kirche sei. Sie könnten diese These annehmen, da die

Frage des „Filioque" wegen besonders in der VII. und VIII.
These behandelt würde. Der Präsident erwidert, dass der
Gebrauch des „Filioque" in der vorliegenden These nicht
eingeschlossen sei.

These V.

vDie Auslegung des Glaubens auf dem Konzil von Chalzedon."

Es wird folgender Entwurf vorgelegt:
„Wir nehmen auch als Erklärung des Kredos die

Auslegung* des Glaubens an, die dem Konzil von Chalzedon

vorgelegt wurde."



— 81 —

Der Erzbischof von Thyatira stellt fest, dass sie, obschon
sie dem Kredo einen besondern Sinn gäben, von derselben
Autorität sei, als alle andern Dekrete der ökumenischen
Konzilien, und sie wären der Meinung, dass dieser Satz dahin
ausgelegt werden musste, dass er die Dekrete der ökumenischen
Synoden der ungeteilten Kirche in sich schlösse. Kanonikus
Douglas wies darauf hin, dass hier These I wiederholt und
dass die Einbeziehung des Dekretes des Chalzedonenser Konzils

damit begründet würde, dass dieses auch von den getrennten

orientalischen Kirchen im Gottesdienst verlesen werde.

These VI.
^Niemand darf ein anderes Kredo herausbringen."

Der Text lautet:
„Da in der Glaubenserklärung des Konzils von Chalzedon

festgelegt wurde, « dass diese festgelegten Dinge von
uns mit aller nur möglichen Sorgfalt und Genauigkeit
definiert worden sind, so hat diese heilige und ökumenische
Synode beschlossen, dass es für jedermann ungesetzlich sei,
irgendein anderes Kredo zusammenzusetzen, vorzulegen
oder zu lehren, oder denen, die aus dem Heidentum oder
Judentum oder von irgendeiner Häresie sich zur klaren
Erkenntnis der Wahrheit bekehren, ein anderes Symbol zu
überliefern. Zuwiderhandelnde sollen, wenn Bischöfe oder
Kleriker, abgesetzt werden, die Bischöfe vom Bischofsamt,
die Kleriker vom geistlichen Dienst. Wenn aber Mönche
oder Laien, so sollen sie anathematisiert werden». Wir
anerkennen, dass es für eine Kirche ungesetzlich ist, irgendeine

andere Feststellung des Glaubens als notwendige
Vorbedingung für Interkommunion zu fordern. Es ist aber für
verschiedene Kirchen nicht ungesetzlich, als Taufkredo
irgendein anderes mit der Tradition der Kirche übereinstimmendes

Kredo zu gebrauchen, wie in der westlichen Kirche
das sogenannte Apostolikum, das immer gebraucht worden
ist. Es ist ferner nicht ungesetzlich für eine Kirche, irgendein

anderes ähnliches Dokument bei den Gottesdiensten
oder zum Unterricht der Gläubigen zu gebrauchen, vorausgesetzt,

dass es mit der orthodoxen Lehre übereinstimmt."
Der Präsident erklärte, der Zweck dieser These sei, den

Gebrauch des Apostolikums als Taufkredos sicherzustellen.
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1932. 6



— 82 —

Kanonikus Douglas stellte fest, dass die orthodoxe Delegation
bei der Lambethkonferenz von 1920 sich bereits im Prinzip
mit dem Gebrauche des Apostolikums einverstanden erklärt
habe, solange die Superiorität des Nizänums anerkannt würde.

Man beschloss, diese These durch den Präsidenten und
den Erzbischof von Thyatira neu entwerfen zu lassen.

These VII.
„Die Lehre vom heiligen Geiste."

Text des Entwurfes:
„Weil zwischen Ost und West in der Sprache bezüglich

des Ausganges des hl. Geistes eine Differenz bestanden hat,
indem im Osten gewöhnlich vom Ausgang des hl. Geistes

aus dem Vater, im Westen aber vom Ausgang des Geistes

aus dem Vater und dem Sohne gesprochen wurde, so
anerkennen wir, dass beide Formen des Ausdruckes richtig-
gebraucht werden können und dass man denselben Glauben

auszudrücken beabsichtigt. Während wir jeden Satz
oder jede Form des Ausdruckes, welche die Existenz von
zwei Prinzipien, oder àg%aì oder ahiai in der hl. Trinität
in sich schliesst, verwerfen, nehmen wir die Lehre des hl.
Johannes von Damaskus und der früheren griechischen Väter
an, dass der hl. Geist vom Vater durch den Sohn ausgeht."
Die orthodoxen Delegierten wiesen darauf hin, dass die

Lehre des hl. Johannes von Damaskus über den ewigen
Ausgang* des Geistes durch den Sohn wohl eine erlaubte theologische

Meinung, aber kein verbindliches Dogma sei. Der
Erzbischof von Thyatira betonte, dass der Ausdruck „durch den

Sohn" zu dem Zwecke von den Kirchenvätern eingeführt wäre,
die aus einer nicht christlichen Gedankenwelt entlehnte
Tendenz fernzuhalten, als ob in der Gottheit sukzessive Zeugungen
stattfinden könnten. Prof. Arseniew schlug folgende Abänderung"
vor: Statt „wir nehmen die Lehre des hl. Johannes von Damaskus

an...", „wir halten die Lehre des hl. Johannes von
Damaskus für annehmbar." Dieses wird beidseitig angenommen.

These Vffl.
„Das FtlioqiM".

Der Diskussionstext lautet:
„Und weil in der westlichen Kirche im 6. oder 7.

Jahrhundert die Klausel «Filioque» in das Kredo eingeschoben



— 83 —

wurde, so anerkennen wir, class dieser Zusatz nicht « in
einer kirchlich regulären Art» gemacht wurde. Bei den
Gottesdiensten des Ostens und Westens sollte das eine Kredo
der Gesamtkirche ohne diese Klausel rezitiert werden. Aber
wir sind auch übereinstimmend der Meinung, dass, wenn
die zugefügte Klausel im orthodoxen Sinne gebraucht wird,
es jede Kirche, die das diese Einschiebung enthaltende
Kredo empfangen hat, gesetzlich fortfahren darf, die Klausel
bei den Gottesdiensten der Gemeinde zu rezitieren."
Kanonikus Douglas sagt aus, die Auslassung dos „Filioque"

in den gewöhnlichen anglikanischen Gottesdiensten würde vielen
Tausenden aus clem einfachen Volke unnötige Unruhe
verursachen. Prof. Arseniew ist der Ansicht, dass eine solche
Konzession nur von einem allgemeinen Konzil gemacht werden
könnte. Sonst würde es höchstens zu einer teilweisen, nie aber
zu einer völligen Interkommunion kommen. Der Erzbischof
von Trikkes hält daran fest, dass das Filioque nach den nötigen
Erklärungen an die Laienwelt auszutilgen sei. Der Erzbischof
von der Bukowina sagte, class die Stellung der orthodoxen
Kirche in Polen und Rumänien mit Rücksicht auf die mit Rom
unierten morgenländischen Katholiken unmöglich wäre, wenn sie
anderswo den Gebrauch des Filioque gestatteten. Der Erzbischof
von Thyatira schlägt folgende Neufassung der These vor:

„Wir stimmen darin überein, dass der Zusatz des
«Filioque» zum Kredo im 6. Jahrhundert ungesetzlich war. Und
da zugegeben werden muss, class der Zusatz zu Irrtümern
führen kann, dass nämlich der Geist ewig vom Sohne als
besonderem Prinzip ausgeht, so erklären wir unsere
Übereinstimmung damit, class dieser Zusatz zu beseitigen ist,
indem dafür gesorgt werden muss, class zur Vermeidung
von Ärgernis diese Beseitigung erst nach völliger Aufklärung

an die Laienwelt Platz zu greifen hat."
Er fügte hinzu, dass eine örtliche Festhaltung* am Filioque

von der Kommission nicht bestimmt werden könnte.

These IX.
Über „die Verschiedenheit der Bräuche in der Kirche"

handelte der folgende Satz:
„St. Augustin teilt die kirchlichen Bräuche in drei Klassen :

L Solche Bräuche, welche die Autorität unseres Herrn und



— 84 -
der hl. Schrift haben, von denen er sagt: «Unser Herr Jesus

Christus hat uns eine leichte Last und süsse Bürde auferlegt,

wie er selbst im Evangelium sagt. Deswegen hat er
die Gesellschaft des neuen Gottesvolkes durch an Zahl sehr

geringe, in der Beobachtung sehr einfache und an Bedeutung

ganz ausgezeichnete Sakramente verbunden, wie die

im Namen der Trinität verliehene Taufe, die Kommunion
seines Leibes und Blutes und noch anderes, was in den

kanonischen Schriften empfohlen ist.» 2. Solche Dinge,
welche wir auf die Autorität nicht der Schrift, sondern der

Tradition festhalten, die in der ganzen Welt beobachtet
werden. Von diesen sagt er : « Sie müssen selbstverständlich
beobachtet w*erden als weder durch die Apostel selbst
verordnet und empfohlen, noch durch ein allgemeines Konzil,
dessen Autorität in der Kirche sehr heilsam ist.» Und 3.

jene Dinge, die an verschiedenen Orten und in verschiedenen

Ländern verschieden sind Es steht im freien
Belieben, solche Dinge zu beobachten oder nicht. Es gibt
aber für einen ernsten und klugen Christen keine bessere

Regel, als so zu handeln, wie er die Kirche handeln sieht,
in der er gerade lebt." Der Patriarch Photius schreibt also:
« In Fällen, wo der ignorierte Brauch nicht Sache des

Glaubens ist und keinen Abfall von einem allgemeinen
oder katholischen Konzilsdekret in sich schliesst, würde
ein urteilsfähiger Mann dort, wo an verschiedeneu Orten
verschiedene Sitten und Gebräuche beobachtet werden,
sich mit Recht dahin entscheiden, dass weder jene, die sie

befolgen, im Unrecht sind, noch jene, die sie nicht empfangen
haben, das Gesetz brechen.» Daher stimmen wir darin überein,

jene Bräuche, die die Autorität der Schrift, des Herrn
oder der Gesamtkirche für sieh haben, anzuerkennen.
Dagegen kommen wir in bezug auf jene, die nicht die Autorität

der Schrift oder eines allgemeinen Konzils für sich

haben, überein, dass jede Kirche ihre eigenen Bräuche
beobachten soll."
Der Erzbischof von Thyatira stellt fest, dass jene Bräuche,

die durch die Gesamttradition oder die Dekrete eines
ökumenischen Konzils gedeckt sind, für die Kirche absolute Autorität
besüssen und von jedem Christen beobachtet werden sollten.
Andere Bräuche könnten wechseln und wären solange recht-



— 85 —

massig, als in ihnen kein indirekter Angriff gegen den Glauben
enthalten sei. Sie wären geneigt, den Schlusssatz der These

anzunehmen, der mit dem Worte beginnt: „. Daher stimmen
wir darin überein, jene Bräuche, welche die Autorität der
Schrift für sich haben ..."

Kanonikus Douglas fragte, ob nicht noch andere Bräuche
für die Gesamtkirche verbindlich wären, als jene, die in den
Kanones der ökumenischen Konzilien niedergelegt sind, und
wenn ja, welche. Der Erzbischof von Thyatira erklärt, dass,

wenn irgendeine autokephale Kirche einen Kanon annähme,
der den Kanones der ungeteilten Kirche, wie sie durch Photius
den Grossen kodifiziert sind, widerspräche, sie sich dafür vor
den andern autokephalen Kirchen verantworten musste. Der
Erzbischof von Trikkes sagte, dass alle Differenzen zwischen
Ost und West, die vor clem grossen Schisma toleriert gewesen
wären, natürlich auch heute toleriert werden mussten. Prof.
Arseniew sagte, dass wenn zu den Zeiten der ungeteilten Kirche

sehr bedeutende Abweichungen zwischen dem Osten und
Westen toleriert worden wären, wie z. B. die Art der
eucharistischen Konsekration, so dürften Differenzen von geringerer
Bedeutung, die seit dem grossen Schisma entstanden wären,
nicht als ein Hindernis für die Wiedervereinigung betrachtet
werden. In Beantwortung einer Frage des Präsidenten erklärte
der Erzbischof von Thyatira, dass das lokale lus canonicum
des Westens als gültig erklärt werden könne, sofern darin kein
Widerspruch gegen den gemeinsamen Glauben oder gegen ein
ökumenisches Konzil enthalten sei.

These X.

„Die Sakramente."
Sie lautet :

„ Insofern die Zahl der Sakramente niemals autoritativ,
weder durch die apostolische Tradition, noch durch clie

Entscheidung eines allgemeinen Konzils festgesetzt worden ist,
wurde ihre Zahl zu verschiedenen Zeiten verschieden berechnet.

Erst im 16. Jahrhundert wurde in der römischen Kirche
die Siebenzahl definiert und im Osten im 17. Jahrhundert.
Wir anerkennen, dass die beiden Sakramente der Taufe und
der hl. Eucharistie über den andern stehen. Im allgemeinen
Gebetbuche der Kirche von England wird die Bezeichnung



— 86 —

«Sakrament» nur auf diese zwei angewendet, da sie 1. ein

äusseres, von Christus verordnetes Zeichen besitzen und 2.

allgemein als heilsnotwendig angenommen werden. Aber
wir stimmen darin überein, class der Begriff « Sakrament »

auch für andere Riten und Zeremonien gebraucht werden
kann, in denen ein äusseres, sichtbares Zeichen und eine

innere, geistliche Gnade ist. In diesem Sinne wird er
rechtmässig auch von andern Institutionen gebraucht, wie für
Weihe, Busse, Firmung, Ehe und Krankenölung. In bezug
auf einige dieser Sakramente stimmen wir, da sich clie

Bräuche in verschiedenen Kirchen geändert haben und
noch ändern, darin überein, dass jede Kirche die Freiheit
hat, ihre eigenen Bräuche zu behalten."
Dr. Grensted behauptet, dass in clem Satze : „Im allgemeinen

Gebetbuche der Kirche von England wird die Bezeichnung
«Sakrament» nur auf diese zwei angewendet ." eine kleine
Zweideutigkeit enthalten sei. Es könne bedeuten, dass die
Bezeichnung „Sakrament" nur für diese zwei gebraucht würde,
was tatsächlich der Fall sei. Es könne aber auch bedeuten,
dass das Wort „Sakrament" verschieden gebraucht würde, auf
diese zwei jedoch nur in der Beziehung, class sie die zwei
erwähnten Eigenschaften haben, angewendet würde. Diese

Zweideutigkeit sollte abgeklärt werden. Der Erzbischof von

Thyatira erklärte, dass kein Entscheid der ganzen Kirche
oder eines ökumenischen Konzils über die Zahl der Sakramente

vorläge und dass die Tradition in dieser Hinsicht
variiere. Sie fänden indessen Spuren der gewöhnlich so

genannten sieben Sakramente in der hl. Schrift. Jeder dieser
Riten hätte Anteil am Wesen eines Sakramentes nach unserm
heutigen Sakramentsbegriff. Sie anerkennen, dass die Taufe
und clie hl. Eucharistie die wichtigsten seien. Abgesehen von
diesem Vorrang könne zwischen diesen beiden und den übrigen
Sakramenten kein Unterschied gemacht werden. Der Präsident
wies darauf hin, dass die Worte „allgemein heilsnotwendig"
bedeuten: „notwendig* zum Heile für jedermann". Das sei der
Unterschied zwischen den zwei Sakramenten des Evangeliums
und den Sakramenten, die unter gewissen Umständen und für
bestimmte Zwecke notwendig sind. Was die letzteren anbetrifft,
so stimmten sie dem zu, dass die von den Aposteln herstammenden

Riten von grossem Segen für die Kirche wären. Die



— 87 —

Kirche von England wäre in ihrer Gesamtheit darin einig, dass

Gnade z. B. in der Weihe verliehen würde, genau wie darin
die orthodoxe Kirche einig wäre. Aber er trüge Bedenken,
hier das Wort Sakrament zu gebrauchen, weil er clic
Überlegenheit der beiden andern einzuschärfen wünsche. Der
Erzbischof von Thyatira setzte den Begriff der sakramentalen Gnade
des weitern auseinander. Sakramentale Gnade ist die Totalität
der Gaben, durch welche unser Herr in seinem Tod am Kreuze
uns Menschen das Heil gesichert hat. Treuhänderin der Gnade
ist der „Leib Christi", der die Kirche in Fortsetzung seines

Erlösungswerkes ist. Um das Heil der Menschen zu fördern,
macht die Kirche Gebrauch von dieser Gnade in ihrer Ganzheit

gemäss den Notwendigkeiten des geistlichen Lebens der
Christen. Sie braucht diesen oder jenen Strahl der göttlichen
Gnade. Insofern der Gebrauch, der von der göttlichen Gnade
gemacht würde, mehr oder weniger wichtig sei, könnte man
von einer mehr oder weniger wichtigen göttlichen Gnade reden.
Jedoch unter den besonderu, dem Zwecke der einzelnen Sakramente

entsprechenden Umständen hielte er clie ihnen iu jedem
Sakramente verliehenen Gnaden für notwendig. So könne z. B.
niemand behaupten, dass die Ordination für jedermann
notwendig sei, aber sie sei für das Leben der Kirche absolut
notwendig. Denn ohne sie könne die Kontinuität der Kirche nicht
aufrechterhalten werden. Das sei es, was er meinte, wenn er
sagte, es sei notwendig, aber nicht obligatorisch. Der Erzbischof
von Trikkes fragte, ob nach Meinung der anglikanischen
Delegierten die Firmung zum Heile notwendig sei. Dr. Goudge und
der Präsident setzten auseinander, dass bezüglich der Firmung
verschiedene Lehrmeinungen in der anglikanischen Kirche
herrschten. Sie sei aber auf jeden Fall ein Ritus, dessen Empfang

von jedem getauften Gliede der Kirche von England
gefordert würde.

These XL

„Die hl. Eucharistie."
Der Präsident gab den vorläufigen Entwurf dieser These

zur Kenntnis, die für die nächste Sitzung endgiltig formuliert
werden soll.

„Die Kirche hat zu allen Zeiten gewünscht, das Gebot
des Herrn in der hl. Eucharistie zu erfüllen. Auch wir



— 88 —

wünschen, in allen Dingen den Lehren der Schrift und den

Ordnungen der Gesamtkirche zu gehorchen. Aber, da ja
viele Kontroversen und Trennungen durch eine genauere
Definition des Wesens der Gegenwart des Leibes und Blutes
unseres Herrn in der hl. Eucharistie entstanden sind und
kein Dekret eines allgemeinen Konzils vorliegt, das die Art
der Gegenwart Christi lehrt, und da manche der üblichen
Fachausdrücke in den verschiedenen Teilen der Kirche in
einem verschiedenen Sinne gebraucht worden sind, so stimmen

wir darin überein, dass es sich um ein göttliches Mysterium

handelt, das menschliches Verstehen übersteigt, und
dass die Kirche ihren Glauben hinreichend in ihren Liturgien

ausgedrückt hat. Wir stimmen ferner darin überein,
dass die Lehre von der hl. Eucharistie, wie sie in den Liturgien

der orthodoxen Kirche und in den Liturgien der Kirche
von England nebst den mit ihr in Gemeinschaft stehenden
Kirchen gelehrt wird, erschöpfend und ausreichend ist."
Der Erzbischof von Thyatira wünscht, dass, bevor die Frage

diskutiert werden würde, alle Mitglieder der Kommission zuerst
die bei der Lambethkonferenz von 1930 herausgegebenen
Erklärungen prüfen sollten, um unnötige Widerholungen über die
damals diskutierten Fragen zu vermeiden. Diese Dinge sollten
nicht nochmals zur Diskussion gestellt, sondern einfach zur
Kenntnis genommen werden. Der Präsident behändigt den

Kommissionsmitgliedern die kürzlich von anglikanischen
Geistlichen verschiedener Schulen verfassten Erklärungen (s. IX,
I. K. Z. 1932. S. 39. ff.), die allerdings nicht autoritativ sind,
aber doch als Ausdruck der Ansichten von Personen aus allen
Parteien der Kirche von England grosses Gewicht besässen.

Auf Anregung des Erzbischofs von Paphos wird ein gekürztes
Protokoll der diesbezüglichen Verhandlungen verfasst.

Mit diesen 11 Thesen wurden die Verhandlungen der ersten
drei Tage ausgefüllt. Die beiden folgenden Tage beschäftigten
sich mehr mit praktischen Fragen, zunächst mit den
orthodoxen und anglikanischen Diasporaverhältnissen in Europa und
Amerika. Viele Orthodoxe, die ohne seelsorgerische Betreuung*
sind, werden von anglikanischen Geistlichen mit den hl.
Sakramenten bedient, was gelegentlich auch umgekehrt geschieht.
Der Erzbischof von Thyatira wies darauf hin, dass der ganze
Fragenkomplex der Prosynode, die auf den 19. Juni 1932 in



— 89 —

das Kloster Watopedion auf dem Berge Athos einberufen ist,
vorgelegt werden müsse. Diese Vorsynode ist in der orthodoxen

Kirche eine Neuheit zufolge der Entwicklung, die durch
die neuen autokephalen Kirchen in neuerer Zeit eingetreten
sei. Ihre Autorität würde gross genug sein, um den
Einzelsynoden der Kirchen definitive Vorschläge machen zu können.
Der Erzbischof von Paphos, der aus grossen Erfahrungen in
Amerika redet, bemerkt, dass die besten Dienste, die die
Anglikaner den Orthodoxen erweisen könnten, darin beständen,
wenn sie dieselben vor der Propaganda wunderlicher Sekten,
besonders vor den Jüngern des Russellismus, bewahrten. Prof.
Arseniew erklärte bezüglich der Kirche von Polen, dass zur
vollen Interkommunion zwischen Orthodoxen und Anglikanern
nicht so viele Voraussetzungen notwendig* seien, wenn beiderseits

zugegeben würde, dass man sich auf die liturgische Praxis

der ungeteilten Kirche einigen könnte, ohne auf die kleinsten

Details einzugehen. Es gäbe gewisse definierte negative
Voraussetzungen in den anglikanischen Formularien, die den
Orthodoxen Schwierigkeiten bereiteten. So denke er besonders
an die Abfassung der „Schwarzen Rubrik" und gewisser Sätze
in fünf oder sechs der 39 Artikel. Er sei sich der Schwierigkeiten

wohl bewusst und lenke jetzt nur die Aufmerksamkeit
darauf, damit sie darüber nachdächten, wie solche
Schwierigkeiten demnächst am besten überwunden werden könnten.
Der Präsident benutzt die Gelegenheit, um auf die
angeschnittenen Fragen zu antworten und um die unsern Lesern
bereits bekannten Ausführungen über die Parteien innerhalb

der Kirche von England und über die Autorität der 39
Artikel zu geben. Dr. Goudge nahm Bezug auf den angeblich
kalvinistischen Charakter einiger der Artikel. Diese seien in
der Vergangenheit aber gerade von Kalvinisten als gänzlich
unbefriedigend angesehen worden. Letztere hätten eigene
Artikel aufgesetzt, die sogenannten Lambeth-Artikel, und dann
versucht, die Kirche von England zu deren Annahme zu
bewegen. Er hielte es nicht für eine Übertreibung, zu sagen,
dass die kalvinistische Theologie fast gänzlich in der anglikanischen

Kirche verschwunden sei.
Am letzten Verhandlungstage wies der Präsident darauf

hin, dass das Subkomitee am Abend vorher alle Paragraphen
des Berichtes mit Ausnahme von drei für die Diskussion vor



— 90 —

dem Gesamtkomitee bestimmten entworfen habe. Diese drei
beträfen jene über „Schrift und Tradition", über „die
Sakramente" und den Schlussparagraphen. Der Erzbischof von Thyatira

schlug* vor, mit der Diskussion der für das Gesamtkomitee
bestimmten Paragraphen zu beginnen und legte folgende
alternative Erklärung über „Schrift und Tradition" vor:

„Alles für das Heil Notwendige kann aus der hl. Schrift,
wie sie in der Tradition vervollständigt, erklärt, interpretiert

und verstanden wird, unter Leitung des der Kirche
innewohnenden hl. Geistes gefunden werden.,,
Nach einer angeregten Diskussion kam man darin überein,

dass diese These gemeinsam von beiden Delegationen
weitergeleitet werden solle, nachdem beide ihre Erklärungen dazu

gesondert abgegeben hätten. Dann ging die Kommission zur
Diskussion des Protokolles über und nahm dasselbe mit kleinen
Abänderungen an. Der Präsident erklärte, der volle Text würde
in englischer und griechischer Sprache veröffentlicht werden,
ebenso das unterzeichnete gekürzte Protokoll (précis) mit den

wichtigsten Resolutionen, und das Résumé wie die Akten der
Lambethkonferenz von 1930. Prof. Arseniew gab seiner
Dankbarkeit über clie erreichte Übereinkunft Ausdruck. Er dankte
insbesondere dem Leiter der orthodoxen Delegation für seine
staatsmännische Führung. Nach einem Dankeswort des
Präsidenten an die Dolmetscher betrat der Erzbischof von Canterbury
den Saal. Der Präsident gab einen kurzen Bericht über den
Verlauf der Besprechungen, über die der Primas im übrigen
täglich unterrichtet wurde. Man sei, trotzdem man nicht zu
einer vollen Verständigung gelangt sei, sich doch in wesentlichen

Punkten der oft schwierigen Fragen nähergekommen.
Es sei ein Bericht zustande gekommen, der der orthodoxen
Prosynode und den Synoden, Konvokationen und Konventionen
der anglikanischen Kirche zur weiteren Behandlung vorgelegt
werden könne. Auf alle Fälle sei die miteinander verlebte Zeit
nicht fruchtlos verwendet worden. Der Primas von England
gab seiner Freude darüber Ausdruck, dass man den schwierigen

Punkten, die sich naturgemäss beim Vergleich der
theologischen Stellung zweier Kirchen ergäben, kühn die Stirne
geboten habe, ohne ihnen irgendwie auszuweichen. Der Präsident

wies sodann noch darauf hin, dass aus Zeitmangel nicht
alle Fragen diskutiert werden konnten, die noch abzuklären



— 91 —

seien. Das müsse man einer späteren Zukunft überlassen. Der
Erzbischof von Canterbury erwiderte, dass die vorgesehenen
weiteren Verhandlungen nach der Prosynode auf clem Athos
stattfinden sollten. Er bestellte Grüsse an clie vertretenen
Kirchen und dankte clem Präsidenten der anglikanischen und
orthodoxen Delegation für die geleistete wertvolle Arbeit. Nach
einem Dankeswort des Erzbischofs von Thyatira für die grosse
Gastfreundschaft des Primas und dem Ausdruck der Dankbarkeit

gegen Gott über die erreichten Resultate, clie man nach
dem englischen Sprichworte: „Je mehr Hast, desto weniger
Fortschritt" beurteilen müsse, wies er auf das Endziel ihrer
Arbeiten und Gebete, clic volle kirchliche Reunion ihrer Kirchen,
hin. Die Tagung wurde schliesslich mit einem Gebete und dem
Segen des englischen Primas geschlossen.

D.
Die dogmatische Kommission gab zuhanden der zuständigen

Synoden folgendes Protokoll heraus:

I.
Die Kommission ist auf Grund eines Antrages der

Lambethkonferenz Aron 1930 ernannt worden und hat die Aufgabe,
die theologischen Punkte über die Übereinstimmung und
Abweichung zwischen beiden Kirchen herauszuarbeiten.

Die Lambethkonferenz, die nicht zur Formulierung von
Glaubenssätzen berufen ist, hat nicht die Kompetenz, die als
Diskussionsbasis konzipierten „Interkommunionsbestimmungen"
zu diskutieren, erklärt aber die darin angegebenen Thesen als
hinreichende Darlegung der anglikanischen Lehre und Praxis
bezüglich der darin behandelten Punkte.

IL
Die Kommission hat den auf die östlichen orthodoxen

Kirchen bezüglichen Passus der Lambethkonferenz und das obige
Résumé nebst einem kurzen Auszug über die gewaltete
Diskussion vor sich. Da das Résumé von der Lambethkonferenz
angenommen ist, wird darüber nicht mehr diskutiert. Es wird
den Synoden der östlichen Kirchen und den Konvokationen
und andern Synoden der anglikanischen Kirche vorgelegt werden.

III.
Hinsichtlich der im Résumé erwähnten Zulassung von Orthodoxen

zu den Sakramenten, die von anglikanischen Priestern



— 92 —

gespendet worden sind, betont die Kommission nach einer
Darlegung des für Nord- und Zentraleuropa zuständigen
Bischofs von Fulham, des für Südeuropa zuständigen Bischofs
von Gibraltar und des im Bereiche der Bischöflichen Kirche
von Amerika zuständigen Bischofs von Nord-Indiana die
Dringlichkeit von Vereinbarungen, wie sie für die geistlichen Bedürfnisse

vieler, von einer Pastorierung durch ihre eigene Kirche
ausgeschlossenen Glieder beider Kirchen vorgeschlagen sind.
Die Kommission wünscht, dass diese Punkte den nächsten
Synoden der anglikanischen Gemeinschaft und der orthodoxen
Kirche vorgelegt werden und bittet, dieses dringliche Problem
sobald als möglich zu behandeln.

IV.
Ihrer Bestimmung gemäss hat die Kommission die Lehre

beider Kirchen zu prüfen, die Punkte, über die Übereinstimmung

festgestellt ist, zu registrieren, die wichtig erscheinenden
Differenzen zu notieren und darüber ihren Kirchen zu berichten.

Zur Diskussion stehen :

1. die christliche Offenbarung,
2. Schrift und Tradition,
3. das Kredo der Kirche,
4. die Lehre vom hl. Geiste,
5. die Verschiedenheit der Sitten und Bräuche in der

Kirche,
6. Gewisse Fragen bezüglich der Sakramente.

Ad 1. Die göttliche Offenbarung.
Wir nehmen die göttliche Offenbarung an, wie sie ein für

allemal in unserm Herrn Jesus Christus überliefert worden ist.
Wir anerkennen sie als solche, wie sie in der hl. Schrift geoffenbart

und von den Aposteln her in der Tradition der Kirche
durch die Zeitalter hindurch unter Wirksamkeit des hl. Geistes

bekanntgemacht und überliefert ist.

Ad 2. Schrift und Tradition.
Wir stimmen darin überein, dass wir die göttliche

Offenbarung in unserm Herrn Jesus Christus durch die Schrift und

Tradition empfangen. Unter der Schrift verstehen wir den

Kanon der Schrift, wie er durch den hl. Athanasius definiert
und durch die ganze katholische Kirche angenommen ist. Was



— 93 —

die andern Bücher betrifft, die bald deuterokanonische, bald
dvayiyvwöxofisva genannt werden, nehmen wir ebenfalls die Lehre
des hl. Athanasius an: „... Zur grösseren Genauigkeit füge
ich noch hinzu dass es ausser diesen noch andere Bücher
gibt, die nicht im Kanon eingeschlossen sind, aber von den
Vätern zur Lektüre für solche bestimmt sind, die erst vor
kurzem zu uns gekommen sind und im Worte der Gottseligkeit

unterrichtet zu werden wünschen Die ersteren stehen
im Kanon, die letzteren sind zu lesen." Und die Lehre des
hl. Hieronymus, „dass die Kirche sie zur Erbauung des Volkes
verlesen soll, nicht aber zur Bekräftigung der Autorität der
kirchlichen Dogmen."

Ferner möchten die Vertreter der anglikanischen Kirche
erklären : „Die hl. Schrift enthält alle Dinge, die zum Heile
notwendig sind, so dass, was immer in ihr nicht gelesen wird,
noch aus ihr bewiesen werden kann, von keinem als
Glaubensartikel geglaubt oder als notwendig zum Heile gefordert
zu werden braucht, wie der hl. Athanasius sagt: „Die geheiligten

und inspirierten Schriften sind hinreichend, um die Wahrheit

zu erklären." Und anderswo: „Dieses sind die Quellen
des Heiles, dass jeder, der dürstet, mit den in ihnen enthaltenen

Aussprüchen zufriedengestellt werden kann. In diesen
Büchern allein wird die Lehre der Gottseligkeit verkündet.
Niemand möge ihnen etwas hinzufügen noch etwas
hinwegnehmen." Und wie der hl. Augustinus sagt: „In diesen Dingen,
die in der hl. Schrift klar niedergelegt sind, findet man alles,
was den Glauben und die Sitten, besonders aber was Hoffnung
und Liebe umschliesst."

Die Vertreter der orthodoxen Kirchen möchten erklären :

„Wh glauben, dass die hl. Schrift durch die hl. Tradition
vervollständigt, erklärt und ausgelegt wird, wie der hl. Basilius
sagt: «Von den Dogmen und Lehren, welche in der Kirche
festgehalten werden, sind einige von den geschriebenen Lehren
abgeleitet, andere haben wir auf dem Wege der apostolischen
Tradition empfangen, wie sie uns geheim (sv nvOri]çî^)
überliefert sind. Beide sind für die Frömmigkeit von gleichem Wert.
Keiner wird dieses in Frage stellen, wenigstens niemand, der
in den kirchlichen Einrichtungen auch nur die geringsten
Erfahrungen hat. Denn, wenn wir versucht würden, die
ungeschriebenen Bräuche aus dem Grunde, dass sie deshalb nicht



- 94 -
von grosser Bedeutung wären, zu verwerfen, so würden wir
unwissentlich dem Evangelium eine tödliche Wunde beibringen,
oder wir würden vielmehr aus unserer Verkündigung einen leeren
Namen machen und nicht mehr. Zum Beispiel, um nur das

älteste und gewöhnlichste zu erwähnen : Wer lehrt uns in der

Schrift, uns mit dem Kreuze zu bezeichnen, die wir auf den
Namen unseres Herrn hoffen? Wo sind wir in der Schrift
gelehrt worden, uns beim Gebet nach Osten zu wenden Welcher

Heilige hat uns in der Schrift die Worte der Anrufung
(Epiklese) beim Vorzeigen des eucharistischen Brotes und des

Kelches der Segnung überliefert'? Denn wir sind nicht zufrieden
mit clem, was die Apostel und der Evangelist erwähnt, sondern
wir fügen ein Vorwort und ein Nachwort hinzu, welches wir
von der ungeschriebenen Tradition empfangen haben und das

wir als höchst bedeutungsvoll bei der Feier des Mysteriums
betrachten."

Nach diesen Feststellungen kommen wir im folgenden
überein: „Alles, was für das LIcil notwendig ist, kann in clor

hl. Schrift gefunden werden, wie sie in der hl. Tradition unter
Leitung des der Kirche innewohnenden hl. Geistes ergänzt,
erklärt, auseinandergesetzt und verstanden wird. Wir stimmen darin
überein, class wir unter Tradition die Wahrheiten verstehen,
welche von unserm Herrn und den Aposteln durch die Väter
zu uns kamen, welche übereinstimmend und fortgesetzt in der

ungeteilten Kirche bekanntgegeben und von der Kirche unter
Leitung des hl, Geistes gelehrt wurden. Wir stimmen darin
überein, dass in der Tradition nichts enthalten ist, was der

Schrift widerspricht. Mögen beide logisch definiert und
unterschieden werden, so können sie doch weder voneinander noch

von der Kirche getrennt werden."

Ad 3. Das Kredo der Kirche.

Wir stimmen in der Annahme des Kredos der katholischen
Kirche überein, das bald das nizänische, bald das nizäno-kon-

stantinopolitanische genannt wird. Es wurde vom Konzil von
Chalzedon erlassen und von der ganzen Kirche angenommen.
Wir nehmen folgende Feststellungen des Konzils von Chalzedon

bezüglich des Kredos an: „Nachdem alles dieses von uns mit

aller möglichen wissenschaftlichen Genauigkeit und Sorgfalt
definiert ist, hat die heilige und ökumenische Synode beschlossen,



— 95 —

dass es ungesetzlich ist, irgendein anderes Kredo darzubieten,
zu kompilieren oder zusammenzusetzen, oder zu glauben oder
andere zu lehren." Wir anerkennen daher, class es für eine
Kirche ungesetzlich ist, irgendein anderes Kredo als Lehre
der katholischen Kirche darzubieten, oder etwas dem Kredo
zuzufügen oder etwas hinwegzunehmen. Doch ist es für
verschiedene Kirchen nicht ungesetzlich, als Taufkredo ein anderes
mit der kirchlichen Tradition übereinstimmendes Kredo zu
gebrauchen, wie in der westlichen Kirche das sogenannte
Apostolikum. Auch ist es für eine Kirche nicht ungesetzlich, irgendein

anderes derartiges Dokument bei den kirchlichen
Gottesdiensten oder für den Unterricht der Gläubigen zu gebrauchen,
vorausgesetzt, dass es in Übereinstimmung* mit der Schrift und
Tradition ist.

Ad 4. Die Lehre vom hl. Geist.

Bezüglich der Differenz, welche zwischen dem Osten und
dem Westen über die Lehre vom hl. Geist obgewaltet hat,
nehmen wir die Vorschläge zu Protokoll, welche von der
Bonner Konferenz 1875 angenommen wurden (siehe Anhang).
Während wir jeden Vorschlag oder jede Form des Ausdruckes
zurückweisen, welche die Existenz von zwei Prinzipien oder
dgxal oder caciai in der hl. Trinität in sich schliessen, betrachten
wir die Lehre des hl. Johannes von Damaskus und früherer
griechischer Väter als annehmbar, dass der hl. Geist vom Vater
durch den Sohn ausgeht.

Act 5.

Die Verschiedenheit der Sitten und Gebräuche in der Kirche.
In bezug auf clie kirchlichen Sitten und Gebräuche (slhj

xcà vófufia) unterscheiden wir zwei Klassen: Diejenigen, die
gemäss dem hl. Photius auf die Autorität eines allgemeinen
oder katholischen Dekretes beruhen — diese sind für die ganze
Kirche obligatorisch —, und solche, welche nur einen lokalen
Charakter haben, die jede Lokalkirche frei annehmen oder
nicht annehmen kann. Wir stimmen mit St. Augustin darin
überein, class jeder Christ die Sitten und Gebräuche der Kirche,
zu der er gehört, annehmen soll.

Ad 6. Die Sakramente.
Die Vertreter der orthodoxen Kirche erklären: „Wir halten

dafür, dass zwei von den sieben Sakramenten, nämlich die
hl- Taufe und die hl. Eucharistie — das erstere, das uns in



— 96 —

die Kirche einführt, das letztere, das uns mit Christus
vereinigt — vor allen andern hervorragen, aber wir glauben nicht,
dass die fünf andern von sekundärer Bedeutung sind. Sie sind
für das Leben des Christen und folglich für sein Heil nicht
unnötig*. Auch diese sind, wie die zwei ersteren, heilige
Zeremonien göttlicher Einsetzung, in denen durch ein äusseres
Zeichen die unsichtbare Gnade Christi verliehen wird." —

Die Vertreter der anglikanischen Kirche erklären : „Die
Zahl der Sakramente ist niemals autoritativ, weder durch die

apostolische Tradition noch durch irgendeine Entscheidung
eines ökumenischen Konzils, festgelegt worden. Wir anerkennen,
dass die zwei Sakramente, Taufe und Eucharistie, über alle
andern hervorragen. Was die andern Sakramente anbetrifft,
wie Weihe, Busse, Firmung oder Chrisma, Ehe und Krankenölung,

so wird im allgemeinen Gebetbuche der Kirche von
England das Wort Sakrament nur für die beiden Sakramente
der Taufe und der hl. Eucharistie gebraucht, insofern diese
allein ein äusseres Zeichen haben, das von Christus selbst

angeordnet ist und allein allgemein, d. h. universell als
notwendig fürs Heil gehalten wurden. Aber es wird auch in der

anglikanischen Gemeinschaft anerkannt, dass in andern Riten
äussere und sichtbare Zeichen sind, die innere Gnade verleihen.
In diesem Sinne kann man dafür halten, dass sie den Charakter
von Sakramenten haben und allgemein Sakramente genannt
werden." Wir stimmen darin überein, dass hinsichtlich der Art
der Feier der Sakramente eine Verschiedenheit von Gewohnheiten

und Riten angenommen werden darf, wenn nur die für
ein Sakrament wesentlichen Dinge gewahrt werden. Was die

hl. Eucharistie und die hl. Weihe anbetrifft, so möchten wir
zuhanden der Synoden der östlichen orthodoxen Kirche und

der Konvokationen und Synoden der anglikanischen Gemeinschaft

das Résumé und das Protokoll der Diskussionen
übergeben, die 1930 im Lambethpalast stattfanden.

V.

Schluss.

Wir konnten in der uns zur Verfügung stehenden Zeit
verschiedene fundamentale Fragen des christlichen Glaubens
diskutieren. Andere konnten wir aus Mangel an Zeit nicht
in Erwägung* ziehen, aber wir hoffen, dass es möglich sein



— 97 —

wird, späterhin eine weitere Zusammenkunft zu arrangieren
um unsere Diskussion fortzusetzen. Wir möchten aber zum
Schlüsse erklären, dass wir glauben, dass trotz aller
Differenzen sehr viel Übereinstimmendes die Grundlage unserer
Kirchen bildet. Wir stimmen darin überein, dass die Basis der
Interkommunion eine Vereinigung* im Glauben sein sollte. Wir
glauben aber nicht, dass es unseres Amtes ist, festzustellen,
welches Mass von Abweichungen als gesetzlich betrachtet
werden darf. Wir glauben, dass das Sache jener Organisationen
ist, an die wir zu berichten haben, der hl. Synode der orthodoxen

Kirche und der Konvokationen und Synoden der
anglikanischen Gemeinschaft.

Zum Schlüsse wurde die bekannte Bonner Vereinbarung
zwischen der altkatholischen und anglikanischen Kirche von 1931 mit
ihren drei Thesen einstimmig angenommen.

Gez. Bischof von Gloucester und Erzbischof von Thyatira.

Anhang.
Von der Bonner Unionskonferenz 1875 angenommene Sätze.

I.
1. Wir nehmen übereinstimmend die ökumenischen Kredos und

dogmatischen Entscheidungen der alten ungeteilten Kirche an.
2. Wir anerkennen übereinstimmend, dass der Zusatz des „Fi¬

lioque" im Kredo nicht in einer kirchlich regulären Art
stattgefunden hat.

3. Wir anerkennen allerseits die Darstellung der Lehre vom
hl. Geist, wie sie durch die Väter der ungeteilten Kirche
dargelegt ist.

4. Wir verwerfen jeden Vorschlag und jede Ausdrucksweise,
in der irgendwie die Anerkennung von zwei Prinzipien oder
dgxai oder aln'ai in der Trinität eingeschlossen sein kann.

IL
Wir nehmen die Lehre des hl. Johannes von Damaskus

über den hl. Geist an, wie sie in den folgenden Punkten im
Sinne der Lehre der alten ungeteilten Kirche ausgedrückt wird :

L Der hl. Geist geht vom Vater als clem Urgrund (dg%ri), der
Ursache {ahia), dem Quell (nrjyrj) der Gottheit aus.

2. Der hl. Geist geht nicht vom Sohne aus, weil in der Gottheit

nur ein Urgrund (àçyrj), eine Ursache (ahia) ist, durch
welche alles, was in der Gottheit ist, hervorgebracht wird.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1932. 7



— 98 —

3. Der hl. Geist geht vom Vater durch den Sohn aus.
4. Der hl. Geist ist das Abbild des Sohnes, der das Abbild des

Vaters ist. Er geht vom Vater aus und ruht im Sohne als
dessen offenbarende Kraft.

5. Der hl. Geist ist der hypostatische Ausgang vom Vater, dem
Sohne angehörend. Aber er ist nicht aus dem Sohne, weil er der
Geist des Mundes Gottes ist, der den Logos bekanntmacht.

6. Der hl. Geist bildet das Band zwischen dem Vater und dem
Sohne und ist mit clem Vater durch den Sohn verbunden.

Die Konferenzen waren sehr gut vorbereitet und äusserst
gewandt geleitet. Gute Vorarbeiten haben auch die Bonner
Unionskonferenzen von 1874 und 1875 geleistet, die somit,
obschon sie damals kein greifbares Resultat zeitigten, bis in unsere
Tage eine segensreiche Fernwirkung ausüben und noch heute
für den Altkatholizismus einen grossen moralischen Erfolg
bedeuten. Der damals gesäte Same, der lange auf unfruchtbarem

Boden geruht zu haben schien, geht offenbar erst in
unsern Tagen auf. Erfreulich ist die Gründlichkeit und
Grundsätzlichkeit, mit der die angeschnittenen Fragen diskutiert
wurden. Die Orthodoxen liessen sich auf keine „comprehensiveness"

ein, sondern zwangen die Anglikaner zur Beziehung
klarer Positionen. So ist vielleicht der sichtbare Erfolg nicht
überwältigend, aber in Anbetracht der herrschenden
Divergenzen sind Übereinstimmungen erzielt worden, die Kenner
der Verhältnisse der beiden Kirchen stark überraschen müssen.
Zweifellos hat der persönliche Kontakt der Teilnehmer das

meiste zum Gelingen beigetragen. Der Ernst und die WTürde

der anglikanischen Gottesdienste hat auf die Orthodoxen einen
tiefen Eindruck gemacht und wohl mehr zur Überwindung von
Vorurteilen beigetragen als die theologischen Erörterungen.
Die verhandelnden Kirchen standen sich al pari gegenüber.
Hier ist nicht von Unterwerfung der einen unter die andere
die Rede, sondern hier wird nur eine Vereinigung gleichberechtigter

Partner ins Auge gefasst.
Die weitere Entwicklung, die ihre Zeit braucht, bleibt

abzuwarten. Wir hoffen, bald über die Prosynode auf dem

Berge Athos, soweit die Anglikaner und wir durch dieselbe
berührt werden, berichten zu können.

Basel. C. Neuhaus.


	Die Unionsverhandlungen zwischen den orthodoxen Kirchen des Morgenlandes und der Kirche von England

