
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


39 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Vereinbarte Darlegung des anglikanischen Glaubens. Als
Ergebnis einer Konferenz von Katholiken und Evangelikalen, die

unter dem Vorsitz des Tempelmeisters (Master of the Temple)
stattfand, wurde unter Approbation des Erzbischofs von York ein

Dokument über den eucharistischen Glauben verfasst, das unter
angesehenen Geistlichen zur Unterschrift zirkulierte.

Der Zweck war, zu beweisen, dass «die Kirche von England
in sich nicht hoffnungslos uneins ist», zu zeigen, dass eine Beilegung
der Differenzen möglich und dass unsere tatsächliche Einheitlichkeit
grösser ist als unsere Differenzen, die rechte Art der Diskussion

anzuregen und die unrechte abzuweisen. Diese beginnt damit, dass

nicht einmal der Wunsch vorhanden ist, zu verstehen, was andere

denken, fühlen und meinen.
Die Erklärung lautet folgendermassen :

Die eucharistische Lehre :

«In Erkenntnis dessen, dass, weil Gott die Liebe ist, das Leben
des Sohnes sowohl in der ewigen Sphäre als auch in seiner
irdischen Offenbarung ein Leben der Selbsthingabe an den Vater ist,
glauben wir:

I. dass unser Herr am Vorabend seines Leidens das Sakrament
der heiligen Kommunion zur Erinnerung an sich selbst und zum
Gedächtnis an seinen Tod einsetzte. Daher hat die Kirche recht,
dass sie die Eucharistie als die heiligste Handlung in ihrem Gottesdienst

betrachtet,
2 dass der Herr, der versprach, immer bei seiner Kirche zu

bleiben, selbst der wirkliche Diener (minister) bei jedem Sakrament
ist, indem er sich durch die Wirkung des heiligen Geistes sichtbarer
Handlungen und hörbarer Worte eines irdischen Dieners bedient,

3. dass die Konsekration der Akt des unsichtbaren Herrn in
Erwiderung auf das liturgische Gebet und die liturgische Tätigkeit,
als Ganzes genommen, ist, an welcher der zelebrierende Priester
und die betende Gemeinde (worshippers) in gleicher Weise Anteil
nehmen,

4. dass eine solche Konsekration eine tatsächliche Wirkung hat,
da ja die konsekrierten Elemente jetzt mit einem neuen geistigen
Sinn und Zweck erfüllt sind, indem sie das Sakrament des Leibes
und Blutes Christi sind,

5. dass, während die Konsekration kraft göttlichen Willens und
der Intention der Kirche als Ganzes zur Wirkung kommt, der Segen



— 40 —

des Empfanges vom Glauben und von der Disposition des frommen
Empfängers abhängig ist,

6. dass die göttliche Liturgie ein Ganzes bildet, in welcher der
Empfang der geheiligten Elemente ein wesentlicher Teil ist,

7. dass die Feier der Liturgie das Opfer unseres Herrn als
solches verkündet und dass dieses ein für allemal die Welt mit
Gott versöhnt hat,

8. dass das Opfer unseres Herrn, welches seinen Höhepunkt
auf Kaivaria erreichte, durch seine Auferstehung und Himmelfahrt
vollendet wurde, wodurch sein Leben in Menschengestalt in die
unverhüllte Gegenwart des Vaters getragen wurde und so eine neue
Beziehung der Menschheit zu Gott begründete,

9. dass die Wirksamkeit des Opfers unseres Herrn durch das
Kommen des heiligen Geistes am Pfingstfeste zugänglich gemacht
wurde, als die Kirche Sachwalterin seiner Erlöserabsichten wurde,

10. dass wir, wie der Auferstandene und in den Himmel
aufgefahrene Christus als der königliche Hohepriester immer beim
Vater ist, so am Tisch des Herrn von der göttlichen Majestät das
Gedächtnis feierlich begehen, wie er es gewollt hat, indem wir so
mit unserm Herrn in seinem Opfer vereinigt werden, welches die
neue sittliche und geistliche Ordnung stützt, die für die erlöste
Menschheit bereitet ist.

Wir bezeugen, dass allein der gläubige Empfang des Herrenmahles

dessen unerschöpfliche Bedeutung offenbaren kann und dass
wir durch die Übereinstimmung des Erlebens zur Übereinstimmung
des Glaubens kommen sollen.»

(Folgen Unterschriften.)

Der Domdechant von Chichester schreibt uns: Zu den Reunions-
fragen, mit denen sich die Januarkonvokationen von Canterbury
und York beschäftigten, gehört auch die Regelung, die angeregt
wurde, um nicht bischöflich Gefirmte zur hl. Kommunion unter
aussergewöhnlichen Umständen zuzulassen. Es werden drei
Kategorien ins Auge gefasst: 1. In England dauernd oder vorübergehend

niedergelassene Ausländer sind dort von ihrer eigenen
Kirche abgeschnitten. Es war nun alter Brauch, dass Lutheraner
oder Kalviner gelegentlich zur hl. Kommunion zugelassen wurden.
Dass diese nicht bischöflich gefirmt sind, weil ihre Kirchen die
apostolische Sukzession nicht besitzen, ist mehr ein unglücklicher
Zufall als wohlüberlegte Absicht. 2. Es gibt in England viele
Nonkonformisten (Methodisten, Kongregationalisten, Presbyterianer etc.),
die keine Kirche der eigenen Denomination in erreichbarer Nähe
haben. 3. Es kommt vor, dass Christen verschiedener Denomi-



— 41 —

nationen sich zusammenfinden, um miteinander kirchliche Union zu

fördern. Unter diesen Umständen ist damit zu rechnen, dass sie an
der hl. Kommunion zusammen teilnehmen möchten.

Die Bischöfe machten nun den Vorschlag, dass die Entscheidung
in diesen Dingen in den Händen des Diözesanbischofs liegen sollte.
Das ist eine Anregung, die wirklich zur Ordnung und zur guten
Verwaltung beiträgt. In der Debatte zeigte sich aber eine ziemlich
starke Opposition gegen diesen Vorschlag. Es wurde der Befürchtung
Ausdruck verliehen, dass er zu einer Lockerung der Disziplin
bezüglich der Firmung führen könnte. Die grössere Majorität der
Diskussionsredner erkannte jedoch an, dass es besonders geartete
Umstände geben könne, unter denen die christliche Liebe die
Zulassung auch nicht bischöflich Gefirmter zur hl. Kommunion gebiete,
wenn das auch irregulär sei. Bisher gab es sehr viel Irregularität
in der Entscheidung, wann diese exzeptionellen Umstände vorlägen.
Jeder Pfarrer entschied einfach von sich aus. Jetzt wollen die Bischöfe
die Verantwortung alleine tragen. Die aufgeworfenen Fragen waren
so verwirrend, dass in beiden Konvokationen Komitees ernannt
wurden, welche die Frage gründlicher studieren sollten, um dann
ihren Bericht den nächsten Konvokationen vorzulegen.

Das päpstliche Rundschreiben «Lux veritatis». Am 25.
Dezember hat der Papst zum Abschluss der Zentenarfeier des Konzils
von Ephesus ein Rundschreiben «Lux veritatis» erlassen. Es handelt
von der dogmatischen Autorität des Bischofs von Rom mit der
Behauptung, das Konzil habe sie anerkannt, von der hypostatischen
Union des Logos und der Muttergotteswürde Marias. Von der
Verehrung der Mutter des Herrn erwartet der Papst die Rückkehr der
irrenden Brüder in die Kirche Roms. Der betreffende Passus lautet
nach der Übersetzung der «Kath. Kirchenzeitung» :

«Mit grösserem Eifer also mögen doch alle zu ihr kommen in
den gegenwärtigen Nöten, unter denen wir alle leiden; von ihr
sollen sie in beharrlichem Bittgebet erflehen, „dass durch ihre
Fürsprache bei ihrem Sohne die Völker wieder zu den christlichen
Lehren und Geboten zurückkehren, in denen die sicherste Stütze
für das öffentliche Wohl liegt, woraus die Fülle des ersehnten
Friedens und wahren Glückes erblüht. Und noch eifriger mögen sie
von ihr zu erreichen trachten, dass die heilige Kirche der Freiheit
sich erfreuen darf, was doch die grösste Sehnsucht, der grösste
Wunsch aller Guten sein soll ; denn sie benützt ja diese Freiheit
nur, um die höchsten Belange der Menschheit zu fördern, woraus
den einzelnen und den Gemeinschaften nie Schaden, sondern zu
jeder Zeit nur grösster und reichster Nutzen zugekommen ist."
(Rundschreiben Leo XIIL vom 22. Sept. 1891.)



— 42 —

Wir wünschen aber, dass ein ganz besonders grosses und wichtiges

Gut unter ihrem Schutz und durch die Huld der himmlischen
Königin von allen erfleht werden möge. Sie, die mit solch brennendem

Eifer von den schismatischen Völkern des Ostens geliebt und
verehrt wird, möge doch nicht dulden, dass sie von der Einheit der
Kirche und damit von ihrem geliebten Sohne, dessen Stelle Wir
auf Erden vertreten, elend abirren und immer weiter sich entfernen.
Mögen sie doch zum gemeinsamen Vater zurückkehren, dessen

Urteil alle Väter des Konzils von Ephesus mit solcher Ehrfurcht
aufnahmen und den sie in einstimmigem Beifall als „Hüter des

Glaubens" begrüssten; zu Uns mögen sie zurückkehren, die Wir
mit väterlicher Liebe für sie erfüllt sind, und die wir gerne jene
liebenden Worte zu den Unseren machen, mit denen einst Cyrill
mahnte, „dass doch der Friede der Kirchen Gottes bewahrt und das
Band der Liebe und Eintracht unzerreissbar zwischen den Priestern
(Bischöfen) Gottes erhalten bleibe." (Mansi a. a. O. IV. 891.)

Möchte doch möglichst bald jener hocherfreuliche Tag
heraufleuchten, an dem die jungfräuliche Gottesmutter in der Liberianischen
Basilika, wo unser Vorgänger Sixtus III. ihr Bild in kunstvollem
Mosaik erstehen liess, ein Werk, das Wir nun zum früheren Glänze
erneuern liessen — die von uns getrennten Söhne wiederkehren sieht.
Gemeinsam, eines Sinns und eines Glaubens, wollen wir sie dann
verehren Das wird uns eine ganz besonders grosse Freude sein."

Auf diese Einladung gibt die «Ekklesia», das Organ des

Metropoliten von Athen, in den Nrn. 1 und 2 vom 9. Januar folgende
Antwort: «Am Schluss der Enzyklika ladet der gegenwärtige Bischof
von Rom auch die übrigen Christen, insbesondere die Orthodoxen
des Morgenlandes ein, die Gewalt des Bischofs von Rom über alle
Kirchen anzuerkennen und sich mit ihm zu vereinigen. An Stelle
einer andern Antwort auf die von der Enzyklika angegebenen
Gründe für den Vorrang kann ohne Vorbehalt dargetan werden,
dass die orthodoxe Kirche den Vorrang anerkennt, der von der
ganzen Kirche in der Person des Coelestinus anerkannt wurde, und
die Lehre annimmt, die Coelestinus als Dogma bekannte. Der
Bischof von Rom sei. Angedenkens Coelestinus verlangte nicht,
die ganze Kirche zu regieren. Als erster im Rang wurde er sicher
angefragt wegen der sich zeigenden Streitfrage des Nestorius und
äusserte sich, nachdem er zuerst von Cyrillus von Alexandrien
aufgeklärt worden war; aber er wurde nicht gehört, als er sagte, ein
anderer habe kein Recht, den Häretiker zu richten, und er
betrachtete die Erzbischöfe von Konstantinopel, Antiochien und den
Papst von Alexandrien nicht als ihm unterstellt. Bischof Coelestinus
wurde vom 3. ökumenischen Konzil mit Beifall begrüsst, nicht als



— 43 —

Bischof von Rom — damals war der Titel Papst noch nicht gebräuchlich

—, sondern weil er orthodox und gleichgesinnt (ó/xótpvxoc) mit
ihr war: er wurde ausgezeichnet nicht als neuer Apostel Petrus,
sondern als neuer Apostel Paulus ; in gleicher Weise wurde auch
der hl. Cyrillus ausgezeichnet („Dem neuen Paulus Coelestinus, dem
neuen Paulus Cyrillus, Coelestinus, dem Bewahrer des Glaubens,
Coelestinus, dem Gleichgesinnten mit der Synode (o/ioi/n'/oc), dem
Coelestinus dankt die ganze Synode. Ein Coelestinus, ein Cyrillus,
ein Glaube der Synode, ein Glaube der ganzen Kirche"). Es pries
den hl. Cyrillus, Papst von Alexandrien, der Bischof von Rom,
Coelestinus, als den „vorsichtigsten Priester des Herrn", als „den
stärksten Verteidiger" des orthodoxen Glaubens und charakterisierte
des Cyrillus Kampf gegen Nestorius als „einen grossen Triumpf*".
Der Bischof von Rom möge also zum Rang seines Vorgängers
Coelestinus zurückkehren, er möge alles verwerfen, was die Bischöfe
von Rom später an Fremdem und der alten Praxis und Lehre der
Kirche Widersprechendem aufstellten, und er wird als der erste im
Rang, bekleidet mit dem moralischen und geistlichen Vorrang,
anerkannt. Dies ist aber das einzige Fundament zu einer Vereinigung. >

In Nr. 4 vom 23. Januar kommt die «Ekklesia> noch einmal
auf das päpstliche Rundschreiben zurück und stellt eine Artikelserie

in Aussicht, um ausführlich darzulegen, dass die päpstliche
Behauptung über die Anerkennung des Vorranges des römischen
Papstes durch das dritte ökumenische Konzil vollständig
unbegründet ist und dass folglich alles, was darüber im päpstlichen
Rundschreiben gesagt werde, in den geschichtlichen Tatsachen
keine Stütze finde.

Die Tagung des Fortsetzungsausschusses der Weltkonferenz
für Glauben und Verfassung in High Leigh, Hoddeston (England),
18.—21. August 1931. Zur Behandlung kam der Bericht der vom
Bischof Headlam von Gloucester geleiteten Theologenkommission
über die Gnade. Die Kommission hatte in der ersten Hälfte des
Monates August im Palast des Vorsitzenden in gemeinsamer
Aussprache das Thema in folgenden Abschnitten: Der Begriff der
Gnade, Rechtfertigung und Gnade, Prädestination und Gnadenwahl,

Sakramentale Gnade, die Bedeutung der Kirche für die
Vermittlung der Gnade, Sola gratia, beraten. « Die Eiche » gibt darüber
folgenden Bericht, Heft IV, 1932, S. 433 : « Bischof Headlam gab
einen Überblick über die Ergebnisse von Gloucester, der in der
Feststellung gipfelte, dass nur ab und zu in der Geschichte der
Theologie eine stärkere Beschäftigung mit der Gnade zu verzeichnen
ist. Im Munde Jesu findet sich das Wort nicht. Es findet sich bei
einzelnen Schriftstellern des Neuen Testaments, vor allem bei Paulus.



— 44 —

Bei den Vätern bis hin zum 4. Jahrhundert findet sich kein Eingehen
auf die Gnade. Dann findet sich bei Augustin die Anknüpfung an
Paulus, und von Paulus und Augustin geht der Strom zu Luther,
Calvin und Wesley. Gnade bedeutet Gottes liebende Freundlichkeit
zum Menschen ; so zuerst bei Paulus. Die orthodoxen Theologen
legen besonderen Wert darauf, dass Natur ein Teil der Gnade, also
nicht ein Gegensatz dazu ist. Die östlichen Theologen aber sprechen
mehr vom Heiligen Geist als von der Gnade, wenn sie das meinen,
was die westliche Theologie Gnade nennt. Die Gnade bei Luther
und die Sakramentsgnade der östlichen Kirche sind allerdings sehr
verschieden. Das persönliche W7erk Gottes geschieht für die östlichen
Kirchen durch den Heiligen Geist. Insofern besteht aber im Grunde
kein letzter Gegensatz zwischen der Erkenntnis der Gnade hier und
dort, auch wenn die Worte verschieden sind, d. h. das Wort Gnade
nicht für dieselben Vorgänge in den östlichen Kirchen gebraucht
wird wie in den westlichen. Dr. Headlam stellte im Gegensatz zu
einigen Angriffen, die gegen Lausanne gerichtet worden sind, fest,
dass man bei den Vorarbeiten sowohl wie vor allem bei der
Konferenz von Gloucester weitgehend wirkliche Übereinstimmung
gefunden habe, und zwar gerade auch da, wo verschiedener
Sprachgebrauch und auch verschiedene liturgische Bräuche bisher die
Übereinstimmung in den Grundlagen verborgen hätten. Der bekannte
orthodoxe Gelehrte Professor Nikolaus von Arseniew fügte hinzu,
dass die Gnade notwendig etwas sei, was sich nicht aussprechen
lasse. In der Glaubensauffässung der Orthodoxen Kirche wird die
Gnade nicht nur verbunden mit den Sakramenten selbst, sondern
mit dem sakramentalen Leben Gottes in der Welt überhaupt. Die
Gnade wird frei gegeben, infolgedessen auch frei empfangen. Arseniew

stellte fest, dass die innere Bedeutung des Lebens der Gnade
in den verschiedenen Kirchen ganz gleich verstanden werde.

Professor Bulgakoff gab später eine Ergänzung der Darstellung
des orthodoxen Gnadenbegriffs. Er wies darauf hin, dass die orthodoxe

Kirche nur ein Minimum dogmatischer Literatur habe. Sie
lebt in der Theologie der Väter. Infolgedessen bedeuten für sie
gewisse Gedankenreihen nicht so viel wie für die römisch-katholische

und die protestantische Kirche. Die Definitionen der Gnade
in der orthodoxen Literatur des vorigen Jahrhunderts stimmen
ziemlich weitgehend mit den tridentinischen Formeln überein. Aber
neuerdings ist die protestantische Auffassung stärker zur Geltung
gekommen. Dazu ist der Grundsatz „Primum vivere, deinde philo-
sophia", der in der orthodoxen Theologie stets gegolten hat, neuerdings

zu stärkerer Bedeutung gelangt. Eben hierdurch ist eine
Theologie aufgekommen, die auch in bezug auf die Gnade ausser-



— 45 —

halb aller Polemik erfolgt, eben dadurch aber universal und
ökumenisch wird. Die Gnade ist die stets erneuerte Fleischwerdung
und Erlösung Jesu Christi in der Kirche. Jeder Christ erhält die
Gnade durch die Taufe, und auch weiterhin durch die Sakramente,
d. h. durch die Kirche. Dieser Weg der sakramentalen Gnade
schliesst nicht die persönliche Inspiration aus. Aber die
sakramentale Gnade ist als solche mit der Kirche, der apostolischen
Sukzession usw. verknüpft. Das Leben der Kirche ist immer
universal, nicht persönlich. Der heilige Geist ist nicht auf einen
einzelnen Apostel, sondern auf die zwölf ausgegossen worden. Die
Gabe des heiligen Geistes ist die Gnade, die in der Heiligung zu
ihrem persönlichen Ziel führt.

Professor Hermelink hob hervor, dass ein Ergebnis der
Konferenz auch die Erkenntnis der Notwendigkeit der Theologie war.
Die ewige Wahrheit muss in die zeitgemässe Form gebracht werden
— das ist die Aufgabe der Theologen. Professor Wobbermin
bezeichnete es als eine Erkenntnis von Gloucester, dass man von
allen philosophischen, lehrhaften Formeln absehen müsse. Diese

dogmatischen Formulierungen seien ja nicht allein bedingt durch
die christlich-religiösen Überzeugungen, sondern durch die
philosophischen Denkweisen der Zeit. Der christliche Überzeugungsgehalt
des Neuen Testaments muss möglichst rein herausgearbeitet werden.
Nach anderen Rednern unterstrich Professor William Adams Brown
diese Unterscheidung von Religion und Theologie. Trotzdem
bestehen Unterschiede fort, die bei der Formulierung der Fragen der
nächsten Konferenz klargestellt werden müssen. So z. B. habe sich
in der Frage der Sakramente zwar die Überzeugung von der Wirkung
der Sakramente auf den Gläubigen als sehr gleich herausgestellt.
Aber wie steht es mit der Sakramentsverwaltung in bischöflichen
und nicht bischöflich verwalteten Kirchen und mit anderen
Unterschieden In diesem Zusammenhang wies Dr. W. A. Brown darauf
hin, dass es darauf ankomme, die Erfahrung der Sakramentsgnade
in den Vordergrund zu stellen. Dann werde sich ergeben, dass in
Wahrheit die Unterschiede in der Lehre vom Abendmahl
unbedeutend seien gegenüber dem gemeinsamen Erleben der Gnade Gottes.

An diesem Punkte erfolgte ein Zusammenstoss mit der
„katholischen" Auffassung, der dadurch jeder Härte entbehrte, dass
Erzbischof Temple selbst der anglikanischen Auffassung Ausdruck gab.
Er trat der Auffassung entgegen, dass es beim Abendmahl
überhaupt auf Erfahrung oder Erlebnis ankomme: es handle sich nur
um die Überzeugung, dass Gott das Sakrament geboten und
bestimmte Früchte daran geknüpft hat. Aber ob ich ein Bewusstsein
davon habe, ist nach meiner Überzeugung ganz gleichgültig. Darum



— 46 —

ist der Ritus wichtig ; denn Gott hat an einen bestimmten Stoff diese
Gnade geknüpft. Brot und Wein und eine Form des Amtes müssen
dafür vorhanden sein. Wesentlich aber ist, dass Christus der Mittler
alles geistlichen Lebens von Gott her ist und dass das alles gegeben
wird. Vielleicht ist das ein Teil der Solafide-Haltung.

Dr. William Adams Brown bezeichnete daraufhin seinen
Gebrauch des Wortes Erfahrung näher als objektive Erfahrung. Die
experimentellen Methoden haben in der neueren Zeit ihre grosse
Ausbreitung erfahren. Diese Methode sollte bei der nächsten
Weltkonferenz Anwendung finden, indem das Abendmahl auf die
verschiedensten Arten gefeiert werden könnte, aber unter Teilnahme
der anderen, die zugegen sein könnten, ohne am Sakrament selbst
teilzunehmen. »

Als Grundlage der Verhandlungen diente ein gedruckter Bericht.
Er soll mit den einzelnen Abhandlungen der Theologenkommission
in Buchform in englischer und deutscher Sprache herausgegeben
werden. Beschlossen wurde, die Theologenkommission soll ihre
Arbeit fortsetzen mit dem Recht der Erweiterung durch Kooptation.
Als eine der nächsten Studienaufgaben soll sie das Abendmahl
aufnehmen.

Prof. M. Dibelius als Vizepräsident der Theologenkommission
der Stockholmer Konferenz legte den Unterschied der beiden
Kommissionen klar. Die Stockholmer Konferenz veranstalte klärende
Austauschkonferenzen zwischen einzelnen Gruppen, während die
Lausanner Konferenz grundsätzliche Fragen anfasse, die sich aus
der Entwicklung der gesamten Auseinandersetzung zwischen den
Kirchen innerhalb der Lausannerbewegung ergeben.

Die nächste Weltkonferenz wird auf das Jahr 1937 in Lausanne
vorgesehen. Ein festes Programm konnte noch nicht ins Auge
gefasst werden. Doch wurde an dem in Murren vorgeschlagenen
vorläufig festgehalten : « Die Kirche nach dem Ratschluss Gottes »

als Hauptthemata mit folgenden weiteren Themen :

I. Die Kirche und das Wort.
II. Die Kirche und die Welt.

III. Die Bedeutung der Gnade:
a) Gnade und Kirche,
b) Gnade und Amt,
c) Gnade und Sakrament.

IV. Die Gemeinschaft der Kirche in Leben und Gottesdienst:

a) Das Leben der Kirche, wie es im heiligen Abendmahl
seinen Ausdruck findet,

b) Die Gemeinschaft der Heiligen,



— 47 —

c) Die Kirche und die Kirchen, einschliesslich solcher Fragen
wie Abendmahlsgemeinschaft, Föderation usw.

Zu dieser Aufstellung sind eine Reihe Wünsche geäussert
worden.

Als Verhandlungsgegenstände des Fortsetzungsausschusses i. J.

1932 wurden aufgestellt:
1. Ziel und Methode der Bewegung für Glauben und

Verfassung.

2. Die Eucharistie in der Erfahrung der Kirchen.

Weltbund für internationale Freundschaftsarbeit der
Kirchen. Tagung des Internationalen Komitees in Cambridge, I. bis

5. September 1931. Erschienen waren 150 Delegierte aus über
dreissig Ländern, ebensoviele Gäste und zum erstenmal etwa 200
junge Männer.

Die erste Reihe der Vorträge behandelte : « Kirche und
Abrüstung». Als erster sprach der Bischof von Plymouth. In überaus
feiner Weise behandelte er die < Abrüstung als sittliches Problem >

und stellte u. a. die konkrete Forderung auf, die Ehre der Völker
verlange, dass sie freiwillig für sich den Standard der Rüstungen
anerkennen, der denjenigen Nationen abgenötigt worden sei, denen
die Friedensverträge auferlegt worden sind. Der Franzose Donnedieu
de Vabres legte, über « nationale Sicherheit vom christlichen Standpunkt

aus » redend, in ebenso gelehrter wie scharfsinniger Weise
dar, dass die Festigkeit der neuen Organisation Europas im Bündnis
von Recht und Gewalt liegen müsse, im Sinne der Maxime des
grössten christlichen Philosophen Pascal : « Man muss also die
Gerechtigkeit und die Gewalt zusammentun und dafür sorgen, dass,
was gerecht ist, auch stark sei, und was stark ist, auch gerecht
sei. » Der Amerikaner W. P. Merrill, der sich über « Abrüstung,
eine amerikanische Anschauung » äusserte, sprach davon, dass
Amerika dem Völkerbund durch die militärischen Sanktionen des
Paktes entfremdet worden sei, nichtsdestoweniger aber an der
Versöhnung der Völker lebhaft interessiert sei ; er ist optimistisch und
forderte dazu auf, die öffentliche Meinung im Sinne eines Gelingens
der Genfer Abrüstungskonferenz zu bearbeiten. Packend sprach der
junge dänische Pfarrer C. Sparring-Peterson über die «Verantwortung
der Kirche » ; er sagte unter anderm, dass für die Kirche die Stunde
gekommen sei, sich zu bekehren und sich vom Kriegsgeist endgültig
abzuwenden ; die Genfer Abrüstungskonferenz wird ein Kampf der
Ausdauer werden zwischen den Mächten des Krieges und des
Friedens, bei dem die Kirche die Probe ihres Glaubens und Hoffens
wird bestehen müssen. Die darauffolgende Diskussion wurde
eingeleitet durch den Erzbischof Stephan von Sofia und Mrs. Cadbury ;



— 48 —

die letztere warf die Frage auf, ob die Kirchen nicht vielfach durch
ihre zu starke Bindung an den Staat in ihrer Friedensaktion
behindert seien. Der Vertreter Litauens warf ein, dass die Randstaaten
des Ostens angesichts der russischen Gefahr nicht weiter abrüsten
können. Als bemerkenswert greifen wir aus der Diskussion, an der
sich Vertreter der verschiedensten Länder beteiligten, noch das
Votum des jungen französischen Pfarrers Pierre Toureille hervor:
Der Krieg ist Sünde und kann eben darum nicht durch Erziehung
überwunden werden, sondern allein durch die vergebende Liebe,
die eine Macht Gottes ist.

Das zweite Thema, das in einer weiteren allgemeinen Sitzung
behandelt wurde, umfasst das Problem : « Freiheit und Grundrechte
(einschliesslich der Minderheitsrechte). » Das überaus schwierige und
weitschichtige Problem der nationalen und religiösen Minderheiten,
das dem Weltbund von jeher viel Sorge und Arbeit verursacht hat,
war zuerst von Bischof Irenäus von Novisad (Serbien) vom Gesichtspunkt

der kirchlichen Tradition aus in einleuchtender Weise
dargelegt. Einen Höhepunkt der Konferenz bildete das Referat des

einstigen Reichsgerichtspräsidenten und deutschen Aussen ministers
Dr. W. Simons. Der Redner, der sich auf die rechtlich-politische
Seite des Problems beschränkte, wies anhand gründlicher historischer
und systematischer Wesensbestimmungen der in Betracht kommenden
Begriffe der Freiheit und Grundrechte, der Staatshoheit und des
Minderheitsrechtes nach, welches rechtlich und politisch der
Sinn der heutigen Struktur Europas ist und welchen inneren
Gesetzen es unterliegt. Dr. Simons schloss seine Ausführungen mit
folgenden Worten : « Der Staat kann, wenn er seine eigenen Grundrechte

verteidigen will, weder die Grundrechte des einzelnen noch
die der Minoritäten oder anderer kollektiver Körperschaften seines
Gebietes schrankenlos anerkennen. Er darf sie aber auch nicht
schrankenlos missachten Die Staatsgewalt findet im Minoritätenproblem

ihre inneren Grenzen, wie sie an der Kontrolle durch die

Völkergemeinschaft und das Völkerrecht ihre äusseren Grenzen
erkennen muss. Der Staat, der sich über seine eigenen Grenzen hinwegsetzt

und nach innerer oder äusserer Omnipotenz strebt, ist wert,
zugrunde zu gehen ; er ist zum Untergang verurteilt. Unter seinem
Schicksal leiden aber die andern Staaten mit. So ist es von
Bedeutung für die ganze Welt, dass die Staatsleiter sich auf die
Schranken ihrer Wirksamkeit besinnen, und es ist die Aufgabe des

Weltbundes, sie immer von neuem daran zu erinnern. Denn jene
Schranken sind von Gott gesetzt; wie alles Lebendige, wandeln sie
sich mit der Zeit in Gestalt und Wirkung, aber in ihrem Wesen
sind sie ewig und unerschütterlich. Es kommt darauf an, sie nicht



— 49 —

durch Gewalt erweitern oder herstellen zu wollen, sondern im Geiste

brüderlicher Liebe. Freiheit und Grundrechte des einzelnen, Freiheit

und Grundrechte der Staaten, Freiheit und Grundrechte der
Minoritäten — sooft sie auch miteinander im Kampfe liegen, sie

gehören doch in Gottes Weltordnung zusammen ; unsere Pflicht ist

es, ihre Versöhnung zu versuchen. »

An der Diskussion beteiligten sich vor allem Vertreter des

europäischen Ostens, wo ja das Minoritätenproblem heute besonders
brennend ist. Es darf hier beigefügt werden, dass der Weltbund,
wie das aus den der Konferenz vorgelegten Berichten klar hervorgeht,

in dieser Frage schon manchen positiven Erfolg erzielt hat,
vor allem durch Veranstaltung von Regionalkonferenzen, an denen
die Vertreter einander feindlich gesinnter Nationalitäten zu wiederholten

Malen sich haben verständigen können im Sinne einer
freundschaftlichen Zusammenarbeit.

Über die grosse i\rbeit, die neben den allgemeinen Vortragsund

Diskussionssitzungen von den Kommissionen der Konferenz
geleistet worden ist, können wir hier nur das Wichtigste berichten.
Im grossen und ganzen erstreckte sie sich auf drei Gebiete: I. Wahlen
und Regelung verwaltungstechnischer Fragen; 2. Entgegennahme
von Berichten über die seit der letzten Konferenz geleistete Arbeit ;

3. Beschlussfassungen, Redaktion und Diskussion der Resolutionen.
1. Unter grossem und anhaltendem Beifall wurde an Stelle des

verstorbenen Erzbischofs von Canterbury der langjährige
ehrenamtliche Generalsekretär des Weltbundes, Lord Dickinson, zum
Präsidenten des Weltbundes gewählt. Aul Dickinson fiel die Wahl, nicht
nur weil er einer der Begründer der Bewegung und ein unermüdlicher

Kämpfer für die Sache des Friedens ist, sondern auch weil
er mit den massgebenden Persönlichkeiten der internationalen Politik
in engster Fühlung steht und vor allem in Völkerbundskreisen hohes
Ansehen geniesst. Der sprachgewandte dänische Bischof Amundsen,
der die Verhandlungen des internationalen Komitees, das von jetzt
an « internationaler Rat » heissen soll, umsichtig leitete, überliess
Dickinson auch die Leitung dieses Komitees und begnügte sich mit
dem Posten eines Vizepräsidenten. In den Weltbund aufgenommen
wurden die neugegründeten Landesgruppen Brasiliens, Niederländischindiens

und Albaniens. Zum erstenmal wurden Vertreter der Jugend
aller Länder in den internationalen Rat des Weltbundes zugelassen ;
ihre Mitarbeit wurde von der Versammlung einmütig als eine
Bereicherung undBelebung der zukünftigen Friedensarbeit warm begrüsst.

2. Friedrich Siegmund-Schultze (Berlin) berichtete über den
Friedenssonntag, der nach einem Beschluss des Weltbundes auf den
zweiten Adventsonntag festgesetzt ist ; seine Einführung ist mancher-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 193S. 4



— 50 —

orts auf harten nationalistischen Widerstand gestossen, ist aber von
den meisten Kirchen und Ländern angenommen worden. Mit
grossem und lebendigem Interesse lauschte die Versammlung dem
Bericht der Madame jézéquel (Paris), der Generalsekretärin der
Erziehungskommission. Die Rednerin wies darauf hin, wie durch
aufklärende Arbeit über den Völkerbund in der Schule, durch
Förderung versöhnlich geschriebener und Bekämpfung nationalistisch
gefärbter Geschichts- und Geographiebücher, durch Schaffung
geeigneter Kinderliteratur und die Herausgabe vielsprachiger illustrierter
Zeitschriften für die Kinder, ferner durch Austausch von
Ferienkindern von Land zu Land, in den Kindern der Keim zu einem
neuen Geiste der internationalen Freundschaft und des Friedens
gelegt werden kann. Vor allem werden die Pfarrer und Religionslehrer

aufgefordert, im Religionsunterricht noch mehr in diesem

positiv-aufbauenden Sinne für den Weltfrieden zu wirken. — Eine
wohltätige Einrichtung des Weltbundes sind die sogenannten
Regionalkonferenzen, über die von den verschiedenen Sekretären eingehend
berichtet wurde. Sie tragen viel dazu bei, unter den Völkern und
Kirchen, die durch unglückliche Grenzziehungen und eine
ungenügende Reglierung des Minoritätenproblems einander entfremdet
worden sind und die sich vielfach in Hass und Misstrauen gegenüberstehen,

einen neuen Geist der Versöhnlichkeit und der gegenseitigen
Achtung zu wecken.

3. Zum Fruchtbarsten und Interessantesten der
Konferenzverhandlungen gehören die Abfassung und die Diskussion der
Resolutionen. Mögen sie nach ihrem Wortlaut für den Aussenstehenden
oft auch den Eindruck der Dürftigkeit und der Farblosigkeit
erwecken, so sind doch die Diskussionen, die ihnen vorhergehen,
meist sehr belangreich und tragen zur Klärung der Probleme im
einzelnen und zum gegenseitigen Verständnis der verschiedenen
Landesgruppen wesentlich bei.

W. Monod, der geistige Führer des französischen Protestantismus,
brachte die erste grosse Schlussresolution zur Verlesung. Vom
ökumenischen Rat der Stockholmer Bewegung verfasst, wendet sich
die Resolution zunächst an die ganze Christenheit, sie « richtet an
die grossen geschichtlich gewordenen Kirchengemeinschaften die
beschwörende Bitte, im Religionsunterricht, in der Predigt und in
der theologischen Unterweisung ihre Erziehungs- und Aufklärungsarbeit

zu verstärken, damit die Christen mehr und mehr den ganzen
Umkreis der neuen Aufgaben begreifen und die Arbeit an diesen
Aufgaben in Angriff nehmen ; zur gleichen Zeit im politischen,
sozialen und bürgerlichen Bereich „Gott zu geben, was Gottes ist",
— das ist heute die höchste Aufgabe und Pflicht, die vor dem



— 51 —

Gewissen der Jünger Christi besteht. > Unser wirtschaftliches und
damit unser ganzes politisches und kulturelles Leben ist bedroht;
Pfarrer, Seelsorger und Gemeinden sollen darum in der Fürbitte
für die kommende Abrüstungskonferenz zusammenwirken. — Sodann
wendet sich die Entschliessung an die Regierungen und erinnert sie

an die Beschlüsse von Avignon; endlich richtet sie sich an die
Abrüstungskonferenz selbst, übermittelt ihr eine Vertrauensbotschaft
und fordert sie auf, dass sie sich « nicht auf eine nur negative
Ächtung des Krieges beschränke, sondern in positiver Weise den
Frieden organisiere». Eine tatsächliche Herabminderung der Land-,
See- und Luftrüstungen muss unbedingt erreicht werden, darauf
wartet die Christenheit.

Die zweite Schlussresolution ist vom Geschäftsausschuss des
Weltbundes selbst ausgearbeitet worden und hat folgenden Wortlaut:

« Der Internationale Rat des Weltbundes für internationale
Freundschaftsarbeit der Kirchen, der am 4. September in Cambridge
(England) versammelt ist, spricht erneut die Überzeugung aus, dass

der Krieg als Mittel zur Schlichtung internationaler Streitigkeiten
unvereinbar ist mit der Gesinnung und Lehre Christi und daher
unvereinbar mit der Gesinnung und der Lehre seiner Kirche.

Der Internationale Rat begrüsst daher die Tatsache, dass der
Völkerbund eine Weltabrüstungskonferenz einberufen hat, und erklärt,
dass es eine Pflicht aller Kirchen ist, ihren ganzen Einfluss auf diese
Konferenz auszuüben, damit die dort versammelten Vertreter der
Völker wissen, dass die religiösen und sittlichen Kräfte der Welt
ein internationales Übereinkommen in folgenden Punkten wünschen :

1. Dass eine wesentliche Verminderung der Rüstungen aller
Art erreicht werde ;

2. dass ein Massstab für die Rüstungen der Völker aufgestellt
werde, der gerecht und billig ist und zu der Tatsache stimmt, dass
alle den Krieg geächtet und es auf sich genommen haben, etwa
entstehende Streitigkeiten nur durch friedliche Mittel zu regeln ;

3. dass Sicherheit für alle Völker gegen einen Angriff
geschaffen werde.

Der Internationale Rat ist der Meinung, dass in der heutigen
Welt die Kirchen für keine andern Mittel zur Regelung internationaler
Streitigkeiten als für Schlichtungsverfahren, Schiedsverfahren oder
gerichtliche Entscheidung eintreten können und dass der wahre Weg
zur Beseitigung aller Kriegsmittel in der Entwicklung eines Systems
internationaler Gerechtigkeit, in dem Wachsen von Achtung und
Vertrauen füreinander und in der nationalen Opferbereitschaft für
das allgemeine Wohl liegt.



— 52 —

Der Internationale Rat richtet an die Kirchen aller Länder den

Ruf, sie möchten den Regierungen ihrer Länder die Bereitschaft zu
aktiver Mitarbeit in der Frage der Herabminderung der Rüstungen
auf den niedrigsten Stand erklären, und bittet dringend alle Glieder
christlicher Gemeinschaften um ihr Gebet in Kirche und Haus, dass

die kommende Abrüstungskonferenz unter göttlicher Leitung alle
ersehnten Ergebnisse erreiche. »

Vor der Abstimmung ergriffen noch verschiedene Redner das

Wort; packend sprach vor allem Pasteur E. Gounelle, der die
Greuel des Krieges selbst hat mitansehen müssen und darum
gewünscht hätte, dass der Weltbund noch entschlossener Stellung
genommen und in der Resolution noch mehr auf Einzelheiten
eingegangen wäre. Gounelle hatte damit vielen aus dem Herzen
gesprochen, aber anderseits musste, wie Bischof Amundsen bemerkt,
eine Entschliessung gefasst werden, die dem freien Gewissensentscheid
des einzelnen nicht zu nahe tritt. Mit der einstimmigen Annahme
dieser Resolution schloss die Tagung.

Gewiss — und darin sind sich wohl alle einig — mit solchen
Resolutionen und Manifesten, mit Reden und Diskussionen über die
Abrüstung ist es nicht getan : es muss innerlich, in den Herzen der
Völker abgerüstet werden. Darum wird der Arbeitsausschuss des
Weltbundes beauftragt, in den kommenden vier Monaten und während
der Abrüstungskonferenz selbst eine intensive Agitationsarbeit unter
den verschiedenen Kirchen zu entfalten, damit an der kirchlichen
Verkündigung sich das Verantwortungsgefühl der Völker entzünde
und ihr Gewissen erwache, bis schliesslich die Regierungen unter
dem Druck einer starken öffentlichen Meinung, die klar und unzweideutig

den Frieden verlangt, nicht mehr anders können als die
Abrüstung durchführen, zu der sie sich selber vertraglich verpflichtet haben.

Im Hinblick auf dieses Ziel suchte auch die Konferenz in
Cambridge den Kontakt mit der Öffentlichkeit. An einer stark
besuchten öffentlichen Versammlung redeten ausser dem Präsidenten,
Bischof Amundsen, fast ausschiesslich Vertreter der jüngeren
Generation: ein Deutscher, ein Franzose, ein Engländer, ein Amerikaner,
jeder in seiner Art die Notwendigkeit einer Sinnesänderung und eines

neuen Friedensgeistes betonend. — Auch in der weiteren
Öffentlichkeit blieb die Konferenz nicht unbeachtet: begrüsst wurde sie

vom Bürgermeister von Cambridge, vom Rektor der Universität, von
den Vertretern der verschiedenen englischen Kirchen. Bedeutsame
Botschaften liefen ein vom englischen König, vom Erzbischof von
Canterbury, vom Premierminister McDonald, von Arthur Henderson
dem Präsidenten der Genfer Abrüstungskonferenz. r. r.


	Kirchliche Chronik

