Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)
Heft: 1
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KIRCHLICHE CHRONIK.

Vereinbarte Darlegung des anglikanischen Glaubens. Als
Ergebnis einer Konferenz von Katholiken und Evangelikalen, die
unter dem Vorsitz des Tempelmeisters (Master of the Temple)
stattfand, wurde unter Approbation des Erzbischofs von York ein
Dokument iiber den eucharistischen Glauben verfasst, das unter
angesehenen Geistlichen zur Unterschrift zirkulierte.

Der Zweck war, zu beweisen, dass «die Kirche von England
in sich nicht hoffnungslos uneins ist», zu zeigen, dass eine Beilegung
der Differenzen moglich und dass unsere tatsichliche Einheitlichkeit
grosser ist als unsere Differenzen, die rechte Art der Diskussion
anzuregen und die unrechte abzuweisen. Diese beginnt damit, dass
nicht einmal der Wunsch vorhanden ist, zu verstehen, was andere
denken, fithlen und meinen.

Die Erklarung lautet folgendermassen:

Die eucharistische Lehre :

«In Erkenntnis dessen, dass, weil Gott die Liebe ist, das Leben
des Sohnes sowohl in der ewigen Sphire als auch in seiner irdi-
schen Offenbarung ein Leben der Selbsthingabe an den Vater ist,
glauben wir:

1. dass unser Herr am Vorabend seines Leidens das Sakrament
der heiligen Kommunion zur Erinnerung an sich selbst und zum
(Gedachtnis an seinen Tod einsetzte. Daher hat die Kirche recht,
dass sie die Eucharistie als die heiligste Handlung in ihrem Gottes-
dienst betrachtet,

2. dass der Herr, der versprach, immer bei seiner Kirche zu
bleiben, selbst der wirkliche Diener (minister) bei jedem Sakrament
ist, indem er sich durch die Wirkung des heiligen Geistes sichtbarer
Handlungen und horbarer Worte eines irdischen Dieners bedient,

3. dass die Konsekration der Akt des unsichtbaren Herrn in
Erwiderung auf das liturgische Gebet und die liturgische Titigkeit,
als (Ganzes genommen, ist, an welcher der zelebrierende Priester
und die betende Gemeinde (worshippers) in gleicher Weise Anteil
nehmen,

4. dass eine solche Konsekration eine tatsichliche Wirkung hat,
da ja die konsekrierten Elemente jetzt mit einem neuen geistigen
Sinn und Zweck erfiillt sind, indem sie das Sakrament des Leibes
und Blutes Christi sind,

5. dass, wahrend die Konsekration kraft gottlichen Willens und
der Intention der Kirche als Ganzes zur Wirkung kommt, der Segen



— 40 —

des Empfanges vom Glauben und von der Disposition des frommen
Empfiangers abhingig ist,

6. dass die gottliche Liturgie ein Ganzes bildet, in welcher der
Empfang der geheiligten Elemente ein wesentlicher Teil ist,

7. dass die Feier der Liturgie das Opfer unseres Herrn als
solches verkiindet und dass dieses ein fiir allemal die Welt mit
Gott versohnt hat,

8. dass das Opfer unseres Herrn, welches seinen Hohepunkt
auf Kalvaria erreichte, durch seine Auferstehung und Himmelfahrt
vollendet wurde, wodurch sein Leben in Menschengestalt in die
unverhiillte GGegenwart des Vaters getragen wurde und so eine neue
Beziehung der Menschheit zu Gott begriindete,

9. dass die Wirksamkeit des Opfers unseres Herrn durch das
Kommen des heiligen Geistes am Pfingstfeste zuginglich gemacht
wurde, als die Kirche Sachwalterin seiner Erloserabsichten wurde,

10. dass wir, wie der Auferstandene und in den Himmel auf-
gefahrene Christus als der konigliche Hohepriester immer beim
Vater ist, so am Tisch des Herrn von der gottlichen Majestat das
Gedachtnis feierlich begehen, wie er es gewollt hat, indem wir so
mit unserm Herrn in seinem Opfer vereinigt werden, welches die
neue sittliche und geistliche Ordnung stiitzt, die fir die erloste
Menschheit bereitet ist.

Wir bezeugen, dass allein der glaubige Empfang des Herren-
mahles dessen unerschopfliche Bedeutung offenbaren kann und dass
wir durch die Ubereinstimmung des Erlebens zur Ubereinstimmung
des Glaubens kommen sollen.»

(Folgen Unterschriften.)

Der Domdechant von Chichester schrezbt uns: Zu den Reunions-
fragen, mit denen sich die Januarkonvokationen von Canterbury
und York beschiftigten, gehort auch die Regelung, die angeregt
wurde, um nicht bischoflich Gefirmte zur hl. Kommunion unter
aussergewohnlichen Umstianden zuzulassen. Es werden drei Kate-
gorien ins Auge gefasst: 1. In England dauernd oder voriiber-
gehend niedergelassene Auslinder sind dort von ihrer eigenen
Kirche abgeschnitten. Es war nun alter Brauch, dass Lutheraner
oder Kalviner gelegentlich zur hl. Kommunion zugelassen wurden.
Dass diese nicht bischoflich gefirmt sind, weil ihre Kirchen die
apostolische Sukzession nicht besitzen, ist mehr ein ungliicklicher
Zufall als wohliiberlegte Absicht. 2. Es gibt in England viele Non-
konformisten (Methodisten, Kongregationalisten, Presbyterianer etc.),
die keine Kirche der eigenen Denomination in erreichbarer Nahe
haben. 3. Es kommt vor, dass Christen verschiedener Denomi-



— 41 —

nationen sich zusammenfinden, um miteinander kirchliche Union zu
fordern. Unter diesen Umstanden ist damit zu rechnen, dass sie an
der hl. Kommunion zusammen teilnehmen mochten.

Die Bischéfe machten nun den Vorschlag, dass die Entscheidung
in diesen Dingen in den Hinden des Didzesanbischofs liegen sollte.
Das ist eine Anregung, die wirklich zur Ordnung und zur guten
Verwaltung beitragt. In der Debatte zeigte sich aber eine ziemlich
starke Opposition gegen diesen Vorschlag. Es wurde der Befiirchtung
Ausdruck verliehen, dass er zu einer Lockerung der Disziplin be-
ziiglich der Firmung fithren konnte. Die grossere Majoritat der Dis-
kussionsredner erkannte jedoch an, dass es besonders geartete
Umstinde geben konne, unter denen die christliche Liebe die Zu-
lassung auch nicht bischoflich Gefirmter zur hl. Kommunion gebiete,
wenn das auch irreguldr sei. Bisher gab es sehr viel Irregularitat
in der Entscheidung, wann diese exzeptionellen Umstande vorlagen.
Jeder Pfarrer entschied einfach von sich aus. Jetzt wollen die Bischofe
die Verantwortung alleine tragen. Die aufgeworfenen Fragen waren
so verwirrend, dass in beiden Konvokationen Komitees ernannt
wurden, welche die Frage griindlicher studieren sollten, um dann
ihren Bericht den nédchsten Konvokationen vorzulegen.

Das péapstliche Rundschreiben «Lux veritatis». Am 25. De-
zember hat der Papst zum Abschluss der Zentenarfeier des Konzils
von Ephesus ein Rundschreiben «Lux veritatis» erlassen. Es handelt
von der dogmatischen Autoritit des Bischofs von Rom mit der
Behauptung, das Konzil habe sie anerkannt, von der hypostatischen
Union des Logos und der Muttergotteswiirde Marias. Von der Ver-
ehrung der Mutter des Herrn erwartet der Papst die Riickkehr der
irrenden Brider in die Kirche Roms. Der betreffende Passus lautet
nach der Ubersetzung der «Kath. Kirchenzeitung»:

«Mit grosserem Eifer also mogen doch alle zu ihr kommen in
den gegenwirtigen Noten, unter denen wir alle leiden; von ihr
sollen sie in beharrlichem Bittgebet erflehen, ,dass durch ihre Fiir-
sprache bei ihrem Sohne die Vélker wieder zu den christlichen
Lehren und Geboten zuriickkehren, in denen die sicherste Stiitze
fur das offentliche Wohl liegt, woraus die Fiille des ersehnten
Friedens und wahren Gliickes erbliiht. Und noch eifriger mogen sie
von ihr zu erreichen trachten, dass die heilige Kirche der Freiheit
sich erfreuen darf, was doch die grosste Sehnsucht, der grosste
Wunsch aller Guten sein soll; denn sie beniitzt ja diese Freiheit
nur, um die hochsten Belange der Menschheit zu fordern, woraus
den einzelnen und den Gemeinschaften nie Schaden, sondern zu
jeder Zeit nur grosster und reichster Nutzen zugekommen ist.“
(Rundschreiben Leo XIII. vom 22. Sept. 1891.)



— 49

Wir wiinschen aber, dass ein ganz besonders grosses und wich-
tiges Gut unter ithrem Schutz und durch die Huld der himmlischen
Konigin von allen erfleht werden moge. Sie, die mit solch brennen-
dem Eifer von den schismatischen Volkern des Ostens geliebt und
verehrt wird, moge doch nicht dulden, dass sie von der Einheit der
Kirche und damit von ihrem geliebten Sohne, dessen Stelle Wir
auf Erden vertreten, elend abirren und immer weiter sich entfernen.
Mogen sie doch zum gemeinsamen Vater zurlickkehren, dessen
Urteil alle Vater des Konzils von Ephesus mit solcher Ehrfurcht
aufnahmen und den sie in einstimmigem Beifall als ,Hiiter des
Glaubens® begriissten; zu Uns mogen sie zuriickkehren, die Wir
mit vaterlicher Liebe fiir sie erfiillt sind, und die wir gerne jene
liebenden Worte zu den Unseren machen, mit denen einst Cyrill
mahnte, ,dass doch der Friede der Kirchen Gottes bewahrt und das
Band der Liebe und Eintracht unzerreissbar zwischen den Priestern
(Bischofen) Gottes erhalten bleibe.“ (Mansi a. a. O. IV. 8g1.)

Mochte doch moglichst bald jener hocherfreuliche Tag herauf-
leuchten, an dem die jungfrdauliche Gottesmutter in der Liberianischen
Basilika, wo wunser Vorgianger Sixtus III. ihr Bild in kunstvollem
Mosaik erstehen liess, ein Werk, das Wir nun zum fritheren Glanze
erneuern liessen — die von uns getrennten Sohne wiederkehren sieht.
Gemeinsam, eines Sinns und eines Glaubens, wollen wir sie dann
verehren! Das wird uns eine ganz besonders grosse Freude sein.*

Auf diese Einladung gibt die «Ekklesia», das Organ des
Metropoliten von Athen, in den Nrn. 1 uad 2 vom 9. Januar folgende
Antwort: «Am Schluss der Enzyklika ladet der gegenwirtige Bischof
von Rom auch die iibrigen Christen, insbesondere die Orthodoxen
des Morgenlandes ein, die Gewalt des Bischofs von Rom iiber alle
Kirchen anzuerkennen und sich mit ihm zu vereinigen. An Stelle
einer andern Antwort auf die von der Enzyklika angegebenen
Griinde fiir den Vorrang kann ohne Vorbehalt dargetan werden,
dass die orthodoxe Kirche den Vorrang anerkennt, der von der
ganzen Kirche in der Person des Coelestinus anerkannt wurde, und
die Lehre annimmt, die Coelestinus als Dogma bekannte. Der
Bischof von Rom sel. Angedenkens Coelestinus verlangte nicht,
die ganze Kirche zu regieren. Als erster im Rang wurde er sicher
angefragt wegen der sich zeigenden Streitfrage des Nestorius und
dusserte sich, nachdem er zuerst von Cyrillus von Alexandrien auf-
geklart worden war; aber er wurde nicht gehort, als er sagte, ein
anderer habe kein Recht, den Hiretiker zu richten, und er be-
trachtete die Erzbischofe von Konstantinopel, Antiochien und den
Papst von Alexandrien nicht als ihm unterstellt. Bischof Coelestinus
wurde vom 3. okumenischen Konzil mit Beifall begriisst, nicht als



s AF =

Bischof von Rom — damals war der Titel Papst noch nicht gebrauch-
lich —, sondern weil er orthodox und gleichgesinnt (oudywvyoc) mit
ihr war; er wurde ausgezeichnet nicht als neuer Apostel Petrus,
sondern als neuer Apostel Paulus; in gleicher Weise wurde auch
der hl. Cyrillus ausgezeichnet (,Dem neuen Paulus Coelestinus, dem
neuen Paulus Cyrillus, Coelestinus, dem Bewahrer des Glaubens,
Coelestinus, dem Gleichgesinnten mit der Synode (6uoyryoc), dem
Coelestinus dankt die ganze Synode. Fzz Coelestinus, ezz Cyrillus,
ezz. Glaube der Synode, e¢zz Glaube der ganzen Kirche®). Es pries
den hl. Cyrillus, Papst von Alexandrien, der Bischof von Rom,
Coelestinus, als den ,vorsichtigsten Priester des Herrn“, als ,den
starksten Verteidiger® des orthodoxen Glaubens und charakterisierte
des Cyrillus Kampf gegen Nestorius als ,einen grossen Triumpf*.
Der Bischof von Rom moége also zum Rang seines Vorgingers
Coelestinus zuriickkehren, er moge alles verwerfen, was die Bischofe
von Rom spiter an Fremdem und der alten Praxis und Lehre der
Kirche Widersprechendem aufstellten, und er wird als der erste im
Rang, bekleidet mit dem moralischen und geistlichen Vorrang, an-
erkannt. Dies ist aber das einzige Fundament zu einer Vereinigung.»

In Nr. 4 vom 23. Januar kommt die <Ekklesia» noch einmal
auf das pépstliche Rundschreiben zuriick und stellt eine Artikel-
serie in Aussicht, um ausfiihrlich darzulegen, dass die pipstliche
Behauptung iiber die Anerkennung des Vorranges des rémischen
Papstes durch das dritte okumenische Konzil vollstindig unbe-
griindet ist und dass folglich alles, was dariiber im pipstlichen
Rundschreiben gesagt werde, in den geschichtlichen Tatsachen
keine Stiitze finde.

Die Tagung des Fortsetzungsausschusses der Weltkonferenz
fiur Glauben und Verfassung in High Leigh, Hoddeston (England),
18.—2r1. August 1931. Zur Behandlung kam der Bericht der vom
Bischof Headlam von Gloucester geleiteten Theologenkommission
iber die Gnade. Die Kommission hatte in der ersten Hilfte des
Monates August im Palast des Vorsitzenden in gemeinsamer Aus-
sprache das Thema in folgenden Abschnitten: Der Begriff der
Gnade, Rechtfertigung und Gnade, Pridestination und Gnaden-
wahl, Sakramentale Gnade, die Bedeutung der Kirche fiir die Ver-
mittlung der Gnade, Sola gratia, beraten. «Die Eiche » gibt dariiber
folgenden Bericht, Heft IV, 1932, S. 433: «Bischof Headlam gab
einen Uberblick iiber die Ergebnisse von Gloucester, der in der
Feststellung gipfelte, dass nur ab und zu in der Geschichte der
Theologie eine stirkere Beschiftigung mit der Gnade zu verzeichnen
ist. Im Munde Jesu findet sich das Wort nicht. Es findet sich bei
einzelnen Schriftstellern des Neuen Testaments, vor allem bei Paulus.



44 —

Bei den Vitern bis hin zum 4. Jahrhundert findet sich kein Eingehen
auf die Gnade. Dann findet sich bei Augustin die Ankniipfung an
Paulus, und von Paulus und Augustin geht der Strom zu Luther,
Calvin und Wesley. Gnade bedeutet Gottes liebende Freundlichkeit
zum Menschen; so zuerst bei Paulus. Die orthodoxen Theologen
legen besonderen Wert darauf, dass Natur ein Teil der Gnade, also
nicht ein Gegensatz dazu ist. Die Gstlichen Theologen aber sprechen
mehr vom Heiligen Geist als von der Gnade, wenn sie das meinen,
was die westliche Theologie Gnade nennt. Die Gnade bei Luther
und die Sakramentsgnade der Ostlichen Kirche sind allerdings sehr
verschieden. Das personliche Werk Gottes geschieht fiir die ostlichen
Kirchen durch den Heiligen Geist. Insofern besteht aber im Grunde
kein letzter Gegensatz zwischen der Erkenntnis der Gnade hier und
dort, auch wenn die Worte verschieden sind, d. h. das Wort Gnade
nicht fiir dieselben Vorginge in den 0Ostlichen Kirchen gebraucht
wird wie in den westlichen. Dr. Headlam stellte im (Gegensatz zu
einigen Angriffen, die gegen Lausanne gerichtet worden sind, fest,
dass man bei den Vorarbeiten sowohl wie vor allem bei der Kon-
ferenz von Gloucester weitgehend wirkliche Ubereinstimmung ge-
funden habe, und zwar gerade auch da, wo verschiedener Sprach-
gebrauch und auch verschiedene liturgische Brduche bisher die
Ubereinstimmung in den Grundlagen verborgen hitten. Der bekannte
orthodoxe Gelehrte Professor Nikolaus von Arseniew fiigte hinzu,
dass die Gnade notwendig etwas sei, was sich nicht aussprechen
lasse. In der Glaubensauffassung der Orthodoxen Kirche wird die
Gnade nicht nur verbunden mit den Sakramenten selbst, sondern
mit dem sakramentalen Leben Gottes in der Welt iiberhaupt. Die
Gnade wird frei gegeben, infolgedessen auch frei empfangen. Arse-
niew stellte fest, dass die innere Bedeutung des Lebens der Gnade
in den verschiedenen Kirchen ganz gleich verstanden werde.

Professor Bulgakoff gab spiter eine Ergdnzung der Darstellung
des orthodoxen Gnadenbegriffs. Er wies darauf hin, dass die ortho-
doxe Kirche nur ein Minimum dogmatischer Literatur habe. Sie
lebt in der Theologie der Viter. Infolgedessen bedeuten fiir sie
gewisse Gedankenreihen nicht so viel wie fiir die romisch-katho-
lische und die protestantische Kirche. Die Definitionen der Gnade
in der orthodoxen Literatur des vorigen Jahrhunderts stimmen
ziemlich weitgehend mit den tridentinischen Formeln iiberein. Aber
neuerdings ist die protestantische Auffassung starker zur Geltung
gekommen. Dazu ist der Grundsatz ,Primum vivere, deinde philo-
sophia“, der in der orthodoxen Theologie stets gegolten hat, neuer-
dings zu stiarkerer Bedeutung gelangt. Eben hierdurch ist eine
Theologie aufgekommen, die auch in bezug auf die Gnade ausser-



45 —

halb aller Polemik erfolgt, eben dadurch aber universal und oku-
menisch wird. Die Gnade ist die stets erneuerte IFleischwerdung
und Erlésung Jesu Christi in der Kirche. Jeder Christ erhdlt die
Gnade durch die Taufe, und auch weiterhin durch die Sakramente,
d. h. durch die Kirche. Dieser Weg der sakramentalen Gnade
schliesst nicht die personliche Inspiration aus. Aber die sakra-
mentale GGnade ist als solche mit der Kirche, der apostolischen
Sukzession usw. verknupft. Das Leben der Kirche ist immer uni-
versal, nicht personlich. Der heilige Geist ist nicht auf einen ein-
zelnen Apostel, sondern auf die zwdlf ausgegossen worden. Die
Gabe des heiligen Geistes ist die Gnade, die in der Heiligung zu
ihrem personlichen Ziel fiihrt.

Professor Hermelink hob hervor, dass ein Ergebnis der Kon-
ferenz auch die Erkenntnis der Notwendigkeit der Theologie war.
Die ewige Wahrheit muss in die zeitgeméisse Form gebracht werden
— das ist die Aufgabe der Theologen. Professor Wobbermin be-
zeichnete es als eine Erkenntnis von Gloucester, dass man von
allen philosophischen, lehrhaften Formeln absehen miisse. Diese
dogmatischen FFormulierungen seien ja nicht allein bedingt durch
die christlich-religitsen Uberzeugungen, sondern durch die philoso-
phischen Denkweisen der Zeit. Der christliche Uberzeugungsgehalt
des Neuen Testaments muss moglichst rein herausgearbeitet werden.
Nach anderen Rednern unterstrich Professor William Adams Brown
diese Unterscheidung von Religion und Theologie. Trotzdem be-
stehen Unterschiede fort, die bei der Formulierung der Fragen der
nachsten Konferenz klargestellt werden miissen. So z. B. habe sich
in der Frage der Sakramente zwar die Uberzeugung von der Wirkung
der Sakramente auf den Gliubigen als sehr gleich herausgestellt.
Aber wie steht es mit der Sakramentsverwaltung in bischéflichen
und nicht bischoflich verwalteten Kirchen und mit anderen Unter-
schieden? In diesem Zusammenhang wies Dr. W. A. Brown darauf
hin, dass es darauf ankomme, die Erfahrung der Sakramentsgnade
in den Vordergrund zu stellen. Dann werde sich ergeben, dass in
Wahrheit die Unterschiede in der Lehre vom Abendmahl unbe-
deutend seien gegentber dem gemeinsamen Erleben der Gnade Gottes.

An diesem Punkte erfolgte ein Zusammenstoss mit der , katho-
lischen* Auffassung, der dadurch jeder Hiarte entbehrte, dass Erz-
bischof Temple selbst der anglikanischen Auffassung Ausdruck gab.
Er trat der Auffassung entgegen, dass es beim Abendmahl iiber-
haupt auf Erfahrung oder Erlebnis ankomme; es handle sich nur
um die Uberzeugung, dass Gott das Sakrament geboten und be-
stimmte Friichte daran gekniipft hat. Aber ob ich ein Bewusstsein
davon habe, ist nach meiner Uberzeugung ganz gleichgiiltig. Darum



ist der Ritus wichtig; denn Gott hat an einen bestimmten Stoff diese
Gnade gekniipft. Brot und Wein und eine Form des Amtes miissen
dafir vorhanden sein. Wesentlich aber ist, dass Christus der Mittler
alles geistlichen Lebens von Gott her ist und dass das alles gegeben
wird. Vielleicht ist das ein Teil der Solafide-Haltung.

Dr. William Adams Brown bezeichnete daraufhin seinen Ge-
brauch des Wortes Erfahrung niher als objektive Erfahrung. Die
experimentellen Methoden haben in der neueren Zeit ihre grosse
Ausbreitung erfahren. Diese Methode sollte bei der nachsten Welt-
konferenz Anwendung finden, indem das Abendmahl auf die ver-
schiedensten Arten gefeiert werden konnte, aber unter Teilnahme
der anderen, die zugegen sein konnten, ohne am Sakrament selbst
teilzunehmen. »

Als Grundlage der Verhandlungen diente ein gedruckter Bericht.
Er soll mit den einzelnen Abhandlungen der Theologenkommission
in Buchform in englischer und deutscher Sprache herausgegeben
werden. Beschlossen wurde, die Theologenkommission soll ihre
Arbeit fortsetzen mit dem Recht der Erweiterung durch Kooptation.
Als eine der nichsten Studienaufgaben soll sie das Abendmahl
aufnehmen.

Prof. M. Dibelius als Vizeprasident der Theologenkommission
der Stockholmer Konferenz legte den Unterschied der beiden Kom-
missionen klar. Die Stockholmer Konferenz veranstalte klarende
Austauschkonferenzen zwischen einzelnen Gruppen, wahrend die
Lausanner Konferenz grundsitzliche Fragen anfasse, die sich aus
der Entwicklung der gesamten Auseinandersetzung zwischen den
Kirchen innerhalb der Lausannerbewegung ergeben.

Die nidchste Weltkonferenz wird auf das Jahr 1937 in Lausanne
vorgesehen. Ein festes Programm konnte noch nicht ins Auge ge-
fasst werden. Doch wurde an dem in Miirren vorgeschlagenen
vorldufig festgehalten: « Die Kirche nach dem Ratschluss Gottes »
als Hauptthemata mit folgenden weiteren Themen:

I. Die Kirche und das Wort.
II. Die Kirche und die Welt.
III. Die Bedeutung der Gnade:
@) Gnade und Kirche,
6) Gnade und Amt,
¢) Gnade und Sakrament.
1V. Die Gemeinschaft der Kirche in L.eben und Gottesdienst:
a) Das Leben der Kirche, wie es im heiligen Abendmahl
seinen Ausdruck findet,
6) Die Gemeinschaft der Heiligen,



— 47T —

¢) Die Kirche und die Kirchen, einschliesslich solcher Fragen
wie Abendmahlsgemeinschaft, IFoderation usw.
Zu dieser Aufstellung sind eine Rethe Wiinsche gedussert
worden.
Als Verhandlungsgegenstinde des Fortsetzungsausschusses 1i. J.
1932 wurden aufgestellt:
1. Ziel und Methode der Bewegung fiir Glauben und Ver-
fassung.
2. Die Eucharistie in der Erfahrung der Kirchen.

Weltbund fiir internationale Freundschaftsarbeit der Kir-
chen. Tagung des Internationalen Komitees in Cambridge, 1. bis
5. September 1931. Erschienen waren 150 Delegierte aus iiber
dreissig Lindern, ebensoviele (Gdste und zum erstenmal etwa 200
junge Madnner.

Die erste Reihe der Vortrige behandelte: « Kirche und Ab-
riistung ». Als erster sprach der Bischof von Plymouth. In iiberaus
feiner Weise behandelte er die « Abriistung als sittliches Problem »
und stellte u. a. die konkrete Forderung auf, die Ehre der Volker
verlange, dass sie freiwillig fiir sich den Standard der Riistungen
anerkennen, der denjenigen Nationen abgendtigt worden sei, denen
die Friedensvertrage auferlegt worden sind. Der Franzose Donnedieu
de Vabres legte, iiber « nationale Sicherheit vom christlichen Stand-
punkt aus>»> redend, in ebenso gelehrter wie scharfsinniger Weise
dar, dass die Festigkeit der neuen Organisation Europas im Biindnis
von Recht und Gewalt liegen miisse, im Sinne der Maxime des
grossten christlichen Philosophen Pascal: ¢« Man muss also die
Gerechtigkeit und die Gewalt zusammentun und dafiir sorgen, dass,
was gerecht ist, auch stark sei, und was stark ist, auch gerecht
sei.» Der Amerikaner W. P. Merrill, der sich iiber « Abriistung,
eine amerikanische Anschauung» &usserte, sprach davon, dass
Amerika dem Volkerbund durch die militirischen Sanktionen des
Paktes entfremdet worden sei, nichtsdestoweniger aber an der Ver-
sohnung der Volker lebhaft interessiert sei; er ist optimistisch und
forderte dazu auf, die oOffentliche Meinung im Sinne eines Gelingens
der Genfer Abriistungskonferenz zu bearbeiten. Packend sprach der
junge danische Pfarrer C. Sparring-Peterson iiber die « Verantwortung
der Kirche » ; er sagte unter anderm, dass fiir die Kirche die Stunde
gekommen sei, sich zu bekehren und sich vom Kriegsgeist endgiiltig
abzuwenden; die Genfer Abriistungskonferenz wird ein Kampf der
Ausdauer werden zwischen den Maichten des Krieges und des
Friedens, bei dem die Kirche die Probe ihres Glaubens und Hoffens
wird bestehen miissen. Die darauffolgende Diskussion wurde ein-
geleitet durch den Erzbischof Stephan von Sofia und Mrs. Cadbury;



48 —

die letztere warf die Frage auf, ob die Kirchen nicht vielfach durch
thre zu starke Bindung an den Staat in ihrer Friedensaktion be-
hindert seien. Der Vertreter Litauens warf ein, dass die Randstaaten
des Ostens angesichts der russischen Gefahr nicht weiter abriisten
konnen. Als bemerkenswert greifen wir aus der Diskussion, an der
sich Vertreter der verschiedensten Linder beteiligten, noch das
Votum des jungen franzosischen Pfarrers Pierre Toureille hervor:
Der Krieg ist Siinde und kann eben darum nicht durch Erziehung
liberwunden werden, sondern allein durch die vergebende Liebe,
die eine Macht Gottes ist.

Das zweite Thema, das in einer weiteren allgemeinen Sitzung
behandelt wurde, umfasst das Problem: « Freiheit und Grundrechte
(einschliesslich der Minderheitsrechte). » Das tiberaus schwierige und
weitschichtige Problem der nationalen und religiosen Minderheiten,
das dem Weltbund von jeher viel Sorge und Arbeit verursacht hat,
war zuerst von Bischof Irendus von Novisad (Serbien) vom Gesichts-
punkt der kirchlichen Tradition aus in einleuchtender Weise dar-
gelegt. Einen Hohepunkt der Konferenz bildete das Referat des
einstigen Reichsgerichtspriasidenten und deutschen Aussenministers
Dr. W. Simons. Der Redner, der sich auf die rechtlich-politische
Seite des Problems beschriankte, wies anhand griindlicher historischer
und systematischer Wesensbestimmungen der in Betracht kommenden
Begriffe der Freiheit und Grundrechte, der Staatshoheit und des
Minderheitsrechtes nach, welches rechtlich und politisch der
Sinn der heutigen Struktur Europas ist und welchen inneren Ge-
setzen es unterliegt. Dr. Simons schloss seine Ausfiihrungen mit
folgenden Worten: « Der Staat kann, wenn er seine eigenen Grund-
rechte verteidigen will, weder die Grundrechte des einzelnen noch
die der Minorititen oder anderer kollektiver Korperschaften seines
(Gebietes schrankenlos anerkennen. Er darf sie aber auch nicht
schrankenlos missachten . . . Die Staatsgewalt findet im Minorititen-
problem ihre inneren Grenzen, wie sie an der Kontrolle durch die
Volkergemeinschaft und das Vélkerrecht ihre dusseren Grenzen er-
kennen muss. Der Staat, der sich iiber seine eigenen Grenzen hinweg-
setzt und nach innerer oder Adusserer Omnipotenz strebt, ist wert,
zugrunde zu gehen; er ist zum Untergang verurteilt. Unter seinem
Schicksal leiden aber die andern Staaten mit. So ist es von Be-
deutung fiir die ganze Welt, dass die Staatsleiter sich auf die
Schranken ihrer Wirksamkeit besinnen, und es ist die Aufgabe des
Weltbundes, sie immer von neuem daran zu erinnern. Denn jene
Schranken sind von Gott gesetzt; wie alles Lebendige, wandeln sie
sich mit der Zeit in Gestalt und Wirkung, aber in ihrem Wesen
sind sie ewig und unerschiitterlich. Es kommt darauf an, sie nicht



49

durch Gewalt erweitern oder herstellen zu wollen, sondern im Geiste
briiderlicher Liebe. Freiheit und Grundrechte des einzelnen, Frei-
heit und Grundrechte der Staaten, Freiheit und Grundrechte der
Minorititen — sooft sie auch miteinander im Kampfe liegen, sie
gehoren doch in Gottes Weltordnung zusammen ; unsere Pflicht ist
es, ihre Versohnung zu versuchen. »

An der Diskussion beteiligten sich vor allem Vertreter des
europiischen Ostens, wo ja das Minorititenproblem heute besonders
brennend ist. Es darf hier beigefiigt werden, dass der Weltbund,
wie das aus den der Konferenz vorgelegten Berichten klar hervor-
geht, in dieser I'rage schon manchen positiven Erfolg erzielt hat,
vor allem durch Veranstaltung von Regionalkonferenzen, an denen
die Vertreter einander feindlich gesinnter Nationalititen zu wieder-
holten Malen sich haben verstindigen konnen im Sinne einer freund-
schaftlichen Zusammenarbeit.

Uber die grosse Arbeit, die neben den allgemeinen Vortrags-
und Diskussionssitzungen von den Kommissionen der Konferenz
geleistet worden ist, konnen wir hier nur das Wichtigste berichten.
Im grossen und ganzen erstreckte sie sich auf drei Gebiete: 1. Wahlen
und Regelung verwaltungstechnischer Fragen; 2. Entgegennahme
von Berichten iiber die seit der letzten Konferenz geleistete Arbeit;
3. Beschlussfassungen, Redaktion und Diskussion der Resolutionen.

1. Unter grossem und anhaltendem Beifall wurde an Stelle des
verstorbenen Erzbischofs von Canterbury der langjihrige ehren-
amtliche Generalsekretar des Weltbundes, Lord Dickinson, zum Prisi-
denten des Weltbundes gewihlt. Auf Dickinson fiel die Wahl, nicht
nur weil er einer der Begriinder der Bewegung und ein unermiid-
licher Kdampfer fiir die Sache des Friedens ist, sondern auch weil
er mit den massgebenden Personlichkeiten der internationalen Politik
in engster Fiihlung steht und vor allem in Vlkerbundskreisen hohes
Ansehen geniesst. Der sprachgewandte dinische Bischof Amundsen,
der die Verhandlungen des internationalen Komitees, das von jetzt
an «internationaler Rat» heissen soll, umsichtig leitete, iiberliess
Dickinson auch die Leitung dieses Komitees und begniigte sich mit
dem Posten eines Vizeprisidenten. In den Weltbund aufgenommen
wurden die neugegriindeten Landesgruppen Brasiliens, Niederlandisch-
Indiens und Albaniens. Zum erstenmal wurden Vertreter der Jugend
aller Lander in den internationalen Rat des Weltbundes zugelassen ;
ihre Mitarbeit wurde von der Versammlung einmiitig als eine Be-
reicherung und Belebung der zukiinftigen Friedensarbeit warm begriisst.

2. Friedrich Siegmund-Schultze (Berlin) berichtete iiber den
Friedenssonntag, der nach einem Beschluss des Weltbundes auf den
zweiten Adveantsonntag festgesetzt ist; seine Einfithrung ist mancher-

_ Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1932. 4



— 50 —

orts auf harten nationalistischen Widerstand gestossen, ist aber von
den meisten Kirchen und Liandern angenommen worden. Mit
grossem und lebendigem Interesse lauschte die Versammlung dem
Bericht der Madame Jézéquel (Paris), der Generalsekretirin der
Erziehungskommission. Die Rednerin wies darauf hin, wie durch
aufklarende Arbeit iiber den Volkerbund in der Schule, durch
Forderung versohnlich geschriebener und Bekdmpfung nationalistisch
gefirbter Geschichts- und Geographiebticher, durch Schaffung ge-
eigneter Kinderliteratur und die Herausgabe vielsprachiger illustrierter
Zeitschriften fir die Kinder, ferner durch Austausch von Ferien-
kindern von Land zu Land, in den Kindern der Keim zu einem
neuen Geiste der internationalen Freundschaft und des Friedens
gelegt werden kann. Vor allem werden die Pfarrer und Religions-
lehrer aufgefordert, im Religionsunterricht noch mehr in diesem
positiv-aufbauenden Sinne fiir den Weltfrieden zu wirken. — Eine
wohltitige Einrichtung des Weltbundes sind die sogenannten Regional-
konferenzen, iber die von den verschiedenen Sekretdren eingehend
berichtet wurde. Sie tragen viel dazu bei, unter den Volkern und
Kirchen, die durch ungliickliche Grenzziechungen und eine un-
genligende Reglierung des Minoritdtenproblems einander entfremdet
worden sind und die sich vielfach in Hass und Misstrauen gegeniiber-
stehen, einen neuen Geist der Versohnlichkeit und der gegenseitigen
Achtung zu wecken.

3. Zum Fruchtbarsten und Interessantesten der Konferenz-
verhandlungen gehoren die Abfassung und die Diskussion der Re-
solutionen. Mogen sie nach ithrem Wortlaut fiir den Aussenstehenden
oft auch den Eindruck der Diirftigkeit und der Farblosigkeit er-
wecken, so sind doch die Diskussionen, die ihnen vorhergehen,
meist sehr belangreich und tragen zur Kldarung der Probleme im
einzelnen und zum gegenseitigen Verstindnis der verschiedenen
Landesgruppen wesentlich bei.

W. Monod, der geistige Fiihrer des franzosischen Protestantismus,
brachte die erste grosse Schlussresolution zur Verlesung. Vom 6ku-
menischen Rat der Stockholmer Bewegung verfasst, wendet sich
die Resolution zunichst an die ganze Christenheit, sie « richtet an
die grossen geschichtlich gewordenen Kirchengemeinschaften die
beschworende Bitte, im Religionsunterricht, in der Predigt und in
der theologischen Unterweisung ihre Erziehungs- und Aufklirungs-
arbeit zu verstiarken, damit die Christen mehr und mehr den ganzen
Umkreis der neuen Aufgaben begreifen und die Arbeit an diesen
Aufgaben in Angriff nehmen; zur gleichen Zeit im politischen,
sozialen und biirgerlichen Bereich ,Gott zu geben, was Gottes ist¥,
— das st heute die hochste Aufgabe und Pflicht, die vor dem



— 51 —

Gewissen der Jiunger Christi besteht.» Unser wirtschaftliches und
damit unser ganzes politisches und kulturelles Leben ist bedroht;
Pfarrer, Seelsorger und Gemeinden sollen darum in der Fiirbitte
fir die kommende Abriistungskonferenz zusammenwirken. — Sodann
wendet sich die Entschliessung an die Regierungen und erinnert sie
an die Beschliisse von Avignon; endlich richtet sie sich an die
Abristungskonferenz selbst, tibermittelt ihr eine Vertrauensbotschaft
und fordert sie auf, dass sie sich «nicht auf eine nur negative
Achtung des Krieges beschrinke, sondern in positiver Weise den
Frieden organisiere ». Eine tatsidchliche Herabminderung der Land-,
See- und Luftriistungen muss unbedingt erreicht werden, darauf
wartet die Christenheit.

Die zweite Schlussresolution ist vom (eschiftsausschuss des
Weltbundes selbst ausgearbeitet worden und hat folgenden Wortlaut:

« Der Internationale Rat des Weltbundes fiir internationale
Freundschaftsarbeit der Kirchen, der am 4. September in Cambridge
(England) versammelt ist, spricht erneut die Uberzeugung aus, dass
der Krieg als Mittel zur Schlichtung internationaler Streitigkeiten
unvereinbar ist mit der Gesinnung und Lehre Christi und daher un-
vereinbar mit der Gesinnung und der Lehre seiner Kirche.

Der Internationale Rat begriisst daher die Tatsache, dass der
Volkerbund eine Weltabriistungskonferenz einberufen hat, und erklirt,
dass es eine Pflicht aller Kirchen ist, ihren ganzen Einfluss auf diese
Konferenz auszuiiben, damit die dort versammelten Vertreter der
Volker wissen, dass die religiosen und sittlichen Kriifte der Welt
ein internationales Ubereinkommen in folgenden Punkten wiinschen :

1. Dass eine wesentliche Verminderung der Riistungen aller
Art erreicht werde;

2. dass ein Massstab fir die Riistungen der Volker aufgestellt
werde, der gerecht und billig ist und zu der Tatsache stimmt, dass
alle den Krieg geidchtet und es auf sich genommen haben, etwa
entstehende Streitigkeiten nur durch friedliche Mittel zu regeln;

3. dass Sicherheit fiir alle Volker gegen einen Angriff ge-
schaffen werde.

Der Internationale Rat ist der Meinung, dass in der heutigen
Welt die Kirchen fiir keine andern Mittel zur Regelung internationaler
Streitigkeiten als fiir Schlichtungsverfahren, Schiedsverfahren oder
gerichtliche Entscheidung eintreten kénnen und dass der wahre Weg
zur Beseitigung aller Kriegsmittel in der Entwicklung eines Systems
internationaler Gerechtigkeit, in dem Wachsen von Achtung und
Vertrauen fiireinander und in der nationalen Opferbereitschaft fiir
das allgemeine Wohl liegt.



N .

Der Internationale Rat richtet an die Kirchen aller Linder den
Ruf, sie mochten den Regierungen ihrer Lander die Bereitschaft zu
aktiver Mitarbeit in der Frage der Herabminderung der Riistungen
auf den niedrigsten Stand erklidren, und bittet dringend alle Glieder
christlicher Gemeinschaften um ihr Gebet in Kirche und Haus, dass
die kommende Abriistungskonferenz unter gottlicher Leitung alle
ersehnten Ergebnisse erreiche. »

Vor der Abstimmung ergriffen noch verschiedene Redner das
Wort; packend sprach vor allem Pasteur E. Gounelle, der die
Greuel des Krieges selbst hat mitansehen miissen und darum ge-
wiinscht hitte, dass der Weltbund noch entschlossener Stellung ge-
nommen und in der Resolution noch mehr auf Einzelheiten ein-
gegangen wire. (Gounelle hatte damit vielen aus dem Herzen ge-
sprochen, aber anderseits musste, wie Bischof Amundsen bemerkt,
eine Entschliessung gefasst werden, die dem freien Gewissensentscheid
des einzelnen nicht zu nahe tritt. Mit der einstimmigen Annahme
dieser Resolution schloss die Tagung.

Gewiss — und darin sind sich wohl alle einig — mit solchen
Resolutionen und Manifesten, mit Reden und Diskussionen iiber die
Abriistung ist es nicht getan: es muss innerlich, in den Herzen der
Volker abgeriistet werden. Darum wird der Arbeitsausschuss des
Weltbundes beauftragt, in den kommenden vier Monaten und wihrend
der Abriistungskonferenz selbst eine intensive Agitationsarbeit unter
den verschiedenen Kirchen zu entfalten, damit an der kirchlichen
Verkiindigung sich das Verantwortungsgefiihl der Volker entziinde
und ihr Gewissen erwache, bis schliesslich die Regierungen unter
dem Druck einer starken offentlichen Meinung, die klar und unzwei-
deutig den Frieden verlangt, nicht mehr anders kénnen als die Ab-
ristung durchfiihren, zu der sie sich selber vertraglich verpflichtet haben.

Im Hinblick auf dieses Ziel suchte auch die Konferenz in
Cambridge den Kontakt mit der Offentlichkeit. An einer stark be-
suchten offentlichen Versammlung redeten ausser dem Prisidenten,
Bischof Amundsen, fast ausschiesslich Vertreter der jiingeren Gene-
ration: ein Deutscher, ein Franzose, ein Englinder, ein Amerikaner,
jeder in seiner Art die Notwendigkeit einer Sinnesinderung und eines
neuen Friedensgeistes betonend. — Auch in der weiteren Offent-
lichkeit blieb die Konferenz nicht unbeachtet: begriisst wurde sie
vom Biirgermeister von Cambridge, vom Rektor der Universitit, von
den Vertretern der verschiedenen englischen Kirchen. Bedeutsame
Botschaften liefen ein vom englischen Konig, vom Erzbischof von
Canterbury, vom Premierminister McDonald, von Arthur Henderson
dem Prisidenten der Genfer Abriistungskonferenz. A




	Kirchliche Chronik

