
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)

Heft: 1

Artikel: Das altkatholisch-anglikanische Interkommunionsschema vor den
Konvokationen von Canterbury und York

Autor: Neuhaus, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404069

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


28

Das altkatholisch-anglikanische Interkommanionsschema

vor den Konvokationen von Canterbury und York.

Die letzten am 20. und 21. Januar dieses Jahres gehaltenen
Synoden (convocations) der beiden anglikanischen
Kirchenprovinzen Canterbury und York wurden nicht mit Unrecht in
der englischen kirchlichen Presse als historische Synoden
bezeichnet. Durch die Bedeutung der dieses Jahr behandelten
Gegenstände und die geistige Höhe der Debatten ist die so oft
wiederholte Behauptung widerlegt worden, als seien diese „alten
Versammlungen" ein Anachronismus und ein sterbendes
Anhängsel der Kirche.

Sie haben erstmalig den Beweis geliefert, dass es mit der
kirchlichen Unionsbewegung, für die sich die anglikanische
Kirche mit echt englischer Zähigkeit einsetzt, wenn auch langsam

vorwärts geht. Die Interkommunion mit den altkatholischen
Kirchen der Utrechter Konvention ist die erste kirchliche
Vereinbarung, die die Kirche von England abgeschlossen hat.
Damit sind die von Döllinger gleich zu Beginn der altkatholischen

Bewegung nach dem Vatikanum aufgenommenen
privaten Beziehungen zu führenden anglikanischen Köpfen, die
auf den Bonner Unionsbesprechungen von 1874 und 1875 in das
Blickfeld der Öffentlichkeit traten, mit einem offiziellen Erfolg
gekrönt worden, der einen vorläufigen Abschluss bedeutet,
wenngleich das Endziel der Unionsbemühungen, die korporative
Union, noch nicht erreicht ist.

Schon über den Eröffnungsgottesdiensten in der Londoner
St. Paulskathedrale und im Yorker Münster, die mit dem
altüberlieferten feierlichen Gepränge gefeiert wurden, lag eine
ernste Weihestimmung, die die gottesdienstliche Handlung auch
für Aussenstehende äusserst eindrucksvoll gestaltete. In St. Paul
für Canterbury feierlicher Empfang des Primas durch die Bischöfe
und den Klerus der Provinz am Hauptportale des Domes.
Prozessionsweise Begleitung desselben unter Orgelbraus und
Psalmengesang des liturgisch gekleideten Sängerchores durch
das Mittelschiff bis zum erzbischöflichen Thron im weiten



— 29 —

Chorraum. Synodallitanei, von einem gesanglich geschulten
Bischof unter Assistenz eines Dechanten abwechselnd mit dem

Chore und Klerus gesungen. Lateinische Predigt. Das Gloria
in excelsis Deo, vom Erzbischof vor dem Hochaltar angestimmt
und vom Chore mit Jubel aufgenommen. Zum Schluss der
erzbischöfliche Segen. Alles in lateinischer Sprache, um den Gottesdienst

als einen solchen für den humanistisch gebildeten Klerus
herauszuheben. Das ist der Verlauf der Eröffnungsgottesdienste
für die Konvokationen.

Der grosse Ernst, der der Bedeutung der Stunde entsprach,
schien sich auch auf die Konvokationen zu übertragen, die dem

am 2. Juli 1931 in Bonn entworfenen altkatholisch-anglikanischen
Interkommunionsschema ihre Zustimmung geben sollten. Auf
ihre Entscheidung kam es an, wie wir einer uns gütigst zur
Verfügung gestellten Arbeit des Domdechanten von Chichester,
A. S. Duncan-Jones, entnehmen, dem wir auch zum Teile die

folgenden Berichte verdanken. Die beiden Konvokationen sind
in der anglikanischen Kirche die höchste und letzte Instanz in
geistlichen Dingen. Jede der beiden Konvokationen besteht aus
zwei Häusern, dem Haus der Bischöfe (Oberhaus) und dem
Haus des Klerus (Unterhaus). Im Unterhause sind ein Drittel
von Amtes wegen Mitglieder, nämlich die Domdechanten und
Erzdiakone. Die andern zwei Drittel sind gewählte Vertreter des

Pfarrklerus, Proctors (Prokuratoren) genannt. Die kanonische
Gesetzgebung wird von den Bischöfen eingeleitet, kann aber
nur durch Zustimmung des Unterhauses Gesetzeskraft erlangen.
So müssen über die Verhandlungsgegenstände stets vier Debatten
stattfinden, je zwei in den Konvokationen von Canterbury und
York. Die diesjährigen Konvokationen erfreuten sich eines sehr
guten Besuches, weil der Wichtigkeit des Haupttraktandums:
Interkommunion mit den Altkatholiken, voll und ganz Rechnung
getragen wurde.

Im Oberhause von Canterbury plädierte der Bischof von
Gloucester, Dr. A. C. Headlam, in fast einstündiger gewichtiger
Rede für die Annahme der bekannten drei Thesen der
altkatholisch-anglikanischen Interkommunion, die in Bonn
entworfen worden waren. Er wies darauf hin, dass die wirkliche
Bedeutung des Antrages darin bestände, dass zum ersten Male
in der Geschichte der Konvokationen und der Kirche von
England der Vorschlag gemacht würde, mit einer andern kirch-



— 30 —

liehen Gemeinschaft in kirchliche Verbindung zu treten. Man
hatte es stets besonders gerne kommentiert, dass die Kirche
von England seit vielen Jahrhunderten in insularer kirchlicher
Isoliertheit gelebt habe. Die altkatholischen Kirchen
repräsentierten die Traditionen zweier grosser Freiheitsbewegungen
während der letzten dreihundert Jahre innerhalb der
römischkatholischen Kirche. Nach einem kurzen Überblick über die
Vorgänge, die zu dem vorliegenden Antrage geführt haben,
betonte der Redner, dass die altkatholische Bewegung gleich
nach ihrer Trennung von Rom von den Anglikanern ohne
Unterschied der Partei mit sehr grossen Sympathien begrüsst
worden sei. Leider sei es nie zu einem kirchenamtlichen Verkehr
gekommen. Wenn sich die Kirche von England mehr kirchlichamtlich

mit der Bewegung auf dem Kontinent beschäftigt hätte,
so hätte sie seiner Meinung nach einen mächtigeren und
weiterreichenden Verlauf genommen.

Unter Hinweis auf die Verhandlungen in Bonn im verflossenen

Jahre erklärte er, dass die Kirche von England für
Ausländer sehr schwer zu verstehen sei. Was diese irre mache,
das sei die herrschende Freiheit der Rede und Kritik. So sei

z. B. der fast einstimmig angenommene Bericht der
Lambethkonferenz sehr heftig kritisiert worden. Obschon seines
Erachtens dieser Bericht mit Ausnahme von vielleicht einer oder
zweier Resolutionen von 90 % der Anglikaner mit Befriedigung
aufgenommen wäre, so hätten die übrigen 10 °/o einige Monate
später einen solchen Lärm vollführt, dass es den Anschein hätte,
als repräsentierten sie die Kirche von England. Das verursache
auf dem Kontinent grosse Verwirrung. Er glaube, es sei ihm
gelungen, die Altkatholiken bezüglich der Parteien in der Kirche
von England wieder zu beruhigen. Er habe darauf hingewiesen,
dass ein grosser Teil des Kirchenvolkes ohne irgend eine
kirchenparteiliche Bindung sei. Wir empfänden die verschiedene
Betonung religiöser Wahrheiten durch verschiedene Parteien eher
als einen Gewinn denn als einen Schaden.

Er vertritt die Ansicht, dass die Thesen bei allen künftigen
Interkommunionsverhandlungen ein wirkliches Muster für das

seien, was sie bezweckten. Man habe einen durchaus
praktischen Grund, den Thesen zuzustimmen. Es bestände seit
einer Reihe von Jahren ein ziemlich reger Verkehr
zwischen Mitgliedern der anglikanischen und der altkatholischen



— 31 —

Kirche. Es sei aus mancherlei Gründen nicht mehr möglich,
die gleiche Zahl englischer Kapläne auf dem Kontinent zu

unterhalten. Daher sei es wünschenswert, dass Glieder der
Kirche von England Gelegenheit hätten, das Sakrament zu

empfangen, wenn sie den Gottesdiensten in einer Kirche
beiwohnten, mit der sie auf dem Kontinente in Union ständen.
Man hat gesagt, dass sie sich durch enge freundschaftliche
Beziehungen zu den Altkatholiken und Orthodoxen von den

Nonkonformisten im eigenen Lande trennen würden. Das sei

aber seines Erachtens nicht der Fall. Jeder Schritt, der sie der
christlichen Reunion näher brächte, würde weitere Schritte in
dieser Richtung wünschbar und leichter machen. Es sei besonders

wichtig, die Barrieren abzubrechen, die sie bis heute von den

Kirchen des Kontinents getrennt hätten.
Der Bischof von Oxford, Dr. Strong, unterstützte den Antrag

des Vorredners und bemerkte, dass die Vorschläge nicht nur
eine ganz neue Beziehung zwischen ihnen und einer andern
Kirche in sich schlössen, sondern bis zu einem gewissen Grade
einen vernünftigeren und wissenschaftlichen Begriff von Einheit
überhaupt darstellten. Der Bischof von London und der Bischof
von Chichester traten gleichfalls für den Antrag ein.

Der Bischof von Norwich, Dr. Pollock, hatte Bedenken, dass
die Begriffe „Union" und „Interkommunion" nicht klar genug
auseinander gehalten würden, worauf der Bischof von Lincoln,
Dr. Swayne, entgegnete, für ihn bedeute Interkommunion und
Union dasselbe. Sie sei die einzige Union, die er wünsche, und
er wäre bereit, sie Reunion zu nennen.

Das Schlusswort hatte, wie üblich, der Primas, der Erzbischof
von Canterbury, Dr. Lang. Er wies auf die tatsächliche Bedeutung
der wichtigen zur Diskussion stehenden Resolution hin. Seines
Wissens sei es in der Geschichte der Konvokationen das erstemal,

dass die Kirche von England formell und durch eine
Resolution in Gemeinschaftsbeziehungen zu einer andern Kirche
träte. Die Resolution stelle einen viel reicheren Begriff der
Union dar, als er ihn je zuvor gehabt habe. Die vorgeschlagene
Interkommunion beruhe nicht auf einer gefühlsmässigen Grundlage,

sondern auf der wohlüberlegten Annahme genau
umschriebener Punkte der Übereinstimmung in Sachen des Glaubens
und der Verfassung. Vor ihnen tue sich ein neuer Gesichtskreis
auf. Sie schauten weiter aus zu neuen Beziehungen mit andern



Kirchen. Er hoffe, dass nun ein neuer Anfang für einen grossen
kirchlichen Organismus entstehen werde, in dem jede Kirche
ihre eigene Aufgabe auf ihre eigene Weise in Einheit
untereinander erfüllen werde, und zwar nicht aus reinem Gefühlsleben

heraus, sondern in definierter Einheit, die auf Glauben
und Verfassung aufgebaut sei.

Die Resolution wurde im Hause der Bischöfe einstimmig
angenommen, und der Erzbischof erklärte, er werde sie dem
Erzbischof von Utrecht und den Metropoliten der anglikanischen
Gemeinschaft zustellen.

Im Unterhause des Klerus der Provinz Canterbury trat der
Domdechant von Chichester für die Interkommunion mit den
altkatholischen Kirchen ein. Es handle sich um eine
folgenschwere Entscheidung, und zwar aus zwei Gründen: Es sei das
erstemal seit der Reformation, dass ein Teil der anglikanischen
Gemeinschaft formell mit einer andern Gruppe von Christen
in Gemeinschaft trete. Zweitens könne der Charakter der
vorgeschlagenen Beziehungen sehr wohl einen Präzedenzfall für
die Zukunft schaffen. Nach einer meisterhaften Skizze der
Geschichte des Altkatholizismus ging er dann auf die Beziehungen
zwischen Altkatholiken und der Kirche von England ein.

Anglikaner aller Richtungen hätten den Altkatholiken von jeher
grosse Sympathien entgegengebracht. Anfangs der 70er Jahre
des vorigen Jahrhunderts hätten zwischen ihnen Konferenzen
in Bonn stattgefunden, an denen auch orthodoxe Vertreter
teilgenommen hätten. In jener Zeit hätte die Konvokation von
Canterbury eine in Bonn entworfene Erklärung approbiert.
Doch der Bericht des Komitees wurde der Konvokation niemals
vorgelegt infolge der heftigen Opposition von Dr. Pusey, der
sich damals darüber aufregte, dass das Komitee geneigt war,
die Filioque-Klausel fallen zu lassen, um der Orthodoxie
entgegenzukommen. Diese Opposition veranlasste die Altkatholiken dann,
sich enger zusammenzuschliessen, und im Jahre 1889 stimmten
sie alle der Utrechter-Erklärung zu. Im Jahre 1925 anerkannte
der Erzbischof von Utrecht formell die Gültigkeit der
anglikanischen Weihen, und in der letzten Lambeth-Konferenz waren
sich unsere Bischöfe darüber einig, dass im Glauben und in der
Verfassung der altkatholischen Kirche nichts mit der Lehre der
anglikanischen Kirche Unvereinbares existiere. Die altkatholischen

Bischöfe billigten in ihrer Zusammenkunft am 7. September



zu Wien das Interkommunionsschema, das zur Debatte steht. —
Die Beziehungen des Dechanten zu den Altkatholiken datierten
seit 1899. Sie wären eine Gemeinschaft von Christen, zu der
die Anglikaner eine natürliche und unwillkürliche Sympathie
empfänden. Sie hätten den römischen Ritus, den sie mit geringen
Abänderungen in die Muttersprache übersetzt hätten. Sie seien
sehr religiös. Ihr Glaube stände auf sakramentaler Grundlage
und sei von der Schrift durchdrungen. Die vorgeschlagene
Interkommunion bestände auf der Anerkennung dessen, dass

Einheit im wesentlichen mit Mannigfaltigkeit in den Formen
sakramentaler Frömmigkeit oder liturgischer Praxis wohl
vereinbar sei. Das sei sicher die einzige Art und Weise, in der
wesentliche Reunion überhaupt erreicht werden könne. Einer
der wichtigsten Gesichtspunkte für die Interkommunion mit den
Altkatholiken sei die Tatsache, dass es sich nicht um Anbahnung
von Beziehungen zu einer andern christlichen Gemeinschaft
schlechthin handle, sondern um die Gründung von Beziehungen
zu einer kirchlichen Gemeinschaft andern völkischen Ursprunges.
Es wäre eine grosse Bekundung der Sehnsucht nach einer
katholischen oder universellen Kirche. Für die Zukunft sei es
wichtig, dass die englische Kirche in Gemeinschaft mit einer
Körperschaft von Christen auf dem europäischen Kontinent
stände, die ihr helfen werde, sich von dem Begriffe frei zu
machen, als ob die Kirche so etwas wie ein Spross Englands sei.

Rev. G. F. Graham-Brown, Chef des Wicliffe-IIall in Oxford,
ein führender Evangelikaler, unterstützte den Antrag ebenfalls.
Er berichtete, dass er evangelikales Mitglied der Kommission
gewesen sei, die die Sätze des Schemas eingehend geprüft und
nach sorgfältiger Prüfung formuliert habe. Er bezeichnete die
Fragen über die Lehre, die aufgetaucht waren, und die Einwände,
welche die Evangelikalen im allgemeinen gegen die Utrechter
Erklärung und die Ritualien der altkatholischen Kirche erhöben.
Sie machten fünf Haupteinwände : Der erste sei das Festhalten
des Kanons des sei. Vinzenz von Lerin. Der zweite sei die
Annahme der sieben allgemeinen Konzilien. Der dritte die
Beibehaltung gewisser dogmatischer Entscheidungen des Konzils
von Trient (darunter das Dogma, dass die 7 Sakramente von
Christus eingesetzt seien, die Kommunion unter einer Gestalt,
Anrufung der Heiligen, Spendung der Wegzehrung, Gebete für
die Verstorbenen). Der vierte die Lehre von der hl. Eucharistie

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1932. 3



— 34 —

(besonders der Gebrauch der Segensandacht, die Feier von
Fronleichnam, die Aussetzung der geweihten Elemente zum
Zwecke der Betrachtung und Verehrung, die Aufbewahrung der
hl. Eucharistie, die Theorie, dass sich Christus beständig selbst
opfere und die Darbringung der Messe für die Verstorbenen).
Der fünfte die Form des Segens, der von den Bischöfen den

neugeweihten Priestern gegeben werde: „Der Segen des

allmächtigen Gottes, Vaters, Sohnes und hl. Geistes komme auf
dich herab, auf dass du zum priesterlichen Stande geweiht sein
und immerwährende Opfer für die Sünden und Beleidigungen
des Volkes darbringen mögest!" Diese Einwände wurden den
altkatholischen Vertretern der Kommission vorgelegt, damit sie
die evangelikale Auffassung über die Utrechter Konvention
kennen lernten. Die Schwierigkeiten wurden befriedigend gelöst.

Die Altkatholiken erklärten, dass sie die Hinlänglichkeit
der hl. Schrift annähmen. Sie setzten die Bedeutung, die für sie
die Tradition habe, auseinander, indem sie betonten, dass die
hl. Schrift als prima régula fidei anerkannt würde. Die
Tradition fände sich teils in der Übereinstimmung der grossen
Kirchen, die mit der Urkirche in historischer Kontinuität ständen,
teils würde sie aus den geschriebenen Dokumenten nach wissen-
sckaftlichen Methoden eruiert. Im Hinblick auf diese Erklärung
sei es ihm möglich gewesen, die altkatholische Stellung zu
Schrift und Tradition anzunehmen. Ebenso sei er in der Lage
gewesen, die Erklärung anzuerkennen, dass die vier ersten
allgemeinen Konzilien eine grössere Bedeutung haben als die
drei nachfolgenden. Die schlimmste Schwierigkeit war ihm die
Lehre von der hl. Eucharistie, besonders wie sie sich in den
Weiheformularien ausspricht. Aber die Altkatholiken erklärten,
dass sie den Ausdruck „Sühnopfer" nicht im Sinne einer Wiederholung

des Opfers auf Golgatha annehmen und dass sie die
Transsubstantiationslehre nicht im mittelalterlichen Sinne
akzeptierten. So sei es ihm möglich gewesen, das Dokument zu
unterzeichnen. Er habe das nicht getan, weil er antirömisch
oder antikalvinisch sei, sondern weil er glaubte, die gewählten
Termini der Resolution seien positive Grundsätze, auf denen
nicht allein die Kirche von England, sondern die Kirche Gottes
für viele Jahre der Zukunft vorwärts kommen könne, da ihren
Gliedern neues Licht und eine neue Inspiration gegeben sei.
Es wären Termini, die jedes getaufte Mitglied der Kirche



— 35 -
Gottes annehmen könne, und er zöge daraus den logischen
Schluss, dass sie von der Interkommunion niemals ein getauftes
Glied einer anerkannten Kirche ausschliessen dürften. Es sei
in einigen Lagern angedeutet worden, dass die Ausdrücke der
Interkommunion mit den Altkatholiken eine unüberbrückbare
Schranke für die Interkommunion mit andern Christen bilden
würde. Nach seiner Meinung und nach der Meinung von
Vertretern nonkonformistischer Kirchen, die mit ihm darüber
verhandelt hätten, sei eher das Gegenteil der Fall. Sie würden
die Kirche befähigen, fortschreitend die Frage der Interkommunion

in einem neuen Lichte und mit wachsender Inspiration
zu betrachten.

Dr. Darwell Stone, Chef des Pusey-Hauses in Oxford, einer
der gelehrtesten Anglokatholiken, sagte, dass er der Rede des
Chefs der Wicliffe-Hall mit grösster Aufmerksamkeit gelauscht
habe. Die Aufzählung der evangelikalen Einwände gegen den
Glauben der Altkatholiken und ihre kirchliche Praxis habe ihm
gezeigt, dass er der Frage der Interkommunion von einem ganz
andern Standpunkte nähertrete. Viele von den Punkten, welche
die Evangelikalen als Einwände betrachten, hätten seine
Sympathie für die Altkatholiken vermehrt. Doch sei er dankbar,
dass er in seinen Schlussfolgerungen zum gleichen Ergebnis
käme wie sein Vorredner.

Auch der Bischof von Barking unterstützte die Resolution,
die dann einstimmig auch im Unterhause von Canterbury durchging.

Darauf erhob sich das ganze Haus. Der Prolokutor
(Präsident) verrichtete das Gebet für die Einheit der Kirche:
Domine Jesu Christe, qui dixisti apostolis tuis, pacem meam do
vobis, pacem meam relinquo vobis, ne respicias peccata mea,
sed fidem ecclesiae tuae, eamque secundum voluntatem tuam
pacificare et coadunare digneris. Qui vivis et régnas in saecula
saeculorum. Amen.

Dann stimmt das ganze Haus das Gloria an.
An den gleichen Tagen nahmen auch die Konvokationen

der Kirchenprovinz York zu dem Interkommunionsschema
Stellung. Im Oberhaus begründete der Bischof von Durham den
Antrag auf Annahme. Er wies in düstern Farben auf eine neu
auftauchende Gefahr hin, die nur eine historische Parallele
habe: Das Vordringen des Mohammedanismus im 7. Jahrhundert.
Eine solche Gefahr brande bereits an den Ufern der westlichen



— 36 —

Kultur und drohe sie zu verschlingen. Dieser Gefahr des

Bolschewismus könne nur ein einiges Christentum begegnen.
So ergäbe sich die Notwendigkeit einer gemeinsamen christlichen

Front, zu der das Schema hinlenken möchte.
Auch der Bischof von Chester sprach in befürwortendem

Sinne. Der Bischof von Ripon, Dr. Burroughs, begrüsste die
Resolution als einen Schritt in der Richtung der kirchlichen
Internationale, der die geistige Mission der Kirche von England
erweitern würde. Zum Schluss sprach der Erzbischof von York.
Er sei jetzt bezüglich der kirchlichen Union im Lande hoffnungsvoller

als noch vor kurzem, nachdem er mit Vertretern der
Freikirchen gesprochen habe. Obschon die Schwierigkeiten
noch sehr gross seien, wäre er nun in seinen Erwartungen
weniger pessimistisch. Er warnte vor dem, was er „contention
with separation", d. h. sektenhafte Selbstgenügsamkeit, nannte.
Dann wurde die Resolution einstimmig angenommen.

Im Unterhause von York sprach Domherr Ackerley (Bradford)

für die vom Oberhause angenommenen Beschlüsse über
die Interkommunion. Er wurde darin vom Bischof von Middleton
unterstützt. Domherr F. IL Scott (Hull) äusserte einige Befürchtungen.

Es sei zwar sicher, dass hinter solchen Bemühungen
die Sehnsucht nach Reunion stände. Es wäre aber verhängnisvoll,

wenn von diesem Haus der Eindruck ausginge, als sei die
Interkommunion mit den Altkatholiken eine Art Belohnung für
ihre Loslösung von Rom.

Der Erzdiakon von Sheffield erklärte, ihn habe der Ab
schnitt des Schemas etwas befremdet, der zugibt, dass jede
Kirche glaubt, die andere halte alles Wesentliche des christlichen

Glaubens fest und doch nicht die Annahme aller
Lehrmeinungen, sakramentalen Frömmigkeit und liturgischen Praxis
verlange, die der andern charakteristisch ist. Die Thesen
könnten als eine rückläufige Orientierung aufgefasst werden
und geben in der Folge möglicherweise Anlass zu
Missverständnissen über ihre wahre Bedeutung. Tausende von Nicht-
konformisten würden unter diesen Bedingungen zur
Interkommunion bereit sein und sie willkommen heissen, aber die
Kirche habe ihnen gegenüber wenigstens offiziell vorher nie
solche Gefühle gezeigt. Er sähe es gerne, wenn irgendeine
Verständigung mit den Nichtkonformisten zustande käme,
zumal in Rücksieht auf die Ereignisse im nächsten September,



— 37 —

da sich alle Methodisten zu einer grossen Kirche zusammen-
schliessen würden.

Trotz der erwähnten Bedenken, die ja in der mehrheitlich
evangelikalen Nordprovinz York zu erwarten waren, wurde
das Interkommunionsschema auch im Unterhaus von York
einstimmig angenommen.

Der Erzbischof von Canterbury hat in einem Brief vom
29. Januar dem Erzbischof von Utrecht das Resultat der
Beratungen mitgeteilt. Es heisst darin :

„Mit grosser Genugtuung und Dankbarkeit schreibe ich
Ihnen, um Sie zu unterrichten, dass die Konvokationen der
Provinzen Canterbury und York, die Bischöfe sowohl wie die

Vertreter des Klerus, einmütig und mit wahrem Enthusiasmus

folgenden Beschluss angenommen haben:
Dieses Haus genehmigt folgendes Schema, das die

Vertreter der altkatholischen Kirchen und der Kirchen der
anglikanischen Gemeinschaft am 2. Juli 1931 in Bonn vereinbart
haben :

1. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizität
und Selbständigkeit der andern und hält ihre eigene aufrecht.

2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von
Mitgliedern der andern zur Teilnahme an den Sakramenten zu.

3. Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft
die Annahme aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frömmigkeit
oder liturgischen Praxis, die der andern eigentümlich ist, sondern
schliesst in sich, dass jede glaubt, die andere halte alles Wesentliche

des christlichen Glaubens fest.
Dieses Haus stimmt der Interkommunion zwischen der

Kirche von England und den altkatholischen Kirchen unter
diesen Bedingungen zu."

„Soweit es die Kirche von England angeht, freue ich mich,
dass jetzt eine Verbindung wirklicher Interkommunion zwischen
der Kirche von England und den altkatholischen Kirchen
hergestellt ist, und ich glaube, class diese Verbindung stärker und
tiefer wird als in den vergangenen Jahren.

Es ist jetzt meine Pflicht, die Metropoliten und die
präsidierenden Bischöfe der verschiedenen Kirchen der
anglikanischen Gemeinschaft auf der ganzen Erde davon zu
unterrichten und ich zweifle nicht, dass ihre Synoden denselben
Verlauf nehmen werden wie die Konvokationen von Canterbury



- 38 —

und York bezüglich der Kirche von England. Ohne Zweifel
unternehmen Sie ähnliche Schritte, um die altkatholischen
Bischöfe über den Inhalt dieses Briefes zu informieren."

Somit ist die Sakramentsgemeinschaft zwischen uns und der
Kirche von England Tatsache geworden. Wir freuen uns dessen

aufrichtig mit Dankbarkeit gegen Gott. Nun sind unsere fast
60jährigen Bemühungen in dieser Richtung nicht umsonst
gewesen. Wir sind durch diese Interkommunion mit einer grossen
Kirche von dem lastenden Drucke unserer Kleinheit befreit
worden. Nun sollten wir wieder mehr aus uns heraustreten und
uns von geistiger Abkapselung loslösen. Lasset uns den
geistigen Verkehr mit der Kirche von England, zumal mit der
anglokatholischen Richtung, nach Kräften pflegen Wir könnten
da nicht nur empfangen, sondern auch geben. Benutzen wir
jede Gelegenheit, die anglikanischen Gottesdienste zu besuchen,
dort zu kommunizieren, die Anglikaner zu unsern Gottesdiensten
einzuladen und ihnen für ihre Gottesdienste, wo das angeht,
unsere Kirche zur Verfügung zu stellen, damit auch so die
Interkommunion nach aussen in Erscheinung tritt.

Ein besonderer Segen würde aus dieser Interkommunion
auf uns herabströmen, wenn wir von den Anglikanern den
tief-religiösen Sinn, das grosse kirchliche Bedürfnis und Interesse,

den Opfersinn und die Hochschätzung der Bibel
übernehmen könnten. Die neue kirchliche Bindung legt uns allen
neue Pflichten auf, durch vermehrten Eifer im kirchlichen
Leben uns der Interkommunion würdig zu machen.

C. Neuhaus.


	Das altkatholisch-anglikanische Interkommunionsschema vor den Konvokationen von Canterbury und York

