Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)

Heft: 1

Artikel: Das altkatholisch-anglikanische Interkommunionsschema vor den
Konvokationen von Canterbury und York

Autor: Neuhaus, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404069

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das altkatholisch-anglikanische Interkommunionsschema
vor den Konvokationen von Canterbury und York.

Die letzten am 20. und 21. Januar dieses Jahres gehaltenen
Synoden (convocations) der beiden anglikanischen Kirchen-
provinzen Canterbury und York wurden nicht mit Unrecht in
der englischen kirchlichen Presse als historische Synoden be-
zeichnet. Durch die Bedeutung der dieses Jahr behandelten
Gegenstinde und die geistige Hohe der Debatten ist die so oft
wiederholte Behauptung widerlegt worden, als seien diese ,alten
Versammlungen“ ein Anachronismus und ein sterbendes An-
hingsel der Kirche.

Sie haben erstmalig den Beweis geliefert, dass es mit der
kirchlichen Unionsbewegung, fir die sich die anglikanische
Kirche mit echt englischer Zahigkeit einsetzt, wenn auch lang-
sam vorwirts geht. Die Interkommunion mit den altkatholischen
Kirchen der Utrechter Konvention ist die erste kirchliche Ver-
einbarung, die die Kirche von England abgeschlossen hat.
Damit sind die von Dollinger gleich zu Beginn der altkatho-
lischen Bewegung nach dem Vatikanum aufgenommenen pri-
vaten Beziehungen zu fiilhrenden anglikanischen Kopfen, die
auf den Bonner Unionsbesprechungen von 1874 und 1875 in das
Blickfeld der Offentlichkeit traten, mit einem offiziellen Erfolg
gekront worden, der einen vorliufigen Abschluss bedeutet,
wenngleich das Endziel der Unionsbemithungen, die korporative
Union, noch nicht erreicht ist.

Schon iiber den Eroffnungsgottesdiensten in der Londoner
St. Paulskathedrale und im Yorker Miinster, die mit dem alt-
uberlieferten feierlichen (tepriange gefeiert wurden, lag eine
ernste Weihestimmung, die die gottesdienstliche Handlung auch
fir Aussenstehende dusserst eindrucksvoll gestaltete. In St. Paul
fir Canterbury feierlicher Empfang des Primas durch die Bischofe
und den Klerus der Provinz am Hauptportale des Domes.
Prozessionsweise Begleitung desselben unter Orgelbraus und
Psalmengesang des liturgisch gekleideten Sdngerchores durch
das Mittelschiff bis zum erzbischoflichen Thron im weiten



Chorraum. Synodallitanei, von einem gesanglich geschulten
Bischof unter Assistenz eines Dechanten abwechselnd mit dem
Chore und Klerus gesungen. Lateinische Predigt. Das Gloria
in excelsis Deo, vom Erzbischof vor dem Hochaltar angestimm¢
und vom Chore mit Jubel aufgenommen. Zum Schluss der erz-
bischofliche Segen. Alles in lateinischer Sprache, um den Gottes-
dienst als einen solchen fiir den humanistisch gebildeten Klerus
herauszuheben. Das ist der Verlauf der Eroffnungsgottesdienste
fir die Konvokationen. ‘

Der grosse Ernst, der der Bedeutung der Stunde entsprach,
schien sich auch auf die Konvokationen zu libertragen, die dem
am 2.Juli 1931 in Bonn entworfenen altkatholisch-anglikanischen
Interkommunionsschema ihre Zustimmung geben sollten. Auf
ihre Entscheidung kam es an, wie wir einer uns gitigst zur
Verfiigung gestellten Arbeit des Domdechanten von Chichester,
A. S. Duncan-Jones, entnehmen, dem wir auch zum Teile die
folgenden Berichte verdanken. Die beiden Konvokationen sind
in der anglikanischen Kirche die hochste und letzte Instanz in
geistlichen Dingen. Jede der beiden Konvokationen besteht aus
zwei Héusern, dem Haus .der Bischéfe (Oberhaus) und dem
Haus des Klerus (Unterhaus). Im Unterhause sind ein Drittel
von Amtes wegen Mitglieder, nimlich die Domdechanten und
Erzdiakone. Die andern zwei Drittel sind gewihlte Vertreter des
Pfarrklerus, Proctors (Prokuratoren) genannt. Die kanonische
Gesetzgebung wird von den Bischofen eingeleitet, kann aber
nur durch Zustimmung des Unterhauses Gesetzeskraft erlangen.
So miissen liber die Verhandlungsgegenstinde stets vier Debatten
stattfinden, je zwei in den Konvokationen von Canterbury und
York. Die diesjahrigen Konvokationen erfreuten sich eines sehr
guten Besuches, weil der Wichtigkeit des Haupttraktandums:
Interkommunion mit den Altkatholiken, voll und ganz Rechnung
getragen wurde.

Im Oberhause von Canterbury pladierte der Bischof von
Gloucester, Dr. A. C. Headlam, in fast einstiindiger gewichtiger
Rede fir die Annahme der bekannten drei Thesen der alt-
katholisch-anglikanischen Interkommunion, die in Bonn ent-
worfen worden waren. Er wies darauf hin, dass die wirkliche
Bedeutung des Antrages darin bestinde, dass zum ersten Male
in der Geschichte der Konvokationen und der Kirche von
England der Vorschlag gemacht wiirde, mit einer andern kirch-



— 30 —

lichen Gemeinschaft in kirchliche Verbindung zu treten. Man
hatte es stets besonders gerne Kkommentiert, dass die Kirche
von England seit vielen Jahrhunderten in insularer kirchlicher
Isoliertheit gelebt habe. Die altkatholischen Kirchen repri-
sentierten die Traditionen zweier grosser Freiheitshewegungen
wihrend der letzten dreihundert Jahre innerhalb der rémisch-
katholischen Kirche. Nach einem kurzen Uberblick iiber die
Vorginge, die zu dem vorliegenden Antrage gefiihrt haben,
betonte der Redner, dass die altkatholische Bewegung gleich
nach ihrer Trennung von Rom von den Anglikanern ohne
Unterschied der Partei mit sehr grossen Sympathien begrisst
worden sei. Leider sei es nie zu einem Kirchenamtlichen Verkehr
gekommen. Wenn sich die Kirche von England mehr kirchlich-
amtlich mit der Bewegung auf dem Kontinent beschiftigt hiitte,
so hitte sie seiner Meinung nach einen méchtigeren und weiter-
reichenden Verlauf genommen.

Unter Hinweis auf die Verhandlungen in Bonn im verflos-
genen Jahre erklirte er, dass die Kirche von England fir Aus-
lander sehr schwer zu verstehen sei. Was diese irre mache,
das sei die herrschende Freiheit der Rede und Kritik. So sei
z. B. der fast einstimmig angenommene Bericht der Lambeth-
konferenz sehr heftig kritisiert worden. Obschon seines Er-
achtens dieser Bericht mit Ausnahme von vielleicht einer oder
zweier Resolutionen von 90 °/ der Anglikaner mit Befriedigung
aufgenommen wire, so hiitten die tibrigen 10 °/o einige Monate
spiiter einen solchen Lirm vollfihrt, dass es den Anschein hiitte,
als reprasentierten sie die Kirche von England. Das verursache
auf dem Kontinent grosse Verwirrung. EKr glaube, es sei ihm
gelungen, die Altkatholiken beziiglich der Parteien in der Kirche
von England wieder zu beruhigen. Er habe darauf hingewiesen,
dass ein grosser Teil des Kirchenvolkes ohne irgend eine kirchen-
parteiliche Bindung sei. Wir empfidnden die verschiedene Be-
tonung religioser Wahrheiten durch verschiedene Parteien eher
als einen Gewinn denn als einen Schaden.

Er vertritt die Ansicht, dass die Thesen bei allen kiinftigen
Interkommunionsverhandlungen ein wirkliches Muster fir das
seien, was sie bezweckten. Man habe einen durchaus prak-
tischen Grund, den Thesen zuzustimmen. Es Dbestinde seit
einer Reihe von Jahren ein ziemlich reger Verkehr zwi-
schen Mitgliedern der anglikanischen und der altkatholischen



Kirche. Es sei aus mancherlei Griinden nicht mehr moglich,
die gleiche Zahl englischer Kapline auf dem Kontinent zu
unterhalten. Daher sei es wiinschenswert, dass Glieder der
Kirche von England Gelegenheit hitten, das Sakrament zu
empfangen, wenn sie den Gottesdiensten in einer Kirche bei-
wohnten, mit der sie auf dem Kontinente in Union stinden.
Man hat gesagt, dass sie sich durch enge Ireundschaftliche
Beziehungen zu den Altkatholiken und Orthodoxen von den
Nonkonformisten im eigenen Lande trennen wiirden. Das sei
aber seines Erachtens nicht der Fall. Jeder Schritt, der sie der
christlichen Reunion niber brichte, wiirde weitere Schritte in
dieser Richtung wiinschbar und leichter machen. Es sei besonders
wichtig, die Barrieren abzubrechen, die sie bis heute von den
Kirchen des Kontinents getrennt hétten.

Der Bischof von Oxford, Dr. Strong, unterstiitzte den Antrag
des Vorredners und bemerkte, dass die Vorschlige nicht nur
eine ganz neue Beziehung zwischen ihnen und einer andern
Kirche in sich schlossen, sondern bis zu einem gewissen Grade
einen verniinftigeren und wissenschaftlichen Begriff von Einheit
tiberhaupt darstellten. Der Bischof von London und der Bischof
von Chichester traten gleichfalls fiir den Antrag ein.

Der Bischof von Norwich, Dr. Pollock, hatte Bedenken, dass
die Begriffe ,Union“ und ,Interkommunion“ nicht klar genug
auseinander gehalten wirden, worauf der Bischof von Lincoln,
Dr. Swayne, entgegnete, fir ihn bedeute Interkommunion und
Union dasselbe. Sie sei die einzige Union, die er wiinsche, und
er wire bereit, sie Reunion zu nennen.

Das Schlusswort hatte, wie iiblich, der Primas, der Erzbischof
von Canterbury, Dr. Lang. Er wies auf die tatséichliche Bedeutung
der wichtigen zur Diskussion stehenden Resolution hin. Seines
Wissens sei es in der Geschichte der Konvokationen das erste-
mal, dass die Kirche von England formell und durch eine
Resolution in Gemeinschaftsbeziehungen zu einer andern Kirche
trate. Die Resolution stelle einen viel reicheren Begriff der
Union dar, als er ihn je zuvor gehabt habe. Die vorgeschlagene
Interkommunion beruhe nicht auf einer gefiihlsméissigen Grund-
lage, sondern auf der wohliiberlegten Annahme genau um-
schriebener Punkte der Ubereinstimmung in Sachen des Glaubens
und der Verfassung. Vor ihnen tue sich ein neuer Gesichtskreis
auf. Sie schauten weiter aus zu neuen Beziehungen mit andern



9

2

Kirchen. Er hoffe, dass nun ein neuer Anfang fiir einen grossen
kirchlichen Organismus entstehen werde, in dem jede Kirche
ihre eigene Aufgabe auf ihre eigene Weise in Einheit unter-
einander erfiillen werde, und zwar nicht aus reinem Gefiihls-
leben heraus, sondern in definierter Einheit, die auf Glauben
und Verfassung aufgebaut sei.

Die Resolution wurde im Hause der Bischoife einstimmig
angenommen, und der Erzbischof erklirte, er werde sie dem
Erzbischof von Utrecht und den Metropoliten der anglikanischen
Gemeinschaft zustellen.

Im Unterhause des Klerus der Provinz Canterbury trat der
Domdechant von Chichester fir die Interkommunion mit den
altkatholischen Kirchen ein. Es handle sich um eine folgen-
schwere Entscheidung, und zwar aus zwel Griinden: Es sei das
erstemal seit der Reformation, dass ein Teil der anglikanischen
Gemeinschaft formell mit einer andern Gruppe von Christen
in Gemeinschaft trete. Zweitens konne der Charakter der vor-
geschlagenen Beziehungen sehr wohl einen Priizedenzfall fir
die Zukunft schaffen. Nach einer meisterhaften Skizze der Ge-
schichte des Altkatholizismus ging er dann auf die Beziehungen
zwischen Altkatholiken und der Kirche von England ein.
Anglikaner aller Richtungen hitten den Altkatholiken von jeher
grosse Sympathien entgegengebracht. Anfangs der 70er Jahre
des vorigen Jahrhunderts hétten zwischen ihnen Konferenzen
in Bonn stattgefunden, an denen auch orthodoxe Vertreter
teilgenommen hiitten. In jener Zeit hitte die Konvokation von
Canterbury eine in Bonn entworfene Erklarung approbiert.
Doch der Bericht des Komitees wurde der Konvokation niemals
vorgelegt infolge der heftigen Opposition von Dr. Pusey, der
sich damals dariiber aufregte, dass das Komitee geneigt war,
die Filioque-Klausel fallen zu lassen, um der Orthodoxie entgegen-
zukommen. Diese Opposition veranlasste die Altkatholiken dann,
sich enger zusammenzuschliessen, und im Jahre 1889 stimmten
sie alle der Utrechter-Erklarung zu. Im Jahre 1925 anerkannte
der Erzbischof von Utrecht formell die Giltigkeit der angli-
kanischen Weihen, und in der letzten Lambeth-Konferenz waren
sich unsere Bischofe dariiber einig, dass im Glauben und in der
Verfassung der altkatholischen Kirche nichts mit der l.ehre der
anglikanischen Kirche Unvereinbares existiere. Die altkatho-
lischen Bischofe billigten inihrer Zusammenkunft am 7. September



zu Wien das Interkommunionsschema, das zur Debatte steht. —
Die Bezichungen des Dechanten zu den Altkatholiken datierten
seit 1899. Sie wiren eine Gemeinschalt von Christen, zu der
die Anglikaner eine nattirliche und unwillkiirliche Sympathie
empfinden. Sie hiitten den rémischen Ritus, den sie mit geringen
Abiéinderungen in die Muttersprache iibersetzt héitten. Sie seien
sehr religios. Thr Glaube stinde auf sakramentaler Grundlage
und sei von der Schrift durchdrungen. Die vorgeschlagene
Interkommunion bestiinde auf der Anerkennung dessen, dass
Finheit im wesentlichen mit Mannigfaltigkeit in den Formen
sakramentaler Frommigkeit oder liturgischer Praxis wohl ver-
einbar sei. Das sei sicher die einzige Art und Weise, in der
wesentliche Reunion tiberhaupt erreicht werden konne. Einer
der wichtigsten Gesichtspunkte fiir die Interkommunion mit den
Altkatholiken sei die Tatsache, dass es sich nicht um Anbahnung
von Beziehungen zu einer andern christlichen Gemeinschaft
schlechthin handle, sondern um die Griindung von Beziehungen
zu einer kirchlichen Gemeinschaft andern volkischen Ursprunges.
Es wire eine grosse Bekundung der Sehnsucht nach einer
katholischen oder universellen Kirche, Fiir die Zukunft sei es
wichtig, dass die englische Kirche in Gemeinschaft mit einer
Korperschaft von Christen auf dem européischen Kontinent
stinde, die ihr helfen werde, sich von dem Begriffe frei zu
machen, als ob die Kirche so etwas wie ein Spross Englands sei.

Rev. G. F. Graham-Brown, Chef des Wicliffe-IIall in Oxford,
ein fohrender Evangelikaler, unterstiitzte den Antrag ebenfalls.
Er berichtete, dass er evangelikales Mitglied der Kommission
gewesen sei, die die Sitze des Schemas eingehend gepriift und
nach sorgfiltiger Prifung formuliert habe. Er bezeichnete die
Fragen tber die Lehre, die aufgetaucht waren, und die Einwinde,
welche die Evangelikalen im allgemeinen gegen die Utrechter
Erklirung und die Ritualien der altkatholischen Kirche erhoben.
Sie machten finf Haupteinwénde: Der erste sei das Festhalten
des Kanons des sel. Vinzenz von Lerin. Der zweite sei die An-
nahme der sieben allgemeinen Konzilien. Der dritte die Bei-
behaltung gewisser dogmatischer Entscheidungen des Konzils
von Trient (darunter das Dogma, dass die 7 Sakramente von
Christus eingesetzt seien, die Kommunion unter einer Gestalt,
Anrufung der Heiligen, Spendung der Wegzehrung, Gebete fiir
die Verstorbenen). Der vierte die Lehre von der hl. Eucharistie

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1932. 3



34 —

(besonders der Gebrauch der Segensandacht, die Feier von
Fronleichnam, die Aussetzung der geweihten Elemente zum
Zwecke der Betrachtung und Verehrung, die Aufbewahrung der
hl. Eucharistie, die Theorie, dass sich Christus bestéindig selbst
opfere und die Darbringung der Messe fiir die Verstorbenen).
Der funfte die Form des Segens, der von den Bischofen den
neugeweihten Priestern gegeben werde: ,Der Segen des all-
méchtigen Gottes, Vaters, Sohnes und hl. Geistes komme auf
dich herab, auf dass du zum priesterlichen Stande geweiht sein
und immerwihrende Opfer fiir die Siinden und Beleidigungen
des Volkes darbringen mogest!“ Diese Finwinde wurden den
altkatholischen Vertretern der Kommission vorgelegt, damit sie
die evangelikale Auffassung iiber die Utrechter Konvention
kennen lernten. Die Schwierigkeiten wurden befriedigend gelost.

Die Altkatholiken erklirten, dass sie die Hinldnglichkeit
der hl. Schrift annihmen. Sie setzten die Bedeutung, die fiir sie
die Tradition habe, auseinander, indem sie betonten, dass die
hl. Schrift als prima regula fidei anerkannt wiirde. Die Tra-
dition fiande sich teils in der Uberecinstimmung der grossen
Kirchen, die mit der Urkirche in historischer Kontinuitit stéinden,
teils wiirde sie aus den geschriebenen Dokumenten nach wissen-
sckaftlichen Methoden eruiert. Im Hinblick auf diese Erkliarung
sei es ihm moglich gewesen, die altkatholische Stellung zu
Schrift und Tradition anzunehmen. Ebenso sei er in der Lage
gewesen, die Erklirung anzuerkennen, dass die vier ersten
allgemeinen Konzilien eine grossere Bedeutung haben als die
drei nachfolgenden. Die schlimmste Schwierigkeit war ibm die
Lehre von der hl. Eucharistie, besonders wie sie sich in den
Weiheformularien ausspricht. Aber die Altkatholiken erklérten,
dass sie den Ausdruck ,Sthnopfer“ nicht im Sinne einer Wieder-
holung des Opfers auf Golgatha annehmen und dass sie die
Transsubstantiationslehre nicht im mittelalterlichen Sinne akzep-
tierten. So sei es ihm moglich gewesen, das Dokument zu
unterzeichnen. Er habe das nicht getan, weil er antiromisch
oder antikalvinisch sei, sondern weil er glaubte, die gewéhlten
Termini der Resolution seien positive Grundsitze, auf denen
nicht allein die Kirche von England, sondern die Kirche Gottes
fur viele Jahre der Zukunft vorwérts kommen koénne, da ihren
Gliedern neues Licht und eine neue Inspiration gegeben sei.
- Es wiéren Termini, die jedes getaufte Mitglied der Kirche



— 85 —

Gottes annebmen konne, und er zoge daraus den logischen
Schluss, dass sie von der Interkommunion niemals ein getauftes
Glied einer anerkannten Kirche ausschliessen diirften. KEs sei
in einigen Lagern angedeutet worden, dass die Ausdriicke der
Interkommunion mit den Altkatholiken eine uniiberbriickbare
Schranke fiir die Interkommunion mit andern Christen bilden
wiirde. Nach seiner Meinung und nach der Meinung von Ver-
tretern nonkonformistischer Kirchen, die mit ihm dariliber ver-
handelt hitten, sei cher das Gegenteil der Fall. Sie wiirden
die Kirche befihigen, fortschreitend dic Frage der Interkom-
munion in einem neuen Lichte und mit wachsender Inspiration
zu betrachten.

Dr. Darwell Stone, Chef des Pusey-Hauses in Oxford, einer
der gelehrtesten Anglokatholiken, sagte, dass er der Rede des
Chefs der Wicliffe-Hall mit grosster Aufmerksamkeit gelauscht
habe. Die Aufzédhlung der evangelikalen Einwinde gegen den
Glauben der Altkatholiken und ihre kirchliche Praxis habe ihm
gezeigt, dass er der Frage der Interkommunion von einem ganz
andern Standpunkte nihertrete. Viele von den Punkten, welche
die Evangelikalen als Einwande betrachten, hitten seine Sym-
pathie fiir die Altkatholiken vermehrt. Doch sei er dankbar,
dass er in seinen Schlussfolgerungen zum gleichen Ergebnis
kdme wie sein Vorredner. -

Auch der Bischof von Barking unterstiitzte die Resolution,
die dann einstimmig auch im Unterhause von Canterbury durch-
ging. Darauf erhob sich das ganze Haus. Der Prolokutor
(Priasident) verrichtete das Gebet fiir die Einheit der Kirche:
Domine Jesu Christe, qui dixisti apostolis tuis, pacem meam do
vobis, pacem meam relinquo vobis, ne respicias peccata mea,
sed fidem ecclesiae tuae, eamque secundum voluntatem tuam
pacificare et coadunare digneris. Qui vivis et regnas in saecula
saeculorum. Amen.

Dann stimmt das ganze Haus das Gloria an.

An den gleichen Tagen nahmen auch die Konvokationen
der Kirchenprovinz York zu dem Interkommunionsschema
Stellung. Im Oberhaus begrtundete der Bischof von Durham den
Antrag auf Annahme. Er wies in diistern Farben auf eine neu
auftauchende Gefahr hin, die nur eine historische Parallele
habe: Das Vordringen des Mohammedanismus im 7. Jahrhundert.
Eine solche Gefahr brande bereits an den Ufern der westlichen



Kultur und drohe sie zu verschlingen. Dieser Gefahr des
Bolschewismus koénne nur ein einiges Christentum begegnen.
So ergibe sich die Notwendigkeit einer gemeinsamen christ-
lichen Front, zu der das Schema hinlenken mochte.

Auch der Bischof von Chester sprach in befiirwortendem
Sinne. Der Bischof von Ripon, Dr. Burroughs, begrisste die
Resolution als einen Schritt in der Richtung der kirchlichen
Internationale, der die geistige Mission der Kirche von England
erweitern wiirde. Zum Schluss sprach der Hrzbischof von York.
Er sei jetzt beziiglich der kirchlichen Union im Lande hoffnungs-
voller als noch vor kurzem, nachdem er mit Vertretern der
Freikirchen gesprochen habe. Obschon die Schwierigkeiten
noch sehr gross seien, wire er nun in seinen HErwartungen
weniger pessimistisch. Er warnte vor dem, was er ,contention
with separation“, d. h. sektenhafte Selbstgeniigsamkeit, nannte.
Dann wurde die Resolution einstimmig angenommen.

Im Unterhause von York sprach Domherr Ackerley (Brad-
ford) fiir die vom Oberhause angenommenen Beschliisse iiber
die Interkommunion. Er wurde darin vom Bischof von Middleton
unterstiitzt. Domherr F. H. Scott (Hull) dusserte einige Befiirch-
tungen. Ks sei zwar sicher, dass hinter solchen Bemiihungen
die Sehnsucht nach Reunion stiinde. Es wire aber verhingnis-
voll, wenn von diesem Haus der Eindruck ausginge, als sei die
Interkommunion mit den Altkatholiken eine Art Belohnung fir
ihre Loslosung von Rom.

Der Erzdiakon von Sheffield erkliarte, ihn habe der Ab
schnitt des Schemas etwas befremdet, der zugibt, dass jede
Kirche glaubt, die andere halte alles Wesentliche des christ-
lichen Glaubens fest und doch nicht die Annahme aller Lehr-
meinungen, sakramentalen Frommigkeit und liturgischen Praxis
verlange, die der andern charakteristisch ist. Die Thesen
konnten als eine riickliufige Orientierung aufgefasst werden
und geben in der Folge moglicherweise Anlass zu Missver-
stindnissen iiber ihre wahre Bedeutung. Tausende von Nicht-
konformisten wiirden unter diesen Bedingungen zur Inter-
kommunion bereit sein und sie willkommen heissen, aber die
Kirche habe ihnen gegeniiber wenigstens offiziell vorher nie
solche Gefiihle gezeigt. Er sihe es gerne, wenn irgendeine
Verstindigung mit den Nichtkonformisten zustande kime,
zumal in Rucksicht auf die Ereignisse im néchsten September,



— 47 —

da sich alle Methodisten zu einer grossen Kirche zusammen-
schliessen wiirden.

Trotz der erwihnten Bedenken, die ja in der mehrheitlich
evangelikalen Nordprovinz York zu erwarten waren, wurde
das Interkommunionsschema auch im Unterhaus von York
einstimmig angenommen,.

Der Erzbischof von Canterbury hat in einem Brief vom
29. Januar dem Erzbischof von Utrecht das Resultat der Be-
ratungen mitgeteilt. Es heisst darin:

,Mit grosser Genugtuung und Dankbarkeit schreibe ich
Thnen, um Sie zu unterrichten, dass die Konvokationen der
Provinzen Canterbury und York, die Bischofe sowohl wie die
Vertreter des Klerus, einmiitig und mit wahrem Enthusiasmus
folgenden Beschluss angenommen haben:

Dieses Haus genehmigt folgendes Schema, das die Ver-
treter der altkatholischen Kirchen und der Kirchen der angli-
kanischen Gemeinschaft am 2. Juli 1931 in Bonn vereinbart
haben:

1. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizitit
und Selbstindigkeit der andern und hélt ihre eigene aufrecht.

2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von
Mitgliedern der andern zur Teilnahme an den Sakramenten zu.

3. Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft
die Annahme aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frommigkeit
oder liturgischen Praxis, die der andern eigentiimlich ist, sondern
schliesst in sich, dass jede glaubt, die andere halte alles Wesent-
liche des christlichen Glaubens fest.

Dieses Haus stimmt der Interkommunion zwischen der
Kirche von England und den altkatholischen Kirchen unter
diesen Bedingungen zu.“

»Soweit es die Kirche von England angeht, freue ich mich,
dass jetzt eine Verbindung wirklicher Interkommunion zwischen
der Kirche von England und den altkatholischen Kirchen her-
gestellt ist, und ich glaube, dass diese Verbindung stirker und
tiefer wird als in den vergangenen Jahren.

Es ist jetzt meine Pflicht, die Metropoliten und die prisi-
dierenden Bischéfe der verschiedenen Kirchen der angli-
kanischen Gemeinschaft auf der ganzen Erde davon zu unter-
richten und ich zweifle nicht, dass ihre Synoden denselben
Verlauf nehmen werden wie die Konvokationen von Canterbury



und York beziiglich der Kirche von England. Ohne Zweifel
unternehmen Sie #hnliche Schritte, um die altkatholischen
Bischofe tiber den Inhalt dieses Briefes zu informieren.“

Somit ist die Sakramentsgemeinschaft zwischen uns und der
Kirche von England Tatsache geworden. Wir freuen uns dessen
aufrichtig mit Dankbarkeit gegen Gott. Nun sind unsere fast
60jahrigen Bemiithungen in dieser Richtung nicht umsonst ge-
wesen. Wir sind durch diese Interkommunion mit einer grossen
Kirche von dem lastenden Drucke unserer Kleinheit befreit
worden. Nun sollten wir wieder mehr aus uns heraustreten und
uns von geistiger Abkapselung loslosen. Lasset uns den gei-
stigen Verkehr mit der Kirche von England, zumal mit der
anglokatholischen Richtung, nach Kriften pflegen! Wir kénnten
da nicht nur empfangen, sondern auch geben. Benutzen wir
jede Gelegenheit, die anglikanischen Gottesdienste zu besuchen,
dort zu kommunizieren, die Anglikaner zu unsern Gottesdiensten
einzuladen und ihnen fir ihre Gottesdienste, wo das angeht,
unsere Kirche zur Verfiigung zu stellen, damit auch so die
Interkommunion nach aussen in Erscheinung tritt.

Ein besonderer Segen wiirde aus dieser Interkommunion
auf uns herabstromen, wenn wir von den Anglikanern den
tief-religiosen Sinn, das grosse kirchliche Bediirfnis und Inter-
esse, den Opfersinn und die Hochschitzung der Bibel tiber-
nehmen konnten. Die neue kirchliche Bindung legt uns allen
neue Pflichten auf, durch vermehrten FEifer im kirchlichen
Leben uns der Interkommunion wiirdig zu machen.

C. NEUHAUS.




	Das altkatholisch-anglikanische Interkommunionsschema vor den Konvokationen von Canterbury und York

