
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)

Heft: 1

Artikel: Bericht über die Verhandlungen der altkatholischen und der orthodoxen
Kommission in Bonn am 27. und 28. Oktober 1931

Autor: A.K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404068

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404068
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 18

Bericht über die Verhandlungen

der altkatholischen and der orthodoxen Kommission in Bonn

am 27. and 28. Oktober 1931.

i.
Sitzungen am 27. Oktober 1931 im Königshof zu Bonn,

vormittags 10 Uhr und nachmittags 5 Uhr. Herr Erzbischof
Kenninck, Utrecht, eröffnet die Sitzung mit Gebet in griechischer
Sprache. Herr Bischof Dr. Moog begrüsst hierauf als Bischof
des Tagungsortes die Mitglieder der Kommissionen und weist
auf die Bedeutung der im Jahre 1874/75 in Bonn stattgefundenen
Unionskonferenzen unter Döllingers Leitung hin, auf die
Fortsetzung dieser Verhandlungen durch die Rotterdamer
Kommission einerseits und die Petersburger Kommission (Kirjeff-
Janyschew) anderseits, zuletzt durch Besprechungen anlässlich
der ökumenischen Konferenzen. Der Redner schliesst mit den
Worten Döllingers (Unionskonferenz 1874, S. 23): „Wir alle,
die Orientalen, die Angelsachsen, die Deutschen, wir haben zu
geben und zu empfangen, zu lehren wie zu lernen von
einander. Wenn es uns gelänge, den Geist der Liebe und des

Friedens, der uns hier zusammengeführt hat, in weiteren
Kreisen zu beleben, dann dürften wir die kühne Hoffnung
einer grossen Einigung hegen, und diese wäre dann ein
beredteres Zeugnis von der dem Christentum innewohnenden
Lebenskraft, als hundert Apologien und Lobreden."

Metropolit Dr. Germanos dankt für die Begrüssung und
schlägt als Vorsitzenden Erzbischof Kenninck vor, da die
altkatholische Kirche die Gastgeberin sei; Erzbischof Kenninck
seinerseits schlägt den Metropoliten Dr. Germanos vor, weil die
Initiative zu der heutigen Konferenz von der orthodoxen Kirche
ausging. Die Initiative von dieser Seite hat ihren Grund in dem

grossen Interesse, welches die orthodoxe Kirche von Anfang
an für die altkatholische kirchliche Bewegung bekundet hat.

Nunmehr werden die Namen der anwesenden Vertreter
der Kirchen festgestellt:



— 19 —

Altkatholische Kirche: F. Kenninck, Erzbischof von Utrecht.
Professor Dr. A. Küry, Bischof der christkatholischen Kirche
der Schweiz in Bern. Dr. G. Moog, Bischof der altkatholischen
Kirche Deutschlands in Bonn. Dr. Mülhaupt, Pfarrer in Bonn.
C. Wijker, Präsident und Professor am Seminar in Amersfoort.

Orthodoxe Kirche : Dr. Germanos, Metropolit und Erzbischof
von West- und Nord-Europa als Vertreter der Patriarchen
von Konstantinopel, Jerusalem und Alexandrien. Theodosius,
Metropolit von Tyrus und Sidon, Vertreter des Patriarchen von
Antiochien. Dr. Nectarios, Erzbischof und Metropolit der Bukowina,
Vertreter des Patriarchates von Rumänien. Leontios, Metropolit
von Paphos, Vertreter der Kirche in Cypern. Polykarpus, Metropolit

von Trikke und Stagi, Vertreter der Kirche von Griechenland.

Dr. Nicolaus von Arseniew, Professor, Vertreter der
orthodoxen Kirche in Polen. Dr. theol. Paraskewaetis, Archimandrit
der griechischen Kirche in Leipzig, Sekretär der orthodoxen
Kommission. Am Mittwoch ist noch hinzugekommen: Irenaeus
von Novi Sad, Bischof, Vertreter der orthodoxen Kirche in
Jugoslawien.

Der erwählte Vorsitzende, Metropolit Dr. Germanos, betont
die Schwierigkeiten, weshalb die russische orthodoxe Kirche
keinen Vertreter entsenden konnte ; es sei dies um so bedauerlicher,

als die russische Kirche, Kleriker und Laien, von Anfang
an gerade wie in Athos 1930 und in Lambeth 1931 ihre grosse
Sympathie für die altkatholische Kirche und für Annäherung an
dieselbe hervorgehoben habe. Man hofft, dass in Zukunft diese
Schwierigkeiten beseitigt werden können.

Während nun Erzbischof Kenninck erklärt, dass die
anwesende Vertretung des Abendlandes die Vollmacht habe, die
Beschlüsse der heutigen Konferenz für ihre Kirchen anzunehmen,
muss Metropolit Dr. Germanos für die orthodoxe Kirche diese
Vollmacht zunächst ablehnen, da die heutigen Beratungen nur
als Vorbereitungen dienen sollen und als Vorschläge für die
einzelnen Kirchen und für die durch das ökumenische Patriarchat
auf den Monat Juni 1932 einberufene Prosynode des Orients.
Erst die Prosynode könne die heutigen Feststellungen genehmigen.

An Stelle des abwesenden Bischofs Paschek aus der Tschechoslowakei

wurde durch Erzbischof Kenninck Professor Dr.
Mülhaupt als Mitglied und Sekretär berufen ; die drei Sekretäre
sollen nach jeder Sitzung ihre Niederschrift vergleichen und



— 20 —

das gemeinsame Protokoll festlegen. Die erste Sitzung soll bis
1 Uhr dauern und die zweite nachmittags 5—7 Uhr stattfinden.

Auf Grund der zwischen Metropoliten Dr. Germanos und
Erzbischof Kenninck stattgefundenen Vorbereitungskorrespondenz
stellt der Vorsitzende an die altkatholische Kommission die
Frage :

Welche grundlegenden Dokumente für die altkatholische Lehre
liegen vor?

Als Antwort wird zunächst auf die „Utrechter Erklärung"
der altkatholischen Bischöfe vom 24. September 1889
hingewiesen, ferner auf die altkatholischen offiziellen Katechismen
und auf die liturgischen Bücher; diese Dokumente liegen zur
Einsichtnahme der anwesenden Mitglieder vor und sollen die
Grundlage für die Diskussion bilden.

Die Diskussion beginnt über den 1. Artikel der Utrechter
Erklärung: Das Ergebnis ist, dass alle sieben ökumenischen
Konzilien angenommen werden, da sonst bisweilen nur die vier
ersten ökumenischen Konzilien als wichtig, die übrigen als
nebensächlich wegen der geringeren Bedeutung des behandelten
Gegenstandes angesehen werden; demgemäss wird von
altkatholischer Seite in dem Artikel 1 die Zahl sieben zu
ökumenischen Synoden ergänzt.

Auch die Entscheidungen lokaler Synoden werden alt-
katholischerseits als richtig anerkannt, wenn diese Entscheidungen

nachträglich von ökumenischen Synoden gebilligt
würden.

In der Diskussion über die „Symbola" Avird einmütig
anerkannt, dass das offizielle Symbolum dasjenige von Nicaea-
Konstantinopel sei (ohne das filioque), dazu kommt als
Taufsymbol das sogenannte apostolische Glaubensbekenntnis, wie
dies im Abendlande üblich ist.

Metropolit Dr. Germanos erkundigt sich nach dem „filioque".
Erzbischof Kenninck erklärt, dass es in der altkatholischen
Kirche Hollands beseitigt sei, das gleiche erklärt Bischof Dr.
Küry für die schweizerische christkatholische Kirche. In Deutschland

und Österreich enthalten die liturgischen Bücher das
„filioque" nur noch in Klammern, es soll in der Neuausgabe
dieser Bücher nach Aussage von Bischof Dr. Moog ebenfalls
wegfallen.



— 21 —

Diese Übereinstimmung wird von der orthodoxen Kommission

freudig begrüsst. Erzbischof Kenninck stellt ein diesbezügliches

Rundschreiben an alle altkatholischen Kirchen in Aussicht*).

Metropolit Dr. Germanos stellt die Frage nach der hl.

Tradition? Altkatholischerseits wird geantwortet: Tradition ist

Erklärung und Ergänzung der hl. Schrift, durch die einmütige
schriftliche Überlieferung der alten Kirche (s. Altkatholischer
Katechismus Frage 29), s. a. Internationale Kirchliche Zeitschrift,
Nr. 3, 1931, S. 156.

Frage nach dem Kanon der hl. Schrift. Sowohl die
protokanonischen als auch die deuterokanonischen Bücher, letztere
besonders als lesenswerte Erbauungsbücher, werden als Inhalt
der hl. Schrift anerkannt, diese daher nicht als apokryph
angesehen.

Frage nach den ^Canones". Erkennt die altkatholische
Kirche die Canones der sieben ökumenischen Konzilien an?
Erzbischof Kenninck antwortet : Ja, insofern sie nicht dem
Buchstaben nach, sondern im Geiste der alten Kirche gedeutet werden.
Metropolit Germanos betont, dass zu diesen Canones jede
autokephale Kirche neue Bestimmungen mit Gesetzeskraft hinzufügen

könne, wenn diese nicht den Canones selbst widersprechen.
Eine neue Kodifizierung soll gemäss der Synode in Athos
erfolgen, die alten Canones sollen aber bestehen bleiben, sofern
sie für das heutige kirchliche Leben von Bedeutung sind.
Erzbischof von Trikke hebt hervor: Diese Canones seien
unanwendbar geworden, nicht weil sie gegen den Sinn der hl. Schrift
und die Tradition Verstössen, sondern wegen der menschlichen
Schwachheit (z. B. die Bestimmungen über den Kirchenbesuch).
Die Frage des Erzbischofs von Bukowina, ob auch die Canones
der römisch-katholischen Kirche gelten sollen, wird verneint.
In der Anerkennung der alten Canones ergibt sich also
Übereinstimmung.

Frage nach der Ehe der Geistlichen? Nach eingehender
Diskussion wird die Stellung der orthodoxen und der altkatholischen

Kirche festgelegt:

*) Der „Starokatolik" in Zagreb, Nr. 11, 1931, behauptet, Bischof
Kalogjera habe als erster im Jahre 1924 das filioque weggelassen. Seinem
Beispiel seien die andern Bischöfe gefolgt. Das ist ein Irrtum. In der Liturgie
und im Katechismus der schweizerischen Kirche, die in erster Auflage in
den siebziger Jahren erschienen sind, stand das filioque nie!



— 22 —

a) Die orthodoxe Kirche gestattet die Eheschliessung nur vor
der Ordination;

b) die Bischöfe sollen unverheiratet sein, werden also aus dem
ledigen oder verwitweten Geistlichen oder den Mönchen
gewählt.

Die altkatholische Kirche gestattet die Ehe auch nach der
Ordination, und zwar ebensowohl für Priester wie für Bischofe ;

die ganze Frage gilt als Adiaphoron. Erzbischof Kenninck
erinnert an die römisch-katholische Bestimmung des Tridentinum,
das die Geistlichenehe ganz unmöglich mache. Erzbischof Dr.
Germanos erklärt, dass in Serbien die verwitweten Geistlichen,
die zum 2. Male heirateten, vom geistlichen Amte ausgeschlossen
würden.

Frage: Wie denken die altkatholische Kirche und die orthodoxe

über die sogenannten „Sitten und Gebräuche"? Antwort:
Die Einzelkirche kann bestimmte Gebräuche anwenden, wenn
diese nicht den allgemeinen Kirchen-Entscheidungen
widersprechen oder diese benachteiligen. Beispiel: Firmung: In der
altkatholischen Kirche wird die Handauflegung, in der
orthodoxen Kirche die Salbung mit Chrisma besonders hervorgehoben.

Frage über den Sinn des Wortes „Kirche"-. Antwort: Die
Kirche ist als Hüterin in Glauben und Moral für die Gläubigen
autoritativ. „Die Kirche steht daher in der Auslegung über der hl.
Schrift, nicht die hl.Schrift über der Kirche." Erzbischof Kenninck
betont besonders: „Wie Gott der Vater, so ist die Kirche die
Mutter", und erinnert an das Wort des Augustinus: „Ich würde
nicht glauben können, wenn nicht die Kirche mir die Evangelien
übergeben hätte." Die Kirche muss also auf Grund von Schrift
und Tradition lehren : Quod semper, quod ubique, quod ab
omnibus creditum est ; die ökumenische Synode entscheidet über
die wahre Kirchenlehre autoritativ, die Kirche hat aber niemals
die Aufgabe, neue Lehren zu verkünden, die nicht in Schrift
und Tradition begründet sind. In diesem Punkte zeigt sich ebenfalls

die volle Übereinstimmung zwischen der orthodoxen und
der altkatholischen Kirche.

Über die Frage, ob eine Partikular-Synode berechtigt sei,
Gebräuche zu ändern, die von einer ökumenischen Synode
festgelegt seien, oder ob nur eine ökumenische Synode diese

Änderung vornehmen könne oder nachträglich genehmigen



— 23 —

müsse, wurde eine Entscheidung nicht getroffen ; die orthodoxe
Kirche verneint die Frage.

Bezüglich der Artikel 2 und 3 der Utrechter Erklärung
herrscht Übereinstimmung. Sie werden allseitig anerkannt,
ebenso die Artikel 4 und 5, deren historische Bedeutung
Erzbischof Kenninck darstellt. Kein anderes Konzil wird ausser den
sieben ersten als ökumenisch anerkannt. Die wahrhaft
katholischen Dogmen des Tridentinums gelten aber auch für die
altkatholische Kirche, sofern sie mit der alten Kirchenlehre
übereinstimmen.

Die Abendsitzung wird mit Gebet geschlossen.

II.
Sitzung am 28. Oktober 1931, vormittags 972 Uhr. Die

Sitzung wird mit Gebet eröffnet. Das Protokoll der beiden
Sitzungen vom 27. Oktober wird vorgelesen und mit drei
geänderten Formulierungen genehmigt. Es soll veröffentlicht
werden, sobald die Erzbischöfe Dr. Germanos und F. Kenninck
ihre Zustimmung geben. Es wird von den beiden Erzbischöfen
und den Sekretären unterzeichnet.

Frage: Wie deutet die altkatholische Kirche den Begriff
„Sakrament". Anhand der Katechismen wurde Übereinstimmung

zwischen der orthodoxen und der altkatholischen Kirche
festgestellt. Die Siebenzahl wird ohne Unterschied anerkannt,
nur soll die Taufe als Aufnahme in die Kirche und die hl.
Eucharistie als Zentrum und Verbindungsgnade aller Christen
hervorgehoben sein. Die Priesterweihe gilt nicht als Einführung
in eine Stellung, sondern als Mitteilung einer Gnade, wie auch
die übrigen Sakramente eine solche vermitteln.

Es folgt die Aussprache über die einzelnen Sakramente:
a) Taufe: Hier ergibt sich in der Form ein Unterschied:

In der orthodoxen Kirche dreimalige Untertauchung, in der
altkatholischen Kirche: dreimalige Aufgiessung, welche auch
in der orthodoxen Kirche als Nottaufe gültig ist. Im übrigen
herrscht Übereinstimmung.

b) Firmung: In der orthodoxen Kirche erfolgt sie gleich
nach der Taufe durch einen Priester mit dem vom Bischof
geweihten Myron, was die orthodoxe Kirche zum weiteren
inneren christlichen Wachstum für notwendig hält. Die
altkatholische Kirche spendet sie erst nach erfolgter Belehrung.



— 24 —

Auch die altkatholische Kirche hält an der Firmung fest, hält
sie stets als Vorbedingung für die Priesterweihe für notwendig,
nicht unbedingt notwendig ist sie für den Empfang der hl.
Kommunion, weil sie oft erst nach der Kommunion erhalten wird.

c) Eucharistie: Der Vorsitzende Erzbischof Dr. Germanos
verliest den Artikel 6 der „Utrechter Erklärung" : „In Erwägung,
dass die heilige Eucharistie in der katholischen Kirche von jeher
den wahren Mittelpunkt des Gottesdienstes bildet, halten wir es
für unsere Pflicht, auch zu erklären, dass wir den alten
katholischen Glauben von dem heiligen Altarssakramente unversehrt
in aller Treue festhalten, indem wir glauben, dass wir den Leib
und das Blut unseres Herrn Jesu Christi selbst unter den
Gestalten von Brot und Wein empfangen.

Die eucharistische Feier in der Kirche ist nicht eine
fortwährende Wiederholung oder Erneuerung des Sühnopfers, welches
Christus ein für allemal am Kreuze dargebracht hat ; aber ihr
Opfercharakter besteht darin, dass sie das bleibende Gedächtnis
desselben ist und eine auf Erden stattfindende reale
Vergegenwärtigung jener Einen Darbringung Christi für das Heil der
erlösten Menschheit, welche nach Hebr. IX, 11, 12 fortwährend
im Himmel von Christus geleistet wird, indem er jetzt in der
Gegenwart Gottes für uns erscheint. (Hebr. IX, 24.)

Indem dies der Charakter der Eucharistie bezüglich des

Opfers Christi ist, ist sie zugleich ein geheiligtes Opfermahl, in
welchem die den Leib und das Blut des Herrn empfangenden
Gläubigen Gemeinschaft miteinander haben. (I. Kor. X, 17.)"

Mit Befriedigung stellt der Vorsitzende fest, dass darin alles
grundlegend klargestellt ist. Über die Métabole des Brotes und
Weines sind beide Kirchen einig, nur steht die Epiklesis in der
altkatholischen Kirche vor, in der orthodoxen Kirche nach den

Einsetzungsworten, weil nach Ansicht der orthodoxen Kirche
die ganze Liturgie eine historische Darstellung des Lebens
Christi sein soll. Die hl. Eucharistie wird als Opfer für Lebende
und für Tote gefeiert.

Die Spendung erfolgt im Abendlande unter einer Gestalt,
auf Wunsch auch unter beiden Gestalten ; in der altkatholischen
Kirche mit ungesäuertem, in der orthodoxen Kirche mit
gesäuertem Brote.

Bischof Dr. Küry spricht noch davon, dass in der Schweiz
von altkatholischen Geistlichen den Angehörigen der ortho-



doxen Kirchen auf Wunsch die hl. Eucharistie in Notfällen
gespendet werde; er beantragt, es möge auf der nächsten
orthodoxen Synode in Athos offiziell die Erlaubnis hierzu erteilt
werden. Erzbischof Dr. Germanos wird diesen Wunsch vertreten.

d) Beichte: In der altkatholischen Kirche wird die private
Beichtpflicht abgelehnt, zur freiwilligen privaten Beichte aber

jederzeit Gelegenheit geboten. In der orthodoxen Kirche ist
die Beichte notwendig vor dem Empfang der hl. Eucharistie.
Die sogenannten Epitimia in der orthodoxen Kirche sind Mittel
zur Besserung der Sünder, die der Priester dem Beichtenden

auferlegt.
e) Krankenölung: Euchelaion. Es herrscht völlige

Übereinstimmung.

f) Eschatologie : Die Lehre vom Purgatorium wird wie von
der orthodoxen so auch von der altkatholischen Kirche
abgelehnt, man betet aber für die Verstorbenen um Gottes
Barmherzigkeit, alles übrige bleibt ein Mysterium.

g) Proskynesis: Der Lehre von der Fürbitte der Heiligen
wird zugestimmt, auch die Proskynesis, namentlich die veneratio
der Mutter Christi wird anerkannt und in der Liturgie besonders

hervorgehoben. Das Übermass der Heiligenverehrung, wie.
es sich in der römisch-katholischen Kirche zeigt, wird abgelehnt.

In betreff der Heiligenbilder und Reliquien erkennen beide
Kirchen die Ehrung an, sofern diese Ehrung nicht der Materie,
sondern der durch sie dargestellten Person gilt, wie dies der
hl. Basilius und das siebente ökumenische Konzil hervorheben.
Die Art der Verehrung ist verschieden, in der altkatholischen
Kirche stehen auch Standbilder der Heiligen, nicht in der
orthodoxen Kirche, brennende Kerzen werden zu ihrer Ehre gestattet.
Bei der Konsekration der Kirchen sollen Reliquien niedergelegt
werden.

Die Sitzung wird um 1 Uhr mit Gebet geschlossen.

III.
Schlusssitzung am 28. Oktober, nachmittags 3 Uhr.
Erzbischof Dr. Germanos: Wer hat noch etwas zu fragen?
Metropolit Theodosius: Wie verhält es sich mit dem Fasten?
Erzbischof Kenninck : Fasttag ist in der altkatholischen

Kirche der Freitag, und es gilt die grosse Fastenzeit (40 Tage).



— 26 —

Worin besteht das Fasten? Je nach den Zeitverhältnissen
verschieden. Obenan stehen in der Kirche : Predigten über das
Leiden Christi. Eine allgemein geltende Vorschrift gibt es nicht,
doch ist es natürlich, dass die Karwoche besonders ernst
gefeiert wird.

Bischof Irenaeus von Novi Sad: Wie steht man zu der
apostolischen Sukzession in der altkatholischen Kirche?
Erzbischof Kenninck: Ohne apostolische Sukzession gibt es keine
altkatholische Kirchenlehre.

Erzbischof von Trikke: Wie wird der Bischof ordiniert?
Immer von drei Bischöfen? Erzbischof Kenninck: Das Kapitel
von Utrecht bemühte sich s. Z. selbst beim Papst um drei
Bischöfe, doch ohne Erfolg, endlich fand sich Bischof Varlet allein
dazu bereit, es war eben eine Notlage.

Erzbischof Kenninck stellt die Frage? Wie stehen denn
nun die Orientalen zur altkatholischen Kirche, damit spätere
Zusammenkünfte darüber Klarheit haben Nach Aussage haben
die anwesenden Vertreter der orthodoxen Kirche keine Vollmacht.
Es ist aber der Wunsch der altkatholischen Kirche zu erfahren:
Wie denkt die orthodoxe Kirche über die altkatholische Kirche?
Kann eine ökumenische Versammlung stattfinden, nicht nur eine
solche einzelner autokephalen Kirchen?

Metropolit Dr. Germanos antwortet: Jeder der anwesenden
Vertreter der orthodoxen Kirche hat die Protokolle der heutigen
Sitzungen an die eigene Kirche zu überbringen, und dann sollen
diese auf der Prosynode gemeinsam zur Beschlussfassung
vorgelegt werden. Ein solch gemeinsames Vorgehen war bisher
unmöglich, da bis zum vorigen Jahre eine Zusammenkunft von
Vertretern der orthodoxen Kirchen nicht möglich war. Nun aber
die Frage : Wie sind unsere Beziehungen zur westlichen Kirche
vom Redner auf der Prosynode behandelt worden? Es ist der
besondere Wunsch, dass die Vereinigung zwischen altkatholischer
und orthodoxer Kirche in der Interkommunion sich realisiere,
wie die Urväter es ersehnt haben. Erzbischof Kenninck dankt
für diese Mitteilung.

Professor von Arseniew macht als Delegierter der Kirche
Polens offiziell Mitteilung von dem Wunsche, nicht nur die
Protokolle zu erhalten, sondern er will auch seine eigene
Meinung seiner Kirche unterbreiten, die in der völligen Zu-



— 27 —

Stimmung zur Interkommunion besteht. Er wünscht sie möglichst
bald verwirklicht zu sehen.

Metropolit Nectarius wünscht ebenfalls die Interkommunion,
weil dogmatisch keine Hindernisse vorhanden sind. Er will dies
seiner Synode vortragen und zur Annahme empfehlen.

Nunmehr spricht Bischof Dr. Moog das Schlusswort: Er gibt
der Freude Ausdruck über den ruhigen Verlauf der Beratungen,
die zu schönem Ende geführt haben. Er weist auf das Heilandswort

hin „dass alle eins seien", das oft nicht recht verstanden
würde ; er erklärt es als Einheit in der Wahrheit, in der Freiheit
und in der Liebe, wie Gott und der Vater in Christo eins seien.
Einheit sei aber nicht Einerleiheit im Buchstaben, sondern
Einheit in der Freiheit nach Völkern, Ländern, Sitten, aber doch
unabänderliche katholische Wahrheit. Döllinger wollte diese

Einheit, ihm sei daher das letzte Andenken gewidmet. (Die
Anwesenden erheben sich von den Sitzen.) Mit Gebet wird
geschlossen.

Diesem Bericht liegt das offizielle Protokoll zugrunde.
A. K.


	Bericht über die Verhandlungen der altkatholischen und der orthodoxen Kommission in Bonn am 27. und 28. Oktober 1931

