
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)

Heft: 1

Artikel: Zur 1500-Jahrfeier des 3. allgemeinen Konzils in Ephesus im Jahre 431

Autor: Moog, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404067

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur 1500-Jahrfeier des 3. allgemeinen
Konzils in Ephesus im Jahre 431.

In unserer Zeit ist es zur Gewohnheit geworden,
bedeutenden Persönlichkeiten oder Ereignissen nach Ablauf von
Jahrzehnten oder Jahrhunderten ein literarisches oder öffentliches

Gedenken zu widmen. So ergab es sich fast von selbst,
dass auf die Tagesordnung des gegenwärtigen Kongresses eine
Erinnerung an das Konzil von Ephesus im Jahre 431 n. Chr.
gesetzt wurde. Es sind also seitdem 1500 Jahre verflossen, und
wir Altkatholiken haben um so mehr eine Berechtigung zu dieser
Erwähnung, als wir uns immer wieder für unsern
Glaubensstandpunkt und für die Gestaltung unserer Verfassung sowie
für unsere Bestrebungen, an der Wiedervereinigung der
getrennten Kirchen mitzuarbeiten, auf die allgemeinen Konzilien
der ungeteilten Kirche berufen.

In der Reihe dieser Kirchenversammlungen ist die von
Ephesus die dritte. Nachdem die beiden ersten Synoden von
Nicäa 325 und Konstantinopel 381 die sogenannten trinitarischen
Streitigkeiten durch die Feststellung der gleichen Gottheit des
Sohnes und des heiligen Geistes mit dem Vater beendet hatten,
beginnen mit der Synode von Ephesus die christologischen
Glaubenskämpfe über den Unterschied und die Zusammengehörigkeit

der göttlichen und der menschlichen Natur in Christus,
die dann das vierte allgemeine Konzil von Chalcedon 451
beendete.

Nestorius, der damalige Patriarch von Konstantinopel, hatte
in Briefen und Predigten in immer neuen Wendungen und
Ausführungen aus der antiochenischen Theologenschule die Ansicht
vertreten: „Die Jungfrau Maria darf nicht als ,Gottesgebärerin'
bezeichnet werden, da ein Mensch nicht Gott gebären kann.
Oder: Das Geschöpf hat den Schöpfer nicht geboren, sondern
den Menschen, der das Instrument der Gottheit ist. Der hl.
Geist hat für den Logos (den ewigen Sohn) aus der Jungfrau
einen Tempel geschaffen, den er bewohnen sollte. Dieses Kleid,
dessen er sich bedient, ehre ich wegen seiner, der darin ver-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1982. 1



— 2 —

borgen und davon untrennbar ist. Ich trenne die Naturen und
verbinde die Verehrung. Statt: Gott ist aus Maria geboren, darf
man höchstens sagen: Gott ist durch Maria hindurchgegangen."
(H. 136 ff.)

Der Hauptgegner für seine Ansichten erwuchs dem Nestorius
in dem Vertreter der alexandrinischen Schule, dem Erzbischof
Cyrillus von Alexandrien, der, ähnlich wie sein Vorgänger
Athanasius für die ewige Gottheit Christi in der Trinität, mit
unerbittlicher Schärfe und Zähigkeit mündlich und schriftlich
die Meinung vertrat: „dass sowohl die hl. Schrift wie die Synode
von Nicäa eine enge Verbindung der Naturen in Christus lehre.
Das Geheimnis der Menschwerdung Gottes habe mit der Geburt
jedes Menschen gewisse Ähnlichkeit. Wie von einer Frau der
Leib und die Seele des Kindes zugleich geboren werde, obgleich
eigentlich die Seele an sich nicht geboren werden könne, so
werde auch der göttliche Logos mit der menschlichen Natur
zugleich geboren". (H. 142.)

Mit diesen und ähnlichen Ausführungen Cyrills und auch
anderer vor ihm sind wir auf den Grundirrtum des Nestorius
geführt, dass er in dem als Mensch geborenen Logos oder
Gottessohn nicht nur zwei Naturen, die menschliche und die
göttliche annahm, sondern auch zwei Personen, die als Mensch
und Gott voneinander zu trennen, wenn auch beide zu
verehren seien. Das Richtige ist, um dies für die schliessliche
Entscheidung des Konzils vorwegzunehmen: Es gibt im
menschgewordenen Gottessohn nur eine Person, die göttliche. Diese
aber hat nicht die menschliche Persönlichkeit angenommen,
sondern nur die menschliche Natur, mit der sie geboren werden,
leiden und sterben konnte, während die göttliche Person als
solche in alldem unverändert blieb.

Wir übergehen den mannigfachen Schriftwechsel, der als
unmittelbarer Vorläufer des Konzils zwischen Nestorius, Cyrill
und dem damaligen römischen Bischof Coelestin seit dem Jahre
429 über die so schwierige Frage stattfand. Hierbei konnte
Cyrill, wie Langen sagt, durch seine für römische Ohren
angenehm klingende Sprache Coelestin, der in Nestorius seinen
hierarchischen Nebenbuhler sah, leicht veranlassen, auf einer
römischen Synode 430 für die Lehre Cyrills einzutreten und
ihn am 11. August 430 zu beauftragen, dass er Nestorius Kraft der
Autorität des römischen Stuhles und an seiner (Coelestins) Statt



— 3 —

anhalte, binnen zehn Tagen zu widerrufen und die Lehre der
römischen, der alexandrinischen und aller übrigen Kirchen zu
bekennen. Widrigenfalls Cyrill ihn von der Kirchengemeinschaft
ausschliessen und die Sorge für die Kirche von Konstantinopel
übernehmen solle. (L. 809 ff.)

Bevor Cyrill den Auftrag Coelestins ausführte, berief er
noch eine Synode nach Alexandrien, die 12 von Cyrill verfasste
Anathematismen gegen Nestorius annahm, denen dieser gleichfalls

12 Anathematismen entgegenstellte. Ebenso trat jetzt auch
der Patriarch Johannes von Antiochien auf die Seite des

Nestorius.
Um den sich immer mehr verschärfenden Streit zu

entscheiden, beriefen Kaiser Theodosius II. (für den Osten) und
Valentin III. (für den Westen) gemeinsam am 19. November 430
auf Pfingsten 431 ein schon länger von verschiedener Seite

verlangtes allgemeines Konzil nach Ephesus. Sämtliche
Metropoliten wurden eingeladen mit der Weisung, „einige tüchtige
Suffraganbischöfe" mitzubringen. Wer zu spät komme, könne
sich schwerlich vor Gott und dem Kaiser verantworten. In
einem besonderen Schreiben des Theodosius wird Cyrill
getadelt, dass er sich auch an die Gemahlin des Kaisers und
dessen Schwester gewandt hatte, da über die strittigen Punkte
die Synode entscheiden werde, und was diese beschliesse, müsse
allgemein gelten. Bei dieser sich einzufinden, sei besonders
Pflicht für Cyrill, denn der Kaiser werde nicht dulden, wenn
Einer (Cyrill) nur herrschen, aber sich nicht gemeinschaftlich
mit anderen beratschlagen noch sich durch sie belehren lassen
wolle (H. 163).

Auch Coelestin war eingeladen, lehnte aber wie seine
Vorgänger bei den beiden vorangegangenen allgemeinen Synoden
sein persönliches Erscheinen ab.

Die von ihm zu seinen Stellvertretern auf dem Konzil
ernannten Legaten, die Bischöfe Arkadius und Projektus und den
Priester Philippus beauftragte er, sich in allem an seinen
Mitbischof Cyrill zu halten und für Aufrechthaltung der Autorität
des apostolischen Stuhles zu sorgen. Auf der Synode hätten sie
als Richter über die Nestorianer aufzutreten und sich nicht in
Disputationen mit ihnen einzulassen. (L. 815.)

Das auf Pfingsten 7. Juni einberufene Konzil konnte zu
diesem Tage nicht beginnen. Nestorius zwar war schon zeitig



mit 16 Bischöfen eingetroffen, ebenso bald nach Pfingsten Cyrill
mit 50 Bischöfen und Juvenal von Jerusalem und Flavian von
Philippi mit ihren Bischöfen. Um den Erzbischof Memnon von
Ephesus waren 40 Suffraganen und 12 Bischöfe von Pamphylien
versammelt. Aber der Patriarch Johannes fehlte noch mit seinen
Bischöfen. Als er auch nach mehr als 14tägigem Warten nicht
erschien und dies den Verdacht erweckte, als wolle er bei der
Verurteilung des Nestorius nicht zugegen sein, eröffnete Cyrill
am 22. Juni mit 160 Bischöfen die Synode. Der dreimal zum
Erscheinen besonders aufgeforderte Nestorius erschien nicht.
Bei dem zweiten Ersuchen liess er sagen: er werde erscheinen,
wenn einmal alle Bischöfe versammelt seien, wie dieses vorher
auch 68 asiatische Bischöfe erklärt hatten. (H. 167.) Der kaiserliche

Kommissar Candidian erhob Einspruch gegen das
Verfahren ohne die noch nicht erschienenen Bischöfe und verliess,
als dem nicht stattgegeben wurde, die Synode. Auch die
römischen Legaten waren noch nicht angelangt und das Abendland
auch sonst während der ganzen Tagung nicht vergegenwärtigt.
(L. 818.)

Bei der Eröffnung des Konzils wurde Cyrill auch als
Vertreter des „Erzbischofs" Coelestin von Rom bezeichnet. Man
verlas einen Brief, den Cyrill bereits früher an Nestorius
gerichtet hatte und worin die strittige Lehre besonders scharf
hervorgehoben war mit den Sätzen: „Die zwei verschiedenen
Naturen in Christus seien zu einer wahren Einheit verbunden
worden, aus beiden aber sei ein Christus und ein Sohn
geworden. Nicht als ob der Unterschied der Naturen aufgehoben
wäre durch die Einigung, sondern indem sie vielmehr den einen
Herrn Jesum Christum und Sohn ausmachten durch die
unaussprechliche Verbindung der Gottheit und der Menschheit." (11.145.)

Auf die Frage Cyrills, ob diese seine Darstellung dem
nicänischen Glaubensbekenntnis entspreche, antworteten alle
Bischöfe, darunter 126 mit kurz begründeter bejahender Stimme,
während für das nunmehr verlesene Antwortschreiben des
Nestorius an Cyrill 34 Bischöfe gleichfalls mit kurzer Begründung
die Nichtübereinstimmung desselben mit dem Nicänum
anerkannten. Darauf riefen alle Bischöfe : „Wer den Nestorius nicht
anathematisiert, der sei selbst Anathema, der wahre Glaube
anathematisiert ihn, die heilige Synode anathematisiert ihn"
und noch weiter ähnliche Ausrufe. (H. 169.) Nach Verlesung



— o —

einer grossen Anzahl patristischer Stellen, welche die Nestorius
entgegengesetzte Ansicht vertraten, und Entgegenhaltung von
Aussprüchen des Nestorius wurde endlich die Verurteilung
desselben mit dem Schlusssatz ausgesprochen : „Der von ihm
verlästerte Christus bestimmt durch diese heilige Synode, dass
Nestorius von der bischöflichen Würde und aller priesterlichen
Gemeinschaft ausgeschlossen sei." (H. 172 f.)

Alles das geschah in der ersten Sitzung der Synode. Ehe
sie weitertagte, folgte eine ganze Anzahl von Verwicklungen.
Candidian berichtete sofort an den Kaiser, und in einem Edikte
an das Konzil erklärte er das, was nur ein Teil vor Ankunft
des Patriarchen Johannes beschlossen habe, für völlig ungiltig.
Diejenigen Bischöfe, die an der ersten Sitzung nicht teilgenommen
hätten, sollten sich den anderen nicht anschliessen, sondern die
Eröffnung der allgemeinen Synode abwarten. (H. 174.) Nestorius
selbst schrieb an den Kaiser, dass die Abhaltung der Synode
mit nur einem Teil der Bischöfe dem kaiserlichen Befehl zuwiderhandle,

der eine allgemeine Beratung verlange. Der Kaiser
möge die Berufung einer neuen Synode erlauben, an der alle
Metropoliten mit je zwei urteilsfähigen Bischöfen ihres Sprengeis
teilnehmen sollten, nicht aber Bischöfe, die nicht berufen seien.
(L. 818 f.) Dieses Schreiben unterzeichneten ausser Nestorius
noch zehn andere Bischöfe. Auch die Synode begründete in
einem Schreiben an den Kaiser, warum man nicht länger mit
der Eröffnung habe warten können: „Die Irrlehre des Nestorius
sei ganz unzweifelhaft festgestellt und darum nicht nötig
gewesen, dass er auf dem Konzil sich rechtfertige. Coelestin sei

zu loben, dass er vor ihnen diese Lehre verurteilt habe. Der
kaiserliche Kommissar aber wiederholte den Bischöfen gegenüber
noch einmal, dass sie nichts gegen den Willen des Kaisers tun
und die Sache erst nach Eintreffen der noch fehlenden Bischöfe
als erledigt betrachten sollten. (L. 819.)

Etwa sechs Tage nach der ersten Sitzung kam endlich
Johannes von Antiochien an und versammelte, nachdem Candidian
ihm die Vorfälle berichtet hatte, 43 Bischöfe zu einer
Nebensynode, die Cyrill und Memnon für abgesetzt erklärte. Der
Kaiser aber schickte einen drohenden Brief nach Ephesus:
Er habe erfahren, dass ein Teil der Bischöfe, ohne Johannes
abzuwarten, eine Sitzung abgehalten habe. Ja, nicht einmal alle
damals zu Ephesus anwesenden Bischöfe hätten an der Sitzung



— 6 —

teilgenommen, und diese habe auch das Dogma nicht in der
vorgeschriebenen Weise, sondern parteiisch erörtert. Er erkläre
darum alles Geschehene für ungiltig Bis die gesamte Synode
das Dogma erörtert habe, dürfte kein Bischof die Stadt Ephesus
verlassen, sei es um an das kaiserliche Hoflager oder um nach
Hause zu gehen Er nehme nicht Partei für irgendeinen
Menschen, auch nicht für Nestorius, sondern nur für die Wahrheit
und das Dogma. (H. 180.)

Endlich erfolgte auch die Ankunft der päpstlichen Legaten,
worauf Cyrill die zweite Sitzung der Synode, wiederum als
„Stellvertreter des römischen Bischofs" am 10. Juli eröffnete.
Hier tritt sofort das Bemühen der Legaten hervor, gemäss des
ihnen gewordenen Auftrags und der sich entwickelnden Papal-
gewalt, das Ansehen des römischen Stuhles in den Vordergrund
zu rücken. Philippus bemerkt : Coelestin habe über die vorliegende
Frage schon entschieden, die Synode möge aber befehlen, dass
ein weiteres mitgebrachtes Schreiben Coelestins verlesen werde.
Arkadius fügt hinzu: Die Synode werde sehen, welche Sorge
Coelestin für alle Kirchen habe. Nach Verlesung des Schreibens
riefen die Bischöfe: „Das ist ein gerechtes Urteil! Dem neuen
Paulus Coelestin, dein neuen Paulus Cyrill, Coelestin, dem
Wächter des Glaubens, der mit der Synode eines Sinnes ist,
dankt die ganze Synode Ein Coelestin, ein Glaube der Synode,
ein Glaube der ganzen Welt". Philippus dankt dann der Synode,
dass sie durch ihre Zurufe dem hl. Haupte (Coelestin) die hl.
Glieder (die übrigen Bischöfe) verbunden hätte. Denn sie wussten
ja, dass das Haupt des ganzen Glaubens und der Apostel der
hl. Petrus sei." Die Legaten wünschten noch weiter, die über
Nestorius gefassten Beschlüsse kennen zu lernen, damit sie
denselben „gemäss dem Urteil ihres Papstes und der Synode
beitreten könnten".

Diese Zustimmung gaben sie in der dritten Sitzung am
11. Juli ab, indem Philippus zugleich erklärte, jeder wisse, dass

Petrus das Haupt der Apostel, die Säule des Glaubens, das
Fundament der Kirche, die Schlüssel des Himmels empfangen
habe und bis jetzt in seinen Nachfolgern lebe und richte.
Darauf wurde die Absetzung des Nestorius nochmals von der

ganzen Synode bestätigt und dies den beiden Kaisern mitgeteilt:
Da die päpstlichen Legaten der Synode die mit ihr
übereinstimmende Meinung des ganzen abendländischen Episkopates



mitgeteilt hätten, könnten die Kaiser entnehmen, dass ihr Urteil
gegen Nestorius das Urteil der ganzen Welt sei. (L. 822.)

Zu der vierten Sitzung am 16. Juli wurde Johannes dreimal
vergeblich vorgeladen, die fünfte Sitzung am 17. Juli
exkommunizierte und suspendierte ihn und eine ganze.Anzahl seiner
Suffraganen. Die sechste Sitzung am 22. Juli und die siebte und
letzte Ende Juli erledigten kirchliche Disziplinarfragen und
beschlossen sechs diesbezügliche Kanones. (H. 193.)

Das Konzil war zu Ende, aber noch nicht formell durch
den Kaiser geschlossen. An diesen wandten sich schriftlich und
mündlich sowohl die von Cyrill als die von Johannes geführten
Richtungen. Von schwankendem Urteil hin- und hergeworfen
bestätigte Theodosius die Absetzung des Nestorius einerseits und
des Cyrill und Memnon anderseits und beschied Abgesandte
beider Teile nach Chalcedon, das er ohne eine Einigung zu
erreichen verliess, aber jetzt wieder mit der entschiedeneren
Neigung nach der Richtung Cyrills. Endlich entliess er die
Synode von Ephesus, indem er dem Verdruss über das
Misslingen seiner Bemühungen offenen Ausdruck gab, die abgesetzten
Bischöfe Cyrill und Memnon aber sollten auf ihre Bischofssitze
zurückkehren.

So dauerte die Spaltung weiter fort: Die Antiochener ber
harrten auf ihrer Ablehnung der Verurteilung des Nestorius,
jetzt nicht mehr so sehr wegen seiner Lehre, als weil das Urteil
vollzogen wurde, bevor die Gesamtsynode versammelt war. Sie
hielten zwei Nebenkonzile zu Tarsus und zu Antiochien, wo sie
den Bann gegen Cyrill und Memnon wiederholten. Es folgten
Vermittlungsversuche des römischen Bischofs Sixtus III. (432),
des Kaisers und einer Anzahl von Bischöfen zwischen Cyrill
und Johannes. Die Antiochener reichten ein Unionssymbol ein,
Johannes und Cyrill wechselten Briefe zwecks der Union, die
endlich anfangs 433 zwischen den beiden Patriarchen auf Grund
eines Symbolums über die 2 in der einen Person Christi
vereinigten, aber nicht vermischten Naturen, der göttlichen und
der menschlichen, zustande kam. (H. 246.) Die widerstrebenden
Bischöfe wurden zwangsweise vom Kaiser abgesetzt. Nestorius
starb etwa 450 in der Verbannung.

* **
Was lehrt uns zunächst der rein geschichtliche Verlauf des

Konzils? Es wurde, wie alle anerkannten allgemeine Synoden,



aus eigener Autorität berufen und geschlossen durch den Kaiser,
dessen Stellvertreter über seinen ordnungsmässigen Verlauf
wacht. Vertreter der Kirche sind nur orientalische Bischöfe
ausser den drei abendländischen Vertretern des einen römischen
Bischofs, welcher der Synode persönlich ebenso fernblieb wie
seine Vorgänger und Nachfolger den übrigen allgemeinen
Konzilien. Langen in seiner Geschichte der römischen Kirche
(I, 814) sagt hierüber: „Wenn schon früher die römischen
Bischöfe die Praxis befolgt zu haben scheinen, keinen fremden
Synoden persönlich beizuwohnen, um nicht dem Ortsbischof
beziehungsweise dem Metropoliten der betreffenden Kirchenprovinz

nachgestellt zu werden, so hielten sie sich jetzt, da sie
bestimmt die Oberherrschaft über die ganze Kirche beanspruchten
und wohl wussten, wie wenig dieser Anspruch namentlich im
Orient als berechtigt angesehen wurde, um so mehr fern.a Aber
die Legaten, die Rom für sich reden liess, verstanden es immer,
obschon sie zahlenmässig gegenüber den Hunderten von
morgenländischen Bischöfen im Hintergrund standen, die
weitausschauenden Herrschaftsansprüche ihres Auftraggebers mit
hochtönenden Worten und kühnen Behauptungen in den Sitzungen
der Synode hervorzuheben. So auch in Ephesus, wie wir wörtlich

hörten.
Und doch ist deutlich festzustellen, dass das, was die

Legaten bezüglich der Geltung Roms in der Gesamtkirche schon
damals beanspruchten, sowohl bei ihnen und ihrem Auftraggeber
als vor allem im Verhalten des Konzils selbst noch durch die
altkatholischen Wahrheiten und Gepflogenheiten gebunden
erscheint. So fährt der Legat Philippus, nachdem er die Stellung
des römischen Bischofs als des Nachfolgers Petri aufs
nachdrücklichste betont hat, mit den Worten fort : Da die Bischöfe
des Morgen- wie des Abendlandes entweder selbst oder in
ihren Stellvertretern auf der Synode gegenwärtig seien, müsse
deren Dekret als das Dekret aller Kirchen gelten. Den Satzungen
der Väter folgend habe darum die Synode die Exkommunikation

über Nestorius verhängt. Ähnlich erklären die zwei
anderen Legaten „den Überlieferungen der Apostel und der
katholischen Kirche gemäss, folgend der Entscheidung Coelestins
und der Synode" Nestorius für abgesetzt. In einem Schreiben
an den Kaiser nach der dritten Sitzung sagt die Synode: Die
Abendländer hätten wegen der grossen Entfernung für sich in



— 9 —

Rom eine Synode gehalten und ihre Übereinstimmung mit dem
Glauben des Morgenlandes kundgetan. In diesem Sinne habe
Coelestin vor dem Konzil schon entschieden Die Legaten
hätten der Synode die mit der ihrigen übereinstimmende
Meinung des ganzen abendländischen Episkopates mitgeteilt. Daraus
könnten die Kaiser entnehmen, dass die Sentenz der Synode gegen
Nestorius die Sentenz der ganzen Welt sei. (L. 821 f., vgl. 826.)

An Cyrill schreibt Coelestin vor dem Konzil : „Die Ruhe
der Kirchen und des katholischen Glaubens werde leicht
hergestellt, wenn die christlichen Kaiser sich um dieselbe bemühten.
Besonders in den göttlichen Angelegenheiten sei die Fürsorge
der Monarchen recht wirksam, da Gott deren Herzen in der
Hand habe." (L. 814 f.) Ebenso schrieb Coelestin an die Synode
selbst vor deren Beginn : „Eine Versammlung von Bischöfen sei
ein Beweis für die Anwesenheit des hl. Geistes gemäss dem
Worte des Herrn: wo zwei oder drei in meinem Namen
versammelt sind, da bin ich in ihrer Mitte. Wenn schon so wenigen
der hl. Geist nicht fehle, um wieviel mehr werde er bei einer so

grossen Menge von Heiligen sein! In dieser Versammlung habe
man das Bild des Apostelkonzils zu erblicken. Den Aposteln
habe ihr Herr und Meister stets beigestanden und ihnen gesagt,
was sie lehren sollten. Die Sorge für das Lehramt hätten die
in der ganzen Welt zerstreuten Bischöfe von den Aposteln
geerbt, zu denen Christus gesprochen habe : Gehet hin und lehret
alle Völker. Die Bischöfe hätten also einen allgemeinen Auftrag
empfangen. Christus wollte, dass sie alle das täten, was er
allen Aposteln aufgetragen habe. Sie mussten also alle den
Arbeiten derer sich unterziehen, deren Ehre sie teilhaftig
geworden seien. Sie (Coelestin mit allen Bischöfen) wollten deshalb
ihren Eifer der Lehre der Apostel zuwenden, indem sie geheissen
seien, keine neue Lehre zuzulassen. Das Amt der Bewahrung
sei kein geringeres als das der ersten Verkündigung. Jene hätten
den Samen ausgestreut, sie mussten für die unverdorbene und
vielfältige Frucht sorgen. Gemeinsam hätten sie alle jetzt dahin
zu arbeiten, dass sie das durch apostolische Sukzession
Überlieferte bewahrten." (L. 816 f.)

Diese höchst wichtige Äusserung Coelestins zeigt mit einer
verblüffenden Klarheit, wie richtig damals noch in Rom trotz
aller bereits hervortretender Bestrebung nach Universalherrschaft

über die Kirche die altkirchliche Anschauung nachwirkte.



— 10 —

Weiter ist aus den Verhandlungen der Synode festzustellen :

Die erst nach der ersten entscheidenden Sitzung eintreffenden
Legaten stimmen dem Urteil über Nestorius und dem seiner
Lehre entgegengesetzten Glaubenssatz über die gottmenschliche
Persönlichkeit Christi bei, haben also im Grunde gar nicht dazu
mitgewirkt, und nirgends ist für das Ephesinische Konzil, wie
auch nicht für andere allgemeine Synoden, die Rede davon,
dass der römische Bischof zur Giltigkeit des aufgestellten
Glaubenssatzes ihn noch besonders habe bestätigen müssen. Er
kann ihn höchstens auf einer eigenen Synode annehmen lassen.
Diese und andere damit zusammenhängende Fragen hat unser
grosser Vorgänger von Schulte in seinem Werke: Die Stellung
der Konzilien, Päpste und Bischöfe vom historischen und kano-
nistischen Standpunkte und die päpstliche Konstitution vom
18. Juli 1870 in unwiderleglicher Weise behandelt.

Eine andere überaus wichtige Tatsache wird uns durch das

Konzil bestätigt, wenn wir auf den Zweck seiner Berufung
sehen : Es sollte über eine strittig gewordene Frage des Glaubens
entscheiden, und es hat sie entschieden. Weder die Synode von
Ephesus noch eine der anderen allgemeinen Kirchenversammlungen

hat aus sich heraus, ohne dass die Veranlassung eines
Zweifels oder Streites über einen Fundamentalsatz des Christentums

vorhanden war, einen Glaubenssatz gemacht. Auch
hierüber hat von Schulte eine aktenmässige Darstellung, worin
er sagt: „Als Aufgabe der allgemeinen Synode stellt sich
nach dem übereinstimmenden Zeugnis der Konzilien und Päpste
sowie der Väter heraus : festzustellen die wahre von Christus
geoffenbarte Lehre, so oft dieselbe bestritten wurde und die

Bestreitung nicht durch eine einfache Darlegung niedergekämpft
werden konnte." (v. Sch. S. 22 f.) Und: „Als Objekt einer
Entscheidung des Glaubens, eines Glaubenssatzes sah man nur das

an, was in den Propheten, in den Evangelien und den
Apostelschriften, d. h. in der Bibel niedergelegt war. Dieser Glaube
kehrt so konstant, so sehr stetig durch die Reihe der
Jahrhunderte in denselben Worten wieder, dass er ausser jedem
Zweifel steht." (v. Sch. S. 24.)

Die Geschichte des Konzils zeigt uns ferner, wenn wir der
Wahrheit die Ehre geben wollen, wieviel Menschliches, oft
Allzumenschliches vor, auf und noch lange nach ihm zutage
trat: Kirchliche Unduldsamkeit, blinder Fanatismus von Ein-



— 11 —

zelnen, von Priestern, von Mönchs- und Volkshaufen, staatliche
Gewalttätigkeit. Aber schliesslich ist man doch in der
Entscheidung der Glaubensfrage, um die es sich handelte, über
alles Menschliche hinweg zu einem einheitlichen Ergebnis
gekommen, so dass man zumal nach Abschluss der Union von
einer moralischen Einstimmigkeit aller Beteiligten reden kann,
wie denn auch das Ephesinum als ein unbestrittenes allgemeines
Konzil immer gegolten hat.

Unerlässliche Voraussetzung dieser allseitigen Anerkennung
aber ist und bleibt die Tatsache, dass der in Ephesus festgestellte
Glaubenssatz vor dem Zeugnis der hl. Schrift und der in den
kirchlichen Vätern der ersten Zeit niedergelegten Tradition sich
als unumstössliche Wahrheit bis zum heutigen Tage erwiesen
hat, der Glaubenssatz : Der in der Welt erschienene Christus
ist nicht blosser Mensch und nicht blosser Gott, sondern er ist
wahrer Gott und wahrer Mensch zugleich. Nur in dieser
einheitlichen Verbundenheit seiner Person vermag er die Menschheit

von allem Übel zu erlösen. Als Mensch kann er, wie der
Hebräerbrief sagt, all unsere Schwachheit mitfühlen (Hebr. 4,
15), als Gott vermag er allein uns über unsere Menschheit zu
erheben und als Kinder Gottes in die Friedensgemeinschaft
mit seinem Vater hineinzuführen. Das ist die lebendige Erfahrung
aller Christen durch die Jahrhunderte seit dem Konzil, das seiner
Gottmenschheit die Ehre gab.

Und diesen für das Christentum und seinen unerschütterlichen

Bestand unentbehrlichen Glaubensatz verdanken wir
wesentlich der Gesamtkirche des Morgenlandes, nicht dem
Bischof von Rom, der durch seine Legaten nur nachträglich
zugestimmt hat, nachdem das Konzil schon entschieden hatte.
So ist die vier Patriarchate umfassende Kirche des Morgenlandes

mit ihren Hunderten von Bischöfen gegenüber der damals
noch kleinen römischen Kirche und ihren Herrschaftsbestrebungen
die Trägerin eines der unentbehrlichsten Pfeiler der christlichen
Wahrheit, der Gottmenschheit Christi geworden. Und dies ist
sie geworden durch das allgemeine Konzil, die Versammlung
und Wahrheitserforschung der berufenen Glaubenszeugen aus
allen ihren Teilen.

Auf diesem Grundsatz des für Christus und seine ewige
Wahrheit zeugenden allgemeinen Konzils hat die orthodoxe
Kirche des Morgenlandes mit unerbittlicher Strenge beharrt.



— 12 —

Sie war und blieb wie Zankow in seinem Werke: Das orthodoxe
Christentum, sagt (S. 81), „eine klassische Kirche des Synodalismus".

Nachdem durch die Herrschsucht Roms die Trennung der

morgen- und abendländischen Kirche herbeigeführt und damit
die Berufung einer wirklich allgemeinen Synode für Glaubensfragen

unmöglich geworden war, hat die morgenländische Kirche
sich gezwungenermassen mit Teilsynoden der einzelnen Bistümer
und Patriarchate oder der gesamten Patriarchate begnügt, auf
denen grundlegende Glaubensfragen nicht erörtert wurden. Aber
durch die Überzeugung von der Notwendigkeit und clem Wesen
des allgemeinen Konzils als der Trägerin und Zeugin des Glaubens
der Gesamtkirche hat sich die morgenländische Kirche vor der
absolutistischen Entwicklung der Verfassung und der sonstigen
Gesetzgebung und vor der Aufstellung von Glaubenssätzen, die
nicht aus clem von der Gesamtkirche geprüften und gebilligten
Glaubensbedürfnis entsprangen, dauernd bewahrt. Im Geiste und
in der Kraft dessen, dem die morgenländische Kirche die
Gottmenschlichkeit zusprach, wollte sie niemals herrschen, sondern
dienen. Darum hat sie auch in ihren selbständig sich
ausgleichenden Patriarchaten den Abschluss ihrer verfassungsmässigen

Entwicklung gefunden, im Glauben aber ist sie ganz
und gar christozentrisch geblieben, und darum hat die Christusmystik

in ihr im Kultus und in der Frömmigkeit der Gläubigen
eine wunderbare Stätte gefunden und sie zu allen Zeiten stark
und freudig gemacht, um Christi willen Drangsal und selbst den
Tod zu erdulden. So erntet die morgenländische Kirche bis zur
Stunde die heilige Frucht des Glaubens, den ihre Väter in
Ephesus als unvergängliche Wahrheit über das Geheimnis der
gottmenschlichen Persönlichkeit Christi festgestellt haben.

Die römische Kirche aber ist den umgekehrten Weg
gegangen. Was ihr Verhalten zu Ephesus als noch fernes Ziel
dort gleichsam in die Synode projizierte, das Herrschenwollen
des einen Bischofs über die ganze Kirche als des angeblichen
Nachfolgers Petri mit seinen fälschlich ausgelegten
Himmelsschlüsseln, das ist im Laufe der Zeiten nach allen Richtungen
ausgewachsen. Durch eigene Schuld getrennt von der wahren
Wiege der Kirche, dem synodal bleibenden Morgenlande, musste
Rom wie dieses auf das allgemeine Konzil verzichten, aber es
suchte dafür keinen Ersatz in den zunächst noch von ihm
unabhängigen Teilkirchen des Abendlandes und ihren selb-



— 13 —

ständigen Synoden. Und es wollte auch diesen Ersatz nicht
haben, weil diese Träger des altkirchlichen Geistes und der
altkirchlichen Verfassung seinem Trachten nach Alleinherrschaft
in der Kirche hinderlich im Wege standen. So verschwanden
diese Organe kirchlicher Eigenart und Selbständigkeit immer
mehr. Wo sie noch redeten, wurden sie nur gehört, wenn sie
Rom ihre Unterwürfigkeit zeigten. Sie verschwanden auch am
Sitze des römischen Bischofs selbst. Grosse Teilsynoden wie zu
Konstanz (1414) und Basel (1431) mussten sogar gegen die

Entartung des Papsttums vorgehen, aber immer wieder verstand
es Rom, ihre Beschlüsse unwirksam zu machen. Andere Synoden
wiederum, wie das Konzil von Trient (1545), befassten sich,
losgetrennt von der Gesamtkirche mit der einseitigen Feststellung
des römisch-katholischen Glaubens. Es war darum kein Wunder?
dass das römische System der Oberherrschaft über alle Kirchen
und der starren Glaubensgleichmachung für alle Gläubigen,
abgeschnitten von der synodalen Kirche des Morgenlandes und
unberaten und ungehemmt durch gleichgestellte Bischöfe und
deren Synoden, damit gekrönt ward, dass das vatikanische
Teükonzil 1870 den einen Bischof durch zwei Glaubenssätze
mit der kirchlichen Allgewalt über Priester und Gläubige und
mit der Irrtumslosigkeit in Dingen des Glaubens und der Moral
umkleidete. Entgegen dem altkirchlichen Brauchtum für die
allgemeinen Konzilien, dass sie nur bei aufgetauchten Zweifeln
über die Richtigkeit einer Glaubenslehre entscheiden sollten,
hat das fälschlich von römischer Seite als „allgemein" bezeichnete
Vatikanum den Glauben an diese Sätze als zur Seligkeit notwendig
erklärt, obgleich in der ganzen Kirche ausserhalb der römischen
Kirche nicht das geringste Bedürfnis zu ihrer Aufstellung
vorhanden war. Man machte diese Glaubenslehren, weil man sie als
Schlussstein des jesuitischen Systems notwendig hatte, und weil
man im voraus wusste, dass die weitaus grösste Mehrzahl der zum
Konzil berufenen Bischöfe durch die Wirkung des Systems dagegen
keine Bedenken erheben würde. Wie aber diejenigen Bischöfe,
die bis zuletzt den neuen Dogmen die Anerkennung versagten,
unter dem System nacheinander zusammengebrochen sind, das
hat die Geschichte in erschütternder Weise aufgezeichnet.

Das war der Weg Roms von der noch auf dem Konzil von
Ephesus, wenn auch schon unter besonderen Ansprüchen
gehaltenen svnodalen Gemeinschaft mit der Gesamtkirche zu dem



— 14 —

in einem Bischof endenden kirchlichen und dogmatischen
Absolutismus. Dieser eine Bischof, allgewaltig und unfehlbar, macht
jede Synode überflüssig. Kein Mitbischof beschränkt oder
belehrt ihn. Er entscheidet und lehrt „aus sich selbst, nicht aber
erst durch die Zustimmung der Kirche". Oder im Vergleich zu
der Entscheidung von Ephesus, dass in Christus Gott und
Mensch vereinigt sind, so dass er von sich sagen durfte: „Ich
bin der Weg, die Wahrheit und das Leben", legt das Vatikanum
einem blossen Menschen in Glaubens- und Sittensachen die
Unfehlbarkeit bei, die nur Gott zukommt!

Wie aber die römische Kirche in ihrer Art des Konzils von
Ephesus gedacht hat, soll endlich noch ein besonderes Beispiel
zeigen. In einem gemeinsamen Erlass des Kölner Erzbischofs
und des Bischofs von Aachen vom 14. April 1931 wird einfach
gesagt, dass das Konzil die Irrlehre des Nestorius verurteilte,
ohne auch nur anzudeuten, dass es ihr den für das Christentum
fundamentalen Glaubenssatz von der Gottmenschheit Christi
entgegenstellte. Dagegen wird mit dem Satze fortgefahren, dass

„die Synode den der allerseligsten Jungfrau Maria gebührenden
Titel ,Gottesgebärerin' bestätigte. Diese für die Marienverehrung
so hochbedeutsame Erinnerung sollte nicht ohne kirchliche
Gedenkfeier bleiben und besonders im Maimonat dieses Ereignisses

gedacht und die Würde der Gottesmutter hervorgehoben
werden. Die marianischen Kongregationen sollen besondere
Festfeiern veranstalten".

Liegt hier nicht auch nach einer besonderen Seite hin der
Beweis vor, wie die römische Kirche einen anderen als den
vom Ephesinum gezeigten Weg gegangen ist? Von der in der
Feststellung der Gottmenschheit Christi gewiss mittelbar
enthaltenen hohen Ehrung und der daraus hervorgehenden
kirchlichen Verehrung seiner menschlichen Mutter zu jener Über-
verehrung, die als Mariolâtrie bezeichnet wird, und die in ihren
vielfachen, namentlich von den Jesuiten gepflegten Ausartungen,
die allein durch den gottmenschlichen Sohn vollzogene Erlösung
auch durch seine menschliche Mutter den Menschen vermitteln
lässt Dann aber sagt der erwähnte bischöfliche Erlass weiter,
dass im Religionsunterricht an höheren Schulen auf die
Bedeutung des Konzils nachdrücklich hingewiesen werden soll,
zumal da es auch den Primat des Papstes in hervorragender
Weise betonte und die dogmatische Konstitution Pastor aeternus



— lodes

vatikanischen Konzils den einschlägigen Passus des
päpstlichen Gesandten Philippus aufgenommen habe. — Das ist die
wiederholt erwähnte Äusserung dieses Legaten von der angeblichen

Nachfolge des schlüsseltragenden Petrus durch den
römischen Bischof. Die Wiedergabe dieses Ausspruchs in der
vatikanischen Konstitution mit dem Anschein, als ob er vom
Konzil herrühre und mit einem besonderen Einschiebsel, nennt
von Schulte eine Quellenfälschung! (S. 294.) Aber auch abgesehen
hiervon, wie bezeichnend für die Entwicklung Roms ist es, dass

die besondere Bedeutung des Ephesinums in der dortigen
Betonung des römischen Primates bestehen und den höheren
Schülern eingeprägt werden soll!

Der Schluss des Erlasses aber bestätigt nur das Gesagte,
indem unter Hinweis auf ein päpstliches Schreiben an die
Kongregation für die orientalische Kirche vom 25. Dezember
1930 das Konzil von Ephesus das „marianische" Konzil genannt
wird, von dem der hl. Vater eine Neubelebung der
Marienverehrung und eine Annäherung des Morgenlandes an die
römische Kirche erhoffe!

So zeigt die Entwicklung, die Rom abseits der durch die
allgemeinen Konzilien sich in der alten katholischen Wahrheit
bewahrenden Gesamtkirche genommen hat, wie richtig der
Altkatholizismus handelte, als er gegenüber diesem 1870
gekrönten Werdegang der römischen Kirche sich auf die
allgemeinen Konzilien der ungetrennten Kirche berief und damit
zur reinen christozentrischen Wahrheit mit all ihrer geistigen
Herrlichkeit und in dem Gottmenschen gegebenen Gebundenheit
zurückkehrte.

Dadurch allein war der Weg geöffnet, den die selbstgerechte
und unfehlbare römische Kirche nicht mehr finden kann und
auch nicht gehen will, zu der schon im Anfang von dem grossen
Döllinger gezeigten weiteren Aufgabe des Altkatholizismus,
zuerst der Kirche des Morgenlandes, die uns die allgemeinen
Konzilien gegeben hat, die Hand der Gemeinschaft in Christo
anzubieten. Auch von diesem Gesichtspunkte aus sprechen wir
dieser Kirche beim Gedenken der Synode von Ephesus unseren
Dank aus mit der gewissen Hoffnung, dass diese seit den Bonner
Unionskonferenzen angebahnte Gemeinschaft immer verständnisvoller

werde, aber nicht nur mit ihr, sondern auch mit allen
Kirchen, die auf altchristlichem Grunde in dem ewigen Christus



— 16 —

wahrhaft katholisch sein und bleiben wollen, insbesondere auch
mit der grossen anglikanischen Kirche, mit der wir uns auf
dem Wege herzlichen Einvernehmens befinden.

So wollen wir uns denn heute alle mit Dank und Gelöbnis
in der zu Ephesus für den christlichen Glauben festgelegten
Gottmenschheit Christi zusammenfinden undzusammenschliessen.
Zwar vermögen wir nicht immer den oft philosophisch
verschlungenen und uns heutigen Menschen fremdartig anmutenden
Gedankengängen und sprachlichen Ausdrücken zu folgen, womit
die Väter des Konzils zur Wahrheit vorzudringen suchten. Wir
grübeln nicht über das Wie und Was der Menschwerdung Jesu,
und wir wollen das auch nicht. Aber wir wollen und müssen
uns halten an den unverrückbaren Anker, den die christliche
Religion und das christliche Leben allein in der Gewissheit hat:
Christus ist nicht ein blosser Mensch, er ist zugleich auch Gott
und Gottes Sohn. Dieser Glaubensanker allein wird die Christenheit

und die Menschheit festhalten in den Stürmen der Zeit, in
dem Meer der Gottlosigkeit, das von Osten her anbraust aus
einem Lande, wo die heilige Christusmystik jahrhundertelang
auch die Ärmsten im Volke glücklich und reich machte. Dieser
Glaube an den ewigen Gottessohn wird die verwirrte Menschheit

immer wieder hinaufziehen in die ewige Gottheit und den

ewigen Christus in den Menschen mit all seiner Sünde und
seinem Leid hinabziehen. Ja, es muss das Pauluswort bestehen
bleiben : „Aus ihm seid ihr in Christo Jesu, der uns geworden
ist Weisheit von Gott und Gerechtigkeit und Heiligung und
Erlösung" (1. Kor. 1, 30 f.), und dazu das Wort des Jüngers, das
in dem Glaubenssatz von Ephesus seinen tiefsten Ausdruck
fand : „Das Wort (der Logos) ist Fleisch geworden und hat
unter uns gewohnt und wir haben seine Herrlichkeit gesehen,
eine Herrlichkeit als des eingeborenen Sohnes vom Vater, voll
Gnade und Wahrheit." (Joh. 1, 14.)

Nachwort.
Das dem Konzil von Ephesus 431 gewidmete päpstliche

Rundschreiben Lux aeternitatis vom 25. Dezember 1931 ist in
vorstehendem Vortrage nicht erwähnt worden (abgedruckt in
Acta apostolicae sedis Nr. 14 vom 26. Dez. 1931, 24 S. Folio).
Es handelt über „Die 3 Dogmen der katholischen Religion",
die hauptsächlich aus den Verhandlungen der Synode hervor-



leuchteten : die eine göttliche Person Jesu Christi, die
Anerkennung und Verehrung Marias als wahrer Gottesgebärerin
und die von Gott her (divinitus) dem römischen Pontifex, wenn
es sich um Glauben und Sitten handelt, innewohnende höchste,
oberste und niemanden unterworfene (obnoxiam) Autorität über
alle und einzelne Gläubigen. Letztere und somit genau die

Dogmen des Vatikanum in das Ephesinum hineinzubeweisen,
ist der Hauptzweck des Rundschreibens, während die dogmatisch

unbefangene Forschung aus der Geschichte des Ephesinums
das Gegenteil beweist. Der päpstliche Erlass ist mit seinen in
dem bekannten bombastischen Bullenstil hinausgesandten
Behauptungen ein geradezu klassisches Muster dogmatischer
Geschichtsüberwindung, so weit entfernt von der Wirklichkeit
der Tatsachen, wie diese Beanspruchung „höchster, oberster und
niemanden unterworfener Autorität über alle und einzelne
Gläubigen," die feierlich am Tage von Christi Geburt beansprucht
wurde, ein schreiender Gegensatz ist gegen das Bild der menschlichen

Niedrigkeit Christi, von dem der Apostel sagt: „Der da
reich war, ist euretwegen arm geworden, auf dass ihr durch
seine Armut reich wurdet." (2. Kor. 8, 9.)

Bonn G. Moog.

Als Hauptwerke wurden benutzt:
Hefele, Konziliengeschichte 1856, 2. Band, angeführt mit H.
von Schalte, Die Stellung der Konzilien, Päpste und Bischöfe vom histori¬

schen und kanonistischen Standpunkte und die päpstliche Konstitution
vom 18. Juli 1870, angeführt mit v. Sch.

Langen, Geschichte der Komischen Kirche, 1881, 1. Band, angeführt mit L.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1932.


	Zur 1500-Jahrfeier des 3. allgemeinen Konzils in Ephesus im Jahre 431

