Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 22 (1932)

Heft: 1

Artikel: Zur 1500-Jahrfeier des 3. allgemeinen Konzils in Ephesus im Jahre 431
Autor: Moog, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404067

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur 1500-Jahrfeier des 3. allgemeinen
Konzils in Ephesus im Jahre 43l.

In unserer Zeit ist es zur Gewohnheit geworden, bedeu-
tenden Personlichkeiten oder FEreignissen nach Ablauf von
Jahrzehnten oder Jahrhunderten ein literarisches oder offent-
liches Gedenken zu widmen. So ergab es sich fast von selbst,
dass auf die Tagesordnung des gegenwiirtigen Kongresses eine
Erinnerung an das Konzil von Ephesus im Jahre 431 n. Chr.
gesetzt wurde. Es sind also seitdem 1500 Jahre verflossen, und
wir Altkatholiken haben um so mehr eine Berechtigung zu dieser
Erwihnung, als wir uns immer wieder fiir unsern Glaubens-
standpunkt und fiir die Gestaltung unserer Verfassung sowie
fir unsere Bestrebungen, an der Wiedervereinigung der ge-
trennten Kirchen mitzuarbeiten, auf die allgemeinen Konzilien
der ungeteilten Kirche berufen.

In der Reihe dieser Kirchenversammlungen ist die von
Ephesus die dritte. Nachdem die beiden ersten Synoden von
Nicia 325 und Konstantinopel 381 die sogenannten trinitarischen
Streitigkeiten durch die Feststellung der gleichen Gottheit des
Sohnes und des heiligen Geistes mit dem Vater heendet hatten,
beginnen mit der Synode von Ephesus die christologischen
Glaubenskimpfe tiber den Unterschied und die Zusammen-
gehorigkeit der gsttlichen und der menschlichen Natur in Christus,
die dann das vierte allgemeine Konzil von Chalcedon 451 be-
endete.

Nestorius, der damalige Patriarch von Konstantinopel, hatte
in Briefen und Predigten in immer neuen Wendungen und Aus-
fihrungen aus der antiochenischen Theologenschule die Ansicht
vertreten: ,Die Jungfrau Maria darf nicht als ,Gottesgebéirerin‘
bezeichnet werden, da ein Mensch nicht Gott gebidren kann.
Oder: Das Geschopf hat den Schopfer nicht geboren, sondern
den Menschen, der das Instrument der Gottheit ist. Der hl.
Geist hat fir den Logos (den ewigen Sohn) aus der Jungfrau
einen Tempel geschaffen, den er bewohnen sollte. Dieses Kleid,
dessen er sich bedient, ehre ich wegen seiner, der darin ver-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1932. 1



9

borgen und davon untrennbar ist. Ich trenne die Naturen und
verbinde die Verehrung. Statt: Gott ist aus Maria geboren, darf
man hochstens sagen: Gott ist durch Maria hindurchgegangen.“
(H. 136 ff.)

Der Hauptgegner fiir seine Ansichten erwuchs dem Nestorius
in dem Vertreter der alexandrinischen Schule, dem Erzbischof
Cyrillus von Alexandrien, der, dhnlich wie sein Vorginger
Athanasius fir die ewige Gottheit Christi in der Trinitéit, mit
unerbittlicher Schirfe und Zihigkeit miindlich und schriftlich
die Meinung vertrat: ,dass sowohl die hl. Schrift wie die Synode
von Nicda eine enge Verbindung der Naturen in Christus lehre.
‘Das Geheimnis der Menschwerdung Gottes habe mit der Geburt
jedes Menschen gewisse Ahnlichkeit. Wie von einer Frau der
Leib und die Seele des Kindes zugleich geboren werde, obgleich
eigentlich die Seele an sich nicht geboren werden konne, so
werde auch der goéttliche Logos mit der menschlichen Natur
zugleich geboren“. (H. 142.)

Mit diesen und &dhnlichen Ausfihrungen Cyrills und auch
anderer vor ihm sind wir auf den Grundirrtum des Nestorius
gefithrt, dass er in dem als Mensch geborenen Logos oder
Gottessohn nicht nur zwei Naturen, die menschliche und die
gottliche annahm, sondern auch zwei Personen, die als Mensch
und Gott voneinander zu trennen, wenn auch beide zu ver-
ehren seien. Das Richtige ist, um dies fiir die schliessliche Ent-
scheidung des Konzils vorwegzunehmen: Es gibt im mensch-
gewordenen Gottessohn nur eine Person, die gottliche. Diese
aber hat nicht die menschliche Personlichkeit angenommen,
sondern nur die menschliche Natur, mit der sie geboren werden,
leiden und sterben konnte, wihrend die géttliche Person als
solche in alldem unverindert blieb.

Wir iibergehen den mannigfachen Schriftwechsel, der als
unmittelbarer Vorldufer des Konzils zwischen Nestorius, Cyrill
und dem damaligen rémischen Bischof Coelestin seit dem Jahre
429 tuber die so schwierige Frage stattfand. Hierbei konnte
Cyrill, wie Langen sagt, durch seine fiir romische Ohren an-
genehm Kklingende Sprache Coelestin, der in Nestorius seinen
hierarchischen Nebenbuhler sah, leicht veranlassen, auf einer
romischen Synode 430 fiir die Lehre Cyrills einzutreten und
ihn am 11. August 430 zu beauftragen, dass er Nestorius Kraft der
Autoritat des romischen Stuhles und an seiner (Coelestins) Statt



3
W -

anhalte, binnen zehn Tagen zu widerrufen und die Lehre der
romischen, der alexandrinischen und aller tibrigen Kirchen zu
bekennen. Widrigenfalls Cyrill ihn von der Kirchengemeinschaft
ausschliessen und die Sorge fiir die Kirche von Konstantinopel
iibernehmen solle. (L. 809 ff.)

Bevor Cyrill den Auftrag Coelestins austiihrte, berief er
noch eine Synode nach Alexandrien, die 12 von Cyrill verfasste
Anathematismen gegen Nestorius annahm, denen dieser gleich-
falls 12 Anathematismen entgegenstellte. Ebenso trat jetzt auch
der Patriarch Johannes von Antiochien auf die Seite des
Nestorius.

Um den sich immer mehr verschiarfenden Streit zu ent-
scheiden, beriefen Kaiser Theodosius II. (fiir den Osten) und
Valentin III. (fir den Westen) gemeinsam am 19. November 430
auf Pfingsten 431 ein schon lidnger von verschiedener Seite
verlangtes allgemeines Konzil nach Ephesus. Siamtliche Metro-
politen wurden eingeladen mit der Weisung, ,einige tiichtige
Suffraganbischofe“ mitzubringen. Wer zu spidt komme, konne
sich schwerlich vor Gott und dem Kaiser verantworten. In
einem besonderen Schreiben des Theodosius wird Cyrill ge-
tadelt, dass er sich auch an die Gemahlin des Kaisers und
dessen Schwester gewandt hatte, da tiber die strittigen Punkte
die Synode entscheiden werde, und was diese beschliesse, miisse
allgemein gelten. Bei dieser sich einzufinden, sei besonders
Pflicht fir Cyrill, denn der Kaiser werde nicht dulden, wenn
Einer (Cyrill) nur herrschen, aber sich nicht gemeinschaftlich
mit anderen beratschlagen noch sich durch sie belehren lassen
wolle (H. 163).

Auch Coelestin war eingeladen, lehnte aber wie seine
Vorgéanger bei den beiden vorangegangenen allgemeinen Synoden
sein personliches Erscheinen ab.

Die von ihm zu seinen Stellvertretern auf dem Konzil er-
nannten Legaten, die Bischofe Arkadius und Projektus und den
Priester Philippus beauftragte er, sich in allem an seinen Mit-
bischof Cyrill zu halten und fiir Aufrechthaltung der Autoritit
des apostolischen Stuhles zu sorgen. Auf der Synode hétten sie
als Richter tiber die Nestorianer aufzutreten und sich nicht in
Disputationen mit ihnen einzulassen. (L. 815.)

Das auf Pfingsten 7.Juni einberufene Konzil konnte zu
diesem Tage nicht beginnen. Nestorius zwar war schon zeitig



— 4 —

mit 16 Bischéfen eingetroffen, ebenso bald nach Pfingsten Cyrill
mit 50 Bischoéfen und Juvenal von Jerusalem und Flavian von
Philippi mit ihren Bischofen. Um den Erzbischof Memnon von
Ephesus waren 40 Suffraganen und 12 Bischife von Pamphylien
versammelt. Aber der Patriarch Johannes fehlte noch mit seinen
Bischofen. Als er auch nach mehr als 14tagigem Warten nicht
erschien und dies den Verdacht erweckte, als wolle er bei der
Verurteilung des Nestorius nicht zugegen sein, eroffnete Cyrill
am 22. Juni mit 160 Bischofen die Synode. Der dreimal zum
Erscheinen besonders aufgeforderte Nestorius erschien nicht.
Bei dem zweiten Ersuchen liess er sagen: er werde erscheinen,
wenn einmal alle Bischofe versammelt seien, wie dieses vorher
auch 68 asiatische Bischofe erklirt hatten. (H. 167.) Der kaiser-
liche Kommissar Candidian erhob Einspruch gegen das Ver-
tahren ohne die noch nicht erschienenen Bischife und verliess,
als dem nicht stattgegeben wurde, die Synode. Auch die romi-
schen Legaten waren noch nicht angelangt und das Abendland
auch sonst wihrend der ganzen Tagung nicht vergegenwirtigt.
(L. 818.)

Bei der Eroffnung des Konzils wurde Cyrill auch als Ver-
treter des ,Erzbischofs* Coelestin von Rom bezeichnet. Man
verlas einen Brief, den Cyrill bereits frither an Nestorius ge-
richtet hatte und worin die strittige Lehre besonders scharf
hervorgehoben war mit den Sétzen: ,Die zwei verschiedenen
Naturen in Christus seien zu einer wahren Einheit verbunden
worden, aus beiden aber sei ein Christus und ein Sohn ge-
worden. Nicht als ob der Unterschied der Naturen aufgehoben
wiire durch die Einigung, sondern indem sie vielmehr den einen
Herrn Jesum Christum und Sohn ausmachten durch die unaus-
sprechliche Verbindung der Gottheit und der Menschheit.“ (H.145.)

Auf die Frage Cyrills, ob diese seine Darstellung dem
nicinischen Glaubensbekenntnis entspreche, antworteten alle
Bischofe, darunter 126 mit kurz begriindeter bejahender Stimme,
wihrend fir das nunmehr verlesene Antwortschreiben des
Nestorius an Cyrill 34 Bischofe gleichfalls mit kurzer Begrindung
die Nichtiibereinstimmung desselben mit dem Nicinum aner-
kannten. Darauf riefen alle Bischofe: ,Wer den Nestorius nicht
anathematisiert, der sei selbst Anathema, der wahre Glaube
anathematisiert ihn, die heilige Synode anathematisiert ihn
und noch weiter &hnliche Ausrufe. (H. 169.) Nach Verlesung



-_— D @ —

einer grossen Anzahl patristischer Stellen, welche die Nestorius
entgegengesetzte Ansicht vertraten, und Entgegenhaltung wvon
Ausspriichen des Nestorius wurde endlich die Verurteilung des-
selben mit dem Schlusssatz ausgesprochen: ,Der von ihm ver-
liasterte Christus bestimmt durch diese heilige Synode, dass
Nestorius von der bischoflichen Wiirde und aller priesterlichen
Gemeinschaft ausgeschlossen sei.* (H. 172 f.)

Alles das geschah in der ersten Sitzung der Synode. Ehe
sie weitertagte, folgte eine ganze Anzahl von Verwicklungen.
Candidian berichtete sofort an den Kaiser, und in einem Edikte
an das Konzil erklirte er das, was nur ein Teil vor Ankunft
des Patriarchen Johannes beschlossen habe, fur voéllig ungiltig.
Diejenigen Bischofe, die an der ersten Sitzung nicht teilgenommen
bhitten, sollten sich den anderen nicht anschliessen, sondern die
Eroffnung der allgemeinen Synode abwarten. (H. 174.) Nestorius
selbst schrieb an den Kaiser, dass die Abhaltung der Synode
mit nur einem Teil der Bischéfe dem kaiserlichen Befehl zuwider-
handle, der eine allgemeine Beratung verlange. Der Kaiser
moge die Berufung einer neuen Synode erlauben, an der alle
Metropoliten mit je zwei urteilsfihigen Bischéfen ihres Sprengels
teilnehmen sollten, nicht aber Bischofe, die nicht berufen seien.
(L. 818 f.) Dieses Schreiben unterzeichneten ausser Nestorius
noch zehn andere Bischofe. Auch die Synode begriindete in
einem Schreiben an den Kaiser, warum man nicht ldnger mit
der Eroffnung habe warten koénnen: ,Die Irrlehre des Nestorius
sei ganz unzweifelhaft festgestellt und darum nicht nétig ge-
wesen, dass er auf dem Konzil sich rechtfertige. Coelestin sei
zu loben, dass er vor ihnen diese Lehre verurteilt habe. Der
kaiserliche Kommissar aber wiederholte den Bischofen gegeniiber
noch einmal, dass sie nichts gegen den Willen des Kaisers tun
und die Sache erst nach Eintreffen der noch fehlenden Bischoéfe
als erledigt betrachten sollten. (L. 819.)

Etwa sechs Tage nach der ersten Sitzung kam endlich
Johannes von Antiochien an und versammelte,nachdem Candidian
ihm die Vorfille berichtet hatte, 43 Bischofe zu einer Neben-
synode, die Cyrill und Memnon {fir abgesetzt erklirte. Der
Kaiser aber schickte einen drohenden Brief nach Ephesus:
Er habe erfahren, dass ein Teil der Bischiéfe, ohne Johannes
abzuwarten, eine Sitzung abgehalten habe. Ja, nicht einmal alle
damals zu Ephesus anwesenden Bischofe hitten an der Sitzung



— 6 —

teilgenommen, und diese habe auch das Dogma nicht in der
vorgeschriebenen Weise, sondern parteiisch erortert. Er erklire
darum alles Geschehene fiir ungiltig . . . . Bis die gesamte Synode
das Dogma erortert habe, diirfte kein Bischof die Stadt Ephesus
verlassen, sei es um an das kaiserliche Hoflager oder um nach
Hause zu gehen .... Er nehme nicht Partei fiir irgendeinen
Menschen, auch nicht fiir Nestorius, sondern nur fir die Wahrheit
und das Dogma. (H. 180.)

Endlich erfolgte auch die Ankunft der pédpstlichen Legaten,
worauf Cyrill die zweite Sitzung der Synode, wiederum als
sotellvertreter des romischen Bischofs“ am 10. Juli ersffnete.
Hier ftritt sofort das Bemiihen der Legaten hervor, gemiss des
ihnen gewordenen Auftrags und der sich entwickelnden Papal-
gewalt, das Ansehen des romischen Stuhles in den Vordergrund
zu ritcken. Philippus bemerkt: Coelestin habe tiber die vorliegende
Frage schon entschieden, die Synode moge aber befehlen, dass
ein weiteres mitgebrachtes Schreiben Coelestins verlesen werde.
Arkadius fiigt hinzu: Die Synode werde sehen, welche Sorge
Coelestin fiir alle Kirchen habe. Nach Verlesung des Schreibens
riefen die Bischofe: ,Das ist ein gerechtes Urteil! Dem neuen
Paulus (!) Coelestin, dem neuen Paulus Cyrill, Coelestin, dem
Wichter des Glaubens, der mit der Synode eines Sinnes ist,
dankt die ganze Synode! Ein Coelestin, ein Glaube der Synode,
ein Glaube der ganzen Welt“. Philippus dankt dann der Synode,
dass sie durch ihre Zurufe dem hl. Haupte (Coelestin) die hl.
(Glieder (die tibrigen Bischofe) verbunden hiitte. Denn sie wiissten
ja, dass das Haupt des ganzen Glaubens und der Apostel der
hl. Petrus sei.“ Die Legaten winschten noch weiter, die tber
Nestorius gefassten Beschliisse kennen zu lernen, damit sie
denselben ,gemiiss dem Urteil ihres Papstes und der Synode
beitreten konnten*. | '

Diese Zustimmung gaben sie in der dritten Sitzung am
11. Juli ab, indem Philippus zugleich erklirte, jeder wisse, dass
Petrus das Haupt der Apostel, die Sdule des Glaubens, das
Fundament der Kirche, die Schlissel des Himmels empfangen
habe und bis jetzt in seinen Nachfolgern lebe und richte.
Darauf wurde die Absetzung des Nestorius nochmals von der
ganzen Synode bestitigt und dies den beiden Kaisern mitgeteilt:
Da die pépstlichen Legaten der Synode die mit ihr tberein-
stimmende Meinung des ganzen abendlindischen Episkopates



— B .

mitgeteilt hitten, konnten die Kaiser entnehmen, dass ihr Urteil
gegen Nestorius das Urteil der ganzen Welt sei. (L. 822.)

‘Zu der vierten Sitzung am 16. Juli wurde Johannes dreimal
vergeblich vorgeladen, die fiinfte Sitzung am 17. Juli exkom-
munizierte und suspendierte ihn und eine ganze Anzahl seiner
Suffraganen. Die sechste Sitzung am 22. Juli und die siebte und
letzte Ende Juli erledigten kirchliche Disziplinarfragen und
beschlossen sechs diesbeziigliche Kanones. (H. 193.)

Das Konzil war zu Ende, aber noch nicht formell durch
den Kaiser geschlossen. An diesen wandten sich schriftlich und
miindlich sowohl die von Cyrill als die von Johannes gefiihrten
Richtungen. Von schwankendem Urteil hin- und hergeworfen
bestitigte Theodosius die Absetzung des Nestorius einerseits und
des Cyrill und Memnon anderseits und beschied Abgesandte
beider Teile nach Chalcedon, das er ohne eine EKinigung zu
erreichen verliess, aber jetzt wieder mit der entschiedeneren
Neigung nach der Richtung Cyrills. Endlich entliess er die
Synode von Ephesus, indem er dem Verdruss iiber das Miss-
lingen seiner Bemiihungen offenen Ausdruck gab, die abgesetzten
Bischofe Cyrill und Memnon aber sollten auf ihre Bischofssitze
zuriickkehren. gt

So dauerte die Spaltung weiter fort: Die Antiochener be-
harrten auf ihrer Ablehnung der Verurteilung des Nestorius,
jetzt nicht mehr so sehr wegen seiner Lehre, als weil das Urteil
vollzogen wurde, bevor die Gesamtsynode versammelt war. Sie
hielten zwei Nebenkonzile zu Tarsus und zu Antiochien, wo sie
den Bann gegen Cyrill und Memnon wiederholten. Es folgten
Vermittlungsversuche des romischen Bischofs Sixtus III. (432),
des Kaisers und einer Anzahl von Bischéfen zwischen Cyrill
und Johannes. Die Antiochener reichten ein Unionssymbol ein,
Johannes und Cyrill wechselten Briefe zwecks der Union, die
endlich anfangs 433 zwischen den beiden Patriarchen auf Grund
eines Symbolums iiber die 2 in der einen Person Christi ver-
einigten, aber nicht vermischten Naturen, der géttlichen und
der menschlichen, zustande kam. (H. 246.) Die widerstrebenden
Bischofe wurden zwangsweise vom Kaiser abgesetzt. Nestorius

starb etwa 450 in der Verbannung.

* *
*

Was lehrt uns zunéchst der rein geschichtliche Verlauf des
Konzils? Es wurde, wie alle anerkannten allgemeine Synoden,



e B

aus eigener Autoritidt berufen und geschlossen durch den Kaiser,
dessen Stellvertreter {iber seinen ordnungsméissigen Verlauf
wacht. Vertreter der Kirche sind nur orientalische Bischofe
ausser den drei abendldndischen Vertretern des einen rémischen
Bischofs, welcher der Synode personlich ebenso fernblieb wie
seine Vorginger und Nachfolger den iibrigen allgemeinen Kon-
zilien. Langen in seiner Geschichte der romischen Kirche
(I, 814) sagt hieriiber: ,Wenn schon frither die rémischen Bi-
schofe die Praxis befolgt zu haben scheinen, keinen fremden
Synoden personlich beizuwohnen, um nicht dem Ortsbischof
beziehungsweise dem Metropoliten der betreffenden Kirchen-
provinz nachgestelit zu werden, so hielten sie sich jetzt, da sie
bestimmt die Oberherrschaft tiber die ganze Kirche beanspruchten
und wohl wussten, wie wenig dieser Anspruch namentlich im
Orient als berechtigt angesehen wurde, um so mehr fern.“ Aber
die Legaten, die Rom fiir sich reden liess, verstanden es immer,
obschon sie zahlenmiissig gegeniiber den Hunderten von morgen-
lindischen Bischofen im Hintergrund standen, die weitaus-
schauenden Herrschaftsanspriiche ihres Auftraggebers mit hoch-
tonenden Worten und kiihnen Behauptungen in den Sitzungen
der Synode hervorzuheben. So auch in Ephesus, wie wir wort-
lich horten.

Und doch ist deutlich festzustellen, dass das, was die
Legaten beziiglich der Geltung Roms in der Gesamtkirche schon
damals beanspruchten, sowohl bei ihnen und ihrem Auftraggeber
als vor allem im Verhalten des Konzils selbst noch durch die
altkatholischen Wahrheiten und Gepflogenheiten gebunden er-
scheint. So fiahrt der Legat Philippus, nachdem er die Stellung
des romischen Bischofs als des Nachfolgers Petri aufs nach-
driicklichste betont hat, mit den Worten fort: Da die Bischofe
des Morgen- wie des Abendlandes entweder selbst oder in
ihren Stellvertretern auf der Synode gegenwirtig seien, miisse
deren Dekret als das Dekret aller Kirchen gelten. Den Satzungen
der Viter folgend habe darum die Synode die Exkommuni-
kation iiber Nestorius verhingt. Ahnlich erkliren die zwei
anderen Legaten ,den Uberlieferungen der Apostel und der
katholischen Kirche gemiss, folgend der Entscheidung Coelestins
und der Synode* Nestorius fiir abgesetzt. In einem Schreiben
an den Kaiser nach der dritten Sitzung sagt die Synode: Die
Abendldander hitten wegen der grossen Entfernung fiir sich in



— 9 __

Rom eine Synode gehalten und ihre Ubereinstimmung mit dem
Glauben des Morgenlandes kundgetan. In diesem Sinne habe
Coelestin vor dem Konzil schon entschieden .. .. Die Legaten
hitten der Synode die mit der ihrigen tibereinstimmende Mei-
nung des ganzen abendlandischen Episkopates mitgeteilt. Daraus
konnten die Kaiser entnehmen, dass die Sentenz der Synode gegen
Nestorius die Sentenz der ganzen Welt sei. (L. 821 f., vgl. 826.)

An Cyrill schreibt Coelestin vor dem Konzil: ,Die Ruhe
der Kirchen und des katholischen Glaubens werde leicht her-
gestellt, wenn die christlichen Kaiser sich um dieselbe bemiihten.
Besonders in den gottlichen Angelegenheiten sei die Firsorge
der Monarchen recht wirksam, da Gott deren Herzen in der
Hand habe.“ (L. 814 f.) Ebenso schrieb Coelestin an die Synode
selbst vor deren Beginn: ,Eine Versammlung von Bischofen sei
ein Beweis fir die Anwesenheit des hl. Geistes gemiiss dem
Worte des Herrn: wo zwei oder drei in meinem Namen ver-
sammelt sind, da bin ich in ihrer Mitte. Wenn schon so wenigen
der hl. Geist nicht fehle, um wieviel mehr werde er bei einer so
grossen Menge von Heiligen sein! In dieser Versammlung habe
man das Bild des Apostelkonzils zu erblicken. Den Aposteln
habe ihr Herr und Meister stets beigestanden und ihnen gesagt,
was sie lehren sollten. Die Sorge fiir das Lehramt hitten die
in der ganzen Welt zerstreuten Bischiéfe von den Aposteln ge-
erbt, zu denen Christus gesprochen habe: Gehet hin und lehret
alle Volker. Die Bischofe hitten also einen allgemeinen Auftrag
empfangen. Christus wollte, dass sie alle das titen, was er
allen Aposteln aufgetragen habe. Sie miissten also alle den
Arbeiten derer sich unterziehen, deren Ehre sie teilhaftizg ge-
worden seien. Sie (Coelestin mit allen Bischéfen) wollten deshalb
ihren Eifer der Liehre der Apostel zuwenden, indem sie geheissen
seien, keine neue Lehre zuzulassen. Das Amt der Bewahrung
sei kein geringeres als das der ersten Verkiindigung. Jene hitten
den Samen ausgestreut, sie miissten fir die unverdorbene und
vielfaltige Frucht sorgen. Gemeinsam hitten sie alle jetzt dahin
zu arbeiten, dass sie das durch apostolische Sukzession Uber-
lieferte bewahrten.* (L. 816 f.)

Diese hochst wichtige Ausserung Coelestins zeigt mit einer
verbliffenden Klarheit, wie richtig damals noch in Rom trotz
aller bereits hervortretender Bestrebung nach Universalherr-
schaft tiiber die Kirche die altkirchliche Anschauung nachwirkte.



Weiter ist aus den Verhandlungen der Synode festzustellen:
Die erst nach der ersten entscheidenden Sitzung eintreffenden
Legaten stimmen dem Urteil iiber Nestorius und dem seiner
Lehre entgegengesetzten Glaubenssatz tiber die gottmenschliche
Personlichkeit Christi bei, haben also im Grunde gar nicht dazu
mitgewirkt, und nirgends ist fiir das Ephesinische Konzil, wie
auch nicht fiir andere allgemeine Synoden, die Rede davon,
dass der romische Bischof zur Giltigkeit des aufgestellten
(Glaubenssatzes ihn noch besonders habe bestitigen miissen. Er
kann ihn hochstens auf einer eigenen Synode annehmen lassen.
Diese und andere damit zusammenhingende Fragen hat unser
grosser Vorgidnger von Schulte in seinem Werke: Die Stellung
- der Konzilien, Papste und Bischofe vom historischen und kano-
nistischen Standpunkte und die pépstliche Konstitution vom
18. Juli 1870 in unwiderleglicher Weise behandelt.

Eine andere tiberaus wichtige Tatsache wird uns durch das
Konzil bestitigt, wenn wir auf den Zweck seiner Berufung
sehen : Es sollte tiber eine strittig gewordene Frage des Glaubens
entscheiden, und es hat sie entschieden. Weder die Synode von
Ephesus noch eine der anderen allgemeinen Kirchenversamm-
lungen hat aus sich heraus, ohne dass die Veranlassung eines
Zweifels oder Streites iiber einen Fundamentalsatz des Christen-
tums vorhanden war, einen Glaubenssatz gemacht. Auch hier-
tiber hat von Schulte eine aktenmiissige Darstellung, worin
er sagt: ,Als Aufgabe der allgemeinen Synode stellt sich....
nach dem iibereinstimmenden Zeugnis der Konzilien und Papste
sowie der Viter heraus: festzustellen die wahre von Christus
geoffenbarte Lehre, so oft dieselbe bestritten wurde und die
Bestreitung nicht durch eine einfache Darlegung niedergekampft
werden konnte.“ (v. Sch. S. 22 f.) Und: ,Als Objekt einer Ent-
scheidung des Glaubens, eines Glaubenssatzes sah man nur das
an, was in den Propheten, in den Evangelien und den Apostel-
schriften, d. h. in der Bibel niedergelegt war. Dieser Glaube
kehrt so Kkonstant, so sehr stetig durch die Reihe der Jahr-
hunderte in denselben Worten wieder, ... dass er ausser jedem
Zweifel steht.“ (v. Sch. S. 24.)

Die Geschichte des Konzils zeigt uns ferner, wenn wir der
Wahrheit die Ehre geben wollen, wieviel Menschliches, oft
Allzumenschliches vor, auf und noch lange nach ihm zutage
trat: Kirchliche Unduldsamkeit, blinder Fanatismus von Ein-



— 11 —

zelnen, von Priestern, von Monchs- und Volkshaufen, staatliche
Gewalttiatigkeit. Aber schliesslich ist man doch in der Ent-
scheidung der Glaubensfrage, um die es sich handelte, iiber
alles Menschliche hinweg zu einem einheitlichen Ergebnis ge-
kommen, so dass man zumal nach Abschluss der Union von
einer moralischen Einstimmigkeit aller Beteiligten reden kann,
wie denn auch das Ephesinum als ein unbestrittenes allgemeines
Konzil immer gegolten hat.

Unerléssliche Voraussetzung dieser allseitigen Anerkennung
aber ist und bleibt die Tatsache, dass der in Ephesus festgestellte
Glaubenssatz vor dem Zeugnis der hl. Schrift und der in den
kirchlichen Vitern der ersten Zeit niedergelegten Tradition sich
als unumstossliche Wahrheit bis zum heutigen Tage erwiesen
hat, der Glaubenssatz: Der in der Welt erschienene Christus
ist nicht blosser Mensch und nicht blosser Gott, sondern er ist
wahrer Gott und wahrer Mensch zugleich. Nur in dieser ein-
heitlichen Verbundenheit seiner Person vermag er die Mensch-
heit von allem Ubel zu erlésen. Als Mensch kann er, wie der
Hebraerbrief sagt, all unsere Schwachheit mitfiihlen (Hebr. 4,
15), als Gott vermag er allein uns tber unsere Menschheit zu
erheben und als Kinder Gottes in die Friedensgemeinschaft
mit seinem Vater hineinzufiihren. Das ist die lebendige Erfahrung
aller Christen durch die Jahrhunderte seit dem Konzil, das seiner
Gottmenschheit die Ehre gab.

Und diesen fiir das Christentum und seinen unerschiitter-
lichen Bestand unentbehrlichen Glaubensatz verdanken wir
wesentlich der Gesamtkirche des Morgenlandes, nicht dem
Bischof von Rom, der durch seine Legaten nur nachtriaglich
zugestimmt hat, nachdem das Konzil schon entschieden hatte.
So ist die vier Patriarchate umfassende Kirche des Morgen-
landes mit ihren Hunderten von Bischofen gegeniiber der damals
noch kleinen rémischen Kirche und ihren Herrschaftsbestrebungen
die Tragerin eines der unentbehrlichsten Pfeiler der christlichen
Wahrheit, der Gottmenschheit Christi geworden. Und dies ist
sie geworden durch das allgemeine Konzil, die Versammlung
und Wahrheitserforschung der berufenen Glaubenszeugen aus
allen ihren Teilen,

Auf diesemn Grundsatz des fiir Christus und seine ewige
Wahrheit zeugenden allgemeinen Konzils hat die orthodoxe
Kirche des Morgenlandes mit unerbittlicher Strenge beharrt.



— 12 —

Sie war und blieb wie Zankow in seinem Werke: Das orthodoxe
Christentum, sagt (S. 81), ,eine klassische Kirche des Synodalis-
mus“., Nachdem durch die Herrschsucht Roms die Trennung der
morgen- und abendlindischen Kirche herbeigefiihrt und damit
die Berufung einer wirklich allgemeinen Synode fiir Glaubens-
fragen unmoglich geworden war, hat die morgenlindische Kirche
sich gezwungenermassen mit Teilsynoden der einzelnen Bistiimer
und Patriarchate oder der gesamten Patriarchate begniigt, auf
denen grundlegende Glaubensfragen nicht erértert wurden. Aber
durch die Uberzeugung von der Notwendigkeit und dem Wesen
des allgemeinen Konzils als der Triagerin und Zeugin des Glaubens
der Gesamtkirche hat sich die morgenlindische Kirche vor der
absolutistischen Entwicklung der Verfassung und der sonstigen
Gesetzgebung und vor der Aufstellung von Glaubenssitzen, die
nicht aus dem von der Gesamtkirche gepriiften und gebilligten
Glaubensbediirfnis entsprangen, dauernd bewahrt. Im Geiste und
in der Kraft dessen, dem die morgenlindische Kirche die Gott-
menschlichkeit zusprach, wollte sie niemals herrschen, sondern
dienen. Darum hat sie auch in ihren selbstidndig sich aus-
gleichenden Patriarchaten den Abschluss ihrer verfassungs-
miéssigen Entwicklung gefunden, im Glauben aber ist sie ganz
und gar christozentrisch geblieben, und darum hat die Christus-
mystik in ihr im Kultus und in der Frommigkeit der Gldaubigen
eine wunderbare Stéitte gefunden und sie zu allen Zeiten stark
und freudig gemacht, um Christi willen Drangsal und selbst den
Tod zu erdulden. So erntet die morgenlidndische Kirche bis zur
Stunde die heilige Frucht des Glaubens, den ihre Viter in
Ephesus als unvergingliche Wahrheit tiber das Geheimnis der
gottmenschlichen Personlichkeit Christi festgestellt haben.

Die romische Kirche aber ist den umgekehrten Weg ge-
gangen. Was ihr Verhalten zu Ephesus als noch fernes Ziel
dort gleichsam in die Synode projizierte, das Herrschenwollen
des einen Bischofs tber die ganze Kirche als des angeblichen
Nachfolgers Petri mit seinen félschlich ausgelegten Himmels-
schlisseln, das ist im Laufe der Zeiten nach allen Richtungen
ausgewachsen. Durch eigene Schuld getrennt von der wahren
Wiege der Kirche, dem synodal bleibenden Morgenlande, musste
Rom wie dieses auf das allgemeine Konzil verzichten, aber es
suchte dafiir keinen Ersatz in den zunichst noch von ihm
unabhiingigen Teilkirchen des Abendlandes und ihren selb-



stiindigen Synoden. Und es wollte auch diesen KErsatz nicht
haben, weil diese Triager des altkirchlichen Geistes und der
altkirchlichen Verfassung seinem Trachten nach Alleinherrschaft
in der Kirche hinderlich im Wege standen. So verschwanden
diese Organe Kkirchlicher Eigenart und Selbstéindigkeit immer
mehr. Wo sie noch redeten, wurden sie nur gehort, wenn sie
Rom ihre Unterwiirfigkeit zeigten. Sie verschwanden auch am
Sitze des romischen Bischofs selbst. Grosse Teilsynoden wie zu
Konstanz (1414) und Basel (1431) mussten sogar gegen die
Entartung des Papsttums vorgehen, aber immer wieder verstand
es Rom, ihre Beschliisse unwirksam zu machen. Andere Synoden
wiederum, wie das Konzil von Trient (1545), befassten sich,
losgetrennt von der Gesamtkirche mit der einseitigen Feststellung
des romisch-katholischen Glaubens. Es war darum kein Wunder,
dass das romische System der Oberherrschaft tiber alle Kirchen
und der starren Glaubensgleichmachung fir alle Glaubigen, ab-
geschnitten von der synodalen Kirche des Morgenlandes und
unberaten und ungehemmt durch gleichgestellte Bischofe und
deren Synoden, damit gekront ward, dass das vatikanische
Teilkonzil 1870 den einen Bischof durch zwei Glaubenssiitze
mit der kirchlichen Allgewalt tiber Priester und Glaubige und
mit der Irrtumslosigkeit in Dingen des Glaubens und der Moral
umkleidete. Entgegen dem altkirchlichen Brauchtum fir die
allgemeinen Konzilien, dass sie nur bei aufgetauchten Zweifeln
iiber die Richtigkeit einer Glaubenslehre entscheiden sollten,
hat das filschlich von romischer Seite als ,allgemein“ bezeichnete
Vatikanum den Glauben an diese Sitze als zur Seligkeit notwendig
erklirt, obgleich in der ganzen Kirche ausserhalb der réomischen
Kirche nicht das geringste Bediirfnis zu ihrer Aufstellung vor-
handen war. Man machte diese Glaubenslehren, weil man sie als
Schlussstein des jesuitischen Systems notwendig hatte, und weil
man im voraus wusste, dass die weitaus grosste Mehrzahl der zum
Konzil berufenen Bischoéfe durch die Wirkung des Systems dagegen
keine Bedenken erheben wiirde. Wie aber diejenigen Bischofe,
die bis zuletzt den neuen Dogmen die Anerkennung versagten,
unter dem System nacheinander zusammengebrochen sind, das
hat die Geschichte in erschiitternder Weise aufgezeichnet.

Das war der Weg Roms von der noch auf dem Konzil von
Ephesus, wenn auch schon unter besonderen Anspriichen ge-
haltenen synodalen Gemeinschaft mit der Gesamtkirche zu dem



—_— 14 —

in einem Bischof endenden kirchlichen und dogmatischen Ab-
solutismus. Dieser eine Bischof, allgewaltig und unfehlbar, macht
jede Synode tuberfliissig. Kein Mitbischof beschriankt oder be-
lehrt ibn. Er entscheidet und lehrt ,aus sich selbst, nicht aber
erst durch die Zustimmung der Kirche“. Oder im Vergleich zu
der Entscheidung von Ephesus, dass in Christus Gott und
Mensch vereinigt sind, so dass er von sich sagen durfte: ,Ich
bin der Weg, die Wahrheit und das Leben“, legt das Vatikanum
einem blossen Menschen in Glaubens- und Sittensachen die
Unfehlbarkeit bei, die nur Gott zukommt!

Wie aber die romische Kirche in ihrer Art des Konzils von
Ephesus gedacht hat, soll endlich noch ein besonderes Beispiel
zeigen. In einem gemeinsamen Erlass des Kolner Erzbischofs
und des Bischofs von Aachen vom 14. April 1931 wird einfach
gesagt, dass das Konzil die Irrlehre des Nestorius verurteilte,
ohne auch nur anzudeuten, dass es ihr den fiir das Christentum
fundamentalen Glaubepssatz von der Gottmenschheit Christi
entgegenstellte. Dagegen wird mit dem Satze fortgefahren, dass
,die Synode den der allerseligsten Jungfrau Maria gebilihrenden
Titel ,Gottesgebéirerin‘ bestitigte. Diese fiir die Marienverehrung
so hochbedeutsame FErinnerung sollte nicht ohmne kirchliche
Gedenkfeier bleiben und besonders im Maimonat dieses Ereig-
nisses gedacht und die Wiirde der Gottesmutter hervorgehoben
werden. Die marianischen Kongregationen sollen besondere
Festfeiern veranstalten“.

Liegt hier nicht auch nach einer besonderen Seite hin der
Beweis vor, wie die romische Kirche einen anderen als den
vom Ephesinum gezeigten Weg gegangen ist? Von der in der
Feststellung der Gottmenschheit Christi gewiss mittelbar ent-
haltenen hohen Ehrung und der daraus hervorgehenden kirch-
lichen Verehrung seiner menpschlichen Mutter zu jener Uber-
verehrung, die als Mariolatrie bezeichnet wird, und die in ihren
vielfachen, namentlich von den Jesuiten gepflegten Ausartungen,
die allein durch den gottmenschlichen Sohn vollzogene Erlosung
auch durch seine menschliche Mutter den Menschen vermitteln
lasst! Dann aber sagt der erwihnte bischofliche Erlass weiter,
dass im Religionsunterricht an hoheren Schulen auf die Be-
deutung des Konzils nachdriicklich hingewiesen werden soll,
zumal da es auch den Primat des Papstes in hervorragender
Weise betonte und die dogmatische Konstitution Pastor aeternus



SV | - p—

des vatikanischen Konzils den einschliagigen Passus des pépst-
lichen Gesandten Philippus aufgenommen habe. — Das ist die
wiederholt erwihnte Ausserung dieses Legaten von der angeb-
lichen Nachfolge des schliisseltragenden Petrus durch den ro-
mischen Bischof. Die Wiedergabe dieses Ausspruchs in der
vatikanischen Konstitution mit dem Anschein, als ob er vom
Konzil herriihre und mit einem besonderen Einschiebsel, nennt
von Schulte eine Quellenfilschung! (S.294.) Aber auch abgesehen
hiervon, wie bezeichnend fiir die Entwicklung Roms ist es, dass
die besondere Bedeutung des Ephesinums in der dortigen Be-
tonung des romischen Primates bestehen und den hdéheren
Schiilern eingepriagt werden soll!

Der Schluss des Erlasses aber bestéitigt nur das Gesagte,
indem unter Hinweis auf ein pipstliches Schreiben an die
Kongregation fiir die orientalische Kirche vom 25. Dezember
1930 das Konzil von Ephesus das ,marianische“ Konzil genannt
wird, von dem der hl. Vater eine Neubelebung der Marien-
verehrung und eine Anndherung des Morgenlandes an die ro-
mische Kirche erhoffe!

So zeigt die Entwicklung, die Rom abseits der durch die
allgemeinen Konzilien sich in der alten katholischen Wahrheit
bewahrenden Gesamtkirche genommen hat, wie richtig der
Altkatholizismus handelte, als er gegeniiber diesem 1870 ge-
kronten Werdegang der romischen Kirche sich auf die allge-
meinen Konzilien der ungetrennten Kirche berief und damit
zur reinen christozentrischen Wahrheit mit all ihrer geistigen
Herrlichkeit und in dem Gottmenschen gegebenen Gebundenheit
zuriickkehrte.

Dadurch allein war der Weg geotinet, den die selbstgerechte
und unfehlbare roémische Kirche nicht mehr finden kann und
auch nicht gehen will, zu der schon im Anfang von dem grossen
Déllinger gezeigten weiteren Aufgabe des Altkatholizismus,
zuerst der Kirche des Morgenlandes, die uns die allgemeinen
Konzilien gegeben hat, die Hand der Gemeinschaft in Christo
anzubieten. Auch von diesem Gesichtspunkte aus sprechen wir
dieser Kirche beim Gedenken der Synode von Ephesus unseren
Dank aus mit der gewissen Hoffnung, dass diese seit den Bonner
Unionskonferenzen angebahnte Gemeinschaft immer verstéindnis-
voller werde, aber nicht nur mit ihr, sondern auch mit allen
Kirchen, die auf altchristlichem Grunde in dem ewigen Christus



— 16 —

wahrhaft katholisch sein und bleiben wollen, insbesondere auch
mit der grossen anglikanischen Kirche, mit der wir uns auf
dem Wege herzlichen Einvernehmens befinden.

So wollen wir uns denn heute alle mit Dank und Gelobnis
in der zu Ephesus fiir den christlichen Glauben festgelegten
Gottmenschheit Christi zusammenfinden und zusammenschliessen.
Zwar vermogen wir nicht immer den oft philosophisch ver-
schlungenen und uns heutigen Menschen fremdartig anmutenden
Gedankengiingen und sprachlichen Ausdriicken zu folgen, womit
die Vater des Konzils zur Wahrheit vorzudringen suchten. Wir
griitbeln nicht tiber das Wie und Was der Menschwerdung Jesu,:
und wir wollen das auch nicht. Aber wir wollen und miissen
uns halten an den unverriickbaren Anker, den die christliche
Religion und das christliche Leben allein in der Gewissheit hat:
Christus ist nicht ein blosser Mensch, er ist zugleich auch Gott
und Gottes Sohn. Dieser Glaubensanker allein wird die Christen-
heit und die Menschheit festhalten in den Stlirmen der Zeit, in
dem Meer der Gottlosigkeit, das von Osten her anbraust aus
einem Lande, wo die heilige Christusmystik jahrhundertelang
auch die Armsten im Volke gliicklich und reich machte. Dieser
Glaube an den ewigen Gottessohn wird die verwirrte Mensch-
heit immer wieder hinaufziehen in die ewige Gottheit und den
ewigen Christus in den Menschen mit all seiner Siinde und
seinem Leid hinabziehen. Ja, es muss das Pauluswort bestehen
bleiben: ,Aus ihm seid ihr in Christo Jesu, der uns geworden
ist Weisheit von Gott und Gerechtigkeit und Heiligung und
Erlosung (1. Kor. 1, 30 f.), und dazu das Wort des Jiingers, das
in dem Glaubenssatz von Ephesus seinen tiefsten Ausdruck
fand: ,Das Wort (der Logos) ist Fleisch geworden und hat
unter uns gewohnt und wir haben seine Herrlichkeit gesehen,
eine Herrlichkeit als des eingeborenen Sohnes vom Vater, voll
Gnade und Wahrheit.“ (Joh. 1, 14.)

Nachwort.

Das dem Konzil von Ephesus 431 gewidmete pépstliche
Rundschreiben Lux aeternitatis vom 25. Dezember 1931 ist in
vorstehendem Vortrage nicht erwdhnt worden (abgedruckt in
Acta apostolicae sedis Nr. 14 vom 26. Dez. 1931, 24 S. Folio).
Es handelt iber ,Die 3 Dogmen der katholischen Religion“,
die hauptsichlich aus den Verhandlungen der Synode hervor-



— 1T =

leuchteten: die eine gottliche Person Jesu Christi, die An-
erkennung und Verehrung Marias als wahrer Gottesgebirerin
und die von Gott her (divinitus) dem romischen Pontifex, wenn
es sich um Glauben und Sitten handelt, innewohnende hochste,
oberste und niemanden unterworfene (obnoxiam) Autoritit liber
alle und einzelne Gliubigen. Letztere und somit genau die
Dogmen des Vatikanum in das Ephesinum hineinzubeweisen,
ist der Hauptzweck des Rundschreibens, wihrend die dogma-
tisch unbefangene Forschung aus der Geschichte des Ephesinums
das Gegenteil beweist. Der pépstliche Erlass ist mit seinen in
dem bekannten bombastischen Bullenstil hinausgesandten Be-
hauptungen ein geradezu klassisches Muster dogmatischer
Geschichtsiiberwindung, so weit entfernt von der Wirklichkeit
der Tatsachen, wie diese Beanspruchung ,hoéchster, oberster und
niemanden unterworfener Autoritit tber alle und einzelne
Glaubigen,“ die feierlich am Tage von Christi Geburt beansprucht
wurde, ein schreiender Gegensatz ist gegen das Bild der mensch-
lichen Niedrigkeit Christi, von dem der Apostel sagt: ,Der da
reich war, ist euretwegen arm geworden, auf dass ihr durch
seine Armut reich wiirdet.“ (2. Kor. 8, 9.)

Bonn , G. Moo0G.

Als Hauptwerke wurden benutzt:

Hefele, Konziliengeschichte 1856, 2. Band, angefiihrt mit H.

von Schuite, Die Stellung der Konzilien, Pipste und Bischéfe vom histori-
schen und kanonistischen Standpunkte und die pipstliche Konstitution
vom 18. Juli 1870, angefiihrt mit v. Sch. ‘

Langen, Geschichte der Romischen Kirche, 1881, 1. Band, angefiihrt mit L.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1932. 2



	Zur 1500-Jahrfeier des 3. allgemeinen Konzils in Ephesus im Jahre 431

