
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 21 (1931)

Heft: 3

Artikel: Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches Grundproblem
[Fortsetzung]

Autor: Keussen, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404065

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 163

Die Willensfreiheit als religiöses und philo¬

sophisches Grundproblem.
(Fortsetzung statt Schluss.)

Inhalt.
III.

Die Dialektik der religiösen Behandlung des Freihcitspro-
blems setzt die Gebundenheit des Menschen durch den göttlichen
Willen voraus. — Wertminderung dieser Gebundenheit durch
eudämonistische Motive in der israelitischen Religion. Ihr
Charakter als Wahlreligion. S. 165/166.

Der Mythos vom Sündenfall und sein Sinn. S. 166/167. — Der
Augenblick der Entscheidung wird in der biblischen Erzählung
nur als Übergang zum Vollzug der Sünde erfasst. Von dieser

psychologischen Vermittlung abgesehen, ist er unbegreiflich.
S. 167—168. Keine eindeutige Entscheidung der Frage der

Willensfreiheit im alten Testament. Das Töpfergleichnis
besonders bei Jeremias. S. 168—170.

Charakteristik der Ethik Jesu. Ihr Appell an die
Selbstentscheidung des Willens. Kein Determinismus. S. 170—172. Das

sittliche Leben im Johannesevangelium als Wirkimg des
göttlichen Geistes und der göttlichen Liebe. Keine Selbsterlösung,
sondern Gnade. S. 172—173.

Paulus: Seine tragische Lebensstimmung begründet in der

existentiellen Lage des Menschen, die bestimmt ist durch den

Abfall von Gott und das Versagen des Gesetzes. Unerlöst ist

der Mensch auch noch im Gnadenstande, insofern die Gnade

an der Grenze des Möglichen liegt. S. 173—176.

Gnade, Glaube und Freiheit bei Paulus. — Die göttliche
Gnadenmacht in der menschlichen Geschichte und in der

persönlichen Lebensführung. Der Mensch ist im Besitz der Freiheit
bei Paulus nur der Haushaltcr der ihm von Gott verliehenen

Gaben. Religiöser Sinn der Freiheit. S. 176—179.



164 —

IV.

Die gnostische Freiheitslehre bei Clemens von Alexandrien,
S. 179/180, und bei Origenes. Die Freiheit besteht in der tätigen
Hinwendung zur göttlichen Erkenntnis. Stoische und aristotelische

Elemente dieser Lehre. S. 180—181.

Gnosis und Askese. Das Ideal des homo religiosus
verkörpert im Mönchtum und Anachoretentum. Philosophische
Vorbilder. Die Askese fordert die Selbstentscheidung des Willens.
Isaak von Antiochien. S. 182—183.

Das asketische Lebensideal bei den Pelagianern. Ihre
Voraussetzung ist, dass die menschliche Freiheit in ihrem Wesensgrund

„unverwundbar" sei. S. 183—185. Die Wirkung der Sünde
und der Sinn der Gnade nach pelagianischer Lehre. Ihr
allgemeiner Charakter als Moralismus, der die Selbsterlüsung
des Menschen voraussetzt. Verkürzung der lebendigen Religion
durch die ihm eigene Form des Indeterminismus. S. 185/186.



— 165

III.
Als religiöses Problem entfaltet die Willensfreiheit eine

ganz andere Dialektik wie auf philosophischer Grundlage.
Während hier die Möglichkeit erörtert wird, dass der Mensch
sieh selbst bestimmt und bejaht und einen Lebenskreis gewinnt,
in dem er nur sich selbst, und seiner Vernunft und der durch
diese begründeten sittlichen Freiheit angehört, sieht sich der
religiöse Mensch von vornherein gebunden an den göttlichen
Willen, begrenzt durch die göttliche Allmacht. Seine Freiheit
kann sich darum nur in den Schranken dieser Gebundenheit
betätigen. Sie kann nicht im eigentlichen Sinne als
Selbstbestimmung, sondern nur als Bindung an den göttlichen Willen
an die göttliche Welt- und Lebensordnung in die Erscheinung
treten. Es ist eine Bindung an eine Gesetzlichkeit, die nicht
wir erdacht haben, sondern die uns auferlegt, deren Befolgung
von uns gefordert wird. Ks ist also Fremdgesetzlichkeit (Hetero-
nouiic), mit der wir hier zu rechnen haben. Um sieh
durchzusetzen, bedient sie sieh in den psychologischen und sittlichen
Schranken, denen wir in der Religionsgeschichte begegnen, der

Strafandrohung oder auch der Verheissung von Belohnungen,
jedenfalls also aussersittlicher Motive. Mit der sittlichen
Wertminderung verbindet sich bei dieser Form des Handelns auch
eine Minderung der Freiheit. Denn zur Gebundenheit durch die

religiöse Autorität tritt nunmehr die Bücksieht auf eudämoni-
stische Motive hinzu. Es ist nicht gesagt, dass die religiöse
Fthik dieser bedenklichen Stützen durchaus bedarf, aber es ist
eine offenkundige Tatsache, dass sich die Fthik des alten
Testamentes ihrer durchgängig* bedient: „Sehet, ich lege euch

Segen und Fluch vor. Wenn ihr alle Gebote des Herrn
beobachtet, so werdet ihr gesegnet sein im Hause- und auf dem

Felde. Gesegnet wird sein die Frucht eures Ackers und die

Frucht eures Viehs, gesegnet werdet ihr selbst sein bei eurem

Eingang und bei eurem Ausgang. Wenn ihr aber die Stimme

des Herrn nicht höret, so wird der Fluch über euch kommen."

— Diese Sätze finden ihren Rückhalt in einem feierlichen,
die Bluts- und Lebensgemeinschaft zwischen Gott und dem

Volke Israel andeutenden Bündnis und diesem Bündnis die

Treue zu halten, war die tiefste sittliche und religiöse For-



— 166 —

derung, die dem Volke immer wieder vorgehalten wurde.
Diese Forderung aber machte Israels Religion zu einer
„Wahlreligion", sie verlangte einen Willensentschluss, „der ein ethisches
Verhältnis zwischen dem Volke und seinem Gotte für alle Zeiten
begründete" x).

Doch in diesem Verhältnis Israels zu Gott ist zuletzt nur
das grundsätzliche Verhältnis des Menschen zu Gott nachgebildet,

das sich gleichfalls auf den Wahlwillen des erst geschaffenen

Menschen gründen soll, wie der vorgeschichtliche Mythos
vom Sündenfall deutlich erkennen lässt. Am Verständnis dieses

Mythos hängt das Verständnis des letzten Grundes der
religiösen Ethik, zugleich aber auch das Verständnis des

Freiheitsgedankens, mit dem diese Ethik rechnen muss. — Was aber
ist der Sinn dieser tiefsinnigen Erzählung? — Dass der Mensch

aus eigener freier Entscheidung dem göttlichen Gebote Gehorsam

leistet und dadurch wohl auch den Zugang zum Baum des

Lebens, d. h. zu einer immerwährenden Lebensgemeinschaft
mit Gott, gewinnt oder aber, dass er der Versucherstimme folgt,
sich vom Gehorsam gegen das göttliche Gesetz löst und
dadurch scheinbar das Recht uneingeschränkter Selbstbestimmung
erlangt und nun gleich Gott aus dem eigenen Willen bestimmt,
was gut und was böse ist. Kurzum der Mensch konnte in dem

religiösen Grundverhältnis verbleiben und durch Gehorsam
sich den Weg zu höherer Freiheit erschliessen, oder aber er
konnte sich aus diesem Grund Verhältnis lösen und sich den

Augenblicksgenuss der Freiheit mit der dauernden Gebundenheit

an die Mächte dieser Welt, vor allem mit der Gebunden,
heit an den Tod erkaufen. Ein grundlegendes Missverständnis
der ganzen Erzählung aber ist die Behauptung, dass sie dem

Menschen nur die Wahl lasse „zwischen Sündenfall und
sittlicher Erkenntnis und Freiheit einerseits und Unschuld
verbunden mit Unfreiheit und ewiger Kindheit andererseits"* *).

— Denn der Zustand der kindlichen d.h. naiven Unschuld musste
in dem Augenblick dahinsinken, wo der Mensch bewusst der
Versuchung begegnete. In diesem Augenblick war er frei, weil sieh

ihm beide Möglichkeiten boten, sich bewusst dem göttlichen Willen

l) K. P>udde, Die Religion des Volkes Israel bis zur Verbannung.
1900. S. 31.

'') Auch Budde weist die hier angeführte Behauptung zurück. Die
biblische Urgeschichte. 1883. S. 72.



— 167 —

zu verbinden und damit den höchsten Lebenswert der
Selbstvollendung in Gott zu gewinnen, oder aber sich dem göttlichen
Willen zu versagen und dann das gefährliche Spiel des Lebens
zu beginnen, in dem zwar die menschliehe Willkür sich behaupten

mochte, der Wille aber in die Knechtschaft der Lüste
geführt wurde.

Noch eine Frage ist für die Erörterung im Rückstand
geblieben. Sie betrifft die Bedeutung des Augenblicks, in dem die

Entscheidung fällt. Die biblische Erzählung entwirft in dem
kurzen Zwiegespräch zwischen der Schlange und dem Weibe eine
psychologisch meisterhafte Skizze von dem Werden dieser
Entscheidung. Wir stehen unter dem Eindruck eines inneren, fast
unaufhaltsam sich vollziehenden Zwanges. Wir fragen uns:
musste nicht Eva dieser Versuchung erliegen? Erscheint hier
nicht die dämonische Gewalt des Bösen fast unüberwindlich?
— Es besteht kein Zweifel, dass die Schilderung der Genesis

diese Auffassung nahelegt. Aber wir dürfen nicht vergessen,
dass der Erzähler von der Absicht geleitet ist, eine vorhandene
Tatsache — die Macht der Sünde in der Menschheit — zu
erklären. Und so versucht er so eindringlich wie möglich, ihren
Werdegang in der menschlichen Seele zu enthüllen. Darum
erscheinen von vornherein die möglichen Gegenmotive gegen
die Versuchung abgeschwächt. Denn die Tatsache, dass der
Mensch der Versuchung erlegen ist, soll erklärt werden und
nichts anderes. So ist denn im Grunde der Augenblick hier
nur als der Übergang zum Vollzug der Sünde erfasst, nicht
aber die in ihm beschlossene Möglichkeit einer anders
gerichteten Entscheidung zur Auswertung gelangt. — Und doch
bildet diese Möglichkeit die Voraussetzung für den ganzen Verlauf

der Erzählung. Das tritt in der göttlichen Warnung vor
dem Sündenfall zutage, wie nachher in dem göttlichen Strafurteil

über die geschehene Tat. Beides hat nur einen Sinn,

wenn der Verfasser unserer Erzählung die Sünde als eine freie

Willensentscheidung des ersten Menschenpaares betrachtet und

somit auch die Möglichkeit des Nichtsündigens voraussetzt.

Bei all dem bleibt der Augenblick, in clem die Entscheidung
in der Richtung der Sünde fällt, so lange nicht begreiflich,
als man nicht das Ergebnis — die vollzogene Tat — mit den

seelischen Vorgängen, die ihr unmittelbar vorausgehen, psychologisch

verbunden hat, wie das der Erzähler durch das Ge-



— 168 —

sprach der Schlange mit dem Weibe versucht hat. Von dieser
durch das Endergebnis bestimmten psychologischen Vermitte-
lung abgesehen, bleibt der Augenblick der Entscheidung in
sich selbst unbegreiflich, d. h. es bleibt unbegreiflich, warum
der Mensch der Überredung des Versuchers erliegt und nicht
vielmehr dem Gebote Gottes folgt. Diese Unbegreiflichkeit
besteht so lange, als ich die Natur dessen, der die Entscheidung
vollzieht, nicht kenne. Diese Natur aber offenbart sich erst in
der Tat. An seinen Früchten wird der Täter kenntlich. Ob

allerdings die Tat notwendig aus der Natur des Täters
hervorwachsen musste, vermögen wir nicht zu entscheiden, weil uns
hier wie allerwärts das Wie des Geschehens nicht verständlich
ist. In diesem metaphysischen Sinne bleibt die Freiheit auch in
der biblischen Erzählung vom Sündenfall ein unbegreifliches
Mysterium. Dass auch im religiösen Sinne ein Mysterium
vorliegt, wird sich später noch erweisen.

Unter dieser Voraussetzung ist es nicht verwunderlich, dass
die metaphysisch religiöse Frage nach der Freiheit oder
Gebundenheit des menschlichen Willens in seinem Verhältnis zu
Gott im alten Testament zu keiner klaren Entscheidung
gelangt. Beide Auffassungsweisen werden nebeneinander vertreten.
Die Freiheit der menschlichen Willensentscheidung finden wir
sehr stark an solchen Stellen des Hexateuchs betont, wo die
Religion Israels als ein freies Bundesverhältnis mit Gott
hingestellt wird1). — In der Spätzeit der israelitischen
Religionsgeschichte wirkt bei Jesus Sirach augenscheinlich auch das
Motiv der Theodizee mit2), d.h. der Verfasser dieser Schrift
will die Güte Gottes auch dadurch sicherstellen, dass er die
Sünde ausdrücklich auf die Wahlentscheidung des Menschen,
nicht aber auf den göttlichen Willen zurückführt. — Ganz
unbedenklich legt hingegen Exodus 7,3 Jahve die Erklärung in
den Mund „Ich will Pharaos Herz verhärten"3). Und ebenso
deterministisch lauten die Äusserungen bei Jeremias: „Ich weiss,
Herr, dass des Menschen Tun steht nicht in seiner Gewalt und

') Deuteron. 30, 15 ff. und Josua 24, 15, vgl. hierzu Holzinger, Das
Buch Josua, 1901. „Die Jahvereligion beruht auf Willensentscheidung
des Volkes für diese Religion und konstituiert so, ihrer ganzen Art nach,
ein rechtlich sittliches GehorsamsVerhältnis des Volkes zu Gott."

J) Jesus Sirach 15, 14 ff., V. 21. „Er (Gott) heisst niemand gottlos sein
und erlaubt niemand zu sündigen." Zur Theodicee vgl. 39, 20—40.

3) Exod. 7,3 und anderwärts.



— 169 —

steht in Niemandes Macht, wie er wandle oder seinen Gang
richte1]." So vermag denn der Mensch aus sich heraus dem
Gesetze Gottes nicht zu genügen. Wenn er sieh bekehrt, so ist
das Gottes Werk2). Die Allmacht Gottes überschattet hier das

ganze Menschenleben und in gleichem Masse auch das religiöse
Empfinden. Im Zusammenhang dieser Gedanken taucht zuerst
bei Jesaja das Töpfergieichnis auf. In ihm soll Gottes Schöpfer-
macht dargestellt, zugleich aber das Recht des Menschen
bestritten werden, mit Gott darüber zu hadern, dass er so wenig
die Gottebenbilclliehkeit in seinem Geschöpfe offenbart habe3).

Jesaja deutet das Problem, das sich in diesem Gedanken
verbirgt, nur an. Jeremias, der später das Gleichnis wohl von
seinem grossen Vorgänger übernommen hat, bricht der bedenklichen

Frage bei Jesaja die Spitze ab. Er glaubt, gestützt auf
die religiöse Deutung menschlicher Lebenserfahrung und
Geschichte, die Entscheidungen des göttlichen Gerichts von dem
Verhalten seines Volkes abhängig machen zu dürfen. Denn
das Haus Israel ist in Gottes Hand wie der Ton in der Hand
des Töpfers. Wie dieser den Ton nach einem ersten
Misslingen doch noch für die Herstellung eines wohlgelungenen
Werkes verwenden kann, so kann auch Gott seinen Willen
zum Guten oder Bösen ändern, je nachdem sein Volk sich zu
ihm bekehrt oder zum Bösen wendet4). Gibt es einen stärkeren

Ausdruck als dieses merkwürdige Bild für die Auffassung,
dass die Auswirkung göttlicher Macht und göttlichen Gerichts
gebunden sei an die sittliche Fünstellung des Menschen —
Im ganzen muss man sagen, dass es grundsätzlich verfehlt ist,
die das Problem der Willensfreiheit berührenden Gedanken
im alten Testament in ein System zu pressen. Die Religion
beruht hier ganz und gar auf religiöser Willenserfahrung und

auf der Deutung, die das fromme Empfinden dieser Erfahrung
gibt. Diese Erfahrung ist aber durchaus nicht bis zur letzten
Tiefe geklärt und zu logischer Eindeutigkeit gebracht. So

dert

') Jerem. 10, 23.

2) Jerem. 31, 18, „Bekehre mich, so werde ich bekehrt." Cf. Psalm 33, 15,

3) Jesaia 29, 16. — 45, 9 ff. „Weh dem, der mit seinem Schöpfer
hadert, eine Scherbe wie andere irdene Scherben. Spricht auch der Ton zu
seinem Töpfer: Was machst du? und ein Werk zu seinem Bildner^ Hände

hast du nicht! Du beweisest deine Hände nicht au deinem Werk."

*) Jerem. 18, 5 ff. - Ganz in den Willen des Volkes verlegt Hesekiel
die Entscheidung. Hesekiel 18, 31.



— 170 —

kommt es, dass in ihr Verschiedenes, ja Gegensätzliches
nebeneinander Platz hat. Immerhin liegt, wie schon hervorgehoben
wurde1), das entscheidende Gewicht bei dem Gedanken, dass

das Verhältnis zwischen Gott und dem Volke Israel auf einem
Bündnis beruht und dass die Bewahrung dieses Bündnisses
eine stetige Willensprobe für das Volk bedeutet. Erst das

Versagen des Volkes, sein sittlich-religiöser und zugleich politischer
Verfall haben in Jeremias den Gedanken gezeitigt, dass das
Gottesbündnis einer vertieften Grundlage bedürfe: "Ich will mein
Gesetz in ihr Inneres legen und in ihr Herz schreiben2)." Doch
dieser Gedanke blieb in der Folge unverwertet, er blieb eine

Verheissung, zu der erst die Ethik Jesu die Erfüllung geben
sollte.

Wer die Religion Jesu aus den synoptischen Quellen zu
erheben versucht, dem fällt als ein Wesenszug dieser Religion
die innere Freiheit, die ihr eigen ist, ins Auge. Das Gesetz
steht zwar in ihrem Llintergrund, aber die Auslegung dieses
Gesetzes erfolgt nicht im Sinne der Überlieferung der
Schriftgelehrten, sondern aus der Unmittelbarkeit eines ganz persönlichen

Lebens. So greift diese Auslegung auf letzte Gewissenstiefen

zurück, sie drängt auf fundamentale Vereinfachung, auf
Innerlichkeit und Wahrheit, wohingegen die jüdische Gesetzesreligion

zu einem komplizierten und auf eine Fülle von Äusser-

lichkeiten sich erstreckenden System des religiösen und
sittlichen Verhaltens geworden war3). Durch diese Vereinfachung
und Verinnerlichung erhält der Appell Jesu an den Willen eine
viel grössere Gewalt. Die Forderungen, die hier erhoben werden,
sind wirklich Gewissensforderungen, immer wieder zusammengefasst

in die beiden Gebote der Gottes- und Nächstenliebe.

Auf die Tat und damit den Willen kommt alles an, wie das

Schlussgleichnis der Bergpredigt lehrt. Nicht aus der grübelnden

Überlegung, sondern aus dem Taterweis erwächst die Kraft
des religiösen Lebens. „Tue das, so wirst du leben4)." Doch

aus diesem Grunde weiss Jesus auch von Anfang an, dass diese

Konzentration auf die religiösen und sittlichen Grundforderungen,

dieses Ringen um das Kommen des Gottesreiches die

&

') S. S. 134.
2) Jeremias 31, 33.

8) S. hierzu Ragnar Asting, Die Heiligkeit im Urchristentum. 1930. S. 52.
4) Luk. 10, 28, vgl. Joh. 7, 17.



— 171 —

höchste Anspannung aller Energie fordert. Man muss ganz
anders werden, als man bisher gewesen ist. Dem entspricht, dass
die Predigt Jesu mit der Aufnahme der Bussforderung Johannes

des Täufers beginnt „MsxuvosTis i'yytxsv yàg t) ßaaiXsta iwv
ovçavtùv". „Werdet anderen Sinnes; denn das Himmelreich ist
herbeigekommen1)." Zur Begründung dieser Forderung ist der
hier nicht ausgesprochene Gedanke anzufügen, dass das Himmelreich

ganz andere Menschen erfordert als das Weltreich, dem
die Jünger als Glieder ihres Volkes bisher angehört haben.
Aber der Übergang aus dem einen Reich in das andere, das

ist die entscheidende Wendung, die Jesus von seinen Jüngern
verlangt, die Glaubonstat, die sie vollziehen müssen. Diese Tat
ist ganz auf die Selbstentschcidung des Willens gestellt. — Ob

allerdings der Wille in jedem Falle die Kraft besitzt, diese
Entscheidung zu vollziehen, erscheint fraglich. „Ein Reicher wird
schwerlieh in das Himmelreich eingehen." Ja, in der Frläuterung
zu diesem Satz wird ausdrücklich gesagt, dass bei den seelischen
Hemmungen, die dem Reichen sein Reichtum bereitet, ihm der
Weg ins Himmelreich aus eigener Kraft versperrt sei und dass

nur Gotteshilfe das Unmögliche möglich machen könne2). Doch

gerade diese Schwierigkeiten, denen so viele nicht gewachsen
sind, veranlassen Jesus, seine Jünger erst recht zu höchster
Tatkraft aufzurufen. „Ringet danach, durch die enge Pforte

einzugehen, denn viele, so sage ich Euch, werden trachten
einzugehen und es doch nicht vermögen3)." — Worauf ist nun
dieses Versagen, die Willensohnmacht der vielen zurückzuführen?

— Ist ihr Unvermögen angeboren und spielt hier etwa
der Prädestinationsgedanke hinein? — Oder wird hier nur die

Tatsache konstatiert, dass bei vielen der Wille zu schwach ist,
der religiösen Forderung zu entsprechen, genau so wie in dem

mehrfach wiederholten Satz : „Viele sind berufen, aber wenige
sind auserwählt4)." — Ich glaube, dass diese Erklärung das

Richtige trifft, und glaube darum auch, dass die Meinung die

Anschauung Jesu verfehlt, welche die bildhafte Rede, dass der

gute Baum gute, der schlechte Baum schlechte Früchte her-

:) Math. 4, 17, vgl. die abgeänderte Fassung Mark. 1, 15.

') Math. 19, 23-27; vgl. auch das Gleichnis vom reichen Prasser,

Luk. 16, 19 ff.
s) Luk. 13, 24.
4) Math. 22, 14.



— 172 —

vorbringen müssex), in dem Sinne eines naturgetzlichen
Willenszwanges auslegen möchte. Vielmehr ist damit nur ausgesprochen,

dass dort, wo der Wille sich zur Gesinnung, zum Charakter
verfestigt hat, die Taten dieser Willenslage entsprechen
werden2). Aber damit ist nicht gesagt, dass diese Willenslage von
vornherein feststeht. Sie ist vielmehr geprägte Form, die sich
durch eigenen Willenentscheid erst gebildet hat. Grundsätzlich
ist der Determinismus der Lebensanschauung Jesu fremd3). Sie

erinnert den Menschen, vielleicht am eindruckvollsten in dem
Gleichnis von den Talenten an die eigene Verantwortung und
damit auch an die eigene Schuld4).

Und doch würden wir den tiefsten, ja den eigentlich
religiösen Gehalt dieser wunderbaren Lebenanschauung nicht
ergründen, wenn wir die Forderung der Sinneswandlung dahin
verstehen wollten, als liege es nur beim Menschen, sich diesen
andern Sinn zu geben. „Es kann einer nichts nehmen, es werde
ihm denn gegeben vom Himmel her5)." Wie alle Geisteskräfte
in dieser Welt durch den Logos geschaffen sind, so empfangen
sie von ihm allein auch wahres Leben. Jesus aber, die menschliche

Verkörperung des Logos und zugleich göttliche Wesens-

offenbarung, teilt den zur Gotteskindschaft Berufenen dieses Leben
mit. Er erfüllt damit göttlichen Auftrag und Willen und macht
seine Jünger frei von der Knechtschaft der Sünde und der
Welt6). Die sittliche Freiheit, die sie also gewinnen, beruht
auf der Geistesgemeinschaft mit Jesus, die als mystisches
Erlebnis und als Wirkung des göttlichen Geistes auch nach seinem
Scheiden aus dieser Welt noch fortbesteht. „Ohne mich
könnet Ihr nichts tun7)." Gewiss drängt auch das
Johannesevangelium auf den Vollzug des göttlichen Willens durch die
Tat. Aber diese Tat wird clem Menschen nun nicht mehr durch
ein ihm fremdes Gesetz aufgenötigt, sondern ist ein Ausfluss

>) Math. 7, 17 ff.
2) Vgl hierzu die Bemerkungen bei Ed. Grimm, Die Ethik Jesu, 1917,

S. 74 f.
3) Entscheidend für diese Auffassung scheint mir neben anderen Stellen

die Klage Jesu über Jerusalem mit der abschliessenden Feststellung „Du
hast nicht gewollt". Math. 23, 37.

4) Math. 25, 14 ff., Luk. 19,11 ff., dazu das Gleichnis von den beiden
Sühnen, Math. 21, 28 ff.

5) Joh. 3, 27.
«) Joh. 8, 34 ff.
7) Joh. 15, 5.



— 173 —

der Gottesliebe und der das Leben heiligenden Wahrheit, in
der die Jünger mit Jesus und dem himmlischen Vater und durch
sie auch untereinander eins geworden sind1). — Es ist eine höhere
von Gottes Geist durchwirkte Menschlichkeit, ein höheres
Leben, davon dieses Evangelium des Geistes Zeugnis ablegt, ein

Leben, zu dem nur diejenigen gelangen, die der Vater zu Jesus
zieht2). Alle anderen sind dem Gericht und dem Tode
verfallen. Dahingegen die in der Geistesgemeinschaft mit Jesus
Verbundenen vor diesem Gericht bewahrt bleiben und vom Tode
zum Leben erweckt werden3). Diese Wortprägungen des
Johannesevangeliums beziehen sich durchgehends auf mystische
Erlebnisse. Man muss, um ihren Sinn zu verstehen, das Nikode-
musgespräch irgendwie nacherlebt haben. Denn hier wird deutlich,

dass es sich nicht um eine fortlaufende Entwicklung des

Menschen, sondern um eine Neuschöpfung handelt, um eine
innere Wiedergeburt, die ihn auf eine bisher unerreichte Lebensstufe

versetzt. Sie bleibt auch menschlichem Willen ewig
unerreichbar. Denn nicht menschliche Tat kann den Weg zu ihr
weisen, nicht der vergebliche Versuch der Selbsterlösung
vermag ihn zu sichern, sondern ein göttliches Wunder schenkt
uns dieses Leben — vom göttlichen Geist ergriffen, wird es uns

zu eigen, der über uns kommt mit Sturmesgewalt, wir wissen

nicht wie4i. Die letzte, tiefste Triebkraft zum Guten entstammt
also nicht unseren menschlichen Kräften, sondern dein Reich
der Gnade, zu dem Jesus uns den Weg erschlossen. Dem

entspricht, dass die Freiheit nur aus der Lebensverbundenheit mit
dem göttlichen Geiste und der göttlichen Liebe entspringt : Sie

ist Lebensausdruck genau so wie auch die Sündenknechtschaft
dos der Welt verhafteten Menschen Lebensausdruck ist.

Mit dieser im Johannesevangelium dargelegten Glaubensmystik

haben wir den Boden betreten, auf clem Paulus seine

religiöse und sittliche Existenz als Jünger Jesu begründet hat.

Die Begründung hierzu enthalten die Kapitel des Römerbriefes,
in welchen der Apostel die grosse Frage nach dem Verhältnis

des menschlichen Willens zum göttlichen Heils- und Gnadenwillen

in dialektischer Entwicklung dargelegt hat, wobei im

11 Joh. 15 und 17, 17 ff.
2) Joh. 6, 44 und 65.

') Joh. 5, 22 ff., 3, 16 und 18.

*) Joh. 38.



— 174 —

Hintergrunde seine Überzeugung von dem Triumph des

göttlichen Gnadenwillens steht, der sich im Ausgang des

geschilderten Prozesses offenbaren wird. Der Prozess selbst
indessen ist wie alle menschliche Geschichte in eine tragische
Lebensstimmung getaucht. Von dem Triumphgefühl und der
Glaubensgewissheit des Erlösten ist in ihm nichts zu finden.
Denn mit dem Augenblick, mit dem die menschliche Geschichte
anhebt, d. h. mit dem Augenblick, in dem der Mensch das

religiöse Grundverhältnis, das die Voraussetzung seiner Existenz
ist, bewusst zu begreifen und zu gestalten beginnt, beginnt auch
der Abfall von Gott. — Wie ist das zu verstehen? — Eben
als die Tatsache, dass der Mensch in diesem Augenblick Gott
in seine Erlebnissphäre mit all ihren Endlichkeiten und
Beschränkungen hineinnimmt. Er gestaltet jetzt Gott nach seinem
Bilde und entwertet ihn in dem selbstgeschaffenen Bilde1). So

entsteht der „Abgott", die Vielgestaltigkeit der vermenschlichten
Götterbilder, in denen sich auch die entfesselte menschliche
Begierde ihr Spiegelbild schafft. In gleicher Weise aber scheitert
auch der Versuch, die Lebensgemeinschaft mit Gott durch die

sittlich-religiöse Lebensordnung des Gesetzes aufrecht zu
erhalten. Denn dieser Versuch zielt letzhin auf eine Selbstrechtfertigung

des Menschen vor Gott auf dem Wege der Gesetzeserfüllung.

Aber auch bei diesem Versuch wird das Unbedingte
der göttlichen Forderung zu etwas Relativem im Bereich des

menschlichen Begehrens und Wollens; mit andern Worten: das
Gesetz offenbart das Verhaftetsein des Menschen an die ihm
gegebene sinnlich-seelische Natur (die Paulus als „Fleisch"
bezeichnet) und seine durch diese Natur bedingte sittliche
Ohnmacht. — So führt denn das religiöse wie das sittliche
Bemühen des unerlösten Menschen zur Krisis, in der das
Allzumenschliche seines Tuns dem Gericht des Gewissens
verfällt. Und dieses Gericht stellt dem Heidentum als Auswirkung
seiner Gottverlorenheit eine sittliche Katastrophe ohnegleichen
vor Augen, dem gesetzestreuen Judentum aber offenbart es

den Bankerott seines Versuches, sich auf clem Wege der
Gesetzeserfüllung vor Gott zu rechtfertigen. Denn nur das aus

l) Rom. 1, 21—25. — Im übrigen sei auf die Erläuterungen in Barths
Römerbrief verwiesen, die auch meiner Erwägung über die Voraussetzungen
der paulinischen Freiheitslehre zu gute gekommen sind. Besonders S. 21—
S. 112, und S. 227 f.



— 175 —

dem Versagen seiner sittlichen Kraft sich ergebende Sünden-
bewusstsein vermag das Gesetz, auf welches doch die ganze
Religion Israels sieh stützte, zu wecken. Sofern also das
Gesetz den Menschen nach jüdischer Auffassung vor Gott gerecht
machen sollte, ist es gescheitert. Ja Paulus als Psychoanalytiker
des sündigen Willens geht hier noch weiter. Seiner göttlichen
Bestimmung entgegen wirkt das Gesetz sich dahin aus, dass es
die sündige Natur des Menschen und die in ihr verschlossene
Welt der Begierden erst recht zur Entfaltung bringt1). Das
Gesetz weckt eben die triebhafte Reaktion des Menschen, die
so sehr triebhaft ist, dass sie sich sogar gegen den von sittlich
werthafter Einsicht durchdrungenen Willen durchsetzt. „Denn
nicht das Gute, das ich will, tue ich, sondern das Böse,
das ich nicht will, das treibe ich2)." Hier erscheint die
Sünde als eine dämonische, den Willen überwältigende Macht,
die gerade darum den ideal gesinnten Menschen immer wieder

') Es handelt sich hier um die Deutung der Sätze Röm. 7, 7 f. ,,z>)*

ußOQziav (il'x eyvwv ei fit) lilà vöfxov ii)y rr ynn èm&Vfliav ovx flòctv fI /ji) i'i vö/kk iXeyty- ol>x

ejziChifiijaciç¦ txtpoçfirfv Al kaßovon i) àUdQzta Aià rj;c èvrokrjç xazTjQydaazo /v t/inl jiûoav èm&vuiav.
xuigk r<v vofinv âuxifiria vexgd." „Die Sünde erkannte ich erst, durch das Gesetz.
Denn von der Begierde hätte ich nichts gewusst, wenn nicht das Gesetz
gesagt hätte : Du sollst nicht begehren So empfing denn die Sünde durch
das Gebot den Anreiz, in mir jegliche Begierde zu bewirken. Denn vom Gesetz
abgesehen ist die Sünde tot." Augustinus hat die Stelle im Sinne des Ovid-
schen „nitimur in vetitum" erklärt de divers, quaest. ad Simplieianium üb.
I qu. i. n. 5. Peccatum non legitime utens lege ex prohibitione aueto
desiderio dulcius factum est et ideo „fetellit", cf. auch de spiritu et littera n. 6.

Hierzu bemerkt Hans Jonas „Augustin und das paulinische Freiheitspro-
blem", Göttingen 1930, S. 27. „Der von Augustin behauptete Zusammenhang,
der vorzüglich in die Kinder- und Massenpsychologie gehört, ist ein durchaus
irrelevanter, blosser psychologischer Tatbestand. Der echten Insuffizienz-
Idee ist schlecht gedient mit einem .Beweis' aus dieser infantilen und vor allem :

wesentlichen heteronomen Erfahrungssphäre. Und sicherlich geht solche Tri-
vialisierung weit an dem von Paulus Gemeinten vorbei." Allein hiergegen ist
zu bemerken, dass Paulus nicht die Lage und nicht die Entscheidung des

in autonomer Entschliessung sich selbst bestimmenden reifen, männlichen
Charakters (so Jonas a. a. 0.) schildern will, sondern die Lage des un-
erlösten Mensehen, der auf das Gebot in triebhafter Reaktion antwortet.
Diese Reaktion ist heteronom bestimmt, auch wenn man nicht mit Augustinus

die Lüsternheit, die das Verbotene in uns erweckt, als Motiv
annimmt, sondern wie Jülicher in seiner Erklärung zu Rom. 7, 7, den

Willenstrotz und das Selbstgefühl, die sich gegen das „Du darfst nicht" des

Gesetzes auflehnen. (Die Schriften des neuen Testamentes übersetzt und

für die Gegenwart erklärt 1908, 2. Bd., S. 264.) In diesem Sinne spricht
auch Barth, Römerbrief S. 228, davon, dass hier „der Sklavenaufstand des

Menschen gegen Gott zum anschaulichen Ausbruch kommt".
2) Röm. 7, 19.



— 176 —

in die tiefsten Konflikte hineintreibt. „Ich unglücklicher Mensch,
wer wird mich erlösen von diesem Todesleibe1)?" — Wen, so hat
man gefragt, meint der Apostel mit dieser Frage? Den uner-
lösten Menschen — den Heiden wie den frommen Isrealiten

—, sofern er unter dem Gericht seines Gewissens, unter dem
Druck des religiösen Gesetzes steht? — Dann wäre der
pathetische Akzent dieser Frage nicht recht zu begreifen.
Vielmehr will Paulus, das geht aus dem ganzen Zusammenhang
hervor, die Lage eines jeden Menschen, auch des von der
Gnade Christi Erlösten, schildern, sofern er unter dem
Gesetze verbleibt und damit auch den Konflikten verhaftet ist, die
sich aus dem in seiner ganzen Existenz begründeten Widerspruch

von Fleisch und Geist ergeben2). Diesem Widerspruch
entflieht in diesem Leben Keiner. Die Gnade als aktuelle
Lebenserfahrung hebt diesen Widerspruch auf, aber doch nur
in einer momentanen Erleuchtung des religiösen und sittlichen
Bewusstseins3). Sie bleibt in diesem Sinne, ebenso wie die Freiheit,

Verheissung und eigentlich ein übermenschlicher Zustand.
Sie liegt an der Grenze des Möglichen und verwirklicht scheinbar

Unmögliches. — Denn im Bereich der ihm eigenen
Möglichkeiten bleibt der Mensch der Sünde verhaftet, unfähig, die
ihm eigene Idealität seines Wesens, obwohl sie ihm bewusst
ist und er sich zu ihr hingezogen fühlt4), zu verwirklichen.

Fine Erlösung aus diesem tragischen Zustande ist nur möglich,

wenn Adam, dem Menschen der Sünde, der in uns allen
lebt, ein anderer Mensch gegenüber gestellt wird, Christus, der
die Sünde im Gehorsam gegen Gottes Willen überwand und darum
von Gott aus dem Tode zum Leben erweckt ward6). Sein durch die
Auferstehung bezeugtes Geistesleben aber ward nun von Paulus
als universales, religiöses Prinzip erschaut und erfahren, das

jeden Gläubigen, der sich ihm zuwendet, mit Geisteskraft erfüllt

1) Rom. 7. 24.

2) Vgl. hierzu die Ausführungen von H. Jonas, „Augustin und das pau-
linische Freiheitsproblem." Welches ist die richtige Auslegung von Röm.
Vit. S. 48 f.

3) L. c. S. 49. „Sobald der homo sub gratia von sich als Mensch, von
seiner menschlichen Situation sprechen will, kann er sich nur sub lege
sehen und den Gnadenstand als die jeweilige aktuelle Aufhebung des
Gesetzesstandes."

4) Röm. 7, 22 ff.
6) Röm. 5, 12—19; 6, 3-11.



— 177 —

und erlöst. Diese Zuwendung und die aus ihr folgende
Lebensgemeinschaft, das ist die Tat des Glaubens, eine Tat des
Menschen, insofern sie nicht ohne ihn und ohne seinen Willen zu
vollziehen ist, und doch auch in seinem tiefsten Grunde ein
ausschliessliches Werk der göttlichen Gnade. — Durch den
Glauben empfängt der Mensch einen neuen Geist ; er wird frei
von der Knechtschaft der Sünde, frei durch die Liebe Gottes,
die durch Christus in ihm mächtig geworden und nun
ausgegossen ist in seinem Herzen1). Durch sie gewinnt er die Gerechtigkeit,

nach der er zuvor vergeblich gerungen, durch sie die
sittliche Freiheit, die kein Mensch aus eigener Kraft gewinnen kann.

Diese sittliche und religiöse Freiheit, zu der wir in Christus
berufen sind, bedeutet für uns den Durchbruch eines neuen
Lebens. — Doch der Mensch vermag sich dieses Leben nicht
selbst zu geben. „Es liegt nicht an jemandes Wollen oder
Laufen, sondern an Gottes Erbarmen2)." — Wie dieses
Erbarmen sich betätigt, wie Gott das LebensschicksaJ eines jeden
gestaltet, ob er aus ihm ein Gefäss der Ehre oder der Unehre
macht, darüber können wir Menschen nicht mit ihm rechten.
Hier entscheidet Gott mit der absoluten Souveränität seines

Willens, wen er begnadigen und wen er verhärten will3). —
Es ist ersichtlich, dass Paulus die furchtbare Härte dieser Lehre,
an der religiöses wie irreligiöses Denken (so insbesondere Nietzsche)

immer wieder Anstoss genommen haben, selbst empfunden
hat. Er hat in ihr auch nicht den letzten Abschluss seiner

religiösen Weltbetrachtung gesehen. Die Willensverhärtung,
den Unglauben seines eigenen Volkes gegenüber der göttlichen
Lebensoff'enbarung in Christus will er darum nicht als Endzustand

gelten lassen. Er ist überzeugt: einmal wird ganz Israel
den Weg der Bekehrung und Erlösung finden4). Und sollte dieses

Volkes Schicksal nicht vorbildlich sein für alle, für die Menschheit?

— Denn, so schliesst der Apostel seine Betrachtung:
„Gott schloss alle in Ungehorsam ein, damit er sich aller
erbarme 6)." Damit hat der Apostel das letzte Wort gesagt, und er
schaut nun wie von höchster Höhe auf das Getriebe der

') Rom. 5, 5.
*) Röm. 9, 16
3) Röm. 9, 17--23

4) Röm. 11 26.
0) Röm. 11, 32.

Internat, kirchl Zeilischrift, Heft 3, HUI.



— 178 —

menschlichen Geschichte herab, auf die Führung eines jeden
Menschen willens durch die göttliche Gnade. Denn den ganzen
menschlichen Lebensprozess sieht Paulus durch die Überzeugung

geschlossen, dass in ihm Gott entscheidet. In der Uner-
forschlichkeit seiner Gerichte wie in der Unbegreitlichkeit seiner
Wege waltet sein Wille. „Denn von ihm und durch ihn und zu
ihm sind alle Dinge *)."

Was Paulus hier als letzten religiösen Menschheitsglauben
ausgesprochen hat, das ist gewiss weder aus dem rätselhaften
Verlauf der menschlichen Geschichte im ganzen zu erweisen,
noch aus der dunklen Wegführung vieler Einzelschicksale. Die
Überzeugung, dass es der Menschheit in allen ihren Gliedern
beschieden sei, die höchste Stufe der Freiheit in der
Lebensgemeinschaft mit Gott zu gewinnen, setzt einen Glauben
voraus, der alle Grenzen menschlicher Erfahrung, ja selbst die
Voraussetzungen unserer geschichtlichen Erfahrung, wie sie in
der menschlichen Natur gegeben sind, überschreitet. Und doch
bietet dieser Glaube uns den letzten Halt in den Verwickelungen
und Niederlagen unseres eigenen Lebens wie in den Tragödien
der menschlichen Geschichte. Denn er besagt, dass nicht die
Sinnlosigkeit unseres Daseins und die Versklavung unseres Willens
Bestimmung und Abschluss unseres Lebens darstellen, sondern
dessen Einordnung in die göttliche Lebensordnung. Diese aber
lässt uns den Sinn unseres Lebens finden und erfüllen in seiner
freien Gestaltung durch den göttlichen Geist2). Denn der vom
Geiste Gottes Ergriffene ist frei. Er vermag aus der Kraft
Gottes zu leisten, was seinem Willen aus eigenem Vermögen
zu leisten nicht möglich war. Mit dieser Darlegung hat Paulus
als „der berufenste Sprecher" der „christlichen Selbstauslegung"
auch der Frage nach dem Sinn der Willensfreiheiheit Richtung
und Ziel gegeben. Sie ist nicht vom Menschen aus zu lösen,
sondern ist in ihrem tiefsten Kern eine religiöse Frage. Aber
selbst dort, wo das verstanden wird und wo darum der Gedanke
der religiösen Gebundenheit des Lebens das sittliche Bewusstsein

beherrscht, ist damit noch nicht die sittliche Freiheit
errungen. Paulus würde den Satz „du kannst, denn du sollst"
als eine Überheblichkeit des Menschen abgelehnt haben. Nicht
die ihm auferlegte Pflicht, nicht das Gesetz hätte er in seiner

') Rom. 11, 33—36.
2) Röm. 8, 12 ff.



— 17!) —

Geltung bestritten, wohl aber die Möglichkeit aus menschlichem
Vermögen ihm nachzuleben. Vor Gott wird alle menschliche
Leistung zunichte. Wie immer sie zustande gekommen sein

mag, sie bleibt an menschliche Unzulänglichkeit gebunden
Frei kann der Mensch nur werden, wenn er sich zu Gott
wendet und Gott zu ihm. Die Wendung Gottes zum Menschen
ist durch Christus verbürgt. Die Wendung des Menschen zu
Gott ist die Tat des Glaubens, die entscheidende freie Tat, auf
der die Verantwortung seines Lebens ruht. Vermöge dieser
Tat wird Gott des Menschen mächtig und hebt ihn aus
dem Tode ins Leben, in das von Gottes Kraft und Geist
durchwirkte Leben, in dem er nun das sittliche Ethos gewinnt, das

auf der Lebensgemeinschaft mit Gott beruht. Im sittlichen Leben
zahlt der Mensch mit der Münze, die Gott geprägt hat, und
seine Freiheit besteht darin, dass er sie nach seinem Gewissen
verwenden darf. Er ist und bleibt der Haushalter der ihm von
Gott verliehenen Gaben. — Im Grunde hat die Freiheit bei

Paulus nur diesen religiösen Sinn. Sie ist Gnadenwirkung Gottes
im Menschen, der durch diese Gnade erst seines Lebens im

tiefsten Sinne mächtig wird.

IV.
Es ist eine auffallende Tatsache, dass die von Paulus

aufgeworfenen Fragen nach dem Grunde der religiösen und
sittlichen Rechtfertigung, nach dem Verhältnis von Gnade und

Freiheit im Wollen und Handeln des Menschen im Denken
der altchristlichen Kirche zunächst kaum einen Widerhall
gefunden haben. Sic werden von Clemens von Alexandrien
und von Origenes gestreift, aber keineswegs auf der Grundlage
der paulinischen Lebenserfahrung, sondern mit den Gedankenmitteln

beantwortet, die in der platonischen und stoischen

Philosophie bereit lagen. — Die Wahlfreiheit haftet an der

Vernunft des Menschen1). Sie kann, sofern sie der intelligibelen
Welt sich zuwendet, den Menschen zum höchsten Ziele führen,

zur völligen Hingabe an die göttliche Wahrheit. Da aber Gott

einer und zugleich affektlos und begehrungslos ist, so wird auch

die menschliche Seele in der Angleichung an ihn monadisch

') Clemens El. Strom. VI. 16. Die Zitate sind J. Huber, „Die Philosophie

der Kirchenväter*' entnommen.



— 180 —

und affektlos1). Andererseits kann aber auch der Wille sich
mit dem sinnlichen Begehren der Seele verbinden. Dann
verliert er sich an die Vielheit der sinnlichen Reize und geht in den

Affekten, die sie in ihm wecken, auf. In der Willensrichtung
und in der durch sie bedingten Tätigkeit liegt alsdann die

Sünde, die an sich wesenlos ist wie die materielle Welt2). In
der Freiheit eröffnen sich also dem Menschen die beiden
Möglichkeiten, sich entweder an das Wesenhafte und Göttliche
oder an das Wesenlose und Sinnliche zu verlieren, wobei er
zugleich der Sklave seiner Affekte wird. Seine Schuld liegt in
diesem Falle darin, dass sich die Vernunft ihrer selbst
entäussert und das ihr wesensfremde Gebiet des Sinnlichen sucht,
in dem sie sich nicht wiederfinden kann wie in dem
wesensverwandten Göttlichen. An dieser Willensentscheidung, die sich
dem Bösen zuwendet, kann Gott schon wesensgemäss nicht
beteiligt sein3). Sie kann darum auch von Clemens nicht
erklärt, sondern nur als geschichtliches Faktum berichtet
werden. Denn dem religiösen Gnostiker erscheint sinnvoll und
verständlich nur eine Betätigung des Geistes, die ihn in den

Bereich der göttlichen Erkenntnis und der göttlichen Wesens-

oft'enbarung im Logos führt. Die Logossehnsucht führt ihn zu
Gott zurück.

Schärfer ist der intellektualistische Gottes- und Freiheitsbegriff

bei Origenes herausgearbeitet. Das Prinzip der Freiheit
ruht im göttlichen Wesen4). In ihm offenbart sie sich in der
durch einen Willensakt bewirkten Setzung des Sohnes, in dem
sieh die Vollkommenheit des Vaters darstellt, als Weisheit,
Gerechtigkeit, Wahrheit und Leben5). So ist der Sohn mit dem

göttlichen Logos identisch, durch den nun wieder die göttliche
Fülle in die niedrigen Regionen des Weltalls ausströmt6). Doch
ist dieser Vorgang nicht als ein naturhafter Prozess, als eine

aufgenötigte Übertragung zu denken, sondern als eine freie
Mitteilung (Gnade) von seiten des göttlichen Gebers, als eine
freie Aneignung von seiten der von Gott geschaffenen Geister.
Dementsprechend wird deren Rangordnung durch das Verdienst

1) C. e. Strom. IV. 23. b. Huber, S. 138.

2) Strom. IV. 13. Huber, S. 147.

s) Strom. VII. 2.
4) Huber a. a. 0., S. 159.

6) De princ. I, 2, 2 u. 4.

e) De princ. II. 6, 1.



— 181 —

bestimmt, das sie sieh durch ihre Zuwendung zum göttlichen
Willen erworben haben1). Denn die Geistesgemeinschaft mit
Gott, die Willens- und Erkenntnisgemeinschaft zugleich ist,
erfordert, stetig* höchste Tätigkeit. Die Seligkeit, die uns aus ihr
zufliesst, muss beständig von uns neu ergriffen werden. Erlahmt
die Kraft dazu, versinken die Geistor in Trägheit, so versinken
sie in die materielle Welt und ihre Begierden. — So ist die
Trägheit die Ursache des Falles der Geister, die Ursache des
Bösen. Auch hier erscheint das Böse als Alangel, als Abwen-
wendung vom absoluten göttlichen Sein und somit als Nicht-
Sein2). - - Der unermüdliche Geistesarbeiter Origenes
charakterisiert das Böse als Trägheit des Geistes, der nicht die Energie
aufbringt, die Geistesgemeinschaft mit Gott zu bewahren, in ihr
immer wieder und immer weiter fortzuschreiten. Auch bei ihm
ist die Freiheitslehre persönlicher Lebensausdruck. Zu ihrem
Verständnis bedient sie sich einmal der stoischen Lehre, dass
der Weise Freiheit und Selbstbestimmung gewinne, indem er
sich der Offenbarung des göttlichen Logos einfüge, und weiter
des aristotelischen Gedankens, dass das Wesen des Seienden
im Wirken liege, das Wesen des Nichtscienden im Nichtwirken,
in der Trägheit. Da aber das Seiende mit dem Guten identisch
gesetzt wurde, so musste notwendig das Nichtseiende, Nicht-
wirkende, Träge als das Böse erscheinen. Die Wirksamkeit
des Seienden ist aber wesentlich Entfaltung der in ihm
angelegten Erkenntnismöglichkeit. Auf dem Erkcnntniswege wird
die göttliche Wahrheit und mit dem Leben in ihr die höchste
Lebensform gewonnen. Damit bezeichnet Origenes — genau
so wie vor ihm Clemens von Alexandrien — ein im wesentlichen

gnostisches Lebensideal. — An dem Verhältnis zu ihm
bemisst er auch Schuld und Verdienst des Menschen. Nicht
von einer Willcnsabkehr von Gott ist hier die Rede, die das

Wesen des Menschen grundlegend verändert, sondern von einer

Erkenntnisverdunkelung, die aus der Trägheit des Geistes

entspringt. Sic kann und wird durch die Erkenntnissehnsucht
überwunden werden, die im Logos auf die Menschenseelen

einwirkt, sie durchdringt und erleuchtet und endlich zur
Vollendung führt.

J) De princ. I. 8 b. Huber, S. 167.
2) In Joh. II. 7, p. 66 : ™">a t xnxia „Mir iozn: t*à xai où* Cr zvyxdril ; bei Huber,

S. 166.



— 182 —

In eigentümlicher Art hat Origenes in seiner Persönlichkeit

Gnosis und Askese verschmolzen. Doch wenn die Gnosis,
wie das auch von ihr in Anspruch genommen wurde, nur einem
kleinen Kreis Bevorzugter zugänglich blieb, so schien der
Ruf zur asketischen Vollkommenheit seit der Mitte des 3.

Jahrhunderts nach Christus ein stärkeres Echo in der christlichen
Kirche zu finden. Der Homo religiosus prägte sich im
Anachoreten- und Mönchtum zu einer besonderen Lebensform
aus, die den Forderungen des Evangeliums wie sonst keine
zu entsprechen schien. Doch damit war zugleich die Frage
aufgeworfen, welche Kräfte der Mensch für die Verwirklichung
dieses Ideals einzusetzen habe. — Man muss sich dabei
gegenwärtig halten, dass der Lebenstypus des Menschen, der im
persönlichen Lebenszuschnitt die Bekundung einer sittlichen
und religiösen Überzeugung bieten wollte, auch der ausser-
christlichen Welt nicht fremd war. Die Philosophen hatten ihn
in einer Reihe von eindrucksvollen Gestalten dargestellt und
in ihnen für das Ideal der inneren Freiheit Zeugnis abgelegt.
Der stoische Weise mit seiner stark asketischen Lebensführung war
ein noch un vergessenes Vorbild dieser die Selbstmacht des menschlichen

Willens offenbarenden Lebensführung. Zu den geistigen
Hintergründen des Mönchtums gehört dieses Vorbild1), damit
aber auch der Gedanke, dass die persönliche Willensentscheidung

für das Lebensheil des einzelnen bestimmend sei. — An
der Willensfreiheit haftet darum nach einer Erklärung Isaaks
von Antiochien (um 450) der ganze Lebenskampf des Menschen2).
Auch die Wiedergeburt ist seine eigene Tat. Durch die
Askese vermag der Tugendhafte seine sittliche Kraft zu gottähnlicher

Vollkommenheit zu steigern. „Dein Wille vermag, Dein
Ich schlecht oder gut zu machen." Er „gebietet dem Allgebieter,
wie er mit Dir verfahren soll". Er ruft ihn herbei durch seine

Gerechtigkeit und vertreibt ihn durch seine Sünde, „und er

x) Wie sehr das der Fall ist, möge dadurch veranschaulicht werden,
dass im 6. Jahrhundert wiederholt das Handbuch Epiktets in einer christlichen

Paraphrase herausgegeben wurde mit ganz gerinfügigen Veränderungen.

So wurde z. B. der Name des Sokrates durch Paulus ersetzt. Eine
Paraphrase dieser Art stammt von dem hl. Nilus, der als Anachoret dem
Mönchtum nahestand, s. P. Barth, Die Stoa, S. 182.

2) Die folgenden Zitate sind dem Artikel „Willensfreiheit" von G. Runge
in der Realencyklopädie f. protest. Theologie, 3. Aufl. 1908, Bd. XXI,
S. 311, entnommen.



— 183 —

entfernt sich, ohne ihn zu zwingen". „Er besitzt einen Riesenarm,

und alles, was er will, wird ihm leicht." Im Sittlichen
gebietet also der Mensch sich selbst. Darin gleicht er Gott1).
Nur dass er das sittliche Gebot sich nicht selbst gibt, sondern
es Gott verdankt; — insofern ist es Gnade. „Solches rufe ich
den Schülern der Wahrheit zum Tröste zu und bestätige damit
die Verteidiger der Willensfreiheit, welche von den Auswärtigen
verworfen wird, die behaupten, Gott rechtfertige nur die, die
ihm gefallen.a In diesen Sätzen spielt Isaak von Antiochien
auf die gewaltigste Kontroverse an, die das Problem „Gnade
und Freiheit" in der Geschichte der christlichen Kirche
entzündet hat, auf die Auseinandersetzung, die Augustinus über
diese Frage mit Pelagius und Caelestius und ihrem eifrigen
Gefolgsmann, Julian von Eklanum, führte, eine Auseinandersetzung,

deren Nachwirkung bis in die Theologie der Gegenwart

zu verspüren ist.

Denn in der voluntaristichcn Frömmigkeit, wie sie die
angeführten Sätze Isaaks von Antiochien umschreiben, war auch
Pelagius, ein britischer Mönch, aufgewachsen, erfüllt von dem

Gedanken, dass die mönchische Askese der Weg des Heiles
sei, auf dem als höchstes Ziel Vollkommenheit und Sündlosigkeit

nach dem Vorbilde Christi erstrebt werden müsse. Askese
aber ist ihrem Wesen nach Willensanspannung mit dem

Ziel, die körperlichen Empfindungen und Begehrungen zu

beherrschen, in gleicher Weise aber auch das Innenleben
und den eigenen Willen in Zucht zu nehmen. Sie mag
willenskräftige und entschiedene Naturen zu dem optimistischen
Selbstvertrauen verführen, dass man alles könne, was man
wolle. Sie mag ein oberflächliches Denken zu dem
selbstsicheren Urteil verleiten, dass man im Sittlichen alles sich

selbst verdanke. So bildet sich ein überspannter Glaube an
die Allmacht des Willens, der nur seiner Vernunft gehorcht2). Die

Ethik, die aus diesem Glauben entspringt, ist intellektualistisch,
weil sie im Grunde nur mit den intellektualistischen Kräften

*) Man vergleiche hiermit Seneca Epist. 90, 1 cf. Cicero de nat. devr.

3, 36, wo gesagt wird, dass wir das Leben den Göttern, das gute Leben
aber der Philosophie verdankten. S. Mausbach, Die Ethik d. h. Augustinus,
Bd. II, S. 44.

2) Vgl. J. Mausbach, Die Kthik des hl. Augustinus, Bd. II, S. 9 u. 19.



— 184 —

desMenschenrechnet1). Amschroffstenhat Julian von Eklanum die
Folgerungen aus dieser Auffassung gezogen2). Ihm bedeutet die
Willensfreiheit die völlige Freistellung des sittlichen Lebens
durch Gott, so dass die Möglichkeit, zu sündigen wie sich von
der Sünde zu enthalten, ganz im Menschen ruht3). Allein
auch diese Möglichkeit, die der freie Wille verwirklicht, greift
eigentlich die menschliche Natur nicht an4). Diese bleibt ein
im Grunde indifferentes Wesen, auch wenn der Wille diesen
oder jenen Ton auf ihr anschlägt. Der Ton verklingt, und sogleich
kann ein anderer angeschlagen werden. Die sittlichen Entscheidungen

greifen daher nicht in die Tiefe. Sie sind
Augenblicksentscheidungen, die jederzeit wieder aufgehoben werden können6).
Der sittliche Charakter ist dementsprechend ein von Julian
überhaupt nicht verstandener Begriff. In diesem Punkte war Augustin
die Bekämpfung des Gegners leicht gemacht. Er konnte auf
die Unwiderruflichkeit bestimmter Willensentscheidungen
hinweisen : Wer sich selbst geblendet oder verstümmelt habe, habe
damit für sich bestimmte natürliche Güter für immer zerstört6).—
Damit ist nun auch schon die Voraussetzung der Pelagianer
angegriffen, dass der gefallene Mensch sich die durch die Sünde
verlorene Heiligkeit und Gerechtigkeit aus eigener Kraft wiedergeben

könne7). Denn, im Grunde genommen, berührt ja nach

pelagianischer Lehre die sündige Tat das innere Wesen des

Menschen gar nicht. Sie wird ihm, weil sie Auflehnung gegen
das göttliche Gebot ist, als Schuld angerechnet. Im übrigen
aber greift sie in das Gefüge seines Willens nicht ein8). Er

1) „Die Offenbarung des neuen Testamentes ermöglicht das Studium
virtutis durch seine Belehrung über das richtige Handeln. Jesus ist also
wesentlich als Lehrer und Prophet, nicht als Erlöser aufgefasst." H. Jonas,
Augustin und das paulinische Freiheitsproblem, S. 35.

2) Zur Beurteilung Julians s. Mausbach a. a. 0, II, 10.
3) August. Op. imperi, c. Jul. I, 78. „Libertas arbitrini, quo a Deo

emancipatus homo est, in admittandi peccati et abstinendi a peccato pos-
sibilitate consistit."

*) Die Freiheit hat keine Macht, Natürliches anzugreifen und zu
ändern. Op. impert. c. Jul. 5, 59.

5) L. c. 6, 19.

•) Op. impert. e. Jul. 6, 18 b. Mausbach, Ethik des hl. Augustinus,
Bd. II, 82.

') Mansbach a. a. 0., Bd. I, S. 40.
8) Vgl. Op. imp. c. Jul. 5, 56. „Voluntas quidem in his exoritur sed

non de his. Capacia voluntatis sunt quippe (natura et liberum arbitrium)
non plena; nec faciunt sed accipiunt diversitatem meritorum", dazu die
kritischen Gegenbemerkungen Augustins, 1. c. 5, 60.



— 185 —

bleibt nach der Tat derselbe, der er vorher war, eben weil Clin

seiner Freiheit unverwundbar ist. Er ist darum auch
jederzeit in der Lage, die Schuld, die er auf sich genommen,
wieder auszugleichen. Ist es doch, so erklärt Julian mit der
ihm eigenen polemischen Neigung zu übertreiben, „viel leichter,
das Böse zu besiegen, als sich in seine Herrschaft zu begeben1)".

Hiernach ist die Sünde durchaus persönliche Tat. Sie
bleibt auf den einzelnen beschränkt, und auch in seinem
sittlichen Wesen und Leben wirkt sie sieh verhängnisvoll nur in
dem Sinne aus, class sie den Willen zur Wiederholung reizt.
Der Begriff der „mala consuetudo" erschöpft für Pelagius, das
geht insbesondere aus seinem Kommentar zum Römerbrief hervor,

den ganzen Umfang der Nachwirkungen, welche die Sünde
im sittlichen Leben zur Folge hat2). Jedoch auch hier trägt
der einzelne nur seine eigene Last zugleich mit der Möglichkeit,

sie immer wieder von sich abschütteln zu können. Die Tragik
der Erbsünde, die das gestörte Gleichgewicht des physischen
und sittlichen Lebenstandes auf die Nachkommen überträgt,
ist Pelagius verschlossen geblieben3). Jeder einzelne beginnt
sein Leben neu, jeder beginnt es mit ungebrochenem und
ungehemmtem Willen. Jeder ist frei in seiner Entscheidung zum
Guten wie zum Bösen. — Und wiederum charakteristisch für
den in klösterlicher Abgeschlossenheit und Askese lebenden
Mönch: alle Hilfe, die er im sittlichen Lebenskampf erfährt,
beschränkt sich auf Mahnung, Gebot, Vorbild. — Die Belehrung
(doctrina), die Aussicht auf Belohnung* (praemiorum sollicitatio)
macht den Gehalt der Belehrungsgnade aus, wozu dann noch
das Beispiel Christi hinzukommt4). Im Grunde ist es ein äusserlich

geleiteter Moralismus, in dem sich für Pelagius der Sinn
des christlichen Lebens erfüllt, wobei die entscheidende Leistung
dem Menschen selbst zufällt. Aus der stoischen Philosophie
hat er die Überzeugung von der Selbstbestimmung des menschlichen

Willens übernommen. Aber den religiösen Hintergrund

a) L. e. 6, 19.
2) Pelagius Kommentar zu Röm. VII gehört zu seinen Expos.tiones

XIII epistolarum Pauli. Sie sind nach der Rekonstruktion von Alexander
Souter von J. A. Robinson, Cambridge, 1922 herausgegeben worden.
Charakteristische Auszüge daraus bietet. Jonas, Augustin und das paulin.
Freiheitsproblem, S. 76 ff.

3) Vgl. hierzu Mausbach. a. a. 0., II, S. 12.

4) S. Jonas H. a. a. 0., S. 35 ff.



— 186 —

dieser Überzeugung hat er tiefgehend gewandelt. Der menschliche

Wille ist nicht mehr an das göttliche Welt- und
Vernunftgesetz gebunden, sondern der ganz auf das Moralische
abgestellten Willensoffenbarung Gottes gegenüber gestellt. Das
religiöse Grundverhältnis erscheint hier ebenso leicht verständlich

wie leicht aufrecht zu erhalten. Aber diesem Verhältnis
ermangelt in der pelagianischen Lehre jegliche Tiefe, und die
Abgründe, die sich hier auftun, sind durch die Brücken eines
oberflächlichen Selbstvertrauens überdeckt. — Als nun Augustinus

auf diese Tiefen hinwies und die Allwirksamkeit der
göttlichen Gnade auch gegenüber dem menschlichen Willen
betonte, wehrte sich Pelagius mit der Bemerkung, dass damit
die göttliche Gnade in ihrer Wirkung auf den widerstrebenden
menschlichen Willen zu einer Art Fatum gemacht werde, und
er verteidigte das sittliche Selbstbestimmungsrecht des Menschen
mit dem Satz: „personarum acceptio non est apud Deum1)."
Dieser Satz findet sein volles Verständnis nur, wenn wir als
letzten Sinn der pelagianischen Lehre den Gedanken annehmen,
dass der menschliche Wille, wenn auch mit göttlicher Hilfe,
so doch auf der Grundlage seiner unbedingten Freiheit sich
selbst zu erlösen berufen sei. Es ist ebenso verständlich, dass

Augustinus für den wesentlichen Gehalt der christlichen Religion

zu kämpfen glaubte, als er gegen diese Lehre in die
Schranken trat. Denn diese Form des religiösen Indeterminismus

steigerte wohl den Gedanken der Willensfreiheit, verkürzte
aber in demselben Masse die lebendige Religion.

(Schluss folgt.)

Karlsruhe. R. Keussen.

l) De gratia Christi II, 10. Augustini op. ed. Migne X. 577.


	Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches Grundproblem [Fortsetzung]

