
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 21 (1931)

Heft: 3

Artikel: Dokumente zu den Unionsverhandlungen der anglikanischen und
altkatholischen Kirche

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404064

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dokumente

zu den Unionsverhandlungen der anglikanischen

und altkatholischen Kirche.

Die Lambethkonferenz d. J. 1930 und der Altkatholizismus.

Die letztjährige Lambethkonferenz hat sich, wie ihre
Vorgängerinnen, mit dem Altkatholizismus beschäftigt. Von den

gegenseitigen Beziehungen ist in dem Rundschreiben, in den
Resolutionen und in den Berichten die Rede. Im Rundschreiben
wird im Abschnitt über die Einheit der Kirche folgendes gesagt1) :

Die Einheit der Kirche.

Unsere Konferenz wurde auf Veranlassung des ökumenischen
Patriarchen von einer besondern Delegation der orthodoxen
Kirchen des Ostens unter Führung des Patriarchen von
Alexandrien besucht. Eine andere Delegation unter der Leitung
des Erzbischofs von Utrecht vertrat die Altkatholiken. Beide

Delegationen gaben ihrem Wunsche nach vorbereitenden Schritten

zur endgiltigen und praktischen Wiederherstellung der
Gemeinschaft zwischen ihren Kirchen und uns Ausdruck. Das ist
ein merklicher Fortschritt und krönt eine lange Epoche
wachsender freundschaftlicher Gesinnung. Die Konferenz ersuchte

den Erzbischof von Canterbury, Theologenkommissionen zu

ernennen, die mit ähnlichen, von den orthodoxen und altkatholischen

Amtsstellen bestimmten Kommissionen zu verhandeln

hätten. Es ist zu hoffen, dass diese Kommissionen eine solche

Einheit im Glauben und eine solche Verwandschaft in der

Praxis bei den Kirchen finden könnten, um eine Wiederher-

') The Lambeth Conference 1930 Encyclical Letter from the Bishops

with Resolutions and Reports, London S. P. C. R-, S. 25.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft .'!. 1931.



— 130 —

Stellung der Gemeinschaft, sobald die angesetzten Versammlungen

der verschiedenen Kirchen tagen können, zu ermöglichen.
Die Beschlüsse lauten1):

Die altkatholische Kirche.

a) Die Konferenz dankt dem Erzbischof von Utrecht und
den mit ihm in Gemeinschaft stehenden Bischöfen der altkatho.
lischen Kirche für ihre Bereitwilligkeit, mit ihren Gliedern die

Frage der Entwicklung engerer Beziehungen zwischen ihren
Kirchen und der anglikanischen Gemeinschaft zu studieren und
weist auf die Bedeutung des unternommenen Schrittes hin.

b) Die Konferenz ersucht den Erzbischof von Canterbury,
Vertreter der anglikanischen Gemeinschaft zu ernennen und
den Erzbischof von Utrecht einzuladen, Vertreter der
altkatholischen Kirchen zu bestimmen, die als „Dogmatische
Kommission" (Doctrinal Commission) die Punkte der gegenseitigen
Übereinstimmung und Unterscheidung miteinander zu besprechen

hätten.
c) Die Konferenz ist sich darüber einig, dass in der

Utrechter Erklärung nichts enthalten ist, was mit der Lehre
der Kirche von England unvereinbar ist.

Im Bericht über die Einheit der Kirche wird unter dem
Abschnitt die Altkatholiken ausgeführt2) :

Im Juni 1925 erklärte die altkatholische Kirche von
Holland, die bisher die Gültigkeit der anglikanischen Weihen in
Zweifel zog, deren Anerkennung mit folgenden Worten:

„Wir glauben, dass die Kirche von England stets die
bischöfliche Leitung der alten Kirche beibehalten wollte und
dass das Weiheformular Eduards VI. als gültig zu betrachten
ist. Wir erklären daher ohne jeden Vorbehalt, dass die
apostolische Sukzession in der Kirche von England nicht
unterbrochen wurde."

Im September 1925 wurde diese Erklärung vom
Internationalen Altkatholikenkongress (richtig : von der altkatholischen
Bischofskonferenz) gutgeheissen und der lebhaften Hoffnung
Ausdruck verliehen, dass künftig die Fühlungnahme mit der
Kirche von England und ihren Tochterkirchen auf wahrhaft

') A. a. 0., S. 49

') A. a. 0., S. 140 ff.



131 —

katholischer Grundlage sich inniger und wirksamer gestalten
möchte.

Ausser durch die Anwesenheit einer besondern Vertretung

des ökumenischen Patriarchen war die gegenwärtige
Lambethkonferenz durch den Besuch einer besondern
Delegation der altkatholischen Kirchen, bestehend aus dem
Erzbischof von Utrecht (Kenninck), dem Bischof von Haarlem
(van Vlijmen) und dem Bischof von Deventer (Berends)
denkwürdig.

Wir bedauern, dass Bischof Dr. Küry in Bern, der
gegenwärtige Sekretär der Bischofskonferenz, wegen Erkrankung am
Erscheinen verhindert war.

Das Komitee hatte eine zwei volle Sitzungen ausfüllende
Besprechung mit der Delegation. Es wurden hinsichtlich eines

vollständigeren Verständnisses zwischen den beiden Kirchen
grosse Fortschritte erzielt1).

Mit den Fragen hatte sich auch die von den beiden anglikanischen

Erzbischöfen von Canterbury und York eingesetzte
Kommission on Faith and Order beschäftigt. Ihrem Bericht entnehmen

wir folgendes2):

/. Eine Wiedervereinigung mit den altkatholischen Kirchen
ist durchführbar. Mit keiner andern christlichen Gemeinschaft
kann eine Wiedervereinigung leichter durchgeführt werden.
Bei den nichtbischöflichen Gemeinschaften gibt es Schwierigkeiten,

die mit dem Amt verbunden sind. Ausserdem gibt es

tiefe Unterschiede in dei* Auffassung über das Wesen der
Kirche und die Stellung der Sakramente im christlichen Leben.
Selbst die Schwedische Kirche, welche die bischöfliche Sukzession

beibehalten hat, ist neben andern Unterschieden von uns

dadurch unterschieden, dass sie die Firmung in unserem Sinne

nicht kennt. Jeder Versuch, diese Schwierigkeiten zu übersehen,

würde weithin auf Widerspruch stossen und möglicherweise gar
unter uns ein Schisma herbeiführen. Die Ostkirchen, orthodoxe
wie getrennte, treten psychologisch an die Frage ganz anders heran

') Berichte s. S. 139.
2) Report of the Committee appointed by the Archbishops of Canterbury

and York to consider the Finding of the Lausanne Conference on Faith
and Order pursuant to Resolution of the Church Assembly passed at the
Summer Session 1928 together with Various Memoranda. Presented February

1930. Church House Westminster S. W. 1, S- 144 ff.



— 132 —

wie wir, so dass eine volle Wiedervereinigung trotz schnell
wachsenden gegenseitigen Verständnisses noch in weitem Felde liegt.
Noch grössere dogmatische und psychologische Unterschiede
bestehen zwischen uns und der römischen Gemeinschaft. Dazu kommen

weitere Schwierigkeiten infolge gegenseitiger Feindseligkeit
und gegenseitigen Misstrauens, die durch die fortwährenden
Anstrengungen seelenfängerischer Eiferer, Konvertiten zu
gewinnen, und durch die unschönen Konsequenzen des Dekretes
„Ne temere" in gemischten Ehen erschwert werden.

Derartige Hindernisse für eine Wiedervereinigung zwischen
uns und den altkatholischen Kirchen bestehen aber nicht. Die
Beziehungen zwischen uns sind immer freundschaftlich gewesen.
Fünf Lambethkonferenzen nacheinander genehmigten Resolutionen,

die engere Beziehungen mit den Altkatholiken als
wünschenswert bezeichneten und deren Zulassung zur
Kommunion in der anglikanischen Kirche unter gewissen Bedingungen
billigten. Dieselbe Haltung wurde von den Altkatholiken uns
gegenüber angenommen. Die deutsche altkatholische Kirche hat
vor vielen Jahren eine Bestimmung angenommen, wonach den

Anglikanern ein Recht auf die heilige Kommunion zusteht. Die
andern altkatholischen Kirchen wollen Anglikaner zur
Kommunion zulassen, wenn auch in Holland noch weitere Bedingungen

zu erfüllen sind. Bezüglich der Weihen existieren keine
Schwierigkeiten. 1925 nahmen die Altkatholiken formell die
Gültigkeit der anglikanischen Weihen an. Sie halten nicht
allein, wie einige Ostkirchen, dafür, dass die anglikanischen Weihen

von gleichem Wert wie die römischen, altkatholischen
und armenischen seien und in Erfüllung einer „göttlichen
Anordnung" validiert werden könnten, sondern sie sind für sie

im vollen Sinne des Wortes gültig. Die altkatholischen Weihen
werden nach abendländischer Auffassung selbst von der
römischen Kirche als gültig angenommen.

Es gibt sodann keine Schwierigkeiten bezüglich der Jurisdiktion.

In keinem Lande, wo die anglikanische Gemeinschaft
Jurisdiktion ausübt, befinden sich Altkatholiken, mit Ausnahme der
Vereinigten Staaten, wo die altkatholische Kirche, die dort aus
Polen und Litauern besteht, in keiner Weise mit der Bischöflichen

Kirche rivalisiert. Die altkatholischen Bischöfe haben dem
Erzbischof von Canterbury versprochen, nicht in das Gebiet
einer befreundeten Kirche einzudringen.



— 133 —

So bleiben als einzige Reunionshindernisse gegenseitige
Unkenntnis und Zweifel unter den Altkatholiken über das wahre
Wesen der anglikanischen Kirchen. Die Beseitigung des

erstgenannten Hindernisses braucht Zeit, aber nicht zu viel Zeit,
da die altkatholischen Kirchen ja klein sind. Das letztere
Hindernis kann auf eine später darzulegende Weise ausgeräumt
werden.

Die grosse Mehrheit der Altkatholiken sind holländischer
oder deutscher Zunge. (Heute nicht mehr!) Sie gehören
Nationen an, die uns sprachlich verwandt sind und ursprünglich
durch Missionare von den britischen Inseln evangelisiert wurden,

von St. Willibrord, St. Bonifatius und St. Callus. Sie sind
mit dem modernen Denken und Kritizismus vertraut. Ihre
Probleme sind wie die unsrigen Probleme der modernen Welt.
Wie wir, halten sie an einer kirchlichen Verfassung auf
demokratischer Grundlage fest und sind daran gewöhnt. Ihre
Gottesdienste werden ganz in der Volkssprache gehalten und sind
vernehmliche Gemeindegottesdienste. Der Klerus darf heiraten
und die Kommunion wird mit Ausnahme des konservativen
Holland (trifft nicht zu unter beiden Gestalten gespendet.
Sogar in Holland wird sie in einigen Pfarreien jetzt unter beiden
Gestalten ausgeteilt. Ihre Verfassungsformen sind den unsrigen
nicht unähnlich. Jede Nationalkirche regiert sich selbst mit
einer eigenen Synode, an der der Bischof, der Klerus und die
Vertreter der Laienwelt teilnehmen. Die Bisehofskonferenz,
die etwa alle drei Jahre stattfindet, entspricht im kleineren
Massstabe genau unserer Lambethkonferenz. Mancherorts
funktionieren die Altkatholiken in Verbindung mit uns. In Luzern
benutzen die schweizerische altkatholische Kirche und die

amerikanische Bischöfliche Kirche ein Kirchengebäude. In
München nehmen die Anglikaner am altkatholischen Gottesdienst

teil, der in der Englischen Kirche gehalten wird (ist

inzwischen seitens der Münchner Gemeinde von den

Anglikanern käuflich erworben). In Hamburg kommunizieren die

Altkatholiken in der anglikanischen Kirche, da sie dort keinen

ortsansässigen Geistlichen haben. Altkatholiken, die nach

Englandkommen, werden den anglikanischen Geistlichen empfohlen.

2. Die Wiedervereinigung mit den altkatholischen Kirchen ist

wünschenswert. Jede Art von Wiedervereinigung ist von der



- 134 -
grössten Bedeutung. Wiedervereinigung mit den altkatholischen
Kirchen hat jedoch besondere Vorteile eigener Art.

a) Sie würde die Möglichkeit pastoraler Fürsorge für die
isoliert lebenden Mitglieder beider Gemeinschaften weiter
ausdehnen. Viele Anglikaner und Altkatholiken leben auf dem
Kontinent an Orten, wo keine Geistlichen der eigenen Gemeinschaft

sind. Es würde für sie seelsorgerisch viel mehr getan
werden können, wenn sie in voller kirchlicher Gemeinschaft
lebten, weil alle Geistlichen beiderseits verpflichtet wären,
diesen Leuten nachzugeben. Holländische Altkatholiken gehen
nach Holländisch-Indien, wo keine altkatholische Organisation
existiert. Sie könnten dort in Fühlung mit anglikanischen
Kaplänen gebracht werden. Die Tatsache, dass die Mehrheit
der weissen Bevölkerung in Südafrika holländisch ist, könnte
von einiger Bedeutung sein, wenn die altkatholische Kirche
von Holland, welche die wahre Erbin des mittelalterlichen
Bischofsitzes von Utrecht ist (genau wie die moderne Kirche
von England die Erbin der mittelalterlichen Provinzen
Canterbury und York ist), in voller Gemeinschaft mit der Kirche
der Provinz Südafrika wäre.

b) Sie würde der anglikanischen Kirche eine internationale
Stellung geben. Von allen grösseren Teilen der Christenheit
ist die anglikanische Gemeinschaft am wenigsten international.
Abgesehen vom Missionsfeld ist sie auf das Britische Imperium
und die Vereinigten Staaten beschränkt. Die altkatholische
Kirche dagegen, so klein sie auch ist, ist wirklich international.
Auf einem altkatholischen Kongress sind 8 europäische Staaten
vertreten: Holland, Deutschland, Frankreich, die Schweiz,
Österreich, die Tschechoslowakei, Jugoslawien und Polen. Wir
könnten den kontinentalen Gesichtspunkt viel besser verstehen
als jetzt, wenn wir in beständigem und engem Kontakt mit
Kirchen in allen Staaten wären, so klein sie auch sein mögen.
Es würde sich für die ganze anglikanische Gemeinschaft ein
weiterer Gesichtspunkt eröffnen, wenn es allgemein zum
Bewusstsein käme, dass wir in voller kirchlicher Gemeinschaft
mit Bischöfen und Kirchen des europäischen Kontinents ständen.
Die „kirchliche" Strasse von Dover würde nicht mehr existieren.
Lord Hugh Cecil hat gesagt, dass die einzige Reunion, die
der Rede wert ist, international sein müsse.



— 135 —

c) Wiedervereinigung mit den Altkatholiken würde ein
bedeutender Schritt zur Wiedervereinigung mit den orthodoxen
Ostkirchen sein, die für die Altkatholiken eine grosse
Hochachtung haben.

d) Die Utrechter Erklärung ist die dogmatische Grundlage
der altkatholischen Kirchen. Von Wiedervereinigung ganz
abgesehen, würde die Annahme dieses Formulars an und für sich
schon von unschätzbarem Werte sein, besonders wenn sie zur
Verhandlungsgrundlage für die Vereinigung mit andern Teilen
der Christenheit gemacht werden könnte. Einen Vorteil hat
dieses Dokument als Basis für Unionsverhandlungen, dass es

kein anglikanisches Dokument ist. Es ist also von keiner
anglikanischen Partei beeinflusst worden. Ausserdem stimmt es so

sehr mit der Lehre und dem Geiste des Prayer-Book überein,
dass jeder, der sich loyal zu dieser Lehre und zu diesem Geiste
bekennt, seine Zustimmung geben kann. Der Einwand, dass
die Annahme der Utrechter Erklärung* ein Abrücken von der
Politik früherer Lambeth-Konferenzen bedeute, widerlegt sich
damit, dass allein die Annahme des Lambeth-Quadrilateral
gefordert wird und dass die Annahme der Grundsätze von
Partikularkirchen eine Wiedervereinigung unmöglich macht.

Nun ist aber das Lambeth-Quadritcral, oder „der Appell
an die gesamte Christenheit" von 1920, eine anglikanische
Formel, und es erscheint mir als unklug, w*enn wir wirklich
eine Wiedervereinigung wünschen, allein auf dieser Formel zu
bestehen. Die Utrechtcr Erklärung von 1889 ist ein modernes
Dokument und kann daher nicht mit den 39 Artikeln, den

Trienter Beschlüssen, der Augsburger Konfession und dem
Westminster Bekenntnis verglichen werden. Nach der Behauptung
des Schreibers stimmt die Utrechter Erklärung mit der hl.
Schrift und mit den Normen der anglikanischen Kirche überein.

Der I. Artikel der Erklärung konstatiert, dass der
Altkatholizismus sich auf den Glaubensboden der alten Kirche stellt^
wie er in den ökumenischen Credos und in den einstimmigen
Beschlüssen der ökumenischen Konzilien des ersten Jahrtausends

ausgesprochen ist. Dieser Satz würde uns zu nichts verpflichten,
was nicht auch aus der hl. Schrift bewiesen werden könnte
und was nicht offenbar „immer" geglaubt wurde. Nicht alles,

was in der Kirche des ersten Jahrtausends geglaubt und
praktiziert wurde, wurde angenommen, sondern nur das, was formell



— 136 —

von der ganzen Kirche als verbindlicher Glaubenssatz erklärt
wurde, was also „de fide" ist. Die einfache Annahme des Ni-
zänums ist zu viel und zu wenig. Zu viel, weil es die Klausel
filioque enthält, die niemals im Osten angenommen wurde und
auch bei den Altkatholiken ausgelassen wird. Zu wenig, weil
es nicht vor den Irrlehren des Nestorius und Eutychès schützt,
die heute noch nicht aus der Welt verschwunden sind.

In den Artikeln 2 bis 5 werden die neuen römischen
Dogmen, sofern sie nicht mit der hl. Schrift und der Lehre der
alten Kirche übereinstimmen, abgelehnt. Es sind dies:

1. die neuen Dogmen des vatikanischen Konzils, die
ja auch von der Provinzialsynode von Canterbury auf
Antrag des Bischofs Christopher Wordworth abgelehnt wurden ;

2. das Dogma von der Immaculata Conceptio B. M. V.,
das mit der hl. Schrift, den Lehren der Väter, selbst mit
denen späterer Lehrer, wie St. Bernhard und Thomas von
Aquin, in Widerspruch steht;

3. die Bullen „Unigenitus" und „Auctorem fidei" und
der Syllabus von 1864, sofern sie mit der Lehre der alten
Kirche in Widerspruch stehen;

4. die disziplinaren Beschlüsse des Tridentinums und
ihre dogmatischen Entscheidungen insofern, als sie sich nicht
in Übereinstimmung mit der Lehre der alten Kirche
befinden. Das stimmt mit Art. 21 überein, der mit Rücksicht
auf dieses Konzil verfasst ist. Denn die altkatholische
Berufung auf die alte Kirche entspricht der anglikanischen
Berufung auf die hl. Schrift, da die alte Kirche die Schrift
als höchste Autorität in Glaubenssachen anerkannte.
Die Verwerfung der Unfehlbarkeit des Tridentinums ist

von grösster Wichtigkeit, weil hier die Tradition der Schrift
gleichgesetzt wurde, wodurch auf die lateinische Christenheit
eine Menge mittelalterlicher Zutaten und Dogmen gelegt wurden,
die seit drei Jahrhunderten ein grosses Hindernis für
Wiedervereinigungsbestrebungen bildeten.

Der 6. Artikel der Utrechter Erklärung stellt „die alte
katholische Lehre vom Altarsakrament, dass wir den Leib und
das Blut unseres Erlösers Jesu Christi unter der Gestalt von
Brot und Wein empfangen" fest. Ferner, dass die Eucharistie
in dem Sinne ein Opfer ist, als es das Gedächtnis des ein für
allemal am Kreuze vollzogenen Erlösungsopfers ist, und dass



— 137 —

die Handlung, mit der wir es darstellen und uns aneignen, die
eine Darbringung ist, die Jesus Christus im Himmel vollzieht.
Wenn wir die Kontroversen, die über ein Jahrtausend über
diesen Gegenstand geführt wurden, vermeiden wollen, so dürfen
wir nicht mehr sagen. Die Feststellung seheint in völliger
(Tbereinstimmung mit der Lehre des Prayer-Book zu stehen.

e) Die Gültigkeit der altkatholischen Weihen ist nicht
bestritten worden. Wenn sie mit uns uniert wären, so würden
ihre Bisehöfe an der Konsekration unserer Bischöfe teilnehmen,
und schliesslich würden unsere Weihen aller Kontroverse
entzogen. Wir müssen alles tun, damit unsere Weihen nicht nur
von uns und unsern Freunden als gültig anerkannt werden,
sondern von allen Katholiken. Das ist nur durch Wiedervereinigung

mit den Altkatholiken möglich, weil damit alle die
ermüdenden Argumente über die anglikanischen Weihen endlich
einmal jede praktische Bedeutung verlieren würden.

Nun könnte jemand die Frage aufwerfen: „Ilaben die
Altkatholiken noch eine Zukunft? Ist es, wenn sich ihre Bewegung

in Verfall befindet, Zeit, sieh mit ihnen zu verbinden ?"

Es ist schwer, die wirkliche Lage von Kirchen in fremden
Ländern zu beurteilen, aber nach meinen Informationen nehmen
die altkatholischen Kirchen nicht ab. Vor 40 Jahren gab es

5 altkatholische Bischöfe, jetzt gibt es deren 13 und in Kürze
werden noch zwei konsekriert werden. In Utrecht sah ich bei
der Tagung der altkatholischen Jungmannschaft eine grosse
Zahl junger Leute, die die Marienkirche vollständig besetzt
hielten und zahlreich zur Kommunion gingen. Das sieht nicht
nach Verfall aus. Wenn auch die Altkatholiken keine rapiden
Fortschritte machen, so scheinen sie doch nicht zurückzugehen.

¦'S. Wie kommt Wiedervereinigung zustande?

Folgende Methode wird von den Altkatholiken vorgeschlagen.

Durch den Erzbischof von Canterbury ist eine Konferenz
anglikanischer und altkatholischer Theologen einzuberufen mit
oder ohne Vertreter der orthodoxen Ostkirchen. Der Erzbischof

von Utrecht hat seinerseits jüngst eine derartige Konferenz

vorgeschlagen. Einen ähnlichen Vorschlag unterbreitete der

Metropolit Germanos, Exarch des Patriarchen von Konstantinopel,
anlässlich eines Banketts des Willibrordbundes zu Ehren des

Bischofs Van Vlijmen, Bischof von Haarlem, bei seinem Besuch

in England im Dezember 1928. Bischof Van Vlijmen vertrat



— 138 -
die alte Kirche von Holland bei der Inthronisation des

gegenwärtigen Erzbischofs von Canterbury.
Als Grundlage der Diskussion an dieser Konferenz diene

die Utrechter Erklärung. Dadurch soll den anglikanischen
Kirchen in keiner Weise diese Formel etwa „aufgenötigt"
werden, vielmehr bildet sie für die Altkatholiken die Grundlage

zu Verhandlungen, gleich dem Aufruf an alle christlichen
Völker, der für uns die Grundlage zu Verhandlungen bildete.

Wenn diese Theologenkonferenz einig wird, so sind ihre
Beschlüsse der Lambeth-Konferenz zu unterbreiten. Wenn die
Lambeth-Konferenz dieselben genehmigt, so können sie der
altkatholischen Bischofskonferenz vorgelegt werden, die im
Jahre 1931 wieder zusammentritt. Jedenfalls entscheiden über
diese Beschlüsse die Synoden der verschiedenen Kirchen,
sowohl der anglikanischen als auch der altkatholischen. Wenn
diese allgemein angenommen werden, so kann daraus die
vollständige Wiedervereinigung erfolgen. Sollten nun noch weitere
Anträge zur Vereinigung mit weitern Gemeinschaften
vorgebracht werden, so bedürfen diese natürlich der Zustimmung
der ganzen geeinten Gemeinschaft, also der altkatholischen
und anglikanischen Kirche.

Im weitern sind von der Theologenkonferenz folgende
Punkte noch zu erörtern :

1. Die Beziehung dieses Antrages zu dem südindischen
Unionsschema, das seine endgültige Formulierung noch nicht
erhalten hat.

2. Die Beziehung dieses Antrages zu weitern Unionsvorschlägen

zwischen den Altkatholiken und den orthodoxen
Ostkirchen.

3. Der Unterschied in der anglikanischen und altkatholischen
Kirche von Holland betreffs der Spendung der Kommunion
nur unter einer Gestalt.

4. Der Unterschied zwischen den anglikanischen und
altkatholischen Kirchen betreffs der Verwandtschaftsgrade, die
ein Ehehindernis bilden.
Der letzte Punkt greift zurüek auf die Resolutionen der

Lambeth-Konferenz vom Jahre 1888. Es scheint dass die
Altkatholiken die Regeln des modernen römischen kanonischen
Rechts nicht geändert haben, wogegen die anglikanischen Kirchen,
altem Vorbild folgend, ihre Regeln in der hl. Schrift fundieren



— 139 -

(Leviticus XVIII). Doch bedeuten Abweichungen in diesen
Punkten kein ernstes Hindernis zur Interkommunion, da ja die
Ehegesetze der englischen und amerikanischen Kirche auch
nicht identisch sind. Dennoch ist es notwendig, um
Missverständnisse zu verhüten, sich darüber Klarheit zu verschaffen,
dass keiner zur Kommunion zugelassen werden darf in einer
Kirche, wenn er einen Ehekontrakt eingegangen ist, der in der
betreffenden Kirche nicht gestattet ist, wenngleich seine eigene
Kirche es erlaubt.

Mit gebührender Ehrerbietung unterbreite ich dieses
Memorandum all jenen, die über diese wichtige Sache zu
entscheiden haben. Zugleich ersuche ich inständig, zu bedenken,
wie gering die Hindernisse dieses Vorschlages sind und welch
grosse Vorteile daraus erwachsen werden. Seine Annahme und

Ausführung wird baldigst zur Wiedervereinigung zweier
Gemeinschaften der Kirche Christi führen, die mehr denn 3

Jahrhunderte nicht mehr in Gemeinschaft waren, die Kirche des

Erasmus und die Kirche des Thomas Morus und Colet. Das
Zustandekommen der Wiedervereinigung in diesem Falle würde
der Welt vor Augen stellen, dass Wiedervereinigung ausführbar
ist und nicht bloss ein Ideal oder eitles Trachten darstellt,
und wird zweifellos zu weitern Anstrengungen in andern
Richtungen anregen.

IL

Die Zusammenkunft des anglikanischen Komitees und der
altkatholischen Delegation anlässlich der Lambethkonferenz.

L Sitzung, Mittwoch, den IG. Juli 19.30.

Anwesend waren :

Mitglieder des Komitees, das ernannt wurde, um die Einheit
der Kirchen in Erwägung zu ziehen:

der Bischof von Gloucester (als Präsident), der Erzbischof

von Dublin, die Bischöfe von Fulham (Sekretär), West-Michigan,

Gibraltar, in Ägypten und im Sudan, von Montreal;

Vertreter der altkatholischen Kirche:

der Erzbischof von Utrecht, die Bischöfe von Haarlem und

von Deventer.



— 140 —

Der Bischof von Gloucester hiess die altkatholische
Abordnung im Namen des Komitees willkommen und gab in
Erwiderung auf clie Begrüssungsworte des Erzbischofs von Utrecht
seiner grossen Freude darüber Ausdruck, dass man nun
Gelegenheit habe, die Möglichkeit einer Wiedervereinigung der
altkatholischen und anglikanischen Kirche zu besprechen. Diese
Reunion sei gewiss kein Ding der Unmöglichkeit. Er bat den

Bischof von Deventer, eine Denkschrift zu verlesen, welche
die Abordnung vorbereitet hatte.

Die Denkschrift nahm auf die beklagenswerte Uneinigkeit
unter den christlichen Kirchen Bezug und stellte fest, class

diejenigen, die sich am wenigsten unterschieden, zunächst
vereinigt werden könnten. Der Abstand zwischen Anglikanern
und Altkatholiken sei nicht gross. Sie wären durch Verwandtschaft

miteinander verbunden, da die Kirche von Utrecht eine
Tochter der englischen Kirche sei. Sie träten für einen
Katholizismus ein, der nicht mit Romanismus verwechselt werden
dürfe, und sie wünschten, diesen Katholizismus mit kraftvoller
Energie zu verteidigen. Er bete, dass die altkatholische Kirche
und die anglikanische Kirche den Weg zu einem Ausgleich
finden mögen.

Dann wurde die Utrechter Erklärung beraten. Der
Erzbischof von Utrecht erklärte, class die englische Übersetzung
durchaus befriedigend sei, doch versprach er, zur Information
des Komitees Exemplare mit dem deutschen Text zu senden.

Zuerst wurde Satz I, der sich auf die einstimmig angenommenen

Entscheidungen der ökumenischen Konzilien des ersten
Jahrtausends bezieht, beraten. Der Erzbischof stellt fest, dass
die von ihrem Standpunkte aus wichtigsten Konzilien die ersten
vier ökumenischen Konzilien gewesen seien.

Dann wurde Satz II, der sich auf die Verwerfung der
Dekrete des vatikanischen Konzils bezüglich der Unfehlbarkeit
und des Universalepiskopates des Bischofs von Rom bezieht,
die am 18. Juli 1870 feierlich veröffentlicht wurden, behandelt.
Man kam darin überein, dass, während ein historischer Primat
anerkannt werden könnte, die altkatholische und die
anglikanische Kirche den dogmatischen Primat nicht annähmen.
Man kam auch darin überein, class die Zurückweisung des

Dogmas von der unbefleckten Empfängnis richtig wäre. (Satz III.)



— 141 —

Der Erzbischof verbreitete sich dann über die Bullen
„Unigenitus" und „Auctorem fidei", über den Syllabus von
1864 und die Gründe für deren Ablehnung. (Satz IV.)

Der Bischof von Gloucester erklärte, dass sich die
anglikanische Kirche mit dem folgenden Satze (V) einverstanden
erklären könne:

„Wir nehmen das Konzil von Trient nicht an in seinen

Entscheidungen, welche die Disziplin betreffen, und wir
nehmen seine dogmatischen Entscheidungen nur insoweit

an, als sie mit der Lehre der alten Kirche übereinstimmen."

Die Bezugnahme auf die heilige Eucharistie (Satz VI) wurde
ziemlich eingehend erörtert. Der Bischof von Gloucester
verglich die Feststellungen in der Erklärung mit dem Katechismus
und den 39 Artikeln der englischen Kirche, und der Erzbischof
von Utrecht stimmt dem Vergleich als befriedigend zu. Der
Erzbischof von Dublin erhob die Frage über den genauen Sinn
des Wortes „represent vergegenwärtigen" und erklärte sich
durch die Antwort des Erzbischofs von Utrecht befriedigt. Eine
kurze Diskussion entstand über den Begriff' „Opfer", und der
Bischof von Gloucester stellt fest, dass die Erklärung:

„Indem dies der Charakter der Eucharistie bezüglich
des Opfers Christi ist, ist sie zugleich ein geheiligtes Opfermahl,

in welchem die den Leib und das Blut des Herrn
empfangenden Gläubigen Gemeinschaft miteinander haben"

genau die Lehre der englischen Kirche wiedergäbe.

In Erwiderung auf eine Anfrage stellte der Erzbischof von
Utrecht fest, dass die Utrechter Erklärung für die altkatholische

Kirche bindend sei. Er stellte ferner fest, dass die
anglikanischen Weihen auf dem Berner Kongress offiziell als gültig
erklärt seien und dass daher Taufe und Firmung, die von

bischöflich geweihten Geistlichen gespendet würden, als gültig

angenommen würden. Er fügte hinzu, dass die altkatholische
Kirche die heilige Eucharistie der Anglikaner definitiv als gültig
anerkenne.

In Erwiderung auf eine weitere Anfrage erklärte der

Erzbischof von Utrecht, dass die Altkatholiken gewöhnlich nur

unter einer Gestalt kommunizierten, dass aber jeder Kommunikant

die Kommunion unter beiden Gestalten verlangen könne.

Die altkatholische Kirche sei bereit, Engländern die heilige



— 142 —

Kommunion zu spenden, vorausgesetzt, dass sie dem Priester
vorher davon Mitteilung machten und ihn hinsichtlich ihrer
Rechtgläubigkeit und ihrer loyalen Zugehörigkeit zur
anglikanischen Kirche zufrieden stellten. Es würde nicht verlangt,
dass sie vorher zur Privatbeichte kämen. Dieses war bisher
Usus, aber vor einer offiziellen Festlegung dieser Ermächtigung

hätten sie erst ihre Synoden zu befragen. Sie wären
bereit, das zu tun. Was die Altkatholiken betrifft, die die
Kommunion von anglikanischen Priestern empfingen, so würde das
dem Ermessen des einzelnen überlassen.

Der Erzbischof von Utrecht bezeichnete den Vorschlag,
eine vereinigte Kommission zur Prüfung der Glaubenslehre zu

ernennen, als „glänzend" und sagte, dass, wenn eine engere
Interkommunion zustande käme, die natürliche Folge die sei,
dass Bischöfe der anglikanischen Kirche an ihrer Konsekration
und altkatholische Bischöfe an der Konsekration anglikanischer
Bischöfe teilnehmen könnten.

Auf eine Anfrage des Bischofs von West-Michigan betonte
der Erzbischof von Utrecht endgültig, dass Bischof tlodur der
einzige offiziell anerkannte altkatholische Bischof der Vereinigten
Staaten wäre. Er warnte das Komitee vor den vielen
Abenteurern, die sie nicht anerkennten.

Er schilderte des weiteren ihre Beziehungen zur
holländischen reformierten Kirche als sehr freundschaftlich und fügte
hinzu, dass ihre grösste Schwierigkeit in ihrem Verhältnis zur
römischen Kirche läge.

In Beantwortung einer Anfrage des Präsidenten, erklärte
sich der Erzbischof von Utrecht mit ihm darin einig, dass die
altkatholische und die anglikanische Kirche, wenn sie sich
näherträten, auch mit vereinten Kräften an einer grösseren Einheit
der christlichen Kirche in Holland zusammenwirken könnten.

In Beantwortung einer Anfrage des Bischofs von Montreal
bekundete er, dass sie in ihren Kirchen Statuen hätten, die
aber nicht Gegenstand der Verehrung wären. Sie betrachteten
Maria als gute Frau und Mutter (good wife and mother). Er
wies darauf hin, dass der altkatholische Kalender praktisch
derselbe wäre wie der anglikanische. Er stellt fest, dass die
altkatholische Kirche fast die gleiche Glaubenslehre habe wie
die orthodoxe Kirche des Ostens. Der Erzbischof von Alexan-



— 143 —

drien habe ihm gegenüber bekundet: „Wir sind die gleichen,
und wir sollten zusammengehören."

In Erwiderung einer Anfrage des Bischofs von West-Michigan
sagte der Erzbischof von Utrecht, dass mit den altkatholischen
Polen in Nordamerika ziemlich schwer zu verkehren sei und
dass Bischof Hodur angewiesen wurde, sich in seinem Verkehr
mit ihnen streng an die Utrechter Erklärung zu halten.

Der Bischof von Gloucester überreichte dem Erzbischof
von Utrecht ein Exemplar der „Bedingungen einer Interkommunion,

die mit der Kirche von p]ngiand und den mit ihr in
Gemeinschaft stehenden Kirchen einerseits und den orthodoxen
Kirchen des Ostens andrerseits vorgeschlagen würden". Er
setzte auseinander, dass dies eine Diskussionsbasis sei und bat
Se. Gnaden, das Dokument zu studieren.

2. Sitzung, Samstag, den 19. Juli 1930.

Anwesend: Mitglieder des Komitees:
der Erzbischof von Dublin,
die Bischöfe von Gloucester (Präsident), Fulham (Sekretär),

Guildford, Atlanta, Gibraltar, Nord-Indiania, West-Michiganr
Montreal, Nassau, Rhode Island ;

Vertreter der altkatholischen Kirche:

der p]rzbischof von Utrecht, die Bischöfe von Haarlem
und Deventer.

Der Bericht der ersten Sitzung, der vom Erzbischof von
Utrecht approbiert war, wurde nicht verlesen, und der Bischof
von Gloucester lud den Erzbischof von Utrecht ein, weiterhin
Fragen zu stellen.

Der Erzbischof von Utrecht sagte, dass er die „Bedingungen
einer Interkommunion", die ihm durch den Präsidenten
überreicht wurden, durchgearbeitet habe. Aber seiner Meinung nach

sei PunktIII über die Hinlänglichkeit der heiligen Schrift zu stark

betont, da vom altkatholischen Standpunkt aus die Tradition
neben der Bibel notwendig sei, um sie zu erklären. Der
Präsident erwiderte, er glaube nicht, dass diesbezüglich zwischen

der altkatholischen Kirche und der anglikanischen Kirche eine

wirkliche Meinungsverschiedenheit bestände. Er zitierte Punkt III.
Dann sagte er, dass die anglikanische Kirche die Worte des

grossen russischen Katechismus, der bestimmt festlegt, dass die



— 144 —

Tradition für das rechte Verständnis der Schrift von Wert sei,
annehmen könnte. In Artikel 34 stellt die anglikanische Kirche
fest, dass die Tradition der Kirche zu befolgen sei, wenn sie

nicht der Schrift widerspräche.
Der Erzbischof von Utrecht erklärte, dass die altkatholische

Kirche damit einig ginge, dass das „filioque" im Credo
stehen bliebe, wie es die anglikanische Kirche habe. In Holland
hätten sie diese Klausel ausgemerzt.

Dann ging er zu Punkt XII, die heiligen Weihen betreffend,
über. Er betonte, dass es ein grosses Hindernis für eine
Wiedervereinigung bilden würde, wenn solchen, die die apostolische
Sukzession nicht annähmen, gestattet würde, Sakramente zu
spenden. Der Präsident erwiderte, dass die Lehre der
anglikanischen Kirche, wie er sie auffasst, die sei, dass sie die als
die rechte Art der Ordination und Konsekration betrachte,
die in der Kirche von den Zeiten der Apostel her die vorherrschende

war. Sie gestattete nur denjenigen, in der anglikanischen
Kirche zu amtieren, die im eigentlichen Sinne geweiht sind.
Aber sie hat nie den geistlichen Wert von Weihen und
Sakramenten anderer Kirchen geleugnet. Sie habe sich mit einem
Problem zu befassen, das hoffentlich eines Tages auch das
Problem der Altkatholiken sein werde, nämlich mit clem Problem
der Vereinbarung zu einem engeren Kontakt mit solchen, die
keine bischöflichen Weihen haben. Er glaubt, dass
Vereinbarungen, wie sie in Südindien vorgeschlagen wären, eine
interimistische Abmachung bedeuten, durch die alle in der gleichen
Weise zu der einen katholischen Kirche vereinigt würden. Das
heisst nicht, dass irgendeinem von denen, mit denen noch eine

Vereinigung zu vollziehen ist, gestattet würde, in der Kirche
von England oder der anglikanischen Gemeinschaft die Sakramente

zu spenden. Alles, was sie zu tun berechtigt würden,
ist, dass sie auch die Sakramente für andere Gemeinschaften
spenden dürften, nicht nur für die, zu der sie bereits gehörten.
Wir diskutierten diese Frage mit der griechischen Abordnung,
und sie erklärten, dass ihnen das ein Beispiel jenes Systems sei,

von dessen Wirkung sie innerlich überzeugt seien. Und wir hoffen,
dass die Zeit kommen wird, da sich die altkatholische Kirche
in Holland vor dieses Problem gestellt sieht, wenn sie zu einer
Vereinigung mit andern Teilen zur einen katholischen Kirche
in Holland ausschaut. Wir hoffen ja, class die altkatholische



— 145 —

Kirche Missionarin der christlichen Union auf dem ganzen
europäischen Festlande sein wird. Der Präsident fügte in
Beantwortung einer weiteren Anfrage hinzu, dass von der altkatholischen

Kirche niemals verlangt werden würde, die Weihen
irgendeines Mannes als ausreichend anzunehmen, der keine
bischöfliche Ordination oder Konsekration erhalten habe.

Dann spielte der Erzbischof von Utrecht auf das südindische
Schema an und wies darauf hin, dass eine Einheitsfront gegen
die nichtchristliche Welt nie möglich wäre, da ja die römischen
Katholiken niemals mit zustimmen würden. Er pflichtete dem

bei, dass das südindische Unionsschema eine Angelegenheit sei,
über die die anglikanische Kirche zu entscheiden habe.

Der Präsident erwiderte, dass, wenn auch die römische
Kirche nicht mit in die Front einträte, doch in ihrem Schosse

Bewegungen existierten und dass die Lage nicht hoffnungslos

wäre.
Der Präsident fragte die Abordnung, ob alle Altkatholiken,

die nach Amerika kämen, und dort keinen Priester hätten,
gewöhnlich ermächtigt würden, zum Empfang der Sakramente
sich an anglikanische Priester zu wenden. Der Bischof von
Haarlem antwortete, dass er auf Anfrage um einen diesbezüglichen

Rat stets dahin instruierte, man möge zur „Bischöflichen
Kirche" gehen.

Dann fragte der Präsident, ob nicht irgend welche
Vorschläge für eine bestimmte Union zwischen der orthodoxen
Kirche des Ostens und der altkatholischen Kirche existierten.

Der Erzbischof erwiderte, dass zwar freundschaftliche
Verhandlungen Platz gegriffen hätten, aber zu einem bestimmten
Schema wäre man noch nicht gekommen. Beim nächsten
internationalen Altkatholikenkongress in Wien 1931 hoffe er, dass

die drei Kirchen (die anglikanische, die altkatholische und die

orthodoxe) zur Besprechung zusammenkommen würden, wie
sie wieder vereinigt, werden könnten. Die orthodoxe Kirche

beabsichtige, zu kommen.
In Beantwortung einer Anfrage des Bischofs von Fulham

stimmte der Erzbischof von Utrecht zu, dass die vereinigte
Kommission zur Prüfung der Glaubenslehre vor jener Konferenz

zusammenkommen sollte.
Der Bischof von West-Michigan befragte den Erzbischof

über die Beziehungen der Altkatholiken zu den Mariaviten,

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1931.



— 146 —

worauf der Erzbischof erklärte, dass gar keine Beziehungen
existierten.

In Beantwortung einer Anfrage des Bischofs von Guildford,
der sich danach erkundigte, ob die in Holland niedergelassenen
Engländer an altkatholischen Altären die Sakramente empfangen
könnten, verlas der Bischof von Fulham die diesbezügliche
Erklärung des Erzbischofs von Utrecht nach dem Protokoll der
ersten Sitzung.

Dann fragte der Präsident den Erzbischof, ob die altkatholische

Kirche mit der orthodoxen Kirche die Frage über den
Gebrauch von Bildern und über das VII. allgemeine Konzil
erörtert hätte. Der Erzbischof erklärte in seiner Erwiderung,
dass sie den Gegenstand nicht diskutiert hätten, aber sie wären
mit den Worten in Satz XIII einverstanden. Er erklärte ebenfalls

in seiner Erwiderung, dass sie die Worte im Satz IX über
die verschiedenen Bräuche in den Kirchen annehmen könnten.
Was das siebente Konzil anbetrifft, so stellte die Erklärung
von Utrecht fest, dass sie die Lehre der Kirche des ersten
Jahrtausends annähmen, aber sie machten zwischen den ersten
vier und den folgenden Konzilien einen Unterschied.

Auf eine Anfrage des Erzbischofs von Dublin bemerkte
der Erzbischof von Utrecht, dass die Bischofskonferenz allein
zuständig sei, die Erklärung von Utrecht zu ändern.

Zum Schluss dankte der Bischof von Gloucester der
Abordnung für ihr Erscheinen, und der Erzbischof von Utrecht
erklärte in seiner Erwiderung, er glaube, dass man sich einen

grossen Schritt der Wiedervereinigung genähert habe.

III.
Die Konferenz in Bonn.

Um die begonnenen Verhandlungen weiterzuführen,
ernannte der Erzbischoff von Canterbury eine Kommission, die

am 2. Juli 1931 mit der von der altkatholischen Bischofskonferenz

ernannten Kommission zusammentrat.

Protokoll der Konferenz.

Erste Sitzung.
Die erste gemeinsame Sitzung der anglikanischen und

altkatholischen Kommission wurde am Donnerstag, den 2. Juli
1931, um 10 Uhr vormittags im Königshof zu Bonn gehalten.



— 147 —

Anwesend waren
Anglikaner : die Bischöfe von Gloucester und Fulham, der

Dekan von Chichester, Kanonikus Douglas, Dr. N. P. Williams,
Rev. G. F. Graham-Brown, Rev. C. B. Moss, Rev. C. L. Gage-
Brown ;

Altkatholiken: der Bischof von Deventer, Bischof Küry,
Bischof Moog, Professor Rinkel.

Der Bischof von Deventer eröffnete die Sitzung mit
englischen Gebeten und dem holländischen Vaterunser. Er hielt
hierauf folgende englische Begrüssungsansprachc:

„Eine Sitzung muss eröffnet werden, und irgend jemand
hat zuerst zu sprechen. Ich denke, Sic werden mir nicht die
Freiheit bestreiten, class ich dieser „irgend jemand" bin. Als
Präsident der Partei, die Sie in einem ihrer Hauptquartiere
empfängt, möchte ich Ihnen, meine englischen Brüder, für Ihr
Erscheinen in unserer Mitte danken. Ich heisse Sic herzlich
willkommen und versichere Sie, dass wir dieser Zusammenkunft

mit grosser Freude entgegengesehen haben.
Ich brauche mich wohl nicht des längeren über die

Bedeutung dieser Konferenz zu verbreiten. Es existiert in der
Geschichte unserer Kirche eine Bewegung, über die wir uns
freuen dürfen, die ihren Wert in sich trägt. Bonn ist ohne

Frage der geeignetste Ort, den wir für die Abhaltung unserer
Sitzung wählen konnten, da sie Gäste von jenseits des Meeres
und von den schweizerischen Bergen zusammenführt. Aber
diese örtliche Eignung war nicht der einzige Grund, weswegen
ich Sie bat, hierher zu kommen. Bonn ist für uns eine
historische Stadt. Wir gedenken nicht nur der Arbeit des grossen

Döllinger für die Wiedervereinigung der Kirchen, wir denken

daran mit der schuldigen Ehrfurcht und mit grosser Dankbarkeit.

Deswegen freuen wir uns, hier zu sein, wo er die ersten

Schritte zu dem, was uns zusammenbringt, unternahm.
Und wieviel weiter sind wir gekommen, seitdem er den

Anfang machte! Er konnte nur einige Privatfreunde der

ökumenischen Bewegung zusammenrufen, und diese mussten

erklären, class sie keinen offiziellen Auftrag hätten, sondern dass

sie nur für sich selber sprechen könnten. Wir befinden uns

in einer bessern Position. In gewisser Hinsicht können wir

sagen, dass sich hier nicht Personen, sondern Kirchen treffen.

Wir kamen nicht für unsere eigene Person, sondern im Namen



— 148 -
von Kirchen, die uns gesandt haben. Das ist zweifellos ein
gewaltiger Schritt vorwärts. Die beiden Erzbischöfe, die

wünschten, dass wir diese beiden Komitees bildeten, müssen
sich mit starken Hoffnungen auf Erfolg getragen haben. Ich
weiss noch nicht, ob sich ihre Hoffnungen bereits unmittelbar
verwirklichen lassen. Ich bin jedoch gewiss, dass sich unsere
Zusammenkunft nur zum besten wenden kann, weil wir den

guten Willen haben, das Beste zu tun, und zwar mit Gott zu
tun. Das Fehlen einer vollständigen Verständigung kann schon
denkbar sein. Das Fehlen von freundschaftlicher Gesinnung,
Wertschätzung und Achtung der gegenseitigen Überzeugung
halte ich für undenkbar. Das ist der Segen von Döllingers
Beginnen. Wir wollen hoffen und darum beten, dass wir das
beste Ziel erringen und dass unsere Arbeit von unsern
Zeitgenossen und unsern Nachfahren gesegnet werden wird. Und
nun wollen wir anfangen. Ich mache den Vorschlag, dass der
erprobte Bischof von Gloucester zum Vorsitzenden gewählt wird."
Der Bischof von Gloucester erwiderte kurz, dass die Anglikaner
mit Vollmacht der Lambeth-Konferenz und des Erzbischofs
von Canterbury kämen. Der Bischof von Deventer schlug vor,
dass der Bischof von Gloucester das Präsidium übernähme.
Wird angenommen.

Der Bischof von Fulham zitierte nun aus dem gekürzten
Bericht der Lambeth-Konferenz folgendes über Interkommunion:

„In Beantwortung weiterer Fragen stellte der Erzbischof
von Utrecht fest, dass in der altkatholischen Kirche die
Kommunion unter einer Gestalt üblich sei, doch könne jeder
Kommunikant die Kommunion unter beiden Gestalten verlangen.
Die altkatholische Kirche sei bereit, Engländern die heilige
Kommunion zu spenden, vorausgesetzt, dass sie dem Priester
vorher davon Mitteilung machten und ihm über ihre
Rechtgläubigkeit als loyale Mitglieder der anglikanischen Kirche
genügende Sicherheit gäben. Eine vorherige Privatbeichte würde
nicht verlangt. Die Zulassung zur Kommunion sei üblich, doch
bevor eine öffentliche Feststellung gemacht werden könne,
seien ihre Synoden zu befragen. Sie seien bereit, das zu tun.
Was die Altkatholiken betrifft, die die Kommunion von
anglikanischen Priestern empfangen, so wäre dieses dem Ermessen
des einzelnen überlassen."



— 149 —

Er fragte an, ob die Altkatholiken eine diesbezügliche
Resolution in Wien vorlegen würden. Der Bischof von Deventer
erwiderte, das sei eine Frage für die Bischofskonferenz und
würde später behandelt werden.

Man kam darin übercin, class das Protokoll der Sitzung
von den beiden Sekretären unterzeichnet und von beiden
Parteien genehmigt werden sollte.

A. Die altkatholischen Fragen.
Folgende Fragen sind von den Altkatholiken eingesandt

worden. Damit wird die Diskussion zwischen dem anglikanischen

und altkatholischen Komitee über die Interkommunion
eröffnet:

/. Die. Autorität der Lambeth-Konferenz. Wir bringen diesen
Gegenstand vor, weil die Konferenz nur aus Bischöfen besteht
und die Stimme des Klerus und der Laien dort nicht gehört
wird. Das bringt uns auf folgende Fragen :

1. Verkünden die Bischöfe der Lambeth-Konferenz den

Glauben ihrer Bistümer?

2. Wie kommt es dann, dass die Stimmen der sogenannten
Evangelikalen oder der protestantischen Partei dort nicht
gehört werden? Tatsache ist, dass jetzt, nach der
Lambeth-Konferenz, in verschiedenen Konferenzen jener Partei,
wo die Bischöfe nicht gegenwärtig waren, die Meinung
ausgesprochen wurde, dass die Utrechter-Erklärung keine
genügende Basis und Garantie für eine Wiedervereinigung
sein könne. Unter andern Gründen, weil die altkatholisehe
Kirche nicht die Schrift als Grundlage ihres Glaubens
erwähnt und weil ihre Lehre von der Eucharistie in einem

Sinne gedeutet werden könnte, der nicht im Einklänge
mit den Lehren der anglikanischen Kirche nach den

39 Artikeln stände.

3. Was wird jetzt der nächste Schritt nach dem Beschlüsse

der Lambeth-Konferenz sein? Bei wem liegt die letzte

Entscheidung bezüglich der Übereinkunft? Ilaben wir
diesbezüglich auch mit dem Staate zu verhandeln? Müssen

wir uns der Gefahr einer Ablehnung durch den Staat

aussetzen



— 150 —

II. Die anglikanische Kirche.
1. Wen schliesst diese Kirche ein? Diese Frage wird

vorgelegt, weil die 39 Artikel offenbar eine katholische und
eine evangelische (protestantische) Auslegung zulassen.

2. Worin unterscheidet sich nach ihrer Meinung die pro¬
testantische Partei von der katholischen Partei?

3. Wird von der protestantischen Partei offiziell anerkannt,
dass sie die offizielle Lehre der anglikanischen Kirche
festhalte

4. Würde sich die altkatholische Kirche mit protestantischen
Richtungen zu vereinigen haben, die die altkatholische
Lehre als falsch und unvereinbar mit den 39 Artikeln
betrachten?

5. Wie gross ist die protestantische Partei und wie stark ist
ihr Einfluss?

Z/7. Die Lehre der anglikanischen Kirche.
1. Ist die katholische Auslegung der 39 Artikel, wie sie im

Gebetbuche ausgedrückt ist, die offizielle?
2. Wer hat denn die Revision des Gebetbuches zurückgewiesen?

Und aus welchen Gründen geschah dieses?

3. Wird allgemein geglaubt, dass Ordination und Konsekration
nur erteilt werden kann, weil die Kirche ihre Diener
beruft und dass die Amtsträger ihr Amt und ihren
apostolischen Charakter nur vom Willen der Kirche ableiten,
so dass die apostolische Amtsfolge nicht getrennt von der
katholischen Kirche gedacht werden kann, sondern darin
ihre einzige Grundlage hat?

4. Kommt es nicht in den evangelikalen, protestantischen
Kreisen der anglikanischen Kirche vor, dass Ordination
und Konsekration mit der Intention erteilt werden, nicht
das Charisma des katholischen Kirchenamtes zu verleihen,
sondern nur, „um einen Mann für einen besondern Posten
anzustellen"? Mit andern Worten: Gibt es irgendeinen
Teil der anglikanischen Kirche, wo die Intention, die

apostolische Sukzession weiterzugeben, absichtlich fehlt?

IV. Die anglikanische Kirche und andere Kirchen.
1. Mit welchen Kirchen steht die anglikanische Kirche

bereits in kirchlicher Gemeinschaft?



— 151 —

2. Wird durch diese bestehende Interkommunion die alt¬

katholische Kirche zur Interkommunion mit denselben
Kirchen verpflichtet?

Vor der Konferenz überreichte der Bischof von Gloucester
eine Erwiderung, die versucht, über die Autorität der Lambeth-
Konferenz Feststellungen zu machen, desgleichen über die
Autorität der ('onvocation (Kirchenversammlung), der Nationaloder

Provinzialsynoden, über den historischen Charakter der

anglikanischen Gemeinschaft, über den umfassenden Charakter
der Elisabethanischen Entscheidungen und über die Stellung
der verschiedenen Parteien in der Kirche. Er stellte auch fest,
es dürfe kein Zweifei darüber obwalten, dass das evangelikale
Element ein dauerndes und geschätztes Element in der Kirche
von England sei und dass eine Interkommunion mit der ganzen
Kirche geschlossen werden müsse. Die Kirche von England
habe die Erfahrung gemacht, dass die, welche die anglikanische
Tradition verschieden auslegten, in ihrem Schosse zusammenleben

könnten und die Kirche befähigten, sich an weitere Teile
der Gemeinschaft zu wenden. Darin liegt auch ein Grund zur
Hoffnung auf eine weitere Vereinigung des Christentums.

1. Die Autorität der Lambeth-Konferenz. Der Bisehof von
Gloucester erwiderte, dass die Lambeth-Konferenz keine Synode
sei. Sie hat keine disziplinare oder gesetzgeberische, aber
eine grosse moralische Autorität. Er unischrieb das Wesen
der verschiedenen Arten des Lambeth-Beriehtes. Beschlüsse
würden durch die Autorität der Konferenz gedeckt, wofern
die Abstimmung nicht veröffentlicht würde. In diesem Falle
stände nur die Mehrheit der Konferenz hinter ihnen. Beschlüsse
der Lambeth-Konferenz hätten keine bindende Kraft, bis sie

von Synoden angenommen würden. In England würden die

alten Provinzialkonzilien Convocations genannt.

Fragen, die von der gegenwärtigen Versammlung
behandelt, würden, gingen den Staat nichts an. Sie verlangten
keine Abänderung der Formularien. Daher brauchten sie nicht

vor das Parlament gebracht zu werden. Sie verlangten keinen

neuen Kanon. Daher wäre die Zustimmung des Königs nicht

erforderlich. Nur die Zustimmung der Convocations sei

notwendig. Aber die Convocation habe keine Macht, ihre Beschlüsse

aufzuzwingen.



— 152 —

2. Die anglikanische Gemeinschaft. In Erwiderung auf die

Frage: „Was ist die anglikanische Kirche?" beschrieb er den
umfassenden Charakter der Elisabethanischen Entscheidungen
und die drei Strömungen, die seitdem entstanden sind. Das

Wort „Modernist" bedeutet einen Gläubigen, der moderne
Gedanken genau mit dem Glauben zu vereinigen sucht, nicht
etwa einen Ungläubigen. Das Wort „Protestant", wie es die

Anglikaner auffassen, bedeutet oft nur einen Gegner der masslosen

römischen Ansprüche. So könnte auch die Utrechter
Erklärung „protestantisch" genannt werden. „Evangelikai" heisst
eine Person, die das Evangelium der Erlösung durch Christus
besonders betont. Der Hauptbestandteil der Kirche gehöre zu
keiner Partei. Es gäbe organisierte anglokatholische, evangelikale
und modernistische Parteien.

3. Die Artikel. Der Bischof von Gloucester erklärte, es

gäbe keine offizielle Auslegung der Artikel. Er verlas eine

evangelikale Feststellung über die Artikel:
„Die Lehre der evangelikalen Partei oder protestantischen

Strömung* liegt im genauen Wortlaut der autoritativen Urkunden
der Kirche. Und es wird verlangt, dass sie die einzigen offiziellen
Lehren der Kirche sind. In diesem Zusammenhange mag
bemerkt werden, dass die Gebetbuchmassnahme von 1928 folgende
Klausel enthält: ,Jede ergänzende Ordnung oder Form des

öffentlichen Gebetes, für welche dieser Abschnitt bestimmt ist,
soll in Übereinstimmung mit der Lehre der Kirche von England
sein, wie sie in den 39 Religionsartikeln und im Allgemeinen
Gebetbuch kundgegeben ist.' Das zeigt die fraglose Autorität
der Artikel."

Er verlas auch einen Passus aus seinem Briefe an die

„Times" vom 27. Juni 1931: „Die Zustimmung zu den Artikeln
ist allgemein. Das schliesst ein loyales Festhalten an der
Stellung und den Grundsätzen der Kirche von England in sich,
wie sie ehrenhafte Männer auf Grund der Artikel, des
Gebetbuches und anderer Urkunden der englischen Kirche erklären
würden."

Er zitierte auch einen Brief des Bischofs von Durham an
die „Times": „Die 39 Artikel bedürfen offenbar einer Revision
und Reinigung von dem, was veraltet, unvereinbar mit dem

gegenwärtigen Glauben der Kirche und nicht im Einklang mit
modernen Gedanken und moderner Sprechweise ist. Die Ver-



— 153 —

fasser des anglikanischen Bekenntnisses waren Kinder ihrer
Zeit und nahmen Teil an der Unkenntnis in der Naturwissenwissenschaft

und Geschichte. Sie waren an ihre Vorurteile
gebunden und mit ihren Problemen beschäftigt. Ihre Arbeit ist
daher in vielen Punkten für uns nicht mehr dienlich und
bedarf einer kräftigen Revision." Er sagte ferner, dass verschiedene

anglikanische Kirchen die Artikel gänzlich aufgegeben hätten,
z. B. die Kirche von Indien, Burma und Ceylon.

P> verwies auf die Erklärung bezüglich der anglikanischen
Stellung, die von dem Komitee der Lambeth-Konferenz von
1930 als Ausdruck weitherziger Meinungen entworfen worden
war (S. 154):

„Wir halten am katholischen Glauben in seiner Ganzheit
fest, d. h. an der Wahrheit Christi, die in der heiligen Schrift
enthalten, in dem apostolischen und nizänischen
Glaubensbekenntnis festgestellt, in den Sakramenten des Evangeliums
und den Riten der Urkirche ausgedrückt — (wie im allgemeinen
Gebetbuche mit seinen verschiedenen Anwendungen
angegeben) — und durch den historischen dreifachen Grad des

geistlichen Amtes gesichert ist."
Rev. Graham-Brown sagte, dass diese Erklärung von den

Evangelikaien etwas anders aufgestellt würde. Diese würden

vorziehen, zu sagen: „... wie in den Glaubensbekenntnissen
kurz zusammengefasst ist."

Der Bischof von Fulham sagte, dass verschiedene
evangelikale Bischöfe bei jenem Komitee gewesen wären.

Kanonikus Douglas sagte, dass die Formularien der Kirche
von Indien ausser den Credos auch noch das Gebetbuch
einbezögen.

Rev. Graham-Brown sagte, dass alle Evangelikaien darin

einig wären, dass der Heilige Geist in der Weihe für das Werk
des kirchlichen Dienstes gegeben werde. Was die Behauptung

betrifft, dass „in evangelisch-protestantischen Kreisen die Weihe

erteilt würde mit der Intention, nicht das Charisma des

katholischen Kirchenamtes zu verleihen, sondern nur einen Mann

für einen besondern Posten anzustellen", so bestritt er, dass

dies von den Evangelikaien festgehalten würde, und er zitierte

aus seinem Memorandum folgendes:
„Niemals sind solche Gesichtspunkte festgehalten, als ob

die Weihe nur die Anstellung eines Mannes für einen be-



— 154 —

stimmten Posten sei. In dem Weiheformular steht nichts, was
auf ein .Nichtverleihen des Charismas des katholischen Kirchenamtes'

hindeutet, wenn nicht die ,Darbringung des Sühnopfers'
(propitiatory sacrifice) als Teil jenes Charismas genommen
würde. In dem Falle würde die Auslassung der Bekleidung
mit Kasel und Stola und aller Worte, die sich, abgesehen vom
Sakrament, auf das Opfer beziehen, als Absicht erscheinen,
kein Opfercharisma zu verleihen. Die Sorgfalt, mit der man
sich an das alte Ordinationsformular hielt, weist genau auf
den Sinn irgendeiner Abweichung von solch einem Formular
oder auf die Bedeutung einer Auslassung hin."

4. Der Bischof von Gloucester verlas ein Verzeichnis der
anglikanischen Kirchen. Über die Beziehungen zur schwedischen
Kirche befragt, sagte er, dass es den altkatholischen Kirchen
vollständig frei stände, mit der schwedischen Kirche nach
Belieben zu verkehren. Kanonikus Douglas wies darauf hin,
dass die Interkommunion mit der schwedischen Kirche noch
nicht ganz formell sei. Der Bischof von Gloucester erbot sich,
Rev. Graham-Browns Feststellungen über die evangelikale
Stellung den Altkatholiken auszuhändigen. Der Bischof von
Fulham erklärte, dass sich das Komitee nicht dafür verbürge,
dass dies gerade eine genaue Feststellung der evangelikalen
Stellung sei.

Der evangelikale Gesichtspunkt der Interkommunion. Hierzu
bemerkte der Bischof von Gloucester, die Altkatholiken mussten
wissen, dass von verschiedenen Gruppen von Anglikanern
verschiedene Gesichtspunkte festgehalten würden. Es gäbe
Fundamentalisten, extreme Anglokatholiken und Modernisten wie
auch Evangelikale. Er verlas dann eine Feststellung über den
evangelikalen Gesichtspunkt der Interkommunion:

„Der von den Evangelikalen eingenommene Gesichtspunkt
ist der, dass es unmöglich ist, eine Union auf Grund der Gleichheit

des Glaubens zustande zu bringen. Es ist klar, dass die
Lehre der Kirche von England und die Lehre der altkatholischen
Kirche nicht miteinander vereinbar sind. Wenn daher Gleichheit

oder Übereinstimmung der Lehre als Bedingung für eine

Vereinigung gefordert würde, so könnte eine solche Vereinigung
nur durch eine Änderung der Lehre des einen oder andern
Teiles der Kirchen zustande kommen. Es ist nun aber zu
erwägen, dass die Frage der Interkommunion etwas ganz anderes



— 155 —

ist. Hierfür brauchte nicht auf einer solchen Gleichheit oder
Übereinstimmung der Lehre bestanden werden. Auf Grund des

apostolischen Crusses : ,Friede sei allen, die unsern Herrn
Jesus Christus unverdorbenen Sinnes lieben .* sollte die
gemeinsame Treue zu unserm gepriesenen Herrn Jesu Christo
mit wirklicher Verehrung seiner Person und demütigem
Vertrauen auf sein Werk ein genügendos Band oder Bindeglied
sein, solchen, die in Sachen des Glaubens voneinander
abwichen, zu gestatten, am Tische des Herrn zusammenzukommen,
d. h. Evangelikale sollten willens sein, dem zuzustimmen, dass

in den Ausdrücken der Utrechter Erklärung nichts enthalten
sei, was ein Hindernis für die Interkommunion (nicht, wie
festgestellt für Vereinigung [Union]) zwischen der Kirche von England

und der altkatholischen Kirche bilde."
Der Bischof von Deventer fragte, ob die Evangelikalen

die Kirche von England für identisch mit der vorreformatorischen
Kirche halten. Rev. Graham-Brown erwiderte: „Zweifellos."
Der Bischof von Deventer sagte, dass die kontinentalen
Protestanten sich nicht als Fortsetzung der vorreformatorischen
Kirche betrachteten. Halten sich die Evangelikalen der
anglikanischen Kirche dafür? Kanonikus Douglas sagte, dass die

Evangelikalen den Gesichtspunkt dieser Kirchen als eigenen
annehmen würden. Graham-Brown stimmte clem zu.

Bischof Moog verlas Döllingers Worte in Bonn über die

Kontinuität der Kirchen:
„Döllinger: Zunächst ihre eigene, die morgenländische

Kirche, dann die abendländische mit Ausschluss derjenigen
Teile, welche die historische Kontinuität unterbrochen haben.
Bloch : Gehören dazu die Kirchen der Reformation Döllinger:
Von der dänischen lutherischen Kirche möchte ich nicht
behaupten, dass sie die historische Kontinuität unterbrochen habe,

wie das z. B. die Genfer Kirche unter Calvin getan hat?"
Der Bischof von Deventer sagte, dass sich die Altkatholiken

nicht der gegenwärtigen reformierten Kirche in Holland nähern

könnten und fand sogar Schwierigkeiten bei den anglikanischen

Kaplänen in Holland.

B. Die anglikanischen Fragen.

Hierauf wurden die anglikanischen Fragen an die

Altkatholiken behandelt. Es waren folgende :



— 156 —

1. Was ist der Glaube der altkatholischen Kirche über die
Autorität der hl. Schrift?

2. Würden sie in der Auslegung des Satzes von Vinzenz von
Lerin die Stellung des hl. Vinzenz selbst annehmen, wie
sie im zweiten Kapitel des Kommonitoriums enthalten ist?

3. Beabsichtigt ihre Feststellung über die Eucharistie den

Einschluss der Annahme der Lehre von der
Transsubstantiation

4. Was ist die offizielle Haltung der Kirche zu a) dem
IV. Laterankonzil? b) dem Konzil von Trient?

5. Hält die altkatholische Kirche dafür, dass der katholische
Glaube mehr in sich schliesst als das, was in den christlichen

Credos und in den christologischen Entscheidungen
der ökumenischen Konzilien enthalten ist?

6. Erlaubt die altkatholische Kirche die Auflösung der Ehe
und gibt sie die Kommunion geschiedenen Personen, die
sich wiederverheiratet haben

7. Wie weit ist die Ohrenbeichte obligatorisch?

Die Autorität der hl. Schrift.
Der Bischof von Gloucester fragte, welches der altkatholische

Standpunkt zur hl. Schrift sei. Der Bischof von Deventer
verlas eine Feststellung, die in Bonn über Schrift und Tradition
gemacht war:

„Während die hl. Schrift anerkanntermassen die primäre
Glaubensregel ist, anerkennen wir, dass die echte Tradition,
d. h. die ununterbrochene, teils mündliche, teils schriftliche
Überlieferung der von Christus und den Aposteln zuerst
vorgetragenen Lehre eine autoritative (gottgewollte) Erkenntnisquelle

für alle Christen ist. Diese Tradition wird teils
erkannt aus dem Konsensus der grossen, in historischer
Kontinuität mit der ursprünglichen Kirche stehenden Kirchenkörper,

teils wird sie auf wissenschaftlichem Wege aus den

schriftlichen Dokumenten aller Jahrhunderte ermittelt1)."
Er zitierte auch folgendes:

') Bericht über die am 14., 15. und 16. September 1874 in Bonn
gehaltenen Unionskonferenzen im Auftrage des Vorsitzenden, Dr. v. Döllinger,
herausgegeben von Dr. Heinrich Reusch, Professor der Theologie. Bonn,
Druck und Verlag von P. Neuss, 1874, S. 33—50. Die ursprüngliche Form
der Feststellung wurde geändert.



— 157 —

„Döllinger trägt die von den altkatholischen Theologen
angenommenen, dann von ihm, einem englischen und einem
amerikanischen Theologen englisch formulierten Thesen vor
und gibt zu einigen derselben kurze Erläuterungen. Gegen
die vier ersten Thesen erhebt sich kein Widerspruch. Sie

lauten :

1. Wir stimmen überein, dass die apokryphischen oder
deuterokanonischen Bücher des Alten Testamentes nicht
dieselbe Kanonizität haben wie die im hebräischen
Kanon enthaltenen Bücher.

2. Wir stimmen überein. dass keine Übersetzung* der hl.
Schrift eine höhere Autorität beanspruchen kann als
der Grundtext.

3. Wir stimmen überein, dass das Lesen der hl. Schrift
in der Volkssprache auf rechtmässige Weise nicht
verboten werden kann.

4. Wir stimmen überein, dass es im allgemeinen ange¬
messener und dem Geiste der Kirche entsprechender
ist, dass die Liturgie in der von dem Volke
verstandenen Sprache gebraucht werde."

Der Bischof von Gloucester fragte, ob die Altkatholiken
mit Artikel VI (des Allgemeinen Gebetbuches) übereinstimmen
würden. Der Bischof von Deventer bejahte es. Der Dekan von
Chichester fragte, ob sie Artikel XX annehmen könnten. Auch
das wurde vom Bischof von Deventer bejaht. Rev. Graham-
Brown fragte, ob die holländischen Altkatholiken, die nicht in

Bonn vertreten waren, dasselbe festhielten, wie die übrigen.
Der Bischof von Deventer antwortete, sie täten dies bezüglich
der Schrift im allgemeinen und bezüglich der Apokryphen.

Die Erklärung von Utrecht. Professor Rinkel machte eine
historische Feststellung über die Beziehung der Bonner
Konferenzen zur Erklärung von Utrecht. Er sagte, dass die
altkatholische Kirche das ganze Commonitorium des hl. Vinzenz

annähme, betonte aber besonders das Kapitel II über die

Beziehung von Schrift und Tradition.
In Beantwortung der Frage des Bischofs von Gloucester

sagte der Bischof von Deventer, dass die vier ersten Konzilien
die wichtigsten waren. Das siebente war von geringerer
Bedeutung und behandelte mehr Fragen der Disziplin als der

Lehre. Was die Transsubstantiation anbetrifft, so wollte die



— 158 —

Utrechter Erklärung sie in ihrem mittelalterlichen Sinne
ausschliessen. Das Wort würde nie in ihrer Lehre gebraucht.

Das eucharistische Opfer. Der Bischof von Gloucester fragte,
wie die Feststellung über das eucharistische Opfer in der
Utrechter Erklärung mit dem Segen vereinigt werden könnte,
der den neugeweihten Priestern gegeben werde und der das
Wort „Sühnopfer" (Versöhnungsopf'er, propitiatory sacrifice)
enthalte. Bischof Moog sagte, es sei ein Irrtum. Das Wort
„versöhnend" bedeute nicht propitiatory.

In Erwiderung auf die Frage des Bischofs von Gloucester
antwortete der Bischof von Deventer, dass sie das vierte
lateranische Konzil und das Konzil von Trient nur als Teilkonzilien
betrachten, deren Dekrete nicht bindend seien.

In Beantwortung der Frage 5 sagte der Bischof von
Deventer, dass die Eucharistie immer da war, dass aber die
Lehre nicht immer formuliert war.

In Beantwortung der Frage 6 sagte der Bischof von
Deventer, dass sie Ehescheidung nicht erlaubten oder den
Geschiedenen den Empfang der hl. Kommunion gestatteten.
Doch käme das bisweilen vor. In Deutschland und in andern
Ländern würden die civiliter getrauten Personen als verheiratet
betrachtet.

Kanonikus Douglas fragte, ob Anglikaner vor dem Empfang
einer kirchlichen Dienstleistung einen schriftlichen Ausweis zu

erbringen hätten. Der Bischof von Deventer sagte, dass das

sogar die Altkatholiken Hollands mussten, wenn sie von einer
Pfarrei in eine andere verzögen.

Der Bischof von Gloucester fragte, ob die Ohrenbeichte
obligatorisch sei. Der Bischof von Deventer sagte: „Nein, aber
jeder Priester muss, wenn es verlangt wird, Beicht hören."

Dann wird die Sitzung geschlossen.

Zweite gemeinsame Sitzung,

Donnerstag, den 2. Juli 1931, nachmittags um 5 Uhr.
Die Akten der vormittägigen Sitzung, die von den Herren

Rev. C. B. Moss und clem hochw. Herrn Professor Rinkel
unterzeichnet waren, wurden verlesen. Es wurden verschiedene
Verbesserungen vorgenommen.

Das folgende Dokument, welches von Rev. Graham-Brown
vorbereitet war, wurde als Diskussionsbasis genommen :



— 159 —

„ Vorgeschlagene Bedingungen, unter denen die Kirche von
England und die mit ihr in roller Gemeinschaft stehenden
Kirchen eine formelle Interkommunion mit der altkatholischen
Kirche, ins Auge fassen könnten.

1. Wir verstehen unter Interkommunion, dass diejenigen,
die Kommunikanten in der einen kirchlichen Körperschaft

sind, aus diesem Grunde allein privilegiert
werden, zur Kommunion in der andern Körperschaft
ohne besonderes Zeugnis zugelassen zu werden.

2. Die Interkommunion versteht sieh mit der ganzen
Kirche von England und den andern mit ihr
gegenwärtig in Gemeinschaft stehenden Kirchen und nicht
nur mit einem Teil oder mit einer innerkirchliehen
Partei.

3. Indem die Interkommunion auf einem gemeinsamen
Glauben an die Person, das Werk und die Autorität
des Herrn Jesu Christi als wahren Gottes und wahren
Menschen und an die Selbstoffenbarung Gottes als
Vaters, Sohnes und Heiligen Geistes beruht, erfordert
sie nicht notwendig von jeder der interkoinmuni-
zierenden Kirchen die Annahme aller Lehrmeinungen,
sakramentalen Frömmigkeit oder liturgischen Praxis,
die der andern eigentümlich ist, sondern schliesst in
sich, dass jede glaubt, die andere halte alles Wesentliche

des christlichen Glaubens fest.
4. Der (Haube der Kirche von England und der mit ihr

in Gemeinschaft stehenden Kirchen ist der katholische
Glaube in seiner Ganzheit, d. h. die Wahrheit Christi,
wie sie in der hl. Schrift zusammengefasst ist. Die
Kirche hat die Hauptpunkte eines solchen Glaubens
in dem apostolischen und nizänischen Glaubensbekenntnis

zusammengefasst und drückt die Botschaft von der
Erlösung in den zwei Sakramenten des Evangeliums aus.

5. Die Kirche von England bekundet ihre Lehre in den

39 Religionsartikeln und drückt ihre Frömmigkeit im

Allgemeinen Gebetbuche aus. Sie bewahrt ihre Disziplin
in der Ordination von Bischöfen, Priestern und Diakonen.
Sie verlangt als Bedingung für Ausübung des kirchlichen

Amtes in ihrem Bereiche eine formelle Zustimmung
zu den 39 Artikeln und zum Allgemeinen Gebetbuehe



— 160 —

und zu dem Formulare der Bisehofs-, Priester- und
Diakonenweihe, und eine Erklärung, dass wir glauben,
dass ,die Lehre der Kirche von England, wie sie sich
hierin kundgibt, mit dem Worte Gottes übereinstimmt'.
Aber sie verlangt nicht eine solche Zustimmung als
Bedingung für eine Einzelkommunion, noch zwingt sie
ihren Geistlichen eine besondere Theorie oder Auslegung
in bezug auf die Artikel, das Gebetbuch oder die
Weihen auf. Sie hat freie Interkommunion mit andern
Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft, die von ihr
in der Form der Frömmigkeit abgewichen sind und
nicht die gleiche Zustimmung zum Dogma verlangen.
Daher wird eine ähnliche Vorurteilslosigkeit in der
Auslegung und Anwendung bei der Anerkennung der
Interkommunion mit andern Kirchen, einschliesslich die
altkatholische Kirche, notwendig sein."

Der Bischof von Fulham schlug vor, dass diese Sätze
besonders diskutiert werden sollten. Bischof Küry meint, die
ersten beiden Abschnitte würden genügen. Es sei nicht ratsam,
ein neues Glaubensbekenntnis zu skizzieren. Der Bischof von
Fulham bestand darauf, dass der dritte Abschnitt über das,

was Interkommunion ist, eingeschlossen werden musste. Der
Bischof von Gloucester schlug vor, die Worte : „ Indem die
Interkommunion auf einem gemeinsamen Glauben und
Heiligen Geistes beruht ..." im dritten Absatz fortzulassen.
Der Bischof von Fulham nahm diesen Verbesserungsantrag an,
und die Einbeziehung des dritten Absatzes mit der
vorgeschlagenen Verbesserung wurde einstimmig beschlossen.

Auf Anregung des Bischofs von Deventer wurde vereinbart,
in Satz 2 „alle andern Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft"

zu ersetzen durch „andere mit ihr in Gemeinschaft
stehende Kirchen".

Professor Rinkel fragte, ob nicht auch andere kirchliche
Dienstleistungen wie die Spendung der hl. Kommunion erwähnt
werden sollten. Der Bischof von Fulham erhob Einspruch gegen
den Gebrauch des Ausdruckes : Communio in sacris, weil er für
die Ostkirchen mehr bedeute als für Anglikaner und
Altkatholiken.

Es folgte eine Diskussion über die Definition des Wortes
„Interkommunion". Man kam überein, dass Interkommunion



— 161 —

Teilnahme an allen andern kirchliehen Dienstleistungen,
sakramentalen und nicht-sakramentalen, mit sich brächte, aber Rev.
Graham-Brown widersprach der Anwendung irgendeines Satzes,
der die Anerkennung von mehr Sakramenten als Taufe und
hl. Abendmahl in sich schliessen könnte. Schliesslich wurde
nach langer Verhandlung über die folgende Fassung eine
Übereinstimmung erzielt:

„1. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizität und
Selbständigkeit der andern und hält ihre eigene aufrecht.

2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von
Mitgliedern der andern zur Teilnahme an den Sakramenten zu.

3. Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft
die A nnahme aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frömmigkeit

oder liturgischen Praxis, die der andern eigentümlich
ist, sondern schliesst in sich, dass jede glaubt, die andere
halte alles Wesentliche des christlichen Glaubens fest."

1. Each Communion recognises the catholicity and
independence of the other and maintains its own.

2. Fach Communion agrees to admit members of the other
Communion to participate in the Sacraments.

3. Intercommunion does not require from either Communion
the acceptance of all doctrinal opinion, sacramental devotion
or liturgical practice characteristic of the other, but
implies that each believes the other to hold all the essentials
of the Christian faith.

Diese Form wurde von den Anwesenden unterschrieben.

IV.
Die Stellung der altkatholischen Bischofskonferenz.

Die altkatholische Bischofskonferenz befasste sieh in ihrer
Sitzung in Wien am 7. September mit obigem Entscheid der
beiden Kommissionen und stimmte ihm mit folgendem
Beschluss bei:

1. Die am 7. September 1931 in Wien versammelte Konferenz

der in der Utrechter Union vereinigten altkatholischen

Bischöfe stimmt auf Grund der Anerkennung der Gültigkeit

der anglikanischen Weihen der Interkommunion der

altkatholischen Kirchen mit der anglikanischen
Kirchengemeinschaft zu.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, IMI.



— 162 —

2. Die Interkommunion besteht in der gegenseitigen
Zulassung der Mitglieder der beiden Kirchengemeinschaften
zu den Sakramenten.

3. Die Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft

die Annahme aller Lehrmeinungen, sakramentaler
Frömmigkeit oder liturgischer Praxis, die der andern
eigentümlich ist, sondern schliesst in sich, dass jede glaubt,
die andere halte das Wesentliche des christlichen Glaubens
fest.


	Dokumente zu den Unionsverhandlungen der anglikanischen und altkatholischen Kirche

