Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 21 (1931)

Heft: 2

Artikel: Das Christentum und der heutige Wirtschaftsmensch
Autor: Keller, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404063

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Christentum und der heutige
Wirtschattsmensch.

Wenn wir Christentum und Wirtschaft gegeniiber stellen,
so handelt es sich um zwei l.ebensgebiete, deren Spannung
heute eines der grossen Probleme der Gegenwart ist. Wir werden
zu einer Auseinandersetzung von beiden Seiten her gedriingt.
Denn dieses Grenzproblem ist ebenso brennend fiir die heutige
Wirtschaft wie fiir das Christentum.

Der heutige Wirtschaftsfilhrer ist kein Freiherr mehr,
der schopferisch frei gestalten kann. Das patriarchalische
System, der ,Herr-im-Hause-Standpunkt®, ist erschiittert, in der
Grossindustrie noch mehr als in der Kleinindustrie. Auch der
Wirtschaftsmensch gehorcht Gesetzen, nimlich denen der Sachen,
des Kapitals und der Arbeit. Er steht mitten in einer Armee
von Arbeitern und ,kann nicht anders®. Er fiihlt den gezwungenen
Zwang, der ihn an einer bestimmten Stelle der Wirtschaft fest-
hilt und notigt, auch andere wieder zu zwingen.

Der Wirtschaftsprozess ist heute eine Art Allmacht von
unten, die gebieterisch in die soziale Bewegung, in die gesamte
Kultur hinein wirkt. Das Gesetz der objektiven Welt selbst
scheint hier zu sprechen, das Gesetz der Dinge: es wirkt mit
der Unwiderstehlichkeit der Logik der Tatsachen selbst.

Der Wirtschaftsmensch ist heute nicht nur ein einzelner,
ein Kaufmann, ein Industrieller, ein Arbeiter — jeder von uns
ist Wirtschaftsmensch. Die Hausmutter, die auf dem Markte
billig einzukaufen sucht, gehorcht den Gesetzen der Wirtschaft.
Nicht einmal ein Pfarrer kann es sich leisten, unwirtschaftlich
zu denken. Auch die Triger hochster geistiger Michte, die
Kirchen und Universititen, sofern sie auch ein Teil der Wirt-
schaftswelt sind, unterstehen ihren Gesetzen. Wir scheinen
daher alle in einen Schraubstock eingespannt zu sein, der
Wirtschaft heisst. Das Wirtschaftsproblem ist heute zum Schicksal
der Menschheit geworden. Wir spiiren im Augenblick stirker
als je, wie die eisernen Schenkel dieses Schraubstockes uns



— 93 __

pressen und zermalmen. Die Not der Zeit erscheint als Wirt-
schaftsnot. Der Krieg war vor allem ein Wirtschaftskrieg. In
der politischen Gestaltung, im Faschismus und Kommunismus
wirken wirtschaftliche Triebkrifte. Die Arbeiterbewegung ist
zu cinem grossen Teil ein Kampf um wirtschaftliche Besser-
stellung, und der Bolschewismus ist eine neue Art Wirtschaft.
Trotzdem beginnt der Wirtschaftsmensch heute einzusehen, dass
er doch nicht der Mensch an sich ist, als der er erscheint.

Der Christenmensch hat heute dem Wirtschaftsmenschen
gegeniiber einen schweren Stand. Er hat es mit der Welt der
Seele und des Geistes zu tun. Er erhebt zwar nicht den An-
spruch, der Mensch an sich zu sein, aber er lebt aus der Uber-
zeugung, dass in seinem l[.eben und Wirken ein absoluter gott-
licher Wille zur Gestaltung kommen soll.

Konnen sich Wirtschaft und Christentum verstehen? Ist
eine Gestaltung der Wirtschaft durch das Christentum moglich ?
Oder muss das Christentumn den Anspriichen der Wirtschaft
weichen? Oder ist ecine gegenseitige Beeinflussung, cin Kom-
promiss, denkbar und wiinschbar? Oder sind Christentum und
Wirtschaft zwei villig getrennte Gebicte? Das Christentum
fir den Himmel, die Wirtschaft fir die Erde? Das Christentum
fiir den Menschen, der liebt, glaubt, opfert, hofft und Birger
einer andern Welt ist. Die Wirtschaft fur den Menschen, der
sich behauptet, der verdient, der rechnet, der Kinder erzieht,
der an seine alten Tage denkt. Aber wiire eine solche reinliche
Trennung der beiden Gebiete tiberhaupt maglich? Das wiirde
geradezu auf ecine Zerreissung des Menschen, ja eine Lige
hinaus kommen. Denn der Mensch ist eine Einheit. Er kann
hicht zu gewissen Zeiten verleugnen, was er zu andern anbetet.
Er kanu nicht cinige Stunden des Tages Geistesmensch sein,
Denker, Asthet, Heiliger und fiir den Rest des Tages eine Art
Rechenmaschine.

1.

Hier liegt unser Problem. Es ist ein wirkliches Problem, d. h.
Not des Denkens, Angst des Gewissens, Ratlosigkeit des ganzen
Menschen. Nie spiirten wir die Not dieses Problems stirker als
in der Gegenwart. Denn heute herrscht auf allen Lebensgebieten
eine merkwiirdige Unsicherheit. Auch die Wirtschaft ist heute



— 94 —

unsicher geworden. Auch sie schaut aus nach einer Losung.
Sie beginnt heute zu begreifen, dass man aus rein wirtschaft-
lichen Tatsachen und Gesetzen nicht die Ganzheit des Lebens
gestalten kann, die der Mensch als geistiges Wesen verlangt.
Der Wirtschaftsprozess ist nicht der ganze Lebensprozess. Es
scheint doch mit den sogenannten wirtschaftlichen Gesetzen
eigentiimlich bestellt zu sein, wenn unsere Unterordnung unter
sie in ein derartiges Chaos hineinfiihrt, wie wir es heute
erleben.

Aber auch das Christentum ist unruhig und unsicher ge-
worden. Es ist aus seinem sichern Besitz aunfgestort worden
durch das Gefiihl, etwas vernachlissigt zu haben. Wenn dieses
Gefiihl nicht sprechen wiirde, so schreien es ihm heute die
Arbeitermassen entgegen, die die Kirchen verlassen. Irgendwie
hat das Christentum das geistige Problem der anschwellenden
Wirtschaftsnot nicht gesehen oder nicht sehen wollen. Mit
andern Worten, sowohl von der Wirtschaft als vom Christentum
her begegnet man sich auf einer ganz schmalen Briicke, unter
der ein reissender Fluss sich gefihrlich einherwilzt. Was soll
geschehen ? Wir wissen so vieles, aber wir verstehen es nicht.
Wir kennen zahllose Tatsachen. Wir suchen sie durch Gesetze
zu ordnen, aber wir verstehen heute ihren Sinn nicht mehr.
Vom wirtschaftlichen Standpunkt aus schaut man heute aus
nach den belebenden Kriften eines wirtschaftlichen Humanismus
oder Idealismus oder Universalismus. Man hort solche Toéne
deutlich in den Theorien bedeutender Wirtschaftsgelehrter wie
des Deutschen Sombart, des Osterreichers Span, des Franzosen
Charles Gide, des Englinders Tawney. Die Wirtschaft sucht
nach neuen bewegenden Kriften, die nicht in der Wirtschaft
selbst zu finden sind. Von der christlicheh Seite entfernt man
sich dagegen von einem wirklichkeitsfremden Idealismus und
niahert sich jenem erdhaften Realismus der Tatsachen, die wir
zu lange vernachlissigt haben. Man versteht, dass uns das
Evangelium nicht fiir den Himmel, sondern fir die harte Erde
gegeben wurde.

Wenn wir vom Christentum aus die Anspriiche der Wirt-
schaft verstehen wollen, stossen wir auf den Begriff der Higen-
gesetzlichkeit der Wirtschaft. Hier liegt fiir uns der philosophische
und religiose Kern des Problems. Mit diesem Begriff wird ge-
sagt, dass die Wirtschaft als reine Tatsichlichkeit sich nicht



den Gesetzen unterordnet, mit denen der Mensch das gesamte
Leben vom Geiste her ordnen mochte. Die Wirtschaft erscheint
somit als eine Insel. Sie hat eine Autonomie innerhalb des
Kulturlebens. Hier versteht sich tatsichlich das Moralische
nicht von selbst. Hier muss man héufig handeln, als ob es
keine Seele, kein Gewissen, kein Evangelium gibe. Denn der
Produktionsprozess vollzieht sich nicht nach dem Rhythmus unseres
Kulturellen Denkens und gehorcht nicht den Postulaten des
kategorischen Imperativs. Er ist zwar nicht geistlos. Im Gegen-
teil. Es ist viel Geist investiert in der heutigen mechanisierten
Wirtschaft. Sombart spricht ja auch geradezu von einer ,Ver-
geistung“, die der Wirtschaftsprozess durchgemacht hat. Die
Maschine ist Eisen gewordener Geist. Ich besuchte kiirzlich
eine grossere Zahl von Fabriken im Ruhrgebiet, Kohlenwerke,
chemische Fabriken, Stahlwerke, Motorenfabriken, Kaliwerke,
optische Fabriken. Z. B. das Walzwerk von Krupp. Die Maschinen,
die hier arbeiten, wirken auf den laienhaften Zuschauer, als ob sie
von einem bewussten Willen gelenkt wiiren. Riesige eiserne Finger
greifen vom Dach herab, packen die gliilhenden Stahlklétze,
schwingen sie iiber unsere Haupter vom einem Ende der Halle
zum andern und setzen sie an einen genau bestimmten Ort.
Michtige stihlerne Arme fassen diese glithenden Klétze, pressen
und formen sie mit einer Prizision, einer Geschwindigkeit, wie
sie im Grunde nur der Gedanke besitzt.

Der Mensch hat einen grossen Teil seines schopferischen
Geistes in FEisen und Stahl angelegt, d. h. in der Maschine.
Durch sie wird in allererster Linie der eigengesetzliche Cha-
rahter der modernen Wirtschaft bestimmt.

Aber das (Gesetz dieser Maschine ist trotzdem anders als
das Gesetz des Geistes. Sie kennt keine Ermiidung. Sie hat
keine Bediirfnisse. Sie hat keine Seele. Sie muss arbeiten, ob
sie den Menschen zugrunde richtet oder nicht. Sie bestimmt
Takt und Form des Produktionsprozesses und auch die not-
wendige Struktur seines finanziellen Unterbaues. Denn sie muss
rentieren, und damit stossen wir auf das zweite charakteristische
Element der modernen Wirtschaft.

Sie wird nicht nur beherrscht von der Maschine, sondern auch
vom Motiv des Profits. Keine Wirtschaft kann bestehen ohne jenen
Gewinn, jenen Mehrwert, der den Antrieb zur Arbeit bildet
und den Unterhalt des Lebens sichert. Wirtschaft ist Rechnung,



— 96 —

sonst geht alles zugrunde. Jener Profit muss errechnet, erarbeitet,
erschwitzt oder erschunden werden; sonst steht die Maschine
still, und die Arbeit hort auf. Die Rationalisierung beruht vor
allem auf einer solchen neuen Profitrechnung. Dass ein Profit
herausschauen muss bei der Wirtschaft, das ist das grosse
Rechenexempel, das irgendwie gelost werden muss. Auch eine
staatliche, auch eine Planwirtschaft kann nicht ganz darauf
verzichten. Strittig ist nur, wem dieser Profit zugute kommen
soll. Allen oder einigen wenigen? Den Arbeitern, den Unter-
nehmern, beiden, der Gesellschaft, dem Staate?

Die Eigengesetzlichkeit der Wirtschaft ist aber noch durch
ein drittes Element charakterisiert: durch die gegenseitige
internationale wirtschaftliche Abhdngigkeit. Diese bindet heute
Voélker und Kontinente mit eisernen Klammern zusammen.

Als im Herbst 1929 der amerikanische Finanzkrach aus-
brach, wurde er nach wenigen Tagen fiihlbar in der Diamant-
industrie in Amsterdam, wo 3500 Menschen brotlos wurden.
Die Erschiitterung setzte sich fort nach Sud-Afrika, wo Arbeits-
losigkeit in den Diamantminen ausbrach. Die Wirkung machte
sich fithlbar in der Hotel-Industrie Sidfrankreichs, wo die
Fremden wegblieben, in den grossen Schneidereien von Paris,
in den hohen Juratilern der Schweiz, wo heute die Uhren-
industrie in schwerste Not geraten ist. So bewegt sich diese
Welle der Not weiter von Land zu Land, von Industrie zu
Industrie. Was Verzweifeltes oder Verruchtes geschieht in einem
Kontor der Wall Street von New York, wird endlich zu Triinen
und Fliichen in einer Arbeiterwohnung in Lancashire oder in

Diisseldorf.

Wir sehen dieselbe internationale gegenseitige Abhingigkeit
auf dem Gebiete der sozialen Gesetzgebung. Kein Staat kann
heute auf eigene Faust Sozialpolitik treiben. Er ist abhingig
von der Sozialgesetzgebung des Nachbarlandes. Als Norwegen
den Alkoholismus gesetzlich bekiimpfen wollte, geriet es in
Konflikt mit den Weinbau treibenden Lindern, Spanien und
Frankreich. Die Soziallasten werden heute in Deutschland nicht
zuletzt auch aus dem Grunde als untragbar erklirt, weil die
Wirtschaft anderer Linder solche Lasten nicht in gleichem
Masse zu tragen hat. Der amerikanische Zolltarif ist nicht, wie
der Senat wollte, eine nationale Angelegenheit. Er wirkt inter-



e AT s

national, wie das auch die Proteste vieler européischer Staaten
gezeigt haben.

Auch das Arbeitsproblem steht in dieser gegenseitigen
internationalen Verflochtenheit. Die Wirtschaft der Schweiz kann
auf die Dauer ihre Arbeiter nicht besser stellen, wenn Italien
oder gar China und Indien nicht dasselbe tun. Wo iiberall in
der Welt gearbeitet wird, tauchen in gleicher Weise die Fragen
des Lohnes, des Preises, des Arbeitsvertrages auf und werfen
ein einheitliches, stihlernes Netz iiber die gesamte Weltwirt-
schaft.

Das Verhalten der Wirtschaft, sowohl des Einzelnen als
ganzer Wirtschaftsgruppen, wird also zwangsliufig bestimmt vor
allem durch die heutige Mechanisierung der Arbeit in der
Maschine, durch die gesetzmissigen Auswirkungen der heutigen
Profitwirtschaft und durch die 6konomische Weltverbundenheit
der Wirtschaft. Mit andern Worten durch unerbittliche Sach-
lichkeit.

2.

Wo bleibt da die Menschlichkeit, der Mensch selbst ?

Er konnte diese Eigengesetzlichkeit schliesslich noch walten
lassen, wenn sie ihm wirklich Wohlfahrt sicherte, wenn sie
allen das tigliche Brot giibe, wenn sie die Freiheit schiitzte,
wenn sie unserer innern Welt irgendwo den nétigen Lebens-
raum aussparte.

Aber die Not der Gegenwart zeigt das Gegenteil. Wohl
leben wir heute alle, auch der Arbeiter, in grésserem Komfort.
Wir essen besser, wir wohnen besser, wir kleiden uns besser
als die Grafen und Konige des Mittelalters, und doch hat uns
dieses Wirtschaftssystem in die grosste Weltkrise hineingebracht,
die heute von den amerikanischen Farmen bis zu cinsamen
Juratiilern, zu Arbeiterwohnungen in Hinterhiiusern grosser
deutscher Stidte, aber auch nach Japan und China reicht.
Die Welt schaut heute mit Entsetzen auf das Heer der 20 Mil-
lionen Arbeitslosen. Hinter ihnen stehen vielleicht 50—60 Mil-
lionen Frauen, Greise, Kinder, die schweigen und hungern.
Das System — nicht der Einzelne — ist doch wohl auch ver-
antwortlich fir die ungeheure Uberproduktion, die geradezu
ein Hohn ist auf den herrschenden Hunger. Nie ist das heutige
Verteilungssystem in der Wirtschaft schrecklicher ad absurdum

gefilhrt worden als in dieser Zeit, wo amerikanische und ka-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1931. 1



nadische Farmer ihren Weizen verbrennen, wéihrend in der
Provinz Schensi diesen Winter 600,000 Menschen den Hunger-
tod sterben miissen. , Die Wolle wichst zu rasch auf dem
Riicken unserer Schafe ¢, erklirt der australische Wirtschafts-
minister, und anderswo haben Menschen nicht genug Lumpen,
um sich zu bedecken. Es ist am einen Ort zuviel Baumwolle,
Stahl, Ol, Seide, Weizen, Wein produziert worden, und am
andern hungern und frieren und verzweifeln Millionen von
Menschen. Ist das nicht wahnsinnig ? Ist da noch ein mensch-
licher Sinn in unserem Wirtschaftssystem, oder ist es ganz
einer furchtbaren Damonie verfallen ?

Auch die Wirtschaftspolitik sieht angesichts dieser Not heute
ein, dass der Wirtschaft neue Ideen, neue Kriifte, neue Grund-
sitze zugefiihrt werden miissen. Je mehr eingesehen wird, dass
wir nicht nur durch eine Konjunkturkrise gehen, sondern durch
eine Dauerkrise, um so mehr wird die Fragwiirdigkeit unseres
Wirtschaftssystems offgnbar, zum mindesten seines Produktions-
prozesses und seiner Giiterverteilung, um so mehr schaut man
aus, nicht nur nach oberfliichlichen Heilmittelchen, sondern nach
der Moglichkeit einer grundsiitzlichen Umformung oder New-
gestaltung der Wirtschaft. Man kann das mit einer grossen Dosis
von Optimismus tun wie die Amerikaner, Hoover z. B., der
kiirzlich erklirte, dass man mit der Arbeitslosigkeit, mit diesen
Geschiftskrisen ebenso fertig werden wiirde, wie man mit der
Pest und der Cholera fertig geworden ist. Iis gibt aber da-
neben genug Wirtschaftspolitiker und Fachleute, dic diesen
Optimismus nicht mehr aufbringen. Sie schauen aut die heutige
Wirtschaftskrise eher wie auf eine Art wirtschaftlicher Welt-
untergang oder Kulturuntergang im Sinne Spenglers. Aber ob
man diese Not optimistisch oder pessimistisch beurteilt, jeden-
falls werden wir durch sie zu grosster Anstrengung angestachelt,
Mittel und Wege zu finden, die aus dem gegenwiirticen Chaos
herausfithren. Es gehoért zum eigentlichen Wesen des Menschen,
dass er die Hinde nicht in den Schoss legt, die Losungen seiner
Probleme sich nicht von den Sachen geben lisst, sondern vom
Geiste. Sein Gehirn denkt bis zum Zerspringen, um cine sinn-
lose Welt dandern zu konnen, sein Glaube hilt auch das Un-
mogliche fur moglich, um nicht zu verzweifeln. So sind heute
die besten Ko6pfe,die grossten Denker, die opterwilligsten Menschen
hinter diesen wirtschaftlichen Problemen her und ringen mit ihnen



— 99 —

in dem gigantischen Kampfe zwischen Geist und Stoff. (irosse
Institute wissenschaftlicher Arbeitsforschung suchen im Wirt-
schaftsprozess die Stelle zu finden, wo Heilung gebracht werden
kann. Ein Suchen nach einer neuen Wirtschaftsphilosophie
nnd Wirtschaftsgesinnung geht diesen technischen Anstrengungen
parallel.  Damit entsteht eine ganz neue Wirtschaftsproble-
matik. Man sucht nicht nur die Wirtschaft zu beherrschen,
okonomisch und technisch zu vervollkommnen, sondern ihren
Sinn im Lebensganzen fiir den Menschen zu verstehen.

D

Wo man nach dem Sinn fragt, da meldet sich endlich der
Mensch selbst. Denn nur der Mensch tragt nach dem Sinne.
Wo man aber nach dem Sinn des Lebens oder der Arbeit
forscht, da hat das Christentum sein Wort zu sagen. Denn es
will ja eine Antwort sein auf die Frage nach dem Sinn des Lebens,

Is ist gut, wenn heute endlich auch die Wirtschaft durch
die Not gezwungen wird, nach ihrem Sinn zu fragen. Denn
der Mensch von heute will nicht nur arbeiten, produzieren,
essen, Kinder zeugen, sondern ist bereit, sein Schicksal anzu-
nehmen, wenn es einen Sinn hat. Wo diese Frage auftaucht,
wird verstanden, dass es sich fiir den Menschen letzien Kndes
nicht nur um den Wirtschaftsprozess handelt, sondern um den
Lebensprozess selber, in den alles eingeordnet werden muss.

Das Christentum bringt kein tertiges Wirtschaftsprogramm.
Diese iindern sich ja auch immer wieder. Aber es bringt jene
¢wige Forderung der Erncuerung, der inneren Wiedergeburt
aus ciner tieferen Erfassung des Sinnes des l.ebens. KEs bringt
menschliche und ewige Grundwahrheiten, die auch im Wirt-
schaftsprozess nicht eskamotiert werden diirfen, die wesentliche
Elemente der Wirtschaftsgesinnung werden missen, wenn nicht
das Leben selbst unter der Wirtschaft leiden soll. s ver-
kiindet gottliche Schopfungsgebote — Naturrecht nennt sie die
katholische Kirche —, die Grundgesetze der menschlichen Ge-
meinschaft bedeuten, hohere Lebenswahrheiten, die auch von der
Figengesetzlichkeit der Wirtschaft nicht vernachliissigt werden
dirfen. Ich nenne drei dieser (irundwahrheiten, die heute
mehr denn je auch von der Wirtschaft gehort werden missen
und die richtunggebend sind fiir den Neubau der menschlichen
Gesellschaft und Wirtschaft.



— 100 —

a) Das Christentum stellt den Menschen in die Mitte des
Wirtschaftsprozesses und nicht die Sache. Es stellt der Eigen-
gesetzlichkeit der Wirtschaft die Eigengesetzlichkeit der Seele
gegeniiber mit ihren ewigen Bediirfnissen, die von der Mecha-
nisierung des Lebens, von der Maschine, vom Kapital nicht
befriedigt werden konnen. Vielleicht verstehen wir erst heute
inmitten unserer drohnenden Maschinenwelt, unserer Profitgier
und inmitten der Eigengesetzlichkeit der Wirtschaft ganz jenes
wunderbare Wort Jesu: ,.Was hiilfe es dem Menschen, wenn
er die ganze Welt gewinne und litte Schaden an seiner Seele ?¢
Die ganze Welt des Eisens, der Kohle, des Geldes, und miisste
darben in seinem innersten Herzen. Der heutige Wirtschafts-
mensch leidet Schaden an seiner Seele.

Wenn das Christentum den Menschen in den Mittelpunkt
des Wirtschaftsprozesses stellt, so leitet es diese Forderung ab
von der Schopfungsordnung: Macht euch die Erde untertan!
Die Welt soll sich nach den Menschen richten, der Mensch
nach Gott. Nicht die Sachen sollen uns beherrschen, sondern
wir die Sachen, auch das Eisen, auch das Geld, sonst gewinnt
die Sache jene eigentiimliche Dimonie, die uns zerstort.

Die Rationalisierung der Wirtschaft mag vom wirtschaft-
lichen Standpunkt aus unbedingt notwendig sein. Es gehort
zu unserem Herrschaftsrecht iiber die Welt, dass wir Kraft
und Geld sparen, den Arbeitsprozess wissenschaftlich verein-
fachen, die Macht der Vernunft zur Auswirkung bringen. Wir
konnen nicht anders als konstatieren, dass durch die Rationa-
lisierung Geld, Zeit und Arbeitskraft gespart wird und gespart
werden muss. Wir konnen aber auch nicht anders als feststellen,
dass durch diesen selben Prozess die Seele entleert und verarmt
wird, dass dadurch einc eigentliche Revolution der Seele und
des Geistes vorbereitet wird, die sich erheben gegen ihre Ver-
sklavung.

Ich stand am fliessenden Band in einer grossen Motoren-
fabrik in Deutschland. Der Motor riickte ruckweise von Arbeits-
stelle zu Arbeitsstelle. Jeder Arbeiter hatte gerade Zeit, um
seine Handgriffe anzubringen, immer dieselben, in seelenmor-
dender Einténigkeit. Kein Zweifel, der Motor wird so schneller
fertig, als wenn ein einzelner Arbeiter an ihm herumbaste lt.
Er kostet weniger Geld, und es wird mehr produziert. Aber
die furchtbare Monotonie der Arbeit, in die der Arbeiter hin-



— 101 —

eingesperrt wird, nicht nur wiihrend Stunden, sondern wihrend
Tagen, Monaten und Jahren, raubt ihm die Arbeitsfreude, die
doch zum Leben gehort. Ich sah in einer englischen Schoko-
ladefabrik wie die Ziickerchen auf dem fliessenden Band an
den Arbeitsstellen der Midchen vorbeiriickten. Sie hatten
gerade Zeit, den braunen Schokoladeplitzchen jenen roten
oder gelben Zuckerfleck aufzusetzen, der die Kinder freut. Man
versucht, dic Bewegung innerlich mitzumachen, in derselben
Schnelligkeit, mit ihrer Gier, moglichst viel in einer Stunde
fertigzumachen. Aber Trostlosigkeit iiberfiillt den Betrachter
bei dem Gedanken, dass solche Arbeit Lebensinhalt eines
Menschen sein soll. Man kann sich nicht mehr an ihr freuen.
Sie hat doch nicht nur den Zweck, uns das tigliche Brot zu
verschaffen oder die Maschine am Laufen zu erhalten oder
der Wirtschaft ihren Profit zu sichern. Sie ist doch gottgegebener
Beruf, heilige Aufgabe des Menschen, die er braucht zur Er-
fillung seines Sinnes.

Das Christentum fordert daher, dass ,die Rationalisierung
der Arbeit die Grenzen beobachte, die in der irrationalen Per-
sonlichkeit des Arbeiters gesetzt sind“ !). Eine Expertenkonferenz,
die das Genfer sozialwissenschaftliche Institut nach London
einberufen hat, hat sich in eingehender Weise gerade auch
mit diesem Problem beschiftigt und verlangt, dass sich die
Kirche in besonderer Weise an seiner Losung interessiere, ,da
hier das Schicksal vom zur Arbeit berufenen Menschen in
besonders ernsthafter Weise in Frage steht. Die Kirche bejaht
die Ratio, die in der Rationalisierung am Werke ist, und fordert
sie, aber ihre Hoffnung liegt nicht in der Ratio, sondern in
Gottes (lnade und erlosender Kraft. Sie vertritt gegeniiber
dem stets beschrinkten Wirtschaftsprozess die Totalitat des
Lebens, an der die Ratio stets Grenzen und Massstab ihrer
Wirksamkeit findet.“

Wenn der Arbeiter sich an der Arbeit nicht mehr freuen
kann, wenn er in ihr nicht mehr Beruf und Sinn erblicken
kann, so kann er sich auch nicht willig und dienend in die
Gemeinschaft einfigen. Er kann nicht mehr glauben und
hoffen. Seine notwendige Funktion als Glied der menschlichen
D

') Siehe « Die Kirchen und die moderne Wirtschafisgestaltung », her-
ausgegeben vom Internationalen sozialwissenschaftlichen Institut, Genf 1031.



— 102 —

Gemeinschaft wird damit zerstort. Die Seelenlosigkeit der Arbeit
fiihrt nicht nur zur Entchristlichung, sondern auch zur Ent-
sittlichung und Entpersonlichung des Arbeiters. Das Christen-
tum darf daher die Herrschaft eines unmenschlichen Sach-
prinzips nicht einfach hinnehmen, sondern muss den Schutz
der Seele in der Arbeit verlangen, die Wahrung des lbenbildes
Gottes im Menschen, den Sinn der Arbeit selbst. , Wenn dies
nur geschehen kanu durch eine Anderung des Wirtschafts-
prozesses, durch eine irgendwelche neue Beteiligung der Arbeiter-
schaft, durch eine Anderung des Systems selbst, so muss das
Christentum den Mut haben, auch diese Moglichkeit ins Auge
zu fassen 1).“

Als die Fabrikarbeit in England aufkam, da sperrte man
neun-, zehn-, zwolf- und fiinfzehnjihrige Kinder in die Fabriken
und liess sie in kaum geliifteten, ungesunden Lokalen arbeiten,
nicht acht Stunden lang, sondern zwolf, vierzehn, tiinfzehn
Stunden — der damalige Wirtschaftsprozess verlangte das. Da
erhob eine edle Frau, Elisabeth Browning, den Schrei des
Herzens in dem Gedicht ,,The Cry of the Children“ und schrie
der Christenwelt ins Angesicht, dass die Limmer auf der
Wiese ihre Jugend haben diirfen, aber die Menschenlimmer
nicht. Und siehe da, das System solcher seelenmordender
Arbeit konnte gedndert werden. Und so war der Schrei eines
Herzens, ein Gedicht mit einer tiefen, menschlichen Forderung,
vielleicht der Anfang der modernen Kinderschutzgesetzgebung,
der heutigen Sozialpolitik. Wir diurfen die Welt, wie sie ist,
nie als definitiv hinnehmen. Sie ist seelenloser Stoft., Wir
haben sie zu durchseelen und vor allem darauf zu achten,
dass unsere Seele bei diesem Prozess nicht selber entseelt
wird. Wir haben sie fortwihrend zu verwandeln, sonst ver-
wandelt sie uns aus Seelen in Maschinen, aus Menschen in
Sklaven. :

b) Die zweite Wahrheit, die das Christentum auf die Frage
nach dem Sinn des Wirtschaftsprozesses vertritt, ist die Forderung
sozialer Gerechtigkeit. Schon die Propheten forderten sie. Von
da aus bt das Christentum Kritik an der Ungerechtigkeit der
Verteilung der heutigen Produktionsgiiter. Wenn die einen Men-
schen die Gottesgabe der Erdfrucht verbrennen miissen und andere

') Siehe <« Kirche und moderne Wirtschaftsgestaltung », Seite 20.



— 103 —

verhungern, so ist hier eine Siinde gegen die gottliche Lebens-
ordnung, wie sie Gott uns selbst gegeben hat. Denn das Recht
auf das Leben ist das Mindeste, was der Mensch von der
Gerechtigkeit verlangen kann. Dieses Recht ist heute far
Millionen fraglich geworden. Wenn die heutige Wirtschaft
nicht dafiir sorgen kann, dass die Menschen nicht verhungern,
dann hat sie ihre Aufgabe nicht verstanden. Das Christentum
wird daher hier nicht nur zur allgemeinen Kulturkritik, sondern
zur Wirtschaftskritik, im Namen des Menschen und im Namen
Gottes. s wird zum Anwalt des Menschen nicht nur gegen-
iitber der Sache, sondern gegeniiber dem Menschen. Eine ge-
rechte Verteilung der notwendigsten Lebensgiiter bedeutet noch
keine kiinstliche GGleichmacherei, keine Identifizierung mit diesem
oder jenem sozialpolitischen Programm. Aber es fordert, dass
Jedem sein Recht werde, das Recht aufs Leben. Wenn in
Amerika 4—5°/o der Bevolkerung beinahe die Hilfte des Volks-
vermogens besitzen ; wenn das Kapital sich in seelenlosen
Trusts und Organisationen versammelt, withrenddem Millionen
nicht iber den Hunger hinauskommen, so kann kein Mensch
behaupten, dass ein solches ékonomisches System den Grund-
satz sozialer Gerechtigkeit verwirkliche. Wenn eine Kleine
Minderzahl in voller Sicherheit dahinlebt, wihrenddem Mil-
lionen der ganzen Unsicherheit des Lebens ausgesetzt sind, so
miissen wir entweder an der Gerechtigkeit des Menschen oder
Gottes selbst zweifeln. Wir ziehen vor, an der Gerechtigkeit
des Menschen zu zweifeln und zu fordern, dass die Wirtschaft
wieder ihre Funktion als Dienerin im Ganzen des Lebenssystems
erfiillle. Nichts hetzt den Menschen mehr in die revolutionire
Stimmung, in den Abfall und die Ungeistigkeit hinein, als das Ge-
fihl, dass ihm Unrecht geschicht. Ein guter Teil der Gesell:
schafts-, Staats- und Religionsfeindlichkeit der Arbeitermassen
erklirt sich daraus.

Wie die Forderung sozialer Gerechtigkeit sich im einzelnen
umsetzt in gesetzliche und technische, soziale und farsorgerische
Massnahmen — das zu zeigen ist nicht die Aufgabe des Christen-
tums. Iis hat die grosse Inspiration zu geben, den (iesamtsinn
des Lebens zu verkiinden, die Stimme des Gewissens zu erheben
und aufzuschreien, wo Seele und Gerechtigkeit verletzt werden.

¢) Das Christentum wirft einen dritten Gedanken in die
heutige Besinnung iiber unsere Lage hinein, nimlich sein Ideal



— 104 —

der Gemeinschaft. Gesellschaft ist nicht Gemeinschaft. Das
heutige Wirtschaftssystem hat Klassen geschaffen, aber nicht
eine Gemeinschaft. Die Wirtschaft bildet Gruppen, Aktienge-
sellschaften, wirtschaftliche Organisationen, Trusts. Der Profit
bildet sie, aber das System als solches zerbricht die mensch-
liche Gemeinschaft und teilt sie in ein immer grosser werdendes
Proletariat und ein immer kleiner werdendes , Profitariat “.
Die dadurch desorganisierte Gesellschaft muss vom christlichen
Gemeinschaftsgedanken aus als untermenschlich und unter-
christlich beurteilt werden. Die heutige Gesellschaft kann gar
nicht anders als grausam sein gegen ihre Glieder. Der Einzelne,
wenn auch mit warmem Herzen und (erechtigkeitsgefiihl be-
gabt, kann diesen Gemeinschaftsgedanken inmitten der heutigen
Gesellschaft, die auf die Maschine, den Profit, die internationale
okonomische Abhingigkeit begrindet ist, gar nicht verwirk-
lichen, selbst wenn er wollte.

Mit der Idee der christlichen Gemeinschaft ist notwendiger-
weise die des Dienstes verbunden. Die Wirtschaft soll innerhalb
der Gemeinschaft die Funktion eines Dienstes einnehmen. Sie
kann uns nicht beherrschen. Sie hat gezeigt, dass sie uns
auch nicht fithren kann. Also soll sie wieder dem Ganzen
dienen lernen. Dazu braucht es eine neue Wirtschaftsgesinnung,
eine Erneuerung aus der Besinnung auf unseren eigentlichen
Platz im Ganzen des Lebens. Wie diese Gesinnung gemein-
schaftlich zu erreichen ist, ist uns heute verborgen. Auch das
Christentum kann nicht hoffen, sie durch seine erzieherischen
Methoden, durch Predigt oder Unterricht zu schaffen. Es kann
nur verkinden, was fiir eine Funktion der Einzelne und die ein-
zelnenen Gruppen innerhalb einer christlich verstandenen Ge-
meinschaft haben konnen: sie sollen dienen. ,Weil die gegen-
wirtige Form des industriellen Kapitalismus als ein System,
das einer vom Religiésen her bestimmten Sinngebung sowohl
der materiellen Dinge wie auch der menschlichen Personlich-
keit widerstreitet,“ so warf daher die Expertenkonferenz in
London die Frage auf, ,ob es nicht zur Selbstvernichtung ver-
urteilt ist, wenn es nicht unter die volle menschliche Verfiigungs-
gewalt zuriickgefiihrt werden kann und in erster Linie den Bediirf-
nissen der menschlichen Personlichkeit dienstbar gemacht wird.“

Mit dem Dienstgedanken ist innig verbunden der Gedanke
der Solidaritit. Wo das Christentum verstanden wird, ist nie-



— 10H —

mand allein in seiner Not. Da stellen sich Briidder Schulter an
Schulter neben ihn. Dieser Solidaritit bedirfen vor allem die
wirtschaftlich Schwachen, die im Elend Versinkenden, die in
ihrer Ungesichertheit Verzweifelnden, die, denen der Mangel
an Solidaritiit den Glauben erschwert.

Dieser Wille zur Solidaritiit, zur (Gemeinschaft, muss ein
treibendes Motiv in einer neuen Wirtschaftsgesinnung werden.
Diese Gesinnung zu wecken und zu pflanzen ist die erste er-
zieherische Aufgabe des Christentums. Es verkiindet kein eigent-
liches Sozialprogramm fiir den Neubau der Gesellschaft, obschon
das eine ganze Reihe von Kirchen auch schon getan haben!).
Aus diesem Grunde identifiziert es sich auch nicht einfach mit
einer der bestehenden Wirtschaftsformen oder Wirtschafts-
theorien, mit Kapitalismus oder Sozialismus. ,Das Christentum
vertriagt sich mit dem Besten jeder Gesellschaftsform, aber es
besteht die (ietahr, dass es auch das Schlechteste noch ertrigt.“

Das Christentum bringt eine Botschaft, die sowohl den
Kapitalismus wie den Sozialismus angeht. Die grossen histori-
schen kulturellen Leistungen des Kapitalismus sind trotz der
gegenwiirtigen Krisis dieses Systems nicht zu verkennen. Ich
glaube auch nicht, dass die nichste Zeit um kapitalistische
Wirtschaftsformen ganz herumkommen wird, schon deshalb
nicht, weil alle Verniinftigen lieber mit einer Entwicklung und
Fortbildung rechneu, als mit einem Bruch und allen furcht-
baren Moglichkeiten eines Chaos. Aber auch dies hiingt ab von
der Verstindigungsmoglichkeit unter den Triigern der heutigen
Wirtschaft. Tatsiichlich ist dieses System auch bereits in einer
Umbildung begriffen und nihert sich einem Sozialkapitalismus,
wie er sich bereits in staatlichen Unternehmungen der Kriegs-
und Nachkriegszeit, in einzelnen grossindustriellen Betrieben,
aber auch in einem Teil der Arbeiterschaft selbst, nament-
lich etwa in der amerikanischen, oder im Aufkommen der
Kleinaktie, zu bilden beginnt. Die Frage ist dabei nur, ob sich
dieses System in einer zwangsliufigen Weise den Forderungen
der Gegenwart anpasst, um um so riicksichtsloser nach der Herr-
schaft zu streben. Oder ob es imstande ist, wirklich neue Gedan-
ken, Anregungen und Ziele aufzunehmen und sich einem Geiste
zu 6ffnen, der das Kapital nicht als ein Machtmittel, sondern

1929 " Siehe ,Soziale Programme der Kirchen*, Wanderer-Verlag, Ziirich



— 106 —

als anvertrautes Gut betrachtet und der Verantwortung fir
die gesamte Gemeinschaft bewusst bleibt. Man darf dazu wohl
ein Fragezeichen setzen. Ein System hat keine Ohren, sondern
wirkt zwangsliufig. Letzte Hoftnung bleibt daher die Frage, ob
die Menschen, die dieses System tragen, ein Herz und ein Ge-
wissen haben, vor allem aber jenes scharfe Gesicht, das in der
gegenwiirtigen Weltkrisis nicht nur ein wirtschaftliches Problem
erblickt, sondern bereits jenes ,Mene tekel® an der Wand
geschrieben sieht, das zur Einkehr mahnt.

Das Christentum bringt aber auch dem Sozialismus als der
gegeniiberstehenden Wirtschaftstorm dieselbe Botschaft. Im ech-
ten Sozialismus sind hohe, ideale Kriifte lebendig. Sie verlieren
an sich nichts von ihrem Wert, auch wenn der Kampf um ihre
Verwirklichung oft gefihrliche und bdse Formen annahm.
Jedenfalls sind hier Forderungen sozialer Gerechtigkeit und
einer neuen Gemeinschaft erhoben worden, fiir die das Christen-
tum unbedingt Verstindnis haben muss, auch wenn diese
Forderungen im Gewande einer ganz anderen Weltanschauung
als der des Christentums auftreten. Es ist auch hier, wie iiber-
all, sodass, wo reine und grosse Ideen in die Hiinde der Menschen
fallen, die Fingerabdriicke des Menschlich-allzu-Menschlichen
daran haften. Die hochste Idealitiit der Forderung wird nicht
vergessen diirfen, dass wir es in jedem Wirtschaftssystem nicht
mit reinen Ideen zu tun haben, sondern mit wirklichen Men-
schen; daher nicht nur mit ihren Idealen, ihren Sehnsiichten
und ihren reinsten Hoffnungen, sondern auch mit ihrer selbst-
siichtigen und sinnlichen Natur, mit ihren Fehlern und
Schwiichen, kurz, mit ihrer Stinde.

Im offiziellen Sozialismus regt sich nun heute eine Erkennt-
nis, dass neue geistige Krifte zum Aufbau einer Gesellschaft
notig sind. Wo er der Selbstkritik, wie sie etwa Hendrik de
Man vollzieht, fihig ist, ist er tatsichlich in Bewegung geraten.
Wenn die Arbeiterschaft einsieht, dass auch sie seelisch nicht
leben kann von abstrakten Ideen, von einer materialistischen
und atheistischen Welt- und Lebensauftassung, wie sie das
Freidenkertum ihr einzupflanzen sucht, wenn sie wieder aus-
schaut nach jenen tiefsten sozialen Kriiften, die im Evangelium
entbunden werden, so wird auch der Sozialismus einen neuen
Sinn und eine neue Stosskraft gewinnen und ein momhscheq
Gewicht bekommen, das entscheidend sein kann.



— 107 —

Weil es sich in aller Wirtschaftsproblematik um die
Menschen handelt, diirfte man daher vielleicht weniger von
einer Botschaft an den Sozialismus reden als von einer
Botschaft an die Arbeiterschaft. Das hat Stockholm auch aus-
driicklich getan. Dabei ist nicht nur ein Teil der Arbeiterschaft
gemeint, etwa die evangelisch-organisierte, sondern die gesamte
Arbeiterschaft.

Sie nimmt in den verschiedenen Liindern und Kontinenten
eine sehr verschiedene Stellung zu dieser Botschaft ein. Soweit
sie in Zentraleuropa nicht christlich organisiert ist, hat sie sich
trotz ihres Parteiprogramms weithin vom Christentum oder
auch von der Kirche weggewendet und hat den christlichen
(ilauben durch die Religion des Sozialismus ersetzt. Am evan-
gelisch-sozialen Kongress in Breslau zitierte der religiose Sozia-
list Piechowsky das bezeichnende Wort: Jesus Christus ist mir
nichts — der Sozialismus alles. Wenn dieses Bekenntnis sicher-
lich auch von den Arbeitermassen weithin nicht geteilt wird,
so ist doch der grosse Unterschied nicht zu verkennen, der
gerade in dieser Hinsicht besteht zwischen der kontinentalen
Arbeiterschaft einerseits und der britischen und amerikanischen
andererseits. In Grossbritannien und Amerika hat die Arbeiter-
schaft ein tieferes Verstiindnis dafiir bewahrt, dass das Evan-
gelium die Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit und nach
einer hoheren Gemeinschaft, wie sie auch in der Arbeiterbewe-
gung gesucht werden, stitzt und deckt. Die Mehrzahl der
Arbeiterfihrer, die heute das britische Kabinett bilden, sind
iberzeugte Christen. Der Arbeitsminister, Miss Margaret Bond-
field, erkliirte mir, dass es fiir sie kein Sonntag sei, wenn sie
nicht in der Kirche gewesen sei. Und ich habe selbst kiirzlich
den britischen Marineminister, Mr. Alexander, vor einer riesigen
Volksversammlung ein wirksames Zecugnis eines christlichen
Glaubens ablegen horen. Ebenso versteht die amerikanische
Arbeiterschaft, die allerdings der biirgerlichen Welt- und Wirt-
schaftsauffassung sehr viel nither steht, dass sie nirgends eine
tiefere Begriindung ihrer sozialen Forderungen finden kénne
als im Evangelium. Dafiir haben auch die Kirchen Verstindnis
und haben z. B. dem Arbeiterkongress in S. Franzisko vor
zwei Jahren siimtliche Kirchen geoffnet. Auch verdftentlicht der
amerikanische Kirchenbund jedes Jahr am Arbeitssonntag eine
besondere Botschaft an Arbeiter und Unternehmer.



— 108 —

Wenn das Christentum sich aber mit dieser Botschaft an
die Arbeiterschaft wendet, so handelt es sich dabei nicht darum,
etwa die Massen fiir die Kirchen wieder einzufangen. Es han-
delt sich vielmehr darum, in der Arbeiterschaft wieder die
Uberzeugung zu wecken, dass das Christentum tberall, wo es
Not tut, einsteht fiir den Schutz der Seele, der sittlichen Per-

sonlichkeit, fiir die soziale Gerechtigkeit, fir den Aufbau einer
besseren menschlichen Gemeinschaft. Das sind Forderungen,

mit denen das Christentum in der heutigen Welt steht und fillt.
Hier gibt es keinen Kompromiss. Wenn es zur letzten Entschei-
dung kommt, miissen eher die in der Zeit gewordenen und mit
der Zeit vergehenden Fundamente der heutigen Wirtschaft
erschiittert werden, als dass die ewigen Pfeiler der Gerechtig-
keit und der Liebe fallen konnen, die durch die Tat Gottes
mit dem Erscheinen Jesu Christi aufgestellt worden sind.

Das Christentum hat seine Botschaft nicht gewonnen in der
Kritik der bestehenden Gesellschaftssysteme oder im konstruk-
tiven Nachdenken iiber neue mogliche Formen. Sondern es hat
sie als eine Inspiration aus Gottes Welt, als ein Geschenk er-
halten, das auch der Welt der Wirtschaft nicht vorenthalten
werden darf, weil auch sie zur menschlichen Gemeinschaft ge-
hort. Seine Botschaft muss in eminentem Masse kulturkritisch,
gesellschaftskritisch, wirtschaftskritisch wirken. Sie zeigt —
und die Auswirkungen des heutigen Gesellschaftssystems be-
stitigen es —, dass dieses System ,selbstzerstérerisch und un-
gottlich“ ist. Der Christ wird darum die Stimme des Gewissens
erheben miissen iiberall, wo der Mensch in Gefahr steht, die Seele
zu verlieren an die Sachen, iiberall, wo die soziale (ierechtig-
keit nicht erfillt wird, iiberall, wo dic Idee der briiderlichen
Gemeinschaft verunméglicht wird. Sie wird fordern miissen,
dass eine christliche Gemeinschaft keinen Kompromiss schliesse
mit einem oOkonomischen Determinismus, dass auch die Wirt-
schaft dem Ganzen diene und Solidaritit praktisch auch im
Wirtschaftsleben wirksam wird.

Die Botschaft des Christentums wirkt aber nicht nur wirt-
schaftskritisch, sondern enthilt auch schopferische Krifte in
ihrer Geistigkeit, in ihrer Liebesgesinnung, in der Opferbereit-
schaft, im Glauben und in der Hoffnung, die sie weckt.



— 109 —

4,

Das Christentum macht heute in seiner Gesamtheit, sowohl
auf katholischer wie auf evangelischer Seite, neue Anstrengungen,
die wirtschaftliche Wirklichkeit mit dieser sozialen Gesinnung
zu durchdringen. Es hat hier vieles nachzuholen. Es hat die
neuere Wirtschaftsentwicklung fast vollig der Welt und ihrem
Geiste iiberlassen. Es hat daher heute zuniichst das Studium der
Tatsachen nachzuholen, um die es hier geht. Im Stockholmer
Institut in Genf besteht heute eine Forschungsabteilung, die
sich mit dieser besonderen Aufgabe befasst. Auch das Christen-
tum muss die Tatsachen kennen, wenn es sie beurteilen und
sich nicht einem billigen Dilettantismus ausliefern will. Das
Institut sucht daher nicht nur eine allgemeine Kenutnis der
heutigen Wirtschaftslage in ihrer ungeheuren Weltverflochtenheit
Zzu gewinnen, sondern gerade die konkreten Probleme zu erfassen,
indenensichdie Gesamtproblematik heute darstellt. Daher verharrt
die Forschungsarbeit des Instituts nicht nur in grundsitzlichen
Untersuchungen, sondern hat solche Probleme angegriffen wie
Arbeitslosigkeit, Rationalisierung, die Stellung zu den internationalen
Arbeitsiibereinkommen. FErst am konkreten Problem und seiner
Auswirkung wird auch die grundsitzliche Frage anschaulich
und dringlich. Der Bericht der Londoner Expertenkonferenz
iberweist den Kirchen daher die Verpflichtung, ,auf ein tieferes
Verstiindnis der (Gesamtvorgiinge hinzuwirken, das auf eine
Kritische Stellungnahme zu der gegenwiirtigen Situation ge-
griindet ist“, Sie verlangt daher, dass die Ursachen der Arbeits-
losigkeit und die Griinde fiir die Erfolglosigkeit der Massnahmen
zu ihrer Bekdampfung vom christlichen Standpunkt aus unter-
sucht werden sollen. In der Verfolgung solcher konkreter
Probleme ist die Konferenz bereits zu der Frage gekommen,
»0b nicht die Leitung der Wirtschaft in den Hinden der Kapital-
geber liegt und ob die Kapitalgeber gegenwiirtig die notigen
Kenntnisse und Fihigkeiten haben, um die Wirtschaft so zu
fihren, dass sie der Gesamtheit den grosstmoglichsten Dienst
leistet®.

Mit dieser Untersuchung einzelner wirtschaftlicher Probleme
vom christlichen Standpunkt aus beginnt eine eigentliche Uber-
setzungsarbeit : die wirtschafttlichen Probleme werden zu sozial-



— 110 —

ethischen, zu religiosen. Die Frage der Verantwortlichkeit, der
Schuld, des Sinnes, der Beziehung der Wirtschaft zur mensch-
lichen Gemeinschaft wird lebendig. Die Gottestrage taucht
damit auch in der Wirtschaft auf.

Es ist gewiss nicht leicht, von der christlichen Botschalft,
von einer Inspiration, von einer Gesinnung her auch die kon-
kreten Forderungen zu formulieren, durch die die Gesinnung
in einem bestimmten Gebiete wirksam wird. Hier kommt es
auf die Kenntnis der Tatsachen und auf den Mut an, die Welt
der Sachen von der Welt des Geistes her zu gestalten. Ein
Teil der Kirchen ist gerade in dieser Ausprigung konkreter
Forderungen sehr zuriickhaltend geblieben, um sich nicht mit
einem Wirtschaftssystem als solchem zu identifizieren. Ein
anderer Teil der Kirchen hat das Risiko auf sich genommen,
in einem bestimmten Augenblick, einem Kairos, aus einer be-
stimmten Gesinnung heraus auch bestimmte, konkrete Forde-
rungen zu stellen. Dag haben z. B. amerikanische Kirchen getan.
Es kam vor allem zum Ausdruck in dem beriihmten sozialen
Credo ') des amerikanischen Kirchenbundes, in dem die Kirchen
ihr soziales Programm niederlegen. Ebenso in der lLambeth-
Konferenz aller anglikanischen Kirchen der Welt und in einigen
sozialen Botschaften kontinentaler Kirchen. Der Bericht der
Expertenkonferenz des Instituts ist in der Formulierung solcher

konkreter Forderungen noch weiter gegangen.
Das Institut konnte das tun, weil es nicht selbst eine Kirche

ist, sondern eine Forschungsorganisation der Kirchen, die in
unabhiingiger wissenschaftlicher Arbeit wirtschaftliche Zu-
sammenhinge und Folgerungen aufdecken kann. Es gibt damit
Forschungsresultate, die einfach dem christlichen Gewissen
unterstellt werden und einen Appell an den sozialen Gestaltungs-

willen der Kirchen bilden.
Die Kirche wird damit indirekt an dem Problem der Wirt-

schaftsgestaltung innerlich beteiligt, ,weil sowohl nach den
Moglichkeiten der #usseren Existenz, wie nach der Gestalt des
sozialen und des geistig- sittlichen Lebens der Menschheit gefragt
wird, und weil es fiir die Religion wesentlich ist, dass der
Mensch nicht fortwihrend der Sorge um den wirtschaftlichen

Kampf anheimfallt®.

1) Siehe Soziale Programme der Kirchen, Wanderer-Verlag Ziirich.



— 111 —

Die soziale Arbeit, die dic Kirche hier tun kann, ist neben
der Forschung und Ubersetzung zuerst eine sozial-erzieherische,
ein standiger Appell an das offentliche Gewissen, eine Mobilisie-
rung der christlichen Krifte auch in den Triigern der Wirt-
schaft, im einzelnen Menschen, wie in den einzelnen Wirtschafts-
gruppen.

Wenn das Christentum auf evangelischer wie auf’ katholi-
scher Seite heute mit der Macht einer wirklichen Not in diese
Fragen hineingetrieben wird, so ist die einzelne Kirche dabei
in keiner Weise von einem Sicherheitsgefiihl, von einem felsen-
festen Vertrauen auf die Wirkung ihrer sozialen Arbeit geleitet.
Das gesamte soziale und wirtschaftliche Problem hat heute ein
so ungeheures Ausmass gewonnen, die Gesamtnot der Welt hat
uns so nahe an den Abgrund gefiihrt, dass auch die Kirchen
sich fragen, ob die Welt noch mit irgendwelchem Programm,
mit Verbesserungsvorschliigen, mit neuen Theorien und sittlichen
Anstrengungen zu retten ist. In der Frage, wie sie auch die
Kirchen stellen, tont dieselbe Ratlosigkeit und Unsicherheit, ja
intellektuelle und soziale Verzweiflung, die heute einen grossen
Teil der Menschheit lihmen,

Wenn die Kirchen trotzdem an die Arbeit gehen, wenn sie
in neuer Busse und mit neuem (Glauben versuchen, das Evan-
gelium auch in die Welt der Wirtschaft hineinzutragen und
dort wirksam zu machen, so tun sie das nicht aus einem Kirch-
lichen Selbstvertrauen heraus. Sondern weil liber alledem, iiber
all diesem Denken, diesen Forderungen, diesen Noten und Hoft-
nungen, der souveriine Wille Gottes steht. Die Erde ist scin,
die Kohle, der Weizen, das Eisen, die Arbeitskraft. Sein sind
die Sachen. Sie gewinnen aus ihrer Beziehung zu Gott fir uns
einen sakramentalen Sinn. Sein ist das Eigentum. Wir lernen
aus dieser Erkenntnis, dass wir nur Verwalter und Treuhinder
dieses Kigentums sind.

Sein ist die hiochste ausgleichende Gerechtigkeit, an die wir
glauben, die wir aber bisher mit unseren Theorien und unserer
Politik nicht schaffen konnten. Wir konnen sie nur in unser
Herz und in unseren Willen aufnehmen mit dem Glauben, dass
das Gottliche, das sich zuniichst einmal in unserem Herzen inkar-
niert, das im Einzelmenschen Fleisch und Blut wird, sich auch
in der harten Welt der Tatsachen um uns her, auch in der
Welt der Wirtschaft realisieren und durchsetzen muss.



— 112 —

Welches das unmittelbarste, nichste Ziel der menschlichen
Bewegung sein wird, wissen wir nicht. Wir konnen aber in
diese Bewegung hineintreten mit unserer Botschaft, weil wir
des Glaubens sind, dass Gott der Welt ein Ziel gestellt hat
und dass dieses Ziel nicht Chaos, Zerstorung und die Feindschaft
aller gegen alle ist, sondern die endgiiltige Herrschaft Gottes
iiber die Welt, auch iiber die Welt der Wirtschaft. Was wir
von Jesus Christus und Seinem Evangelium daritber wissen,
zeigt uns, dass das Ziel der menschlichen Bewegung nach Gottes
Willen nicht der vollkommene Wirtschaftsprozess, die vollkom-
mene Maschine ist, sondern die vollkommene menschliche
Gemeinschaft, die Gemeinschaft der Menschen, in der der Wille
Gottes geschieht.

Zu diesem souverdnen Willen, der iiber der Welt waltet
schauen wir auf aus unserem Chaos, aus unserer dunklen Not
aus der Fragwiirdigkeit unserer Reformbestrebungen. Der Diimo-
nie des Wirtschaftslebens stellen wir gegeniiber die Souverini-
tit Gottes und wissen, dass allein Christus den Damonen
gewachsen ist. Wir glauben heute wie immer Seinem Evange-
lium und konnen daher auch das geschichtliche Werden, auch
den Wirtschaftsprozess nicht einfach endgiiltig als seelenloses
Schicksal ansehen, das uns zermalmt. Vielmehr ist unser Glaube,
dass Gott auch auf diesem Gebiet die Erlosung der Menschheit
im Sinne hat.

Genf, ADpOLF KELLER.




	Das Christentum und der heutige Wirtschaftsmensch

