
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 21 (1931)

Heft: 2

Artikel: Das Christentum und der heutige Wirtschaftsmensch

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404063

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 92

Das Christentum und der heutige
Wirtschaftsmensch.

Wenn wir Christentum und Wirtschaft gegenüber stellen,
so handelt es sich um zwei Lebensgebiete, deren Spannung
heute eines der grossen Probleme der Gegenwart ist. Wir werden
zu einer Auseinandersetzung von beiden Seiten her gedrängt.
Denn dieses Grenzproblem ist ebenso brennend für die heutige
Wirtschaft wie für das Christentum.

Der heutige Wirtschaftsführer ist kein Freiherr mehr,
der schöpferisch frei gestalten kann. Das patriarchalische
System, der „Herr-im-Hause-Standpunkt", ist erschüttert, in der
Grossindustrie noch mehr als in der Kleinindustrie. Auch der
Wirtschaftsmensch gehorcht Gesetzen, nämlich denen der Sachen,
des Kapitals und der Arbeit. Er steht mitten in einer Armee
von Arbeitern und „kann nicht anders". Er fühlt den gezwungenen
Zwang, der ihn an einer bestimmten Stelle der Wirtschaft festhält

und nötigt, auch andere wieder zu zwingen.
Der Wirtschaftsprozess ist heute eine Art Allmacht von

unten, die gebieterisch in die soziale Bewegung, in die gesamte
Kultur hinein wirkt. Das Gesetz der objektiven Welt selbst
scheint hier zu sprechen, das Gesetz der Dinge: es wirkt mit
der Unwiderstehlichkeit der Logik der Tatsachen selbst.

Der Wirtschaftsmensch ist heute nicht nur ein einzelner,
ein Kaufmann, ein Industrieller, ein Arbeiter — jeder von uns
ist Wirtschaftsmensch. Die Hausmutter, die auf dem Markte
billig einzukaufen sucht, gehorcht den Gesetzen der Wirtschaft.
Nicht einmal ein Pfarrer kann es sich leisten, unwirtschaftlich
zu denken. Auch die Träger höchster geistiger Mächte, die
Kirchen und Universitäten, sofern sie auch ein Teil der
Wirtschaftswelt sind, unterstehen ihren Gesetzen. Wir scheinen
daher alle in einen Schraubstock eingespannt zu sein, der
Wirtschaft heisst. Das Wirtschaftsproblem ist heute zum Schicksal
der Menschheit geworden. Wir spüren im Augenblick stärker
als je, wie die eisernen Schenkel dieses Schraubstockes uns



— 93 -
pressen und zermalmen. Die Not der Zeit erscheint als
Wirtschaftsnot. Der Krieg war vor allem ein Wirtschaftskrieg. In
der politischen Gestaltung, im Faschismus und Kommunismus
wirken wirtschaftliche Triebkräfte. Die Arbeiterbewegung ist
zu einem grossen Teil ein Kampf um wirtschaftliche
Besserstellung, und der Bolschewismus ist eine neue Art Wirtschaft.
Trotzdem beginnt der Wirtschaftsmensch heute einzusehen, dass

er doch nicht der Mensch an sich ist, als der er erscheint.

Der Christenmensch hat heute dem Wirtschaftsmenschen
gegenüber einen schweren Stand. Er hat es mit der Welt der
Seele und des Geistes zu tun. Er erhebt zwar nicht den
Anspruch, der Mensch an sich zu sein, aber er lebt aus der
Überzeugung, dass in seinem Leben und Wirken ein absoluter
göttlicher Wille zur Gestaltung kommen soll.

Können sich Wirtschaft und Christentum verstehen? Ist
eine Gestaltung der Wirtschaft durch das Christentum möglich?
Oder muss das Christentum den Ansprüchen der Wirtschaft
weichen Oder ist eine gegenseitige Beeinflussung, ein
Kompromiss, denkbar und wünschbar? Oder sind Christentum und
Wirtschaft zwei völlig getrennte Gebiete? Das Christentum
für den Himmel, die Wirtschaft für die Erde Das Christentum
für den Menschen, der liebt, glaubt, opfert, hofft und Bürger
einer andern Welt ist. Die Wirtschaft für den Menschen, der
sich behauptet, der verdient, der rechnet, der Kinder erzieht,
der an seine alten Tage denkt. Aber wäre eine solche reinliche
Trennung der beiden Gebiete überhaupt möglich Das würde
geradezu auf eine Zerreissung des Menschen, ja eine Lüge
hinaus kommen. Denn der Mensch ist eine Einheit. Er kann
uicht zu gewissen Zeiten verleugnen, was er zu andern anbetet.
Er kann nicht einige Stunden des Tages Geistesmensch sein,
Denker. Ästhet, Heiliger und für den Rest des Tages eine Art
Rechenmaschine.

1.

Hier liegt unser Problem. Es ist ein wirkliches Problem, d. h.

Not des Denkens, Angst des Gewissens, Ratlosigkeit des ganzen
Menschen. Nie spürten wir die Not dieses Problems stärker als
in der Gegenwart. Denn heute herrscht auf allen Lebensgebieten
eine merkwürdige Unsicherheit. Auch die Wirtschaft ist heute



— 94 -
unsicher geworden. Auch sie schaut aus nach einer Lösung.
Sie beginnt heute zu begreifen, dass man aus rein wirtschaftlichen

Tatsachen und Gesetzen nicht die Ganzheit des Lebens
gestalten kann, die der Mensch als geistiges Wesen verlangt.
Der Wirtschaftsprozess ist nicht der ganze Lebensprozess. Es
scheint doch mit den sogenannten wirtschaftlichen Gesetzen

eigentümlich bestellt zu sein, wenn unsere Unterordnung unter
sie in ein derartiges Chaos hineinführt, wie wir es heute
erleben.

Aber auch das Christentum ist unruhig und unsicher
geworden. Es ist aus seinem sichern Besitz aufgestört worden
durch das Gefühl, etwas vernachlässigt zu haben. Wenn dieses
Gefühl nicht sprechen würde, so schreien es ihm heute die
Arbeitermassen entgegen, die die Kirchen verlassen. Irgendwie
hat das Christentum das geistige Problem der anschwellenden
Wirtschaftsnot nicht gesehen oder nicht sehen wollen. Mit
andern Worten, sowohl von der Wirtschaft als vom Christentum
her begegnet man sich auf einer ganz schmalen Brücke, unter
der ein reissender Fluss sich gefährlich einherwälzt. Was soll
geschehen? Wir wissen so vieles, aber wir verstehen es nicht.
Wir kennen zahllose Tatsachen. Wir suchen sie durch Gesetze

zu ordnen, aber wir verstehen heute ihren Sinn nicht mehr.
Vom wirtschaftlichen Standpunkt aus schaut man heute aus
nach den belebenden Kräften eines wirtschaftlichen Humanismus
oder Idealismus oder Universalismus. Man hört solche Töne
deutlich in den Theorien bedeutender Wirtschaftsgelehrter wie
des Deutschen Sombart, des Österreichers Span, des Franzosen
Charles Gide, des Engländers Tawney. Die Wirtschaft sucht
nach neuen bewegenden Kräften, die nicht in der Wirtschaft
selbst zu finden sind. Von der christlicheh Seite entfernt man
sich dagegen von einem wirklichkeitsfremden Idealismus und
nähert sich jenem erdhaften Realismus der Tatsachen, die wir
zu lange vernachlässigt haben. Man versteht, dass uns das
Evangelium nicht für den Himmel, sondern für die harte Erde
gegeben wurde.

Wenn wir vom Christentum aus die Ansprüche der
Wirtschaft verstehen wollen, stossen wir auf den Begriff der
Eigengesetzlichkeit der Wirtschaft. Hier liegt für uns der philosophische
und religiöse Kern des Problems. Mit diesem Begriff wird
gesagt, dass die Wirtschaft als reine Tatsächlichkeit sich nicht



— 95 —

den Gesetzen unterordnet, mit denen der Mensch das gesamte
Leben vom Geiste her ordnen möchte. Die Wirtschaft erscheint
somit als eine Insel. Sie hat eine Autonomie innerhalb des
Kulturlebens. Hier versteht sich tatsächlich das Moralische
nicht von selbst. Hier muss man häufig handeln, als ob es
keine Seele, kein Gewissen, kein Evangelium gäbe. Denn der
Produktionsprozess vollzieht sich nicht nach dem Rhythmus unseres
kulturellen Denkens und gehorcht nicht den Postulaten des

kategorischen Imperativs. Er ist zwar nicht geistlos. Im Gegenteil.

Es ist viel Geist investiert in der heutigen mechanisierten
Wirtschaft. Sombart spricht ja auch geradezu von einer „Ver-
geistung", die der Wirtschaftsprozess durchgemacht hat. Die
Maschine ist Eisen gewordener Geist. Ich besuchte kürzlich
eine grössere Zahl von Fabriken im Ruhrgebiet, Kohlenwerke,
chemische Fabriken, Stahlwerke, Motorenfabriken, Kaliwerke,
optische Fabriken. Z.B. das Walzwerk von Krupp. Die Maschinen,
die hier arbeiten, wirken auf den laienhaften Zuschauer, als ob sie

von einem bewussten Willen gelenkt wären. Riesige eiserne Finger
greifen vom Dach herab, packen die glühenden Stahlklötze,
schwingen sie über unsere Häupter vom einem Ende der Halle
zum andern und setzen sie an einen genau bestimmten Ort.
Mächtige stählerne Arme fassen diese glühenden Klötze, pressen
und formen sie mit einer Präzision, einer Geschwindigkeit, wie
sie im Grunde nur der Gedanke besitzt.

Der Mensch hat einen grossen Teil seines schöpferischen
Geistes in Eisen und Stahl angelegt, d. h. in der Maschine.
Durch sie wird in allererster Linie der eigengesetzliche Cha-
rahter der modernen Wirtschaft bestimmt.

Aber das Gesetz dieser Maschine ist trotzdem anders als
das Gesetz des Geistes. Sie kennt keine Ermüdung. Sie hat
keine Bedürfnisse. Sie hat keine Seele. Sie muss arbeiten, ob
sie den Menschen zugrunde richtet oder nicht. Sie bestimmt
Takt und Form des Produktionsprozesses und auch die
notwendige Struktur seines finanziellen Unterbaues. Denn sie muss
rentieren, und damit stossen wir auf das zweite charakteristische
Element der modernen Wirtschaft.

Sie wird nicht nur beherrscht von der Maschine, sondern auch
vom Motiv des Profits. Keine Wirtschaft kann bestehen ohne jenen
Gewinn, jenen Mehrwert, der den Antrieb zur Arbeit bildet
und den Unterhalt des Lebens sichert. Wirtschaft ist Rechnung,



— 96 —

sonst geht alles zugrunde. Jener Profit muss errechnet, erarbeitet
erschwitzt oder erschunden werden; sonst steht die Maschine
still, und die Arbeit hört auf. Die Rationalisierung beruht vor
allem auf einer solchen neuen Profitrechnung. Dass ein Profit
herausschauen muss bei der Wirtschaft, das ist das grosse
Rechenexerapel, das irgendwie gelöst werden muss. Auch eine

staatliche, auch eine Planwirtschaft kann nicht ganz darauf
verzichten. Strittig ist nur, wem dieser Profit zugute kommen
soll. Allen oder einigen wenigen Den Arbeitern, den
Unternehmern, beiden, der Gesellschaft, dem Staate?

Die Eigengesetzlichkeit der Wirtschaft ist aber noch durch
ein drittes Element charakterisiert: durch die gegenseitige
internationale wirtschaftliche Abhängigkeit. Diese bindet heute
Völker und Kontinente mit eisernen Klammern zusammen.

Als im Herbst 1929 der amerikanische Finanzkrach
ausbrach, wurde er nach wenigen Tagen fühlbar in der Diamantindustrie

in Amsterdam, wo 3500 Menschen brotlos wurden.
Die Erschütterung setzte sich fort nach Süd-Afrika, wo
Arbeitslosigkeit in den Diamantminen ausbrach. Die Wirkung machte
sich fühlbar in der Hotel-Industrie Südfrankreichs, wo die
Fremden wegblieben, in den grossen Schneidereien von Paris,
in den hohen Juratälern der Schweiz, wo heute die
Uhrenindustrie in schwerste Not geraten ist. So bewegt sich diese
Welle der Not weiter von Land zu Land, von Industrie zu
Industrie. Was Verzweifeltes oder Verruchtes geschieht in einem
Kontor der Wall Street von New York, wird endlich zu Tränen
und Flüchen in einer Arbeiterwohnung in Lancashire oder in
Düsseldorf.

Wir sehen dieselbe internationale gegenseitige Abhängigkeit
auf dem Gebiete der sozialen Gesetzgebung. Kein Staat kann
heute auf eigene Faust Sozialpolitik treiben. Er ist abhängig
von der Sozialgesetzgebung des Nachbarlandes. Als Norwegen
den Alkoholismus gesetzlich bekämpfen wollte, geriet es in
Konflikt mit den Weinbau treibenden Ländern, Spanien und

Frankreich. Die Soziallasten werden heute in Deutschland nicht
zuletzt auch aus dem Grunde als untragbar erklärt, weil die

Wirtschaft anderer Länder solche Lasten nicht in gleichem
Masse zu tragen hat. Der amerikanische Zolltarif ist nicht, wie
der Senat w*ollte, eine nationale Angelegenheit. Er wirkt inter-



— 97 —

national, wie das auch die Proteste vieler europäischer Staaten
gezeigt haben.

Auch das Arbeitsproblem steht in dieser gegenseitigen
internationalen Verflochtenheit. Die Wirtschaft der Schweiz kann
auf die Dauer ihre Arbeiter nicht besser stellen, wenn Italien
oder gar China und Indien nicht dasselbe tun. Wo überall in
der Welt gearbeitet wird, tauchen in gleicher Weise die Fragen
des Lohnes, des Preises, des Arbeitsvertrages auf und werfen
ein einheitliches, stählernes Netz über die gesamte Weltwirtschaft.

Das Verhalten der Wirtschaft, sowohl des Einzelnen als

ganzer Wirtschaftsgruppen, wird also zwangsläufig bestimmt vor
allem durch die heutige Mechanisierung der Arbeit in der
Maschine, durch die gesetzmässigen Auswirkungen der heutigen
Profitwirtschaft und durch die ökonomische Weltverbundenheit
der Wirtschaft. Mit andern Worten durch unerbittliche
Sachlichkeit.

2.

Wo bleibt da die Menschlichkeit, der Mensch selbst
Er könnte diese Eigengesetzlichkeit schliesslich noch walten

lassen, wenn sie ihm wirklich Wohlfahrt sicherte, wenn sie

allen das tägliche Brot gäbe, wenn sie die Freiheit schützte,
wenn sie unserer innern Welt irgendwo den nötigen Lebens-
raum aussparte.

Aber die Not der Gegenwart zeigt das Gegenteil. Wohl
leben wir heute alle, auch der Arbeiter, in grösserem Komfort.
Wir essen besser, wir wohnen besser, wir kleiden uns besser
als die Grafen und Könige des Mittelalters, und doch hat uns
dieses Wirtschaftssystem in die grösste Weltkrise hineingebracht,
die heute von den amerikanischen Farmen bis zu einsamen

•luratälern, zu Arbeiterwohnungen in Hinterhäusern grosser
deutscher Städte, aber auch nach Japan und China reicht.
Die Welt schaut heute mit Entsetzen auf das Heer der 20

Millionen Arbeitslosen. Hinter ihnen stehen vielleicht 50—60
Millionen Frauen, Greise, Kinder, die schweigen und hungern.
Das System — nicht der Einzelne — ist doch wohl auch

verantwortlich für die ungeheure Überproduktion, die geradezu
ein Hohn ist auf den herrschenden Hunger. Nie ist das heutige

Verteilungssystem in der Wirtschaft schrecklicher ad absurdum

geführt worden als in dieser Zeit, wo amerikanische und ka-
7

Internat kirchl Zeitschrift, Heft 2, ISSI.



— 98 —

nadische Farmer ihren Weizen verbrennen, während in der
Provinz Schensi diesen Winter 600,000 Menschen den Hungertod

sterben müssen. „ Die Wolle wächst zu rasch auf dem
Rücken unserer Schafe ", erklärt der australische Wirtschaftsminister,

und anderswo haben Menschen nicht genug Lumpen,
um sich zu bedecken. Es ist am einen Ort zuviel Baumwolle,
Stahl, Öl, Seide, Weizen, Wein produziert worden, und am
andern hungern und frieren und verzweifeln Millionen von
Menschen. Ist das nicht wahnsinnig Ist da noch ein menschlicher

Sinn in unserem Wirtschaftssystem, oder ist es ganz
einer furchtbaren Dämonie verfallen

Auch die Wirtschaftspolitik sieht angesichts dieser Not heute
ein, dass der Wirtschaft neue Ideen, neue Kräfte, neue Grundsätze

zugeführt werden müssen. Je mehr eingesehen wird, dass
wir nicht nur durch eine Konjunkturkrise gehen, sondern durch
eine Dauerkrise, um so mehr wird die Fragwürdigkeit unseres
Wirtschaftssystems offenbar, zum mindesten seines Produktionsprozesses

und seiner Güterverteilung, um so mehr schaut man
aus, nicht nur nach oberflächlichen Heilmittelchen, sondern nach
der Möglichkeit einer grundsätzlichen Umformung oder
Neugestaltung der Wirtschaft. Man kann das mit einer grossen Dosis
von Optimismus tun wie die Amerikaner, Hoover z. B., der
kürzlich erklärte, dass man mit der Arbeitslosigkeit, mit diesen
Geschäftskrisen ebenso fertig werden würde, wie man mit der
Pest und der Cholera fertig geworden ist. Es gibt aber
daneben genug Wirtschaftspolitiker und Fachleute, die diesen

Optimismus nicht mehr aufbringen. Sie schauen auf die heutige
Wirtschaftskrise eher wie auf eine Art wirtschaftlicher
Weltuntergang oder Kulturuntergang im Sinne Spenglers. Aber ob

man diese Not optimistisch oder pessimistisch beurteilt, jedenfalls

werden wir durch sie zu grösster Anstrengung angestachelt,
Mittel und Wege zu finden, die aus dem gegenwärtigen Chaos
herausführen. Es gehört zum eigentlichen Wesen des Menschen,
dass er die Hände nicht in den Schoss legt, die Lösungen seiner
Probleme sich nicht von den Sachen geben lässt, sondern vom
Geiste. Sein Gehirn denkt bis zum Zerspringen, um eine sinnlose

Welt ändern zu können, sein Glaube hält auch das

Unmögliche für möglich, um nicht zu verzweifeln. So sind heute
die besten Köpfe, die grössten Denker, die opferwilligsten Menschen
hinter diesen wirtschaftlichen Problemen her und ringen mit ihnen



— 99 —

in dem gigantischen Kampfe zwischen Geist und Stoff. Grosse
Institute wissenschaftlicher Arbeitsforschung suchen im
Wirtschaftsprozess die Stelle zu finden, wo Heilung gebracht werden
kann. VAn Suchen nach einer neuen Wirtschaftsphilosophie
und Wirtschaftsgesinnung geht diesen technischen Anstrengungen
parallel. Damit entsteht eine ganz neue Wirtschaftsproblematik.

Man sucht nicht nur die Wirtschaft zu beherrschen,
ökonomisch und technisch zu vervollkommnen, sondern ihren
Sinn im Lebensganzen für den Menschen zu verstehen.

3.

Wo man nach dem Sinn fragt, da meldet sich endlich der
Mensch selbst. Denn nur der Mensch fragt nach dem Sinne.
Wo man aber nach dem Sinn des Lebens oder der Arbeit
forscht, da hat das Christentum sein Wort zu sagen. Denn es

will ja eine Antwort sein auf die Frage nach dem Sinn des Lebens.
Es ist gut, wenn heute endlich auch die Wirtschaft durch

die Not gezwungen wird, nach ihrem Sinn zu fragen. Denn
der Mensch von heute will nicht nur arbeiten, produzieren,
essen, Kinder zeugen, sondern ist bereit, sein Schicksal
anzunehmen, wenn es einen Sinn hat. Wo diese Frage auftaucht,
wird verstanden, class es sich für den Menschen letzten Endes
nicht nur um den Wirtschaftsprozess handelt, sondern um den

Lebensprozess selber, in den alles eingeordnet werden muss.

Das Christentum bringt kein fertiges Wirtschaftsprogramm.
Diese ändern sich ja auch immer wieder. Aber es bringt jene
ewige Forderung der Erneuerung, der inneren Wiedergeburt
aus einer tieferen Erfassung des Sinnes des Lebens. Es bringt
menschliche und ewige Grundwahrheiten, die auch im
Wirtschaftsprozess nicht eskamotiert werden dürfen, die wesentliche
Elemente der Wirtschaftsgesinnung werden müssen, wenn nicht
das Leben selbst unter der Wirtschaft leiden soll. Es
verkündet göttliche Schöpfungsgebote — Naturrecht nennt sie die

katholische Kirche —, die Grundgesetze der menschlichen
Gemeinschaft bedeuten, höhere Lebenswahrheiten, die auch von der

Üigengesetzlichkeit der Wirtschaft nicht vernachlässigt werden

dürfen. Ich nenne drei dieser Grundwahrheiten, die heute

mehr denn je auch von der Wirtschaft gehört werden müssen

und die richtunggebend sind für den Neubau der menschlichen
Gesellschaft und Wirtschaft.



— 100 —

a) Das Christentum stellt den Menschen in die Mitte des

Wirtschaftsprozesses und nicht die Sache. Es stellt der
Eigengesetzlichkeit der Wirtschaft die Eigengesetzlichkeit der Seele

gegenüber mit ihren ewigen Bedürfnissen, die von der
Mechanisierung des Lebens, von der Maschine, vom Kapital nicht
befriedigt werden können. Vielleicht verstehen wir erst heute
inmitten unserer dröhnenden Maschinenwelt, unserer Profitgier
und inmitten der Eigengesetzlichkeit der Wirtschaft ganz jenes
wunderbare Wort Jesu : ,.Was hülfe es dem Menschen, wenn
er die ganze Welt gewänne und litte Schaden an seiner Seele ?"
Die ganze Welt des Eisens, der Kohle, des Geldes, und musste
darben in seinem innersten Herzen. Der heutige Wirtschaftsmensch

leidet Schaden an seiner Seele.
Wenn das Christentum den Menschen in den Mittelpunkt

des Wirtschaftsprozesses stellt, so leitet es diese Forderung ab

von der Schöpfungsordnung : Macht euch die Erde Untertan
Die Welt soll sich nach den Menschen richten, der Mensch
nach Gott. Nicht die Sachen sollen uns beherrschen, sondern
wir die Sachen, auch das Eisen, auch das Geld, sonst gewinnt
die Sache jene eigentümliche Dämonie, die uns zerstört.

Die Rationalisierung der Wirtschaft mag vom wirtschaftlichen

Standpunkt aus unbedingt notwendig sein. Es gehört
zu unserem Herrschaftsrecht über die Welt, dass wir Kraft
und Geld sparen, den Arbeitsprozess wissenschaftlich
vereinfachen, die Macht der Vernunft zur Auswirkung bringen. Wir
können nicht anders als konstatieren, dass durch die
Rationalisierung Geld, Zeit und Arbeitskraft gespart wird und gespart
werden muss. Wir können aber auch nicht anders als feststellen,
dass durch diesen selben Prozess die Seele entleert und verarmt
wird, dass dadurch eine eigentliche Revolution der Seele und
des Geistes vorbereitet wird, die sich erheben gegen ihre
Versklavung.

Ich stand am fliessenden Band in einer grossen Motorenfabrik

in Deutschland. Der Motor rückte ruckweise von Arbeitsstelle

zu Arbeitsstelle. Jeder Arbeiter hatte gerade Zeit, um
seine Handgriffe anzubringen, immer dieselben, in seelenmordender

Eintönigkeit. Kein Zweifel, der Motor wird so schneller
fertig, als wenn ein einzelner Arbeiter an ihm herumbastelt.
Er kostet weniger Geld, und es wird mehr produziert. Aber
die furchtbare Monotonie der Arbeit, in die der Arbeiter hin-



— 101 -
eingesperrt wird, nicht nur während Stunden, sondern während
Tagen, Monaten und Jahren, raubt ihm die Arbeitsfreude, die
doch zum Leben gehört. Ich sah in einer englischen
Schokoladefabrik wie die Zückerchen auf dem flicssenden Band an
den Arbeitsstellen der Mädchen vorbeirückten. Sie hatten
gerade Zeit, den braunen Schokoladeplätzchen jenen roten
oder gelben Zuckerfleck aufzusetzen, der die Kinder freut. Man
versucht, die Bewegung innerlich mitzumachen, in derselben
Schnelligkeit, mit ihrer Gier, möglichst viel in einer Stunde
fertigzumachen. Aber Trostlosigkeit überfällt den Betrachter
bei dem Gedanken, dass solche Arbeit Lebensinhalt eines
Menschen sein soll. Man kann sich nicht mehr an ihr freuen.
Sic hat doch nicht nur den Zweck, uns das tägliche Brot zu
verschaffen oder die Maschine am Laufen zu erhalten oder
der Wirtschaft ihren Profit zu sichern. Sie ist doch gottgegebener
Beruf, heilige Aufgabe des Menschen, die er braucht zur
Erfüllung seines Sinnes.

Das Christentum fordert daher, dass „ die Rationalisierung
der Arbeit die Grenzen beobachte, die in der irrationalen
Persönlichkeit des Arbeiters gesetzt sind" l). Eine Expertenkonferenz,
die das Genfer sozialwissenschaftliche Institut nach London
einberufen hat, hat sich in eingehender Weise gerade auch
mit diesem Problem beschäftigt und verlangt, dass sich die
Kirche in besonderer Weise an seiner Lösung interessiere, „da
hier das Schicksal vom zur Arbeit berufenen Menschen in
besonders ernsthafter Weise in Frage steht. Die Kirche bejaht
die Ratio, die in der Rationalisierung am Werke ist, und fördert
8ie, aber ihre Hoffnung liegt nicht in der Ratio, sondern in
Gottes Gnade und erlösender Kraft. Sie vertritt gegenüber
dem stets beschränkten Wirtschaftsprozess die Totalität des

Lebens, an der die Ratio stets Grenzen und Massstab ihrer
Wirksamkeit findet."

Wenn der Arbeiter sich an der Arbeit nicht mehr freuen
kann, wenn er in ihr nicht mehr Beruf und Sinn erblicken
kann, so kann er sich auch nicht willig und dienend in die

Gemeinschaft einfügen. Er kann nicht mehr glauben und
hoffen. Seine notwendige Funktion als Glied der menschlichen

') Siehe • Die Kirchen und die moderne Wirtschaftsgestaltung »,

herausgegeben vom Internationalen sozialwissenschaftlichen Institut, Genf 1931.



— 102 —

Gemeinschaft wird damit zerstört. Die Seelenlosigkeit der Arbeit
führt nicht nur zur Entchristlichung, sondern auch zur
Entsittlichung und Entpersönlichung des Arbeiters. Das Christentum

darf daher die Herrschaft eines unmenschlichen
Sachprinzips nicht einfach hinnehmen, sondern muss den Schutz
der Seele in der Arbeit verlangen, die Wahrung des Ebenbildes
Gottes im Menschen, den Sinn der Arbeit selbst. „Wenn dies

nur geschehen kann durch eine Änderung des Wirtschaftsprozesses,

durch eine irgendwelche neue Beteiligung der Arbeiterschaft,

durch eine Änderung des Systems selbst, so muss das
Christentum den Mut haben, auch diese Möglichkeit ins Auge
zu fassen ')."¦

Als die Fabrikarbeit in England aufkam, da sperrte man
neun-, zehn-, zwölf- und fünfzehnjährige Kinder in die Fabriken
und liess sie in kaum gelüfteten, ungesunden Lokalen arbeiten,
nicht acht Stunden lang, sondern zwölf, vierzehn, fünfzehn
Stunden — der damalige Wirtschaftsprozess verlangte das. Da
erhob eine edle Frau, Elisabeth Browning, den Schrei des

Herzens in dem Gedicht ^The Cry of the Children" und schrie
der Christenwelt ins Angesicht, dass die Lämmer auf der
WTiese ihre Jugend haben dürfen, aber die Menschenlämmer
nicht. Und siehe da, das System solcher seelenmordender
Arbeit konnte geändert werden. Und so war der Schrei eines
Herzens, ein Gedicht mit einer tiefen, menschlichen Forderung,
vielleicht der Anfang der modernen Kinderschutzgesetzgebung,
der heutigen Sozialpolitik. Wir dürfen clie Welt, wie sie ist,
nie als definitiv hinnehmen. Sie ist seelenloser Stoff. Wir
haben sie zu durchseelen und vor allem darauf zu achten,
dass unsere Seele bei diesem Prozess nicht selber entseelt
wird. Wir haben sie fortwährend zu verwandeln, sonst
verwandelt sie uns aus Seelen in Maschinen, aus Menschen in
Sklaven.

b) Die zweite Wahrheit, die das Christentum auf die Frage
nach dem Sinn des Wirtschaftsprozesses vertritt, ist die Forderung
sozialer Gerechtigkeit. Schon die Propheten forderten sie. Von
da aus übt das Christentum Kritik an der Ungerechtigkeit der
Verteilung der heutigen Produktionsgüter. Wenn die einen
Menschen die Gottesgabe der Erdfrucht verbrennen müssen und andere

l) Siehe « Kirche und moderne Wirtschaftsgestaltung », Seite 20.



— 103 —

verhungern, so ist hier eine Sünde gegen die göttliche
Lebensordnung, wie sie Gott uns selbst gegeben hat. Denn das Recht
auf das Leben ist das Mindeste, was der Mensch von der
Gerechtigkeit verlangen kann. Dieses Recht ist heute für
Millionen fraglich geworden. Wenn die heutige Wirtschaft
nicht dafür sorgen kann, dass die Menschen nicht verhungern,
dann hat sie ihre Aufgabe nicht verstanden. Das Christentum
wird daher hier nicht nur zur allgemeinen Kulturkritik, sondern
zur Wirtschaftskritik, im Namen des Menschen und im Namen
Gottes. Es wird zum Anwalt des Menschen nicht nur gegenüber

der Sache, sondern gegenüber dem Menschen. Eine
gerechte Verteilung der notwendigsten Lebensgüter bedeutet noch
keine künstliche Gleichmacherei, keine Identifizierung mit diesem
oder jenem sozialpolitischen Programm. Aber es fordert, dass

jedem sein Recht werde, das Recht aufs Leben. Wenn in
Amerika 4—5 % der Bevölkerung beinahe die Hälfte des Volks-
vermögens besitzen ; wenn das Kapital sich in seelenlosen
Trusts und Organisationen versammelt, währenddem Millionen
nicht über den Hunger hinauskommen, so kann kein Mensch
behaupten, dass ein solches ökonomisches System den Grundsatz

sozialer Gerechtigkeit verwirkliche. Wenn eine kleine
Minderzahl in voller Sicherheit dahinlebt, währenddem
Millionen der ganzen Unsicherheit des Lebens ausgesetzt sind, so

müssen wir entweder an der Gerechtigkeit des Menschen oder
Gottes selbst zweifeln. Wir ziehen vor, an der Gerechtigkeit
des Menschen zu zweifeln und zu fordern, dass die Wirtschaft
wieder ihre Funktion als Dienerin im Ganzen des Lebenssystems
erfülle. Nichts hetzt den Menschen mehr in die revolutionäre
Stimmung, in den Abfall und die Ungeistigkeit hinein, als das

Gefühl, dass ihm Unrecht geschieht. Ein guter Teil der Geseih

Schafts-, Staats- und Religionsfeindlichkeit der Arbeitermassen
erklärt sich daraus.

Wie die Forderung sozialer Gerechtigkeit sich im einzelnen

umsetzt in gesetzliche und technische, soziale und fürsorgerische
Massnahmen — das zu zeigen ist nicht die Aufgabe des Christentums.

Es hat die grosse Inspiration zu geben, den Gesamtsinn

des Lebens zu verkünden, die Stimme des Gewissens zu erheben

und aufzuschreien, wo Seele und Gerechtigkeit verletzt werden.

c) Das Christentum wirft einen dritten Gedanken in die

heutige Besinnung über unsere Lage hinein, nämlich sein Ideal



— 104 —

der Gemeinschaft. Gesellschaft ist nicht Gemeinschaft. Das
heutige Wirtschaftssystem hat Klassen geschaffen, aber nicht
eine Gemeinschaft. Die Wirtschaft bildet Gruppen,
Aktiengesellschaften, wirtschaftliche Organisationen, Trusts. Der Profit
bildet sie, aber das System als solches zerbricht die menschliche

Gemeinschaft und teilt sie in ein immer grösser werdendes
Proletariat und ein immer kleiner werdendes „ Profitariat ".
Die dadurch desorganisierte Gesellschaft muss vom christlichen
Gemeinschaftsgedanken aus als untermenschlich und
unterchristlich beurteilt werden. Die heutige Gesellschaft kann gar
nicht anders als grausam sein gegen ihre Glieder. Der Einzelne,
wenn auch mit warmem Herzen und Gerechtigkeitsgefühl
begabt, kann diesen Gemeinschaftsgedanken inmitten der heutigen
Gesellschaft, die auf die Maschine, den Profit, die internationale
ökonomische Abhängigkeit begründet ist, gar nicht verwirklichen,

selbst wenn er wollte.
Mit der Idee der christlichen Gemeinschaft ist notwendigerweise

die des Dienstes verbunden. Die Wirtschaft soll innerhalb
der Gemeinschaft die Funktion eines Dienstes einnehmen. Sie
kann uns nicht beherrschen. Sie hat gezeigt, dass sie uns
auch nicht führen kann. Also soll sie wieder dem Ganzen
dienen lernen. Dazu braucht es eine neue Wirtschaftsgesinnung,
eine Erneuerung aus der Besinnung auf unseren eigentlichen
Platz im Ganzen des Lebens. Wie diese Gesinnung
gemeinschaftlich zu erreichen ist, ist uns heute verborgen. Auch das
Christentum kann nicht hoffen, sie durch seine erzieherischen
Methoden, durch Predigt oder Unterricht zu schaffen. Es kann
nur verkünden, was für eine Funktion der Einzelne und die ein-
zelnenen Gruppen innerhalb einer christlich verstandenen
Gemeinschaft haben können : sie sollen dienen. „Weil die
gegenwärtige Form des industriellen Kapitalismus als ein System,
daß einer vom Religiösen her bestimmten Sinngebung sowohl
der materiellen Dinge wie auch der menschlichen Persönlichkeit

widerstreitet," so warf daher die Expertenkonferenz in
London die Frage auf, „ob es nicht zur Selbstvernichtung
verurteilt ist, wenn es nicht unter die volle menschliche Verfügungsgewalt

zurückgeführt werden kann und in erster Linie den Bedürfnissen

der menschlichen Persönlichkeit dienstbar gemacht wird."
Mit dem Dienstgedanken ist innig verbunden der Gedanke

der Solidarität. Wo das Christentum verstanden wird, ist nie-



— 105 —

mand allein in seiner Not. Da stellen sich Brüder Schulter an
Schulter neben ihn. Dieser Solidarität bedürfen vor allem die
wirtschaftlich Schwachen, die im Elend Versinkenden, die in
ihrer Ungesichertheit Verzweifelnden, die, denen der Mangel
an Solidarität den Glauben erschwert.

Dieser Wille zur Solidarität, zur Gemeinschaft, muss ein
treibendes Motiv in einer neuen Wirtschaftsgesinnung werden.
Diese Gesinnung zu wecken und zu pflanzen ist die erste
erzieherische Aufgabe des Christentums. Es verkündet kein eigentliches

Sozialprogramm für den Neubau der Gesellschaft, obschon
das eine ganze Reihe von Kirchen auch schon getan haben ').
Aus diesem Grunde identifiziert es sich auch nicht einfach mit
einer der bestehenden Wirtschaftsformen oder Wirtschaftstheorien,

mit Kapitalismus oder Sozialismus. „Das Christentum
verträgt sich mit dem Besten jeder Gesellschaftsform, aber es
besteht die Gefahr, dass es auch das Schlechteste noch erträgt."

Das Christentum bringt eine Botschaft, die sowohl den

Kapitalismus wie den Sozialismus angeht. Die grossen historischen

kulturellen Leistungen des Kapitalismus sind trotz der
gegenwärtigen Krisis dieses Systems nicht zu verkennen. Ich
glaube auch nicht, dass die nächste Zeit um kapitalistische
Wirtschaftsformen ganz herumkommen wird, schon deshalb
nicht, weil alle Vernünftigen lieber mit einer Entwicklung und

Fortbildung rechnen, als mit einem Bruch und allen furchtbaren

Möglichkeiten eines Chaos. Aber auch dies hängt ab von
der Verständigungsmöglichkeit unter den Trägem der heutigen
Wirtschaft. Tatsächlich ist dieses System auch bereits in einer
Umbildung begriffen und nähert sich einem Sozialkapitalismus,
wie er sich bereits in staatlichen Unternehmungen der Kriegsund

Nachkriegszeit, in einzelnen grossindustriellen Betrieben,
aber auch in einem Teil der Arbeiterschaft selbst, namentlich

etwa in der amerikanischen, oder im Aufkommen der

Kleinaktie, zu bilden beginnt. Die Frage ist dabei nur, ob sich
dieses System in einer zwangsläufigen Weise den Forderungen
der Gegenwart anpasst, um um so rücksichtsloser nach der
Herrschaft zu streben. Oder ob es imstande ist, wirklich neue Gedanken,

Anregungen und Ziele aufzunehmen und sich einem Geiste

zu öffnen, der das Kapital nicht als ein Machtmittel, sondern

') Siehe .Soziale Programme der Kirchen", Wanderer-Verlag, Zürich
1929.



— 106 —

als anvertrautes Gut betrachtet und der Verantwortung für
die gesamte Gemeinschaft bewusst bleibt. Man darf dazu wohl
ein Fragezeichen setzen. Ein System hat keine Ohren, sondern
wirkt zwangsläufig. Letzte Hoffnung bleibt daher die Frage, ob
die Menschen, die dieses System tragen, ein Herz und ein
Gewissen haben, vor allem aber jenes scharfe Gesicht, das in der
gegenwärtigen Weltkrisis nicht nur ein wirtschaftliches Problem
erblickt, sondern bereits jenes ^Mene tekel" an der Wand
geschrieben sieht, das zur Einkehr mahnt.

Das Christentum bringt aber auch dem Sozialismus als der
gegenüberstehenden Wirtschaftsform dieselbe Botschaft. Im echten

Sozialismus sind hohe, ideale Kräfte lebendig. Sie verlieren
an sich nichts von ihrem Wert, auch wenn der Kampf um ihre
Verwirklichung oft gefährliche und böse Formen annahm.
Jedenfalls sind hier Forderungen sozialer Gerechtigkeit und
einer neuen Gemeinschaft erhoben worden, für die das Christentum

unbedingt Verständnis haben muss, auch wenn diese

Forderungen im Gewände einer ganz anderen Weltanschauung
als der des Christentums auftreten. Es ist auch hier, wie überall,

sodass, wo reine und grosse Ideen in die Hände der Menschen

fallen, die Fingerabdrücke des Menschlich-allzu-Menschlichen
daran haften. Die höchste Idealität der Forderung wird nicht
vergessen dürfen, dass wir es in jedem Wirtschaftssystem nicht
mit reinen Ideen zu tun haben, sondern mit wirklichen
Menschen; daher nicht nur mit ihren Idealen, ihren Sehnsüchten
und ihren reinsten Hoffnungen, sondern auch mit ihrer
selbstsüchtigen und sinnlichen Natur, mit ihren Fehlern und
Schwächen, kurz, mit ihrer Sünde.

Im offiziellen Sozialismus regt sich nun heute eine Erkenntnis,

dass neue geistige Kräfte zum Aufbau einer Gesellschaft
nötig sind. Wo er der Selbstkritik, wie sie etwa Hendrik de

Man vollzieht, fähig ist, ist er tatsächlich in Bewegung geraten.
Wenn die Arbeiterschaft einsieht, dass auch sie seelisch nicht
leben kann von abstrakten Ideen, von einer materialistischen
und atheistischen Welt- und Lebensauffassung, wie sie das
Freidenkertum ihr einzupflanzen sucht, wenn sie wieder
ausschaut nach jenen tiefsten sozialen Kräften, die im Evangelium
entbunden werden, so wird auch der Sozialismus einen neuen
Sinn und eine neue Stosskraft gewinnen und ein moralisches
Gewicht bekommen, das entscheidend sein kann.



— 107 —

Weil es sieh in aller Wirtschaftsproblematik um die
Menschen handelt, dürfte man daher vielleicht weniger von
einer Botschaft an den Sozialismus reden als von einer
Botschaft an die Arbeiterschaft. Das hat Stockholm auch
ausdrücklich getan. Dabei ist nicht nur ein Teil der Arbeiterschaft
gemeint, etwa die evangelisch-organisierte, sondern die gesamte
Arbeiterschaft.

Sie nimmt in den verschiedenen Ländern und Kontinenten
eine sehr verschiedene Stellung zu dieser Botschaft ein. Soweit
sie in Zentraleuropa nicht christlich organisiert ist, hat sie sich
trotz ihres Parteiprogramms weithin vom Christentum oder
auch von der Kirche weggewendet und hat den christlichen
Glauben durch die Religion des Sozialismus ersetzt. Am
evangelisch-sozialen Kongress in Breslau zitierte der religiöse Sozialist

Piechowsky das bezeichnende Wort: Jesus Christus ist mir
nichts — der Sozialismus alles. Wenn dieses Bekenntnis sicherlich

auch von den Arbeitermassen weithin nicht geteilt wird,
so ist doch der grosse Unterschied nicht zu verkennen, der
gerade in dieser Hinsicht besteht zwischen der kontinentalen
Arbeiterschaft einerseits und der britischen und amerikanischen
andererseits. In Grossbritannien und Amerika hat die Arbeiterschaft

ein tieferes Verständnis dafür bewahrt, dass das
Evangelium die Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit und nach
einer höheren Gemeinschaft, wie sie auch in der Arbeiterbewegung

gesucht werden, stützt und deckt. Die Mehrzahl der

Arbeiterführer, die heute das britische Kabinett bilden, sind
überzeugt»; Christen. Der Arbeitsminister, Miss Margaret Bond-
field, erklärte mir, dass es für sie kein Sonntag sei, wenn sie
nicht in der Kirche gewesen sei. Und ich habe selbst kürzlich
den britischen Marineminister, Mr. Alexander, vor einer riesigen
Volksversammlung ein wirksames Zeugnis eines christlichen
Glaubens ablegen hören. Ebenso versteht die amerikanische
Arbeiterschaft, die allerdings der bürgerlichen Welt- und Wirt-
schaftsauffässung sehr viel näher steht, dass sie nirgends eine

tiefere Begründung ihrer sozialen Forderungen finden könne
ills im Evangelium. Dafür haben auch die Kirchen Verständnis
und haben z. B. dem Arbeiterkongress in S. Franzisko vor
zwei Jahren sämtliche Kirchen geöffnet. Auch veröffentlicht der
amerikanische Kirchenbund jedes Jahr am Arbeitssonntag eine

besondere Botschaft an Arbeiter und Unternehmer.



— 108 —

Wenn das Christentum sich aber mit dieser Botschaft an
die Arbeiterschaft wendet, so handelt es sich dabei nicht darum,
etwa die Massen für die Kirchen wieder einzufangen. Es handelt

sich vielmehr darum, in der Arbeiterschaft wieder die
Überzeugung zu wecken, dass das Christentum überall, wo es

Not tut, einsteht für den Schutz der Seele, der sittlichen
Persönlichkeit, für die soziale Gerechtigkeit, für den Aufbau einer
besseren menschlichen Gemeinschaft. Das sind Forderungen,
mit denen das Christentum in der heutigen Welt steht und fällt.
Hier gibt es keinen Kompromiss. Wenn es zur letzten Entscheidung

kommt, müssen eher die in der Zeit gewordenen und mit
der Zeit vergehenden Fundamente der heutigen Wirtschaft
erschüttert werden, als dass die ewigen Pfeiler der Gerechtigkeit

und der Liebe fallen können, die durch die Tat Gottes
mit dem Erscheinen Jesu Christi aufgestellt worden sind.

Das Christentum hat seine Botschaft nicht gewonnen in der
Kritik der bestehenden Gesellschaftssysteme oder im konstruktiven

Nachdenken über neue mögliche Formen. Sondern es hat
sie als eine Inspiration aus Gottes Welt, als ein Geschenk
erhalten, das auch der Welt der Wirtschaft nicht vorenthalten
werden darf, weil auch sie zur menschlichen Gemeinschaft
gehört. Seine Botschaft muss in eminentem Masse kulturkritisch,
gesellschaftskriti8ch, wirtschaftskritisch wirken. Sie zeigt —
und die Auswirkungen des heutigen Gesellschaftssystems
bestätigen es —, dass dieses System „selbstzerstörerisch und
ungöttlich" ist. Der Christ wird darum die Stimme des Gewissens
erheben müssen überall, wo der Mensch in Gefahr steht, die Seele

zu verlieren an die Sachen, überall, wo die soziale Gerechtigkeit

nicht erfüllt wird, überall, wo die Idee der brüderlichen
Gemeinschaft verunmöglicht wird. Sie wird fordern müssen,
dass eine christliche Gemeinschaft keinen Kompromiss schliesse
mit einem ökonomischen Determinismus, dass auch die
Wirtschaft dem Ganzen diene und Solidarität praktisch auch im
Wirtschaftsleben wirksam wird.

Die Botschaft des Christentums wirkt aber nicht nur
wirtschaftskritisch, sondern enthält auch schöpferische Kräfte in
ihrer Geistigkeit, in ihrer Liebesgesinnung, in der Opferbereitschaft,

im Glauben und in der Hoffnung, die sie weckt.



— 109

4.

Das Christentum macht heute in seiner Gesamtheit, sowohl
auf katholischer wie auf evangelischer Seite, neue Anstrengungen,
die wirtschaftliche Wirklichkeit mit dieser sozialen Gesinnung
zu durchdringen. Es hat hier vieles nachzuholen. Es hat die
neuere Wirtschaftsentwicklung fast völlig der Welt und ihrem
Geiste überlassen. Es hat daher heute zunächst das Studium der
Tatsachen nachzuholen, um dio es hier geht. Im Stockholmer
Institut in Genf besteht heute eine Forschungsabteilung, die
sich mit dieser besonderen Aufgabe befasst. Auch das Christentum

rauss die Tatsachen kennen, wenn es sie beurteilen und
sich nicht einem billigen Dilettantismus ausliefern will. Das
Institut sucht daher nicht nur eine allgemeine Kenntnis der
heutigen Wirtschaftslage in ihrer ungeheuren Weltverflochtenheit
zu gewinnen, sondern gerade die konkreten Probleme zu erfassen,
indenen sich die (lesamtproblematik heute darstellt. Daherverharrt
die Forschungsarbeit des Instituts nicht nur in grundsätzlichen
Untersuchungen, sondern hat solche Probleme angegriffen wrie

Arbeitslosigkeit, Nationalisierung, die Stellung zu den internationalen
Arbeitsäbereinkommen. Erst am konkreten Problem und seiner

Auswirkung wird auch die grundsätzliche Frage anschaulich
und dringlich. Der Bericht der Londoner Expertenkonfcrenz
überweist den Kirchen daher die Verpflichtung, „auf ein tieferes
Verständnis der Gesamtvorgänge hinzuwirken, das auf eine
kritische Stellungnahme zu der gegenwärtigen Situation
gegründet ist". Sie verlangt daher, dass die Ursachen der
Arbeitslosigkeit und die Gründe für die Erfolglosigkeit der Massnahmen
zu ihrer Bekämpfung vom christlichen Standpunkt aus untersucht

werden sollen. In der Verfolgung solcher konkreter
Probleme ist die Konferenz bereits zu der Frage gekommen,
„ob nicht die Leitung der Wirtschaft in den Händen der Kapitalgeber

liegt und ob die Kapitalgeber gegenwärtig die nötigen
Kenntnisse und Fähigkeiten haben, um die Wirtschaft so zu

führen, dass sie der Gesamtheit den grösstmöglichsten Dienst
leistet".

Mit dieser Untersuchung einzelner wirtschaftlicher Probleme

vom christlichen Standpunkt aus beginnt eine eigentliche Über-

»vtzungsarbeit : die wirtschaftlichen Probleme werden zu sozial-



— 110 —

ethischen, zu religiösen. Die Frage der Verantwortlichkeit, der
Schuld, des Sinnes, der Beziehung der Wirtschaft zur menschlichen

Gemeinschaft wird lebendig. Die Gottesfrage taucht
damit auch in der Wirtschaft auf.

Es ist gewiss nicht leicht, von der christlichen Botschaft,
von einer Inspiration, von einer Gesinnung her auch die
konkreten Forderungen zu formulieren, durch die die Gesinnung
in einem bestimmten Gebiete wirksam wird. Hier kommt es
auf die Kenntnis der Tatsachen und auf den Mut an, die Welt
der Sachen von der Welt des Geistes her zu gestalten. Ein
Teil der Kirchen ist gerade in dieser Ausprägung konkreter
Forderungen sehr zurückhaltend geblieben, um sich nicht mit
einem Wirtschaftssystem als solchem zu identifizieren. Ein
anderer Teil der Kirchen hat das Risiko auf sich genommen,
in einem bestimmten Augenblick, einem Kairos, aus einer
bestimmten Gesinnung heraus auch bestimmte, konkrete
Forderungen zu stellen. Das haben z. B. amerikanische Kirchen getan.
Es kam vor allem zum Ausdruck in dem berühmten sozialen

Credo%) des amerikanischen Kirehenbundes, in dem die Kirchen
ihr soziales Programm niederlegen. Ebenso in der Lamboth-
Konferenz aller anglikanischen Kirchen der Welt und in einigen
sozialen Botschaften kontinentaler Kirchen. Der Bericht der
Expertenkonferenz des Instituts ist in der Formulierung solcher
konkreter Forderungen noch weiter gegangen.

Das Institut konnte das tun, weil es nicht selbst eine Kirche
ist, sondern eine Forschungsorganisation der Kirchen, die in
unabhängiger wissenschaftlicher Arbeit wirtschaftliche
Zusammenhänge und Folgerungen aufdecken kann. Es gibt damit
Forschungsresultate, die einfach clem christlichen Gewissen
unterstellt werden und einen Appell an den sozialen Gestaltungswillen

der Kirchen bilden.
Die Kirche wird damit indirekt an dem Problem der

Wirtschaftsgestaltung innerlich beteiligt, „weil sowohl nach den

Möglichkeiten der äusseren Existenz, wie nach der Gestalt des

sozialen und des geistig- sittlichen Lebens der Menschheit gefragt
wird, und weil es für die Religion wesentlich ist, dass der
Mensch nicht fortwährend der Sorge um den wirtschaftlichen
Kampf anheimfällt".

') Siehe Soziale Programme der Kirchen, Wanderer-Verlag Zürich.



— Ill —

Die soziale Arbeit, die die Kirche hier tun kann, ist neben
der Forschung und Übersetzung zuerst eine sozial-erzieherische,
ein ständiger Appell an das öffentliche Gewissen, eine Mobilisierung

der christlichen Kräfte auch in den Trägern der
Wirtschaft, im einzelnen Menschen, wie in den einzelnen Wirtschaftsgruppen.

Wenn das Christentum auf evangelischer wie auf katholischer

Seite heute mit der Macht einer wirklichen Not in diese

Fragen hineingetrieben wird, so ist die einzelne Kirche dabei
in keiner Weise von einem Sicherheitsgefühl, von einem felsenfesten

Vertrauen auf die Wirkung ihrer sozialen Arbeit geleitet.
Das gesamte soziale und wirtschaftliche Problem hat heute ein

so ungeheures Ausmass gewonnen, die Gesamtnot der Welt hat
uns so nahe an den Abgrund geführt, dass auch die Kirchen
sich fragen, ob die Welt noch mit irgendwelchem Programm,
mit Verbesserungsvorschlägen, mit neuen Theorien und sittlichen
Anstrengungen zu retten ist. In der Frage, wie sie auch die
Kirchen stellen, tönt dieselbe Ratlosigkeit und Unsicherheit, ja
intellektuelle und soziale Verzweiflung, die heute einen grossen
Teil der Menschheit lähmen.

Wenn die Kirchen trotzdem an die Arbeit gehen, wenn sie

in neuer Busse und mit neuem Glauben versuchen, das

Evangelium auch in die Welt der Wirtschaft hineinzutragen und

dort wirksam zu machen, so tun sie das nicht aus einem
kirchlichen Selbstvertrauen heraus. Sondern weil über alledem, über
all diesem Denken, diesen Forderungen, diesen Nöten und

Hoffnungen, der souveräne Wille Gottes steht. Die Erde ist sein,
die Kohle, der Weizen, das Eisen, die Arbeitskraft. Sein sind

die Sachen. Sie gewinnen aus ihrer Beziehung zu Gott für uns
einen sakramentalen Sinn. Sein ist das Eigentum. Wir lernen
aus dieser Erkenntnis, class wir nur Verwalter und Treuhänder
dieses Eigentums sind.

Sein ist die höchste ausgleichende Gerechtigkeit, an die wir
glauben, die wir aber bisher mit unseren Theorien und unserer
Politik nicht schaffen konnten. Wir können sie nur in unser
Herz und in unseren Willen aufnehmen mit dem Glauben, dass

das Göttliche, das sich zunächst einmal in unserem Herzen inkar-

niert, das im Einzelmenschen Fleisch und Blut wird, sich auch

in der harten Welt der Tatsachen um uns her, auch in der

Welt der Wirtschaft realisieren und durchsetzen muss.



— 112 —

Welches das unmittelbarste, nächste Ziel der menschlichen
Bewegung sein wird, wissen wir nicht. Wir können aber in
diese Bewegung hineintreten mit unserer Botschaft, weil wir
des Glaubens sind, dass Gott der Welt ein Ziel gestellt hat
und dass dieses Ziel nicht Chaos, Zerstörung und die Feindschaft
aller gegen alle ist, sondern die endgültige Herrschaft Gottes
über die Welt, auch über die Welt der Wirtschaft. Was wir
von Jesus Christus und Seinem Evangelium darüber wissen,
zeigt uns, dass das Ziel der menschlichen Bewegung nach Gottes
Willen nicht der vollkommene Wirtschaftsprozess, die vollkommene

Maschine ist, sondern die vollkommene menschliche
Gemeinschaft, die Gemeinschaft der Menschen, in der der Wille
Gottes geschieht.

Zu diesem souveränen Willen, der über der Welt waltet
schauen wir auf aus unserem Chaos, aus unserer dunklen Not
aus der Fragwürdigkeit unserer Reformbestrebungen. Der Dämonie

des Wirtschaftslebens stellen wir gegenüber die Souveränität

Gottes und wissen, dass allein Christus den Dämonen
gewachsen ist. Wir glauben heute wie immer Seinem Evangelium

und können daher auch das geschichtliche Werden, auch
den Wirtschaftsprozess nicht einfach endgültig als seelenloses
Schicksal ansehen, das uns zermalmt. Vielmehr ist unser Glaube,
dass Gott auch auf diesem Gebiet die Erlösung der Menschheit
im Sinne hat.

Genf. Adolf Kellek.


	Das Christentum und der heutige Wirtschaftsmensch

