
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 21 (1931)

Heft: 2

Artikel: Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches Grundproblem
[Fortsetzung]

Autor: Keussen, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Willensfreiheit als religiöses und philo*
sophisches Qrundproblem.

(Fortsetzung statt Schluss.)

Inhalt.

IL Der Indeterminismus bei irreligiöser Lebenseinstellung:
Epikur. — Goethes Prometheus. S. 67/68.

Nietzsche: Deterministischer Charakter seiner Welt- und
Lebensansicht. — Zweckmässige Gebilde, Willensakte und
absichtliche Handlungen als „Glückstreffer" der Notwendigkeit.
— Kritik dieser Ansicht. Nietzsches Verwechselung des
epikureischen Zufalls mit dem stoischen Fatum. Der Zufall als

„allerweiseste Providenz". S. 69—71.
Deterministische Willenserklärung — und trotzdem: Der

Wille als Schöpfer der Zukunft. — Zerstörung des
Gottesglaubens und des Glaubens an eine Weltvernunft. —
Verschiebung des Schwergewichts des Lebens auf den Willen des

Menschen. — Der schöpferische Wille und seine Schicksalsaufgabe.

— Der Übermensch. S. 71—75.

Charakteristik Nietzsches als Denker. — Seine praktische
Lebenseinstellung ist indeterministisch. — Nietzsche und Epikur.
S. 75—77.

Die Begründung des Gedankens der sittlichen Freiheit durch
Sokrates. — Die Wertverpflichtung ist naturalistisch nicht zu

erklären. — Religiöse Motive : Das Dänionion. — Charakteristik
des Sokrates. — Die Unabhängigkeit seines Denkens und
Handelns führen ihn zum Freiheitserlebnis. — Grenzen dieser Freiheit:

Sie findet ihre Gewähr nur im Charakter des Sokrates.
"S. 77—81.

Plato als psychologischer Determinist: Doch die
geistigsittliche Verfassung, die sich im Leben des einzelnen auswirkt,
beruht auf vorzeitlicher, freier Lebenswahl. — Verwandschaft

mit Kant und Schopenhauer. S. 81—83.

Iotnrnnt. kirchl. Zeitschrift, Heft I, 19».



— 66 -
Die Lebenswahl bei Plotin. Die Erklärung der ersten Wahl

aus der Unwissenheit der Seele. — Das Schauspielgleichnis ist
im Sinne des stoischen Vorsehungsglaubens gehalten. — Un-
erklärbarkeit des Bösen. Sein metaphysischer Charakter als
Nichtseiendes. S. 83—86.

Der Philosoph als Apostel der Freiheit. — Die Vernunft
als Gewähr der sittlichen Freiheit. — Intellektualistischer und
religiös-mystischer Freiheitsbegriff. — Die Stufen der Freiheit
bei Plotin. — Verwandschaft mit Kant, Spinoza und Fichte.
S. 86—89.

Theologische Folgerungen aus Plotins Freiheitsbegriff. —
Vergleich mit Nietzsche. S. 89—91.



— 67

II.
Wir müssen unserer Erörterung einen Augenblick Halt

gebieten; denn das Bedenken könnte geäussert werden, wir
seien allzuschnell bereit, das gefundene Erlebnis in das Licht
religiöser und theologischer Betrachtung zu stellen. Besteht
nicht wenigstens die Möglichkeit, dass sich der Ausbruch der
Freiheit, dem wir im Bereiche werthafter Geistigkeit begegnen,
auch in der physikalischen Welt, wenngleich in anderer Art,
beobachten lässt? Wir haben gesehen, dass die moderne Physik
diese Möglichkeit wenigstens offen zu lassen scheint '), mag sie

auch im ganzen nicht geneigt sein, die Gesetzmässigkeitsvor-
aussetzung für alles physikalische Geschehen fallen zu lassen.
Es verdient aber hervorgehoben zu werden, dass die antike
Physik in Epikur diese Möglichkeit geradezu als ein Prinzip
ihrer physikalischen Welterklärung verwandt hat. Der geradlinige

Fall der Atome soll, um ihren Zusammenstoss, ihre
Verwickelung und damit die Bildung der Weltwirbel und die
Entstehung des Kosmos zu ermöglichen, grundlos eine Abweichung
erfahren, wobei zur Erläuterung ausdrücklich auf die willkürlichen

Bewegungen der Seelenatome beim Vollzug eines Willensaktes

hingewiesen wird8). Noch merkwürdiger aber ist, dass
im Hintergrund dieser Erklärung die Absicht steht, den stoischen

Vorsehungsglauben und damit den Glauben an eine in der Welt
waltende göttliche Vernunft zu erschüttern. Soll doch die selige
Ruhe der Götter durch keinen Eingriff in das Weltgeschehen,
durch keine Sorge um seinen Verlauf gestört werden3). So lässt
denn an ihrer Stelle der epikuräischc Weise lieber den Zufall
die Welt regieren. Glaubt er doch damit für die Welt eine

unbedingte Selbstbestimmung und für den Weisen die völlige
Selbstgenügsamkeit gesichert zu haben. — Tatsächlich aber lässt
die in dieser Weltanschauung vorliegende Preisgabe des reli-

') S. Kap. I dieser Abhandlung, S. 22.

') Cicero de nat. deorum, I, 25. T. Lucreti Cari de rerum natura, II,
251 ff. — Eine seltsame Verwandtschaft der epikuräischen Weltbildungslehre

besteht zu den Lehren, die Chr. v. Ehrenfels in seiner „Kosmogonio"
(Jena 1916, S. 27) vertreten hat. Aus dem absoluten Chaos soll „rein zufällig
ein einmaliger aktiver Impuls hervortreten, der die Schöpferkraft des

Einheitsprinzips zu bestimmter, endlicher Auslösung brachte. Und mit diesem
Moment war der iWeltanfang gegeben."

*) Diogenes Laert, X, 76 f. — Lucreti de rer. nat., I, 1020 ff.



— 68 —

giösen Grundverhältnisses sowohl die Welt wie auch die Freiheit
des menschlichen Willens ins Leere fallen.

Härter und schroffer ist die von Epikur ausgesprochene
Lebensstimmung in Goethes Prometheus zum Ausdruck gekommen.

Der Trotz des Titanen wendet sich gegen den
Gottesglauben und jegliche gefühlsmässige Bindung, die den Menschen
mit diesem verknüpfen könnte. Die Selbstmacht des ganz auf
sich gestellten Willens soll allein die ihm eigene Welt schaffen.
Ein extremer Indeterminismus erkennt nur noch das Recht des

eigenen Willens an, — allerdings in der Begrenzung, die ihm
das „ewige Schicksal" lässt.

„Bedecke deinen Himmel, Zeus,
Mit Wolkendunst
Und übe, dem Knaben gleich,
Der Disteln köpft,
An Eichen dich und Bergeshöhn!
Musst mir meine Erde
Doch lassen stehn
Und meine Hütte, die du nicht gebaut,
Und meinen Herd,
Um dessen Glut
Du mich beneidest.

Da ioh ein Kind war,
Nicht wusste, wo aus noch ein,
Kehrt' ich mein verirrtes Auge
Zur Sonne, als wenn drüber war,
Ein Ohr, zu hören meine Klage,
Ein Herz, wie meins,
Sich des Bedrängten zu erbarmen.
Wer half mir
Wider der Titanen Übermut?
Wer rettete vom Tode mich,
Von Sklaverei?
Hast du nicht alles selbst vollendet,
Heilig glühend Herz?
Und glühtest jung und gut,
Betrogen, Rettungsdank
Dem Schlafenden da droben?

Hier sitz' ich, forme Menschen
Nach meinem Bilde,
Ein Geschlecht, das mir gleich sei,
Zu leiden, zu weinen,
Zu geniessen und zu freuen sich
Und dein nicht zu achten,
Wie ich!"

Aus diesen gewaltigen Versen Goethes spricht das gesteigerte
Selbstgefühl des modernen Menschen, der im Willen das schöp-



— 69 —

ferische Prinzip des Lebens und aller Kultur entdeckt zu haben
glaubt.

Was indessen bei Goethe nur eine auf den Helden seiner Dichtung

übertragene Lebensstimmung ist, erscheint bei Nietzsche als
unmittelbares und achtes Pathos. Er will den „ewigen Epikur" für
seine Zeit von neuem zum Reden bringen1). Er spielt darum mit dem
Gedanken des Zufalls. —Wie seltsam aber verläuft dieses Spiel!
Denn mit Epikur teilt es nur die Absicht, die Einwirkung höherer,
göttlicher Mächte auf unser Leben auszuschliessen. Für den zu
voller Erkenntnis Gereiften entfällt dieser Gedanke ohnedies. Er
weiss ja, dass es keine Götter gibt, dass Gott höchstens eine
Mutmassung ist, dass aber diese ihre Grenzen findet an seiner
Undenkbarkeit2).— Schon der jugendliche Nietzsche hat darum jede
religiöse Lebenseinstellung abgelehnt. Ergebung in Gottes Willen und
Demut sind ihm nichts als feige Furchtsamkeit, dem Geschick mit
Entschiedenheit entgegenzutreten. Eben deshalb kann ein Vorwurf
über verfehlte Lebensbestimmung nur uns, nicht irgendwelchen
höheren Mächten gelten8). — Allein aus solchen Sätzen die Folgerung

zu ziehen, dass unser Schicksal ganz in unserer Hand ruhe,
unserer freien Selbstbestimmung unterliege, würde verfehlt sein.
— Im Gegenteil: wir sind im Gefängnis, frei können wir uns
nur träumen, nicht machen4). Der Mensch mag handeln, wie
er kann, das heisst, wie er muss5). Die letzte Einsicht führt zu
der Erkenntnis, dass alles Notwendigkeit ist. So völlig
unpersönlichen Charakters ist diese Notwendigkeit, dass Nietzsche
sich dagegen verwahrt, sie als Naturgesetz zu bezeichnen. Denn
das Gesetz beruht auf Setzung und könnte somit als Ausdruck
eines persönlichen Willens gedeutet werden4). Unpersönlich
sind darum im Grunde auch unsere Taten. Im Seelenkampfe
entscheiden wir uns für das mächtigste der Motive. In Wahrheit

sollte man sagen : Das mächtigste Motiv entscheidet über
uns7). Daraus ergibt sich, dass niemand für seine Taten
verantwortlich ist, niemand für sein Wesen8). Unverantwortlichkeit

') „Der ewige Epikur" Menschliches Allzumenschliches Werke. Leipzig.
Naumann, Bd. 3, S. 321.

') Also sprach Zarathustra Werke, Bd. 6, S. 123 f.
*)Die Zitate nach Chr. Schrempf. Friedr. Nietzsche. Göttingen. 1922, S. 7.

4) Menschl. Allzumenschl. W., Bd. 3, S. 31.
8) A. a. 0., Bd. 2, S. 109 f., cf. 139.
•) A. a. 0., Bd. 3, S. 18.

0 A. a. 0., Bd. 3, S. 110.

') A. a. 0., Bd. 2, S. 65.



— 70 —

ist der bitterste Tropfen, den der Erkennende schlucken muss.
Es ist ungereimt, die Natur und die Notwendigkeit zu loben
und zu tadeln *). Fast überraschend mutet es uns nach all
diesen Darlegungen an, dass Nietzsche erklärt: Du musst an
das Fatum glauben2)! — Glauben? Da doch die Notwendigkeit
alles Geschehens letzte und abschliessende Erkenntnis sein soll. —
Vielleicht aber erscheint hier trotzdem noch Glaube erforderlich,
weil sich das Fatum gar oft zu verhüllen pflegt. Das deutet
Nietzsche einmal in den Sätzen an: „Jene eisernen Hände
der Notwendigkeit, welche den Würfelbecher des Zufalls schütteln,

spielen ihr Spiel unendliche Zeit: Da müssen Würfe
vorkommen, die der Zweckmässigkeit und Vernünftigkeit jedes
Grades vollkommen ähnlich sehen. Vielleicht sind unsere Willensakte,

unsere Zwecke nichts anderes als eben solche Würfe. —
Wir sind nur zu beschränkt und zu eitel dazu, unsere äusserste
Beschränktheit zu begreifen: Die nämlich, dass wir selber mit
eisernen Händen die Würfelbecher schütteln, dass wir selber
in unseren absichtlichsten Handlungen nichts mehr tun, als das

Spiel der Notwendigkeit zu spielen." — Nietzsche hat wohl
Anlass, diese Sätze mit einem „Vielleicht" einzurahmen. Denn
man kann nicht sagen, dass sie klar und tief durchdacht sind.
Denn dass aus dem absoluten Chaos sich durch das Spiel des

Zufalls in unendlicher Zeit zweckmässige Gebilde hätten ergeben
können, ist eine zwar höchst unwahrscheinliche, aber immerhin
mögliche Hypothese. Dass aber diese zweckmässigen Gebilde
als Organismen in einer chaotischen Welt sich erhalten und
in gleicher Art fortpflanzen und verzweigen können, erscheint
unmöglich, wie v. Ehrenfels im Anschluss an Brentano
nachgewiesen hat1). Geradezu absurd aber ist der Gedanke, dass

unsere absichtlichsten Handlungen als Zufällsgebilde der
Notwendigkeit anzusprechen seien. Denn träfe das zu, so musste

man fragen, wie diese Zufallsgebilde dazukommen, sich als
absichtlich zu empfinden. Ist alles zufällig, so muss doch die

Täuschung erklärt werden, auf Grund deren wir bestimmte

Handlungen als absichtlich beurteilen. Was unterscheidet denn
diese Handlungen von den unabsichtlichen? — An diesen Fragen

') A. a. 0., S. 109.
a) A. a. 0., Bd. 3, S. 172.
3) Morgenröthe Werke, Bd. 4, S. 132.

*) Von Ehrenfels, Kosmogonie, S. 36 ff., S. 73 f.



— 71 —

kommt man nicht vorbei. Sie wollen und müssen ernst genommen
werden. Denn es handelt sich hier nicht um „eine praktische
und theoretische Geschicklichkeit im Auslegen und Zurechtlegen
der Ereignisse", nicht um „eine Fingerfertigkeit unserer Weisheit"

l), sondern um die nüchterne Logik, die Verschiedenes
nicht in einen Topf wirft. Das besorgt aber Nietzsche
fortwährend, indem er das epikuräische Fatum, aus dem eine
Zufallswelt entspringt, als einen dem stoischen Fatum
gleichsinnigen Begriff behandelt, obwohl dieser jeden Zufall
ausschliesst und die strenge Notwendigkeit, aber zugleich die
göttliche Vernünftigkeit alles Geschehens behauptet. Doch das

epikuräische Fatum dient Nietzsche zur Rechtfertigung seines

Atheismus, das stoische hingegen benutzt er, weil er darin
seinen naturalistischen Determinismus ausgesprochen glaubt.
Den stoischen Glauben an eine Vernünftigkeit und
Zweckmässigkeit des Weltgeschehens lehnt er hingegen ab. Aber die
prinzipielle Ablehnung dieses Glaubens hindert ihn dann doch
nicht, von ihm gelegentlich einen höchst persönlichen Gebrauch
zu machen. „Hier und da spielt Einer mit uns — der liebe
Zufall: erführt uns gelegentlich die Hand, und die allerweiseste
Providenz könnte keine schönere Musik erdenken, als dann
dieser unserer törichten Hand gelingt1)." — Was will Nietzsche
mit diesen Ausführungen sagen? — Dass der Zufall es uns
ermöglicht, zielbewusst zu handeln und eine harmonische Welt
zu schaffen — Aber diese Zufälle wären doch nur Glückstreffer
im Weltgeschehen. In einzelnen, wreniger belangreichen Fällen
mag das hingehen, aber im entscheidenden Fall, dort, wo es

sich um den Wendepunkt seiner Philosophie handelt, geht das

nicht an.
Der jugendliche Nietzsche hat wohl gelegentlich den stoischen

Gedanken geäussert, der freie Wille sei die höchste Potenz des

Fatums3). In der Zeit seiner betonten wissenschaftlichen Skepsis
hat er dann auch den Gedanken der Willensfreiheit kritisch
zu zersetzen sich bemüht. „Jeder hält sich am meisten dort für
frei, wo sein Lebensgefühl am grössten ist*)." „Solange wir
nicht fühlen, dass wir irgend wovon abhängen, halten wir uns

') Nietzsche, Fröhliche Wissenschaft, Werke Bd. 5, S. 210.

J) Fröhliche Wissenschaft, Bd. 5, S. 211.
3) S. Schrempf a. a. O., S. 8).
*) Menschl. Allzumenschl., Bd. 3, S. 196, u. Bd. 4, 127.



— 72 —

für unabhängig1)." Der Gedanke der Willensfreiheit entsteht
aus der Isolation einzelner Fakten aus dem beständigen,
einartigen, ungeteilten, unteilbaren Fluss des Geschehens. „Er
setzt voraus, dass jede einzelne Handlung isoliert und unteilbar
ist ; er ist eine Atomistik im Bereiche des Wollens und
Erkennens8)." — Aber hat nun Nietzsche nicht selbst diese Isolation
vollzogen und den Menschen als „den Freien in der Welt der
Unfreiheit" behandelt, als „ewigen Wundertäter", als „erstaunliche

Ausnahme", als „Fast-Gott", als den „Sinn der Schöpfung"3),
da er in „Jenseits von Gut und Böse" dem Philosophen der
Zukunft als Ziel die Aufgabe überwies, „die Zukunft des
Menschen als seinen Willen, als abhängig von einem Menschenwillen

zu lehren", als er ferner erklärte: „Die Menschheit
kann von nun an durchaus mit sich anfangen, was sie will4)."
Nietzsche weiss, dass er mit diesem Gedanken die Geisteswelt,
die bisher Geltung hatte, verrückt hat. Das religiöse
Grundverhältnis ist für den Menschen zerstört. Er gehört mit seiner
Welt nur noch sich selbst an. „Über allen Dingen steht der
Himmel Zufall." „ich erlöste sie von der Knechtschaft unter
dem Zwecke. Diese Freiheit und Himmelsheiterkeit stellte ich
gleich azurner Glocke über alle Dinge, als ich lehrte, dass
über ihnen und durch sie kein «ewiger Wille> — will." „Oh
Himmel über mir, du Reiner! Hoher! Das ist mir nun deine
Reinheit, dass es keine ewige Vernunftspinne und Spinnennetze
gibt: — dass du mir ein Tanzboden bist für göttliche Zufälle,
dass du mir ein Göttertisch bist für göttliche Würfel und
Würfelspieler8)."

Als ein solcher Würfelspieler fühlt sich Nietzsche. Er hat
den Gottesglauben aufgegeben und damit den Glauben an den

ewigen Weltwillen und die ewige Weltvernunft. „Das Heiligste
und Mächtigste, was die Welt besass, ist unter unseren Messern
verblutet. Ist nicht die Grösse dieser Tat zu gross für uns?
Müssen wir nicht selber zu Göttern werden, um ihrer nur
würdig zu erscheinen? Es gab nie eine grössere Tat, — und

•) Bd. 3, S. 196.

') Bd. 3, S. 197. — Zu Nietzsches Willenserklärung vgl. noch „Fröhliche
Wissenschaft", Bd. 5, S. 165. Jenseits von Gut und Böse, Bd. 7, S. 28 f.,
Morgenröte, Bd. 4, S. 127.

•) Bd. 3, S. 199.

*) S. Alois Eiehl, Friedrich Nietzsche. Stuttgart, Frommann. S. 73 u. 76.

') Zarathustra, Bd. 6, S. 243.



— 73 —

wer immer nach uns geboren wird, gehört um dieser Tat willen
in eine höhere Geschichte, als alle Geschichte bisher war1)!"

Nietzsche glaubt also die Verantwortung zu fühlen, die sich

„aus dem Tode Gottes" *), den er verkündet, für ihn ergibt.
Das Schwergewicht des Lebens, das bisher im Gottesglauben
ruhte, muss nun auf den Menschen zu verschoben werden. In
ihm ruht jetzt die Verantwortung für die Zukunft der Welt. Für
ihn gilt, dass noch niemand weiss, was gut und böse ist — es

sei denn der Schaffende! „Das aber ist der, welcher des Menschen
Ziel schafft und der Erde ihren Sinn gibt und ihre Zukunft:
dieser erst schafft es, dass etwas gut und böse ist" 3).

Allein, muss nicht nach den allgemeinen Voraussetzungen
in Nietzsches Denken auch diese schöpferische Tätigkeit als
Auswirkung des Zufalls angesehen werden? — Als
Zufallswirkung aber könnte sie doch wohl nicht den Sinn der Erde
ergeben. Denn dann musste alles irdische Geschehen und alle
menschliche Geschichte auf diesen Sinn bezogen sein, und
Nietzsche musste sich selbst als providentielle Persönlichkeit
empfunden haben. Nun besteht kein Zweifel, dass er sich im
tiefsten Grunde als solche gefühlt hat, aber er hat sich dagegen
gewehrt, sich dieses Gefühl selbst einzugestehen *). Denn hinter
ihm hätte sich am Horizont seines Denkens die religiöse
Lebensdeutung erheben müssen, und sie erschien ihm unerträglich. So

beschränkte er sich darauf, die ihm gewordene Schicksalsaufgabe

') Fröhl. Wissenschaft, Bd. 5, S. 164.

*) Bd. 12, S. 162, vergi. 374. Riehl S. 134.

s) Zarathustra, Bd. 6, S. 288.

*) Am deutlichsten ist diese Seelenlage von ihm in dem Bericht über
die Entstehung des Zarathustra ausgesprochen: „Hat jemand Ende des
neunzehnten Jahrhunderts einen deutlichen Begriff davon, was Dichter
starker Zeitalter Inspiration nannten Im andern Falle will ich's beschreiben.
— Mit dem geringsten Rest von Aberglauben in sich würde man in der
Tat die Vorstellung bloss Mundstück, bloss Medium übermächtiger Gewalten
zu sein, kaum abzuweisen wissen. Der Begriff der Offenbarung, in dem
Sinn, dass plötzlich mit unsäglicher Sicherheit und Feinheit, etwas sichtbar,
hörbar wird, etwas, was einem im Tiefsten erschüttert und umwirft,
beschreibt einfach den Tatbestand. Man hört, man sucht nicht; man nimmt,
man fragt nicht, wer da gibt; wie ein Blitz leuchtet ein Gedanke auf, mit
Notwendigkeit, in der Form ohne Zögern — ich habe nie eine Wahl
gehabt Alles geschieht im höchsten Grade unfreiwillig; aber wie in einem
Sturme von Freiheitsgefühl, von Macht, von Göttlichkeit." S. Heinr. Scholz,
Religionsphilosophie, 2. Aufl., S. 289 f., dazu die erläuternden Bemerkungen
von Scholz, S. 290.



— 74 —

zu bejahen. „Amor fati: Das sei von nun an meine Liebe1)!"
„So will's mein schaffender Wille, mein Schicksal. Oder dass

ich's auch redlicher sage: solches Schicksal gerade — will mein
Wille*)." — Wollen bedeutet hiernach: sein Schicksal selbst in
die Hand nehmen und also frei werden. „Wollen befreit: denn
das Wollen ist Schaffen : so lehre ich. Und nur zum Schaffen
sollt ihr lernen3)! „Wollen befreit: das ist die wahre Lehre von
Wille und Freiheit *)." — Doch Nietzsche verhehlt sich die Frage
nicht, ob jeder zu solchem Schaffen berufen sei; ob er den

Anspruch auf diese höchste Freiheit erheben dürfe. „Bist du
ein solcher, der einem Joche entrinnen dürfte? Es gibt manchen,
der seinen letzten Wert weg warf, als er seine Dienstbarkeit
weg warf5)." — Freiheit ist eben nicht Willkür, sondern wer
frei werden will, rauss es durch sich selbst werden, und er kann
es nur werden, indem er sich selbst das Gesetz gibt. „Wir aber
wollen die werden, die wir sind, die Neuen, die Einmaligen,
die Unvergleichbaren, die Sich-selber-Gesetzgebenden, die Sich-

selber-Schaffenden6)!" — Darum stellt er sich selbst die Frage:
„Bist du eine neue Kraft und ein neues Recht? Eine erste
Bewegung? — Kannst du dir selber dein Böses und dein Gutes

geben und deinen Willen über dich aufhängen wie ein Gesetz

Kannst du dir selber Richter sein und Rächer deines Gesetzes7) ?"

— So tritt auch Nietzsche für die Autonomie des Willens ein.
Eben darum will er den Menschen frei machen von den
Bindungen der Vergangenheit, von ihren Wertungen und Gesetzestafeln.

Der Mensch, der ihr angehört, ist „etwas, das
überwunden werden muss"8). — Die alten Ideale und die in sie
eingeschlossenen moralischen Vorurteile sollen fallen, sowie die
alten Götterbilder gefallen sind. „Tot sind alle Götter: nun
wollen wir, dass der Übermensch lebe9)." — Zu ihm ist der
Mensch, des Menschen Wille die Brücke. In ihm erkennt die
Menschheit ihr grosses Ziel, das Ziel, das ihr den Gottesglauben
ersetzen soll. — Aber noch einmal: nur aus des Menschen

') Fröhl. Wissenschaft, Bd. 5, S. 209.

J) Zarathustra, Bd. 6, S. 125.

3) 1. c, S. 301.
4) 1. c, S. 125.

s) 1. c, S. 92.

•) Fröhl. Wissenschaft, Bd. 5, S. 257.

') Zarathustra, Bd. 6, S. 91 f.

¦) Bd. 6, S. 289.
") Bd. 6, S. 115 u. 123.



— 75 —

Willen und nur durch ihn erwächst dieses letzte und höchste
Ziel des Lebens. So ist es zu verstehen, dass Nietzsche im
Willen den Schwerpunkt seiner Philosophie erkannte und dass

er mit, religiöser Inbrunst von der Macht des Willens gesprochen
hat. „Oh du mein Wille! du Wende aller Not, du meine

Notwendigkeit! Spare mich auf zu einem grossen Siege1)!" Man

fragt sich : Redet hier ein Gläubiger von der übermenschlichen
Macht, von deren Walten er das Höchste erwartet? — Jedenfalls
hat Schrempf wohl Recht, wenn er im Anschluss an diese Sätze

meint, dass Nietzsche's Atheismus „offenkundige Selbsttäuschung"
sei2). Der Allgewalt des religiösen Glaubens wollte er entfliehen,
jede religiöse Lebensdeutung hinter sich werfen. Aber da er
den Alltag des Lebens und seine Niedrigkeit ohne den
Gottesglauben nicht ertrug, nicht ertragen konnte, klammerte er sich
an des Menschen Willen als das schöpferische Prinzip, das eine
höhere Zukunft der Menschheit in sich barg. — Allerdings hat
er im Grunde auch dieses Prinzip ausser Wirksamkeit gesetzt
und t illusorisch gemacht durch seine Lehre von der ewigen
Wiederkunft aller Dinge. Denn sie schliesst ja, wie sich Nietzsche
selbst gesteht, auch „die ewige Wiederkunft des Kleinsten" in
sich ein3), ja sie versperrt den Weg zur Höherentwicklung und
damit auch zum Übermenschen durch eine unaufhebbare
Schranke. — Doch das soll uns in diesem Zusammenhang nicht
weiter beschäftigen.

Wir begegnen hier einfach der immer wieder zu
beobachtenden Tatsache, dass Nietzsche Gedanken, die er mit
stärkstem Gefühlsakzent aufgegriffen hatte, sich auswirken
lässt, ohne danach zu fragen, ob diese Einfälle sich dem Gefüge
seiner Gedanken im ganzen einfügen liessen. Er ist kein
Systematiker, kein Logiker, sondern wesenhaft ein Künstler oder

Prophet, der sich von irrationalen Empfindungen bestimmen
lässt. So liegen denn auch in seiner Willens- und Freiheitslehre
unausgeglichen die Motive seines Denkens nebeneinander. Er
fühlt sich als Epikuräer, weil er das Walten der Vernunft, des

zwecktätigen Geistes, der göttlichen Vorsehung in seiner

Erklärung des Weltgeschehens und des Lebens ausgeschaltet hat.
Insofern erscheint ihm die Welt als ein Gefüge der Notwendig-

') Bd. 6, S. 313.
s) Chr. Schrempf, Friedr. Nietzsche, S. 125.

J) Zarathustra, Bd. 6, S. 320.



— 76 —

keit, jedes einzelne Ereignis als Zufall, als blindes Ungefähr,
als Fatum, mit dem man sich abzufinden hat, ja das man sogar
lieben sollJ). Gleichwohl ergibt sich aus dem Würfelspiel des

Zufalls gelegentlich als Glückstreffer „etwas" Vernunft und

Zweckmässigkeit, und im persönlichen Leben mag sich diese

Erfahrung zu dem illusionären Eindruck verdichten, als stünden
wir unter dem Walten einer Vorsehung. Entscheidend aber ist,
dass in diesem Spiel des Lebens der Willensmensch ersteht,
der nicht mehr bloss gewollt wird, sondern sich selbst will
und damit ein Ziel, das über die gegebene Welt und über den

gegebenen Menschen hinausführt zum Übermenschen. In ihm
wird der Wille schöpferisch. Er gestaltet den Menschen um
und erlöst ihn vom Geist der Schwere, er lässt ihn sich selbst
das Gesetz geben. Er gestaltet damit die Welt um und schafft
einen höheren Typus Mensch und in ihm eine höhere Zukunft. —
Nietzsche hat allgemein den Willen und auch das Gefühl der
Willensfreiheit aus dem Mechanismus des Seelenlebens erklären
wollen — aber diese Erklärung stellt er hier völlig zurück.
Er behandelt den Menschen, den Willensmenschen, praktisch
genau so wie Kant als frei. Vermöge dieser Freiheit kann sich
der Wille selbst sein Gesetz, selbst sein Ziel geben. Ja, er kann
eine Art von Vorsehung spielen. Ist doch in seine Hand die
Möglichkeit gelegt, den höheren Menschen, den Übermenschen
zu „züchten". Doch dieser aus der Darwinschen Zuchtwahllehre
aufgegriffene Gedanke, um dessen Begründung sich Nietzsche
wenig Sorge gemacht hat, will weniger besagen als der
prophetische Appell an die Berufenen, durch den er für seinen
Glauben an das Ideal höherer Menschlichkeit Jünger werben
möchte. Denn trotz aller gewollten Einsamkeit hat Nietzsche
solche Jüngerschaft ersehnt und erhofft8). War das aber alles
möglich ohne den Glauben, dass sein Leben eine Entscheidung
bedeute, und zwar eine Entscheidung, die ihn nicht nur
persönlich betraf, sondern darüber hinaus eine Schicksalswende
der Menschheit einleite3). — Und war dieser Glaube möglich
ohne den tiefergehenden Glauben an die Freiheit und Selbst-

') Den von Nietzsche so hoch geschätzten Griechen ist es nicht
eingefallen, das Fatum zu lieben, bemerkt hierzu Schrempf a. a. O., S. 79.

') Vgl. die ergreifende Dichtung „Aus hohen Bergen" in dem
Nachgesang zu „Jenseits von Gut und Böse", Bd.

*) Vgl. hierzu die Selbstdarstellung in „Ecce homo".



— 77 -
bestimmung der Menschheit, für die nun der Augenblick
gekommen sei, wo sie mit ihrem Leben anfangen könne, was sie
wolle ') Mochte Nietzsche auch den indeterministischen Sinn
dieses Augenblicks dadurch verkleiden, dass er davon sprach,
dass „hier die Notwendigkeit die Freiheit selber sei, die selig
mit dem Stachel der Freiheit spiele" 2) — hier handelte es sich
doch um mehr als ein Spiel, hier handelte es sich um eine Tat,
die aus der letzten eigenen Tiefe entsprang und für die er
darum auch allein die Verantwortung tragen musste. So hat
Nietzsche nicht anders wie Kant die Autonomie des Willens
vertreten und die prophetischen Kundgebungen dieses
Willensphilosophen sind trotz aller naturalistischen Bindungen seiner
Philosophie indeterministisch empfunden.

Mit einem weiten Schritt sind wir von Epikur zu Nietzsche

gegangen. Denn beide Denker sind dadurch verbunden, dass
ein starkes Motiv ihres Glaubens an die Willensfreiheit in ihrer
irreligiösen Lebenseinstellung gegeben war. Der Glaube an den

schöpferischen Menschen soll den Glauben an die schöpferische
Allmacht und Vorsehung Gottes ersetzen. Dass sich dieser
Glaube in einer im übrigen völlig naturalistischen Philosophie
nicht halten lässt, wird weder empfunden noch erkannt. Doch
macht Epikur immerhin den Versuch, die Freiheit gleich dem
Zufall als ein Element des naturalistischen Geschehens zu
begreifen, während bei Nietzsche die Freiheit als eine im Grunde
unbegreifliche Forderung an den naturalistisch gebundenen
Willen erscheint.

Es ist wohl nur der naturalistischen Zeitphilosophie, der
Nietzsche in seinem Denken verhaftet war, zuzuschreiben, dass

er hier die Klarheit des platonischen Sokrates sich nicht
anzueignen vermochte. Er hätte sonst der Einsicht sich nicht
versagen können, dass die Werte, durch deren Anerkennung der
Weise sich selbst verpflichtet, nicht aus dem mechanischen

Ablauf seiner Lebensfunktionen zu erklären seien. Er hätte

gleicher Weise die Überlegenheit des sittlichen Willens über
das Fatum erkennen müssen und damit dem Gedanken der

sittlichen Freiheit eine tiefere Begründung gegeben, als dem

Liebhaber des Zufalls möglich war. — Für uns aber ist es ge-

') S. oben S. 9.

2) Zarathustra, Bd. 6, S. 289.



— 78 —

boten, dieser Begründung nachzugehen, die uns einen weiteren
Einblick in unser Problem verschaffen soll.

In den platonischen Dialogen gibt Sokrates diese Begründung
auf clem Wege dialektischer Entwicklung. Durch die Einsicht
in das, was gut und gerecht ist und seiner Glückseligkeit dient,
wird der Mensch Herr seiner selbst und gewinnt die Freiheit.
So völlig überzeugt ist dieser Philosoph der Willensstärke1) von
dem Gedanken, dass der Mensch sich durch Einsicht selbst zu
beherrschen und zu bestimmen vermöge, dass er den seltsamen
Satz ausgesprochen hat: Niemand fehlt freiwillig. Niemand kann
wider seine bessere Einsicht handeln2). Diese Selbstgewissheit
mutet uns fast wie eine Ungeheuerlichkeit an, ja wir würden
sie für oberflächlich halten müssen, wenn wir nicht aus der
Lebensgeschichte des griechischen Weisen wussten, dass er sich
selbst diese Freiheit im Kampf mit einer höchst leidenschaftlichen

Natur errungen3) und dass er für die Bewahrung dieser
sittlichen Freiheit den höchsten Preis, die Hingabe des eigenen
Lebens, gezahlt hat. — Schon damals musste der Gedanke der
sittlichen Freiheit seine Möglichkeit gegen den Widerspruch
einer naturalistischen Philosophie erweisen. In plastischer
Anschaulichkeit schildert uns Plato den tiefgreifenden Gegensatz
beider Denkweisen und das Versagen der naturalistischen
Erklärung am Beispiel des im Gefängnis sein Ende erwartenden
Sokrates. Die Motive, die diesen bewegen, den Gesetzen seiner
Vaterstadt die Treue zu halten, auch wenn er darüber sterben

muss, haben wahrhaftig nichts zu tun mit seiner physischen
Konstitution, mit der Stellung seines Knochengerüsts, der
Anspannung der Sehnen und Muskeln. Seine gegenwärtige Lage
ergibt sich nicht aus der Haltung seines Leibes, sondern aus
dem freien Entschluss, lieber Unrecht zu leiden als zu tun. Der
Einwand aber, dass er ohne seinen Körper nicht so handeln
könne, wie er handle, und dass darum nur im Körper die
Ursache seines Handelns zu suchen sei, verwechseln die wahre

') Diog. Laert, VI, ll,ai*>ra£xij di W/r acczijv jtgtK eidat/toviav, /ojdrruc ngoticoftirrjv
Un m Zcoxgcmxric la%voç (nach Antisthcnes).

2) Xenoph., Memorab., III, 9, IV. 6. Plato Apol., 25, e Protag, 329 ff.
3) So der Bericht des Phaedon v. Elis über die Begegnung des Sokrates

mit Zopyros, der im Antlitz des Sokrates das Gepräge starker Sinnlichkeit
erkannt habe. Den lebhaften Widerspruch seiner Schüler habe S. mit dem
Bemerken beschwichtigt: „Er hat recht gesehen, doch bin ich all' dieser
Begierden Herr geworden." b. Cicero Tuscul, N. 37, 80.



— 79 —

Ursache (xò ahwv iw òrti), in diesem Falle die al'çsoiç tov
ßsXxfarov, mit dein Objekt, vermittelst dessen sich der kausale
Vorgang vollzieht (sxsïvo, dvsv ov xò autor ovx civ nor'si"^ aïxiov)*).
— Es ist nicht zu viel gesagt, wenn man behauptet: in diesen
Sätzen ist die Auseinandersetzung der idealistischen Denkweise,
die die Teleologie des Wertlebens zu ihrem Rechte kommen lässt
mit dem naturalistischen Positivismus entscheidend angebahnt.
Es ist erkannt, dass der menschliche Wille, insofern or durch
sittliche Wertgedanken bestimmt wird, damit auf eine unbedingte
Verpflichtung stösst, die aus den Bedingungen der physischen
Konstitution nicht zu erklären ist. Und dieser Gedanke und das
hier gegebene Beispiel haben eine so tiefgreifende Wirkung
geübt, dass die versinkende römisch-griechische Welt und mit
ihr auch das älteste Christentum in Sokrates immer wieder den
Weisen und zugleich den Heros gefeiert haben, der durch die
sittliche Tatkraft seines Willens die Überlegenheit über sein
Schicksal gewann.

Doch dieses Schicksal hat als Hintergrund nicht nur den
Entschluss des willensstarken Denkers, das Rechte zu tun,
sondern auch ein starkes religiöses Empfinden. Dass die Gerechtigkeit

eine wesentliche Bestimmung der Frömmigkeit ausmacht,
das hat wohl nicht nur in der Schilderung Piatos im Dialog
Euthyphron ein Bcstandstück der sokratischen Überzeugung
gebildet, sondern ist wirklich eine tragende Stütze im Leben
dieses Philosophen gewesen. Ja, hier entbehrte das sonst so

verstandeskühle Leben nicht des mystischen Einschlags. Im
Dämonion glaubte er eine göttliche Stimme zu erkennen, die
ihn jedesmal warnte, wenn er etwas zu tun versucht war, was
zu seinem Wesen nicht passte. Man hat in diesem Dämonion
nur eine Art Instinkt sehen wollen, eine aus den unbewussten

Unterströniungen des Seelenlebens auftauchende, dunkle aber

richtige Einsicht in das, was seiner Natur gemäss war *). Die

Erklärung verfehlt indessen die religiöse Deutung, die Sokrates
dieser Stimme zweifellos gegeben hat. Er sah hier eine Macht,
die sein Leben umgrenzend umfasste und ihm sagte, was ihm

verwehrt sei. Vielleicht lässt sich von diesem Punkte aus auch

') I'haedon 99 B.
*) S. Th. Gomperz, Griech. Denker, Bd. 2 (2. Aufl.), S. 71. — Tiefer

greift die Erklärung in dem schönen Aufsatz von E. Kühnemann, Sokrates
Logos, 1919, S. 262.



— 80 —

das Wesen der sittlichen Freiheit, die er für sich errungen, am
besten deutlich machen. — Diese Freiheit bewegt sich zunächst

ganz im menschlichen Lebenskreis und in den Fragen, die
Herkommen und Sitte in diesem Kreis seinem nachdenklichen
Wesen stellen. Sein Forschungstrieb zielt hierbei immerfort nach
Aufklärung und Einsicht in das Wesen der Dinge, in die Gründe
des Handelns. Letzthin sucht er nach der Erkenntnis der inneren
Gesetze, die den Menschen verpflichten. Doch diese nachdenkliche,

grübelnde Lebenshaltung, die im Verkehr mit anderen
immer wieder nach unbemerkten Tiefen bohrt, hebt ihn aus
dem Lebenskreis heraus, der seinen täglichen Umgang bildet.
Er wird zum Sonderling, der, obwohl er mit dem Alltagsleben
ganz verwachsen erscheint, obwohl er sich in seinem Behaben
einer bewussten Gewöhnlichkeit befleissigt, doch all' dem mit
Ironie gegenübersteht, weil er überall den trügerischen Schein
und die Wertgrenze sieht. So zeigt er sich als den Unabhängigen
und Ungebundenen, als den, der frei unter dem eigenen Gesetz
steht und das eigene Gesetz lebt '). Dieses Gesetz aber legt
ihm die Verpflichtung auf, den ihm eigenen Charakter als Philosoph

zu bewahren. Die in diesem Charakter gestellte Aufgabe
fordert die stetige Bewältigung des Lebens durch das Denken.
Logik und Ethik gehen hier zusammen, und aus ihrer Verbindung

erwächst Sokrates die Unabhängigkeit und Freiheit des

Wollens und Handelns. Die Selbstmacht des Denkers kommt
in dieser erlebten Freiheit zum Ausdruck. In ihr prägt sich das
starke geistige Vermögen einer ganz einzigartigen Persönlichkeit
aus, die sich, so mochte es scheinen, in allen Entscheidungsfällen

auf sich selbst verlassen konnte.

Und doch hat auch Sokrates die Grenzens eines Vermögens
gefühlt. Die Dialektik, die grosse Leidenschaft seines Denkerlebens,

ist Unruhe in sich selbst, sie hebt immer das Fragwürdige
hervor. So sieht sich Sokrates getrieben, immer wieder die

Begriffe zu umkreisen und ihre Blossen auszuspähen. Oft genug
mochte das dialektische Verfahren zu einem Ergebnis führen,
das die vorhandene Unsicherheit nur noch betonte und keine
letzte Klarheit brachte. Der Vernunftradikalismus spürte hier
seine eigene Unzulänglichkeit. Aber der Philosoph, der lehrte,
dass das Wissen um das eigene Nichtwissen erst den Weg zur

Kühnemann a. a. 0., S. 257.



— 81 —

Erkenntnis erschliesse, mochte in diesem Nichtwissen nicht nur
Grenzen der Erkenntnis, sondern auch des eigenen Willens und
der Freiheit erblicken. In den Zweifelsfällen, in welchen er sich
nicht auf die eigene klare Einsicht verlassen konnte, horchte
er auf die warnende göttliche Stimme, die auch seinem Handeln
die Grenzen zog.

Am Ende tritt hier die Tatsache in die Erscheinung, dass

die Lösung, die Sokrates in der Willens- und Freiheitsfrage
gefunden, eine ganz persönliche ist. Sie ist auf seine ganz in-
tellektualistische und zugleich willensmächtige Natur
zugeschnitten, in der das Denken den Charakter bildete. Das hat
man schon in seinem Schülerkreise, wie eine Bemerkung des

Antisthenes erkennen lässt1), empfunden. In der Tat liegt ja die
Frage nahe genug, ob nicht gar mancher an des Sokrates
Stelle die ihm im Gefängnis angebotene Möglichkeit zur Flucht
benutzt hätte. Der Willensstarke, der sich aus eigenem
Entschluss an das Gesetz gebunden hielt, mochte dieser Versuchung
begegnen, der Willensschwache wäre ihr gewiss unterlegen.

Hier tauchen neue Gedankenmotive für die Behandlung
unseres Problems auf, die der Selbstsicherheit des Sokrates
noch fern lagen, von Plato aber schon erwogen worden sind.
In dem zentralen Gedanken geht dieser mit seinem grossen
Lehrer einig, dass die sittliche Freiheit des Menschen auf seiner
Selbstbestimmung durch Vernunft beruhe. Aber bedenklicher
steht er der Frage gegenüber, ob die Vernunft sich immer
durchzusetzen vermöge. Er weiss, dass die seelische wie die
sittliche Verfassung des Menschen tiefgreifende Gegensätze
aufweist. Er weiss, dass dieser Verfassung entsprechend der
Wahlwille des Menschen sich betätigt, indem er dem Lustwert
folgt, der ihm gemäss ist2). Mit dieser Auffassung erweist sich

Plato durchaus als psychologischer Determinist. Trotzdem hält

er an der Verantwortung des Menschen für sein Tun fest. Denn

die seelische Verfassung, die ihn zu diesem Tun treibt, hat er
sich in vorzeitlicher Lebenswahl selbst gegeben. Denn so lautet

der Ratschluss der Schicksalsgöttin : „Nicht wird euch ein

Dämon erküren; ihr werdet euch den Dämon selbst erwählen."

Die Verantwortung, „die Schuld fällt dem Wähler zu, Gott ist

*) cf. Diog. L., VI, 11.

») Leg., V, 733 u. 734; X, 904.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft i, 1931.



— 82 —

schuldlos"*). Man hat zwar gemeint, dass Plato trotz dieser
stark betonten Erklärungen seinen Determinismus nicht
aufgebe, da ja die Seelen bei ihrer Wahl der Lebenslose durch
die Erfahrung ihres früheren Lebens geleitet würden2). Das
trifft wohl zu, beweist aber nicht, dass die vorzunehmende Wahl
nun schon eindeutig festgelegt wäre. Ausdrücklich bemerkt
Plato, dass die Zahl der Lose und damit der künftig möglichen
Lebensläufe weit grösser sei als die Zahl der Wählendens).
Überdies heisst es, dass die Wahl meistens (rot noXXä), also doch
wohl nicht immer, der früheren Lebenserfahrung entsprechend
vorgenommen werde. Entscheidend aber ist, dass im Mythos
die Seelen erst nach vollzogener Wahl vor die Schicksalsgöttinnen

treten und nun von Lachesis den Dämon zugewiesen
erhalten als Wächter ihres Lebens und Vollstrecker ihrer Wahl,
und dass erst dann Atropos ihrem Schicksal unabänderliche
Gültigkeit verleiht und sie unter dem Thron der Notwendigkeit
hindurchgehen4). Alle diese Züge des Mythos verlieren ihre
sinnvolle Bedeutung, wenn schon zuvor die Seelenwahl unter
dem Zwang der Notwendigkeit gestanden hätte. — Schliesslich
müssen wir uns bei der ganzen mythischen Schlusserzählung
des Staates doch fragen, was ihre Absicht sei — und da
besteht kein Zweifel, Plato will mit Hilfe des orphischen Mythos
die Verschiedenheit des Wertgehaltes menschlicher Lebensläufe
erklären und vor allem die Tatsache verständlich machen, wie
das Böse in diesen eine so verderbliche Gewalt entfalten könne.
Hier soll die Gottheit entlastet werden. Nicht göttlicher Wille
ist die furchtbare Verkehrung des menschlichen Lebensschicksals
und Willens, sondern eigener Entschluss und eigene Wahl. Und
da nun allerdings für solche Wahl im Rahmen des zeitlich
gebundenen Lebens kein Raum blieb — denn in ihm sollte
auch nach platonischer Auffassung alles in ursächlicher
Verknüpfung geschehen6) —, so verlegte Plato diese Wahl in
einen vorzeitlichen Augenblick von höchster Verantwortungsstärke

6). Denn alles Folgende hängt genau so wie bei Kierke-
1) IIoXtzEia, X, 6l7e „ovx v/iäc diu/i(ov XqÇrzat, nXX iststç lìai'fiova atcrjoeouc... aìzia èXofUvov.

fteòc àvatzi(Kut

*) L.c, X, 620a.
3) 618 a.
4) noXtxsia, X, 620, d, e 621 a.
6) TimaeUS, 28 a. nÏIâvôè... to ytyvófXFVov vjz air tov rivas iÇàvdyxrjç ytyvecr&at narri yàg

àôvvaTOv ^a>pt!ç alztov yèveatv o%eìv.

IloXtj. X, 618 b. „rytfa òr)... 6 nàç xivòvvoc àvÒQW7itpxaì dia ravza fiâXtoza imfiekrjTiov.



— 83 —

gaard von ihm ab. Mag darum das erfahrungsmässige Wollen
und Handeln in ungebrochener und stetiger Notwendigkeit sich
entwickeln, dieser Augenblick und der in ihm enthaltene Akt
bildet die begründende Prämisse, und deren Annahme oderWahl
ist frei, mögen auch alle Folgerungen, die aus ihr gezogen
werden, notwendig sein. — Plato hat hier, wenn auch in der
Form des Mythos, Kants Lehre von der intelligibelen Willensfreiheit

vorweg genommen, mehr noch die verwandte Lehre
Schopenhauers, insofern dieser die Willens- und Charakterprägung

auf eine vorzeitliche, intelligibele Tat zurückführt M.

Doch schon in der ausgehenden Antike hat der platonische
Mythos von der durch eigene Wahl ihr Lebensschicksal
bestimmenden Seele durch Biotin bedeutsame Ergänzungen erfahren.
Auch ihm zufolge soll der vorzeitliche intelligible Charakter
den empirischen bestimmen. Die Seele hat ihn aus eigenem
Entschluss gewählt und damit sich den Dämon gegeben, der
ihrem Körper, mit dem sie im Sinnlichen verbunden ist, das

Gepräge verliehen hat2). Mit dieser Verkörperung ist beides

gegeben: das besondere Bewusstsein, das dem einzelnen zukommt,
und das Lebensschicksal, das er nun im Zusammenhang des

Erdenganzen erfährt, dem er nun vermöge seiner Verkörperung
als ein Teil angehört. Doch die Notwendigkeit, der er damit
verfällt, hat er sich selbst auferlegt, indem er dieses Dasein
und dieses Erdenschicksal sich selbst erwählte. Er hat darum
auch keinen Grund zur Klage. Denn er hat dieses Schicksal
selbst gewollt8), wobei sein Wille keineswegs blind, sondern
durch die Erfahrung in früheren Lebensläufen belehrt und

geleitet war. Allerdings auch diesen Erfahrungen geht ein erster,
absolut freiwilliger Entschluss voraus, ein Akt intelligibeler
Freiheit, der dann alles Folgende bedingt. Dieser erste und

ursprüngliche Freiheitsakt kann nicht mehr begründet werden.
Man kann dafür nur die Unwissenheit der Seele verantwortlich
machen, die nicht wusste, was sie tat, als sie den niederen

Zustand innerhalb der Sinncswelt gegen den höheren im
Intelligibelen vertauschte4). — In diesen Sätzen spiegelt sich die

>) Schopenhauer, Über die Freiheit des Willens, Abschnitt V; Welt
als Wille und Vorstellung, Buch IV, § 55.

') Plotin, Ennead, III, 4, 5.

') L. c, IV, 3.

4) S. Arthur Drews, Plotin und der Untergang der antiken
Weltanschauung, 1907, S. 209 f. Ennead, IV, 8, 7.



— 84 -
alte sokratische Lehre, dass niemand mit klarem Wissen und

freiwillig fehle. Wie aber bei dieser Einstellung jemand für
einen Akt der Unwissenheit verantwortlich gemacht werden
kann, hat auch Plotin nicht zu erklären vermocht.

Die Schwierigkeiten, denen sein Denken hier begegnete,
haben ihn bei der Behandlung unseres Problems schliesslich
doch wieder in eine Auffassung hineingetrieben, die dem stoischen
Determinismus sehr nahe kam. Er hat diese Auffassung in einem
geistvollem Bilde veranschaulicht, das die enge Verknüpfung
von Vorsehung und Willensfreiheit, von Schicksal und Schuld
im Leben darstellen soll*). „In den Dramen, welche die Menschen
gemacht haben," so führt Plotin in diesem Zusammenhang aus,
„gibt der Dichter die Worte, aber die Schauspieler sind von
sich aus ein jeder nur für die gute oder schlechte Art ihres
Spiels verantwortlich; denn ihre Aufgabe besteht nicht bloss

darin, die Worte des Dichters herzusagen. In dem wahrhafteren
Drama der Welt jedoch, dessen einzelne Teile dichterisch
veranlagte Menschen nachahmen, ist die Seele der Schauspieler,
und ihre Rolle empfing sie vom Schöpfer. Wie die Schauspieler
in unserer Welt ihre Masken, ihre Kleider, ihre Prachtgewänder
wie ihre Lumpen empfangen, so empfängt auch die Seele im
Drama der Welt ihr Schicksal keineswegs willkürlich ; es

entspricht vielmehr ihrem Charakter. Und indem sie sich ihrem
Schicksal anpasst, spielt sie ihre Rolle in dem Drama, welches
die Weltvernunft leitet. Dann trägt sie ihre Taten, und was
sonst ihrem Charakter entspricht, wie eine Art Gesang vor.
Die Stimme und die mehr oder weniger schöne Gestalt des

Schauspielers erhöhen entweder die Schönheit der Dichtung,
oder er macht mit seiner schlechten Stimme das Drama zwar
nicht anders als es ist, erweist sich aber selbst als Stümper.
Der Dichter des Dramas aber entlässt ihn als guter
Kunstrichter mit verdientem Tadel und verwendet ihn höchstens für
geringere Rollen, während er den guten Schauspieler in
ehrenvolleren Rollen und womöglich noch schöneren Dramen
verwendet. So tritt auch die Seele in das Weltdrama der Schöpfung
hinein, übernimmt eine Rolle, bringt für die Darstellung den
ihr angeborenen guten oder schlechten Charakter mit, wird bei
ihrem Auftreten unter die Schauspieler eingereiht, empfängt

') Vgl. M. Wundt, Plotin, Studien zur Geschichte des Neuplatonismus.
1919, S. 33 f. - Drews a. a. O., S. 190 ff. Ennead, III, 2, 17.



— 85 —

alles andere ohne Rücksicht auf ihre Person und ihre Leistungen
und trägt endlich Ehre oder Strafe davon. Diese Schauspieler
haben aber vor denen in einem gewöhnlichen Theater insofern
etwas voraus, als sie auf einem weit grösseren Schauplatz als
dem einer Bühne ihre Rollen spielen und der Schöpfer ihnen
das Weltall zur Verfügung stellt. Auch besitzen sie grössere
Freiheit in der Wahl ihres Ortes, sie, die Ehre und Schande
dadurch festsetzen, dass sie sich selbst an Ehre und Schande

mitbeteiligen, da jede Seele den Platz einnimmt, der ihrem
Charakter entspricht."

Im ganzen setzen die hier angeführten wie auch die
folgenden Erörterungen Plotins sich die Rechtfertigung seines
ästhetischen Vorsehungsglaubens zum Ziel, der ja ein wesentliches

Bestandstück seiner Weltanschauung bildet. Dem
entspricht, dass auch sein Interesse an der Willensfreiheit des

Menschen hauptsächlich auf die Frage gespannt ist: Kann
dieser durch seine freie Willenstat die Weltordnung, die durch
die göttliche Weltvernunft festgelegt ist, irgendwie stören —

Plotin lehnt diese Möglichkeit ab: denn dashiesse „Schauspieler
einführen, die etwas anderes sprechen als die Worte des Dichters,

als ob das Drama an sich unvollständig wäre, und sie die

vom Dichter gelassenen Lücken ergänzen mussten. Die
Schauspieler wären dann nicht mehr Schauspieler, sondern ein Teil
des Dichters, und dieser wusste voraus, was sie sagen werden,
um imstande zu sein, das Übrige in ununterbrochenem
Zusammenhang damit zu verbinden1)".

Indessen ist mit dieser Abweisung das Problem doch noch
nicht völlig gelöst. Denn die Frage nach der Entstehung des

Bösen, so hat Plotin selbst gefühlt, bleibt noch im Rückstand.
So macht er sich selbst den Einwurf: „Wie kann es dem
Göttlichen gegenüber noch Gottlosigkeit geben, wenn das Göttliche
selbst sie hervorbringt? Das wäre doch gerade so, wie wenn
ein Dichter in seinem Drama eine Person auftreten lässt, deren
Rolle darin besteht, ihn selbst, den Dichter des Dramas, zu

schmähen und herunterzureissen*)."
Wie dieser Gedanke Plotin absurd erscheint, so hat nach

seinen metaphysischen Voraussetzungen das Böse wie das Häss-

') Ennead, III, 2, 18; s. Wundt, I. c, S. 34.

') Ennead, III, 2, 16; s. Wundt, S. 35.



— 86 —

liehe wohl in der sinnlichen Welt seine Stelle, nicht aber in
der Welt des Seienden. In der sinnlichen Welt aber stellt es

sich vermöge eines alogischen Dranges der Weltseele zur Ver-
stoftiichung und Verkörperlichung ein. Der Stoff aber ist das

Gestaltlose, Gesetzlose, Unbestimmte, das stets Bedürftige, nie
Ruhende und darum Unbefriedigte. Diese dem Stoff eigene Natur
macht ihn zugleich zum Bösen an sich, zum Urbösen '). — Was
nun dieses Böse sei, lässt sich nicht sagen, weil es keine Qualität

und Bestimmtheit, keinen Anteil am Sein hat. Und doch

gewinnt dieses Nichtseiende Gewalt über das Seiende. Denn
es zieht die Seele aus der intelligibelen Welt in die Welt des
Scheins herab. Auf diesem Wege verliert die Seele die Erkenntnis
ihres Ursprungs und verunehrt sich selbst, indem sie immer mehr
den sinnlichen Begierden nachgeht und erliegt2).

In dieser Lage erscheint nun der Philosoph als ein Apostel
der Freiheit. Es kommt ihm nicht so sehr auf theoretisches
Erkennen, als „auf sittliche Erweckung an, die unmittelbar von
Mensch zu Mensch wirken" sollte8). Seine dvaywyai sind
Bekehrungspredigten mit dem Ziel, den Menschen zur
Selbstbesinnung bringen, zur Einkehr in sein wahres Selbst4). Die
sinnlichen Begierden müssen daher gebrochen werden und der
höhere Mensch, von dem das gewöhnliche Bewusstsein nichts
weiss, der aber doch verborgen in uns wirkt, soll die
Herrschaft über unser Leben in die Hand nehmen, indem er die
Vernunft zum eigentlichen Führer des Willens macht6). So

wird die Seele frei, indem sie sich aus ihrem eigenen unmittelbaren

Wesen heraus betätigt. Denn Freiheit ist nichts anderes,
als eben nur die vernünftige Entschliessung zum Guten, und
diese kann sich immer nur im Einklang mit der Gesamtvernunft
betätigen, von der die individuelle Vernunft nur eine Ausstrahlung
und Teilbetätigung darstellt6). Mit diesen Gedanken bewegt
sich Plotin ganz im sokratischen und zugleich stoischen Geleise.
Der Begriff der Freiheit wird genau so wie der Begriff der

') Vgl. hierzu die Ausführungen und Zitate b. Drews, Plotin, S. 143—148.
') Cf. Ennead, III, 3, 4.

*) M. Wundt, Plotin, S. 16 u. 18.

4) L. c. S. 58.
4) Ennead, I, 2, 7, u. die Apostrophe I, 6, 9, „Höre nicht auf, wie ein

Bildhauer an deinem Bilde zu meisseln, bis dir der göttliche Glanz der
Tugend entgegenleuchtet" usw.

e) III, 1, 9 u. 10; VI, 8, 3 bis 7; Drews, S. 178.



— 87 —

Tugend ganz intellektualistisch gefasst. Denn der Intellekt ist
frei durch sich selbst; das Gute aber macht frei und ist das
Ziel der Freiheit, und darum kann ein Streben, das aus der
Erkenntnis, etwas sei das Gute, entspringt, auch nicht als ein
unfreies bezeichnet werden ').

Und doch führt uns dieses Streben, die Bemühung, uns in
den Ideengehalt und in die Ordnung der Allvernunft zu
versetzen, noch nicht zum letzten Ziele. Denn bei diesem Streben
handelt es sich immer noch um die persönliche Lebensgestaltung,
und so bleibt hier auch das persönliche Selbstbewusstsein noch
erhalten. — Um aber das höchste Ziel und das höchste Gut zu
gewinnen, müssen wir uns selbst aufgeben, unsere persönliche
Eigenart und Besonderheit vergessen. Wir müssen ganz eingehen
in das göttliche Wesen, das in uns waltet und denkt. Hierbei
wird die Seele mit dem schöpferischen Intellekt eins. Sie denkt
alle Dinge, weil sie alle ist und sie ist alle Dinge, weil sie alle
denkt8). Sie nimmt durch intellektuelle Anschauung an dem
entfalteten göttlichen Weltbewusstsein teil und gelangt so zur
Ähnlichkeit mit Gott (ofioiwoiç ngòc D-sòv)*). Die Selbsttätigkeit
der Seele hört hier auf. Sie lebt ganz in der Ideenwelt des

göttlichen vôvç. Dieser steht ihr nicht mehr fremd und äusserlich
gegenüber, sondern sie ruht in ihm, sie ist völlig mit ihm
verschmolzen 4). Doch in diesem Zustand der Ekstase, in dem die
menschliche Seele ausser sich ist, soll sie nun noch die letzte
Grenze überschreiten, die endliches und göttliches Wesen
voneinander scheiden. Denn wie die Ideenwelt in ihrem tiefsten
Grunde eine Entäusserung des göttlichen Wesens von sich selbst
bedeutet, so muss auch die Seele über alle intellektuelle
Betätigung und Wissenschaft hinausgelangen und die Hülle der
Ideenwelt durchdringen. Denn hinter ihr verbirgt sich erst das

Eine5). Wir müssen das Wissen von uns selbst und unser Selbst,
unser Bewusstsein und unser Sein zur Einheit bringen und uns

mit dem Einen selbst identisch fühlenfl). In diesem Augenblick
des unmittelbaren Zusammen fallens von Bewusstsein und Sein,

') Ennead VI, 8, 3-7; b. Drews, S. 239.

') L. e, VI, 2, 8.

") L. c, V. 3, 4; b. Drews, S. 269.

*) L. c, VI, 9, V, 5.

5) Enneard, I, 6, 9.

") L. c, V, 8, 11.



erlischt das Bewusstsein, die Funktion des Wissens, und es bleibt
nur das Sein vor allem Denken *). Indem die Seele Gott in
seiner Wesenheit erfassen möchte, muss sie auf die denkende
Beziehung zu ihm verzichten. Aller Inhalt des Denkens, ja das
Denken selbst muss ihr entschwinden. Sie harrt des Gottes, der
sie erleuchtet und durch sein Licht beseligt2). Es ist ein Zustand
völliger Selbstvergessenheit. Die Seele ist in Gott versunken
und verharrt in bewegungsloser Ruhe8). „Die Flucht des einzig
Einen zum einzig Einen stockt, der Prozess steht still. Die Seele
hat das Anderssein, die Unruhe des Werdens und Wechseins
überwunden und hat Frieden" 4). „So ist das Leben der
göttlichen und glückseligen Menschen, eine Befreiung von allen
Erdenfesseln, ein Leben ohne irdisches Lustgefühl, eine Flucht
des einzig Einen zum einzig Einen"6).

Wir sind den Stufen, durch deren Beschreitung wir nach
der Lehre Plotins die Freiheit gewinnen sollen, nachgegangen
und haben gesehen, dass dreimal auf diesem Wege uns die
Verheissung der Freiheit gegeben wurde. Auf der ersten Stufe

begegneten wir der sittlichen Freiheit, die sich durch die
Selbstbestimmung des Willens durch die Vernunft begründete, auf der
zweiten Stufe wurden wir zur Anteilnahme am göttlichen
Denken erhoben und genossen hier die Freiheit, die diesem

schöpferischen Denken in sich selbst eigen ist, auf der dritten
Stufe sollten wir die Welt und uns selbst, wir sollten unser
Denken und Bewusstsein vergessen und verlieren, um in Gott
unterzugehen. Im Absoluten sollten wir die absolute Freiheit
gewinnen. Der Zaubertrank des ekstatisch mystischen
Gotteserlebnisses ward uns angeboten, auf dass wir in einem Rausch
des Selbstvergessens und der Selbstvernichtung') eingingen in
das unfassbare, göttliche Wesen, das allein reine Tätigkeit und
darum auch allein im unbedingten Sinne frei ist. — Zu allen
drei Stufen der plotinischen Freiheitslehre lassen sich bei den

grossen Philosophen, die mit ihrer Zielsetzung des Freiheits-

') Vgl. Drews a. a. O., S. 273.

") V, 3; s. Wundt a. a. O., S. 72.
3) VI, 9, 7.
4) VI, 9, 11.
*) nKat ovTto i9m5v xal àvdçtimow ¦âeûov xal tvdaiju&vDv fiioç àjzaXXayr) jôjv rfjôe, fiîoç àv-q-

oovoç rctfv tf)Ò£, fpvyr) fióvov JTpôç fióvov. * L, C., 9, 11.
6) Vgl. hierzu die kritischen Bemerkungen bei H. Schwarz, der

Gottesgedanke in der Geschichte der Philosophie, I. Bd., 1913, S. 109 ff.



— 89 —

gedankens das abendländische Denken in der nachchristlichen
Zeit geprägt haben, Parallelen nachweisen. Kant hat, wenn auch
in anders gearteter Begründung, den Gedanken wieder
aufgenommen, dass die sittliche Freiheit auf der Selbstbestimmung
und der Selbstgesetzgebung der praktischen Vernunft beruhe.
Spinoza hat im fünften Buch seiner Ethik, das den bezeichnenden

Titel führt „de potentia intellectus sen de libertate
humana" in verwandter Art wie Plotin den intellektualistischen
Freiheitsbegriff vertreten. Denn im denkenden Mit- und
Nacherleben der göttlichen Bestimmungen für alles Geschehen werden
wir frei von ihrem Druck. Wir gewinnen Anteil an der
göttlichen Logik, die wir uns liebend zu eigen machen. Der aus
dem mystischen Gotteserlebnis entsprungene Freiheitsbegriff,
der in seiner Geltung nur aus den letzten Voraussetzungen
alles Denkens begriffen werden kann, hat sich endlich Fichte
zu eigen gemacht. Aber die weltflüchtige Nirwanastimmung
Plotins ist ihm fremd. Vielmehr fordert das Ich für jedes
Bewusstsein ein Nicht-ich, damit es an ihm seine Freiheit betätige.
Hier steht Fichte unter dem Einfluss des christlichen
Reichsgottesgedankens, der auch der im Absoluten gewonnenen Freiheit

einen Sinn geben wollte und darum immer wieder den
Menschen vor die Frage nach seiner Bestimmung stellte. Im
ganzen aber mag die Möglichkeit einer so vielfältigen Ausschau
auf die nachfolgende Entwicklung des philosophischen Freiheitsbegriffs,

zu der uns Plotin die Unterlagen bietet, die Gewähr
für die Bedeutung dieses Denkers geben, der auch bei der
Behandlung unseres Problems nicht alle, aber die wesentlichen
Motive der griechischen Philosophie zum Ausklang gebracht hat.

Doch auch für die Theologie hat Plotin, indem er den

platonischen Mythos von der vorzeitlichen Schicksalswahl der
Seelen aufnahm und in einem geistvollen Bilde seinerseits
veranschaulichte '), tiefgreifende Anregungen gegeben. — Um die

Bedeutung dieses Mythos und des plotinischen Bildes zu erfassen,
muss man sich folgende Fragen vorlegen : Steht nicht der Mythos
von der ersten und ursprünglichen Lebenswahl einer jeden
Menschenseele, dem wir bei Plotin begegnen '), in einer inneren
Verwandtschaft zu der tiefsinnigen Genesiserzählung vom ersten

') Siehe oben S. 847.

2) Siehe S. 84.



— 90 —

Sündenfall? Handelt es sich nicht hier wie dort um eine
entscheidende Willensprobe, ob der Mensch in ungebrochener
Einheit mit dem göttlichen Willen verharre oder nicht — Und
spiegelt sich nicht in den dieser ersten Wahl immer wieder neu
folgenden Lebenswahlen, die dann auch die Lebensform und
den sittlichen Lebenswillen bestimmen, die Lehre von der
göttlichen Gnadenwahl, insofern das Spiel der Menschen im Drama
des Lebens doch immer wieder den Weisungen des göttlichen
Dichters untergeordnet bleibt? Ist nicht selbst Augustins
Prädestinationslehre bei Plotin schon angedeutet1)? Aus all diesen

theologisch gerichteten Fragen, die sich ohne Schwierigkeit aus
Plotin herauslesen lassen, erhellt, dass das Problem der Willensfreiheit

von ihm wesentlich aus dem religiösen Grundverhältnis
heraus gesehen worden ist. Aus der intelligibelen Welt des

göttlichen Geistes entstammt der Mensch. Sowie er sich in ihr
besondert, versinkt er in Sinnlichkeit und Sünde8). Aber indem
er die Scheinwelt, in die er also versunken ist, in ihrem Trug
durchschaut, beginnt die Flucht des Einen in ihm zum Einen,
der göttlichen Seele in den Seelengrund. Diese Flucht ist möglich,

weil die Natur ihn nicht zu binden vermag, weil er frei
ist durch Vernunft, frei durch seine Anteilnahme am göttlichen
Geist und Wissen, frei endlich, indem er die Welt und das
Bewusstsein seiner selbst hinter sich wirft und nun sich selbst
aufgibt in dem Einen, das allein wesentlich ist, um in ihm seine

Seligkeit zu finden. — Diese letzte Zielsetzung, die Plotin dem
Willen weist, ist das genaue Gegenteil zu der Zielsetzung
Nietzsche's. Dieser will der Erde treu bleiben, er will, dass wir
den Leib als unser wertvollstes Gut betrachten, er will, dass

wir den sinnlichen Menschen durch den Willen zur Macht zum
Übermenschen steigern, und für diesen ersann er eine Apotheose
in der Lehre von der ewigen Wiederkunft. Die Tragik des

Schicksals fügte es, dass der Prophet des Übermenschentums
im Abgrund menschlicher Ohnmacht selbst die Grenzen der
Menschheit veranschaulichen musste. „Denn mit Göttern soll

') Sofern das Herabsteigen der Seele durch die allgemeine
Naturnotwendigkeit und die Rücksicht auf die Körperwelt bedingt ist, kann man
sagen, dass Gott die Seele herabsendet und damit als die letzte Ursache
für den Fall des Intelligibelen anzusehen ist. IV, 8, 5 ; b. Drews 214 f.

3) Wie sehr Sinnlichkeit und Sünde bei Plotin miteinander verknüpft
sind, erhellt daraus, dass er sich schämte einen Leib zu haben.



— 91 —

sich nicht messen irgendein Mensch." — Im ganzen aber mag
uns diese Betrachtung zeigen, dass die Willensfreiheit, indem
sie die uns gewiesenen oder die frei gewählten Grenzen des

menschlichen Vermögens erkennen lässt, ein tiefstes menschliches

Problem ist. Dass sie auch ein theologisches Problem ist,
das uns in die Tiefen des göttlichen Wesens führt, soll die

folgende Untersuchung erweisen.
(Schluss folgt.)

Karlsruhe. Rud. Keussen.


	Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches Grundproblem [Fortsetzung]

