
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 21 (1931)

Heft: 1

Artikel: Die Lambethkonferenzen [Schluss]

Autor: Flury, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 43

Die Lambethkonferenzen.
(Schluss.)

Das Leben und Zeugnis der christlichen Gemeinschaft.

Wenn die Kirche der Leib Christi ist, dann ist sie das

Organ, durch welches der Geist Christi in der Welt Ausdruck
findet. Sein Evangelium hat Jesus nicht Büchern anvertraut,
sondern einer Gesellschaft, die seine Lebensvorschriften
erläutern und darstellen soll. Das Wachstum dieser Gesellschaft
hatte seine Gefahren, so dass dieser Sinn der christlichen
Gemeinschaft verdunkelt und die Aufgabe, dass die Kirche das
Salz und Licht der Welt sein sollte und nicht eines Sinnes mit
der Welt, der sie sich gegenüber stellen sollte, nicht erfüllt
wurde.

Das Familien-, Ehe- und sexuelle Leben ist ein solches
Gebiet des menschlichen Lebens, auf dem die eben genannte
christliche Wahrheit seine Erfüllung finden sollte, aber in Tat
und Wahrheit gerade heute nicht mehr findet, ja immer mehr
die Erfüllung zurückgeht und heidnischen Anschauungen und
Taten Platz macht.

Die Schönheit des Familienlebens ist eines von den
köstlichsten Geschenken Gottes. Die Bewahrung der Familie, ihre
Aufrichtung und ihre eventuelle Wiederherstellung ist eine
höchst verantwortungsvolle Aufgabe der Kirche. Ihre Begründung
ist die lebenslange Gemeinschaft zwischen Mann und Frau, auf
welche unser Herr sein Siegel gedrückt hat. Eine lebensnotwendige

Bedingung der Ehe ist gegenseitige Liebe. Denn die
Ehe ist eine Berufung. Untrennbar mit dieser Berufung ist die

Berufung zur Elternschaft verbunden. Daraus folgt für die

Lambethkonferenz, dass Ehescheidung etwas Unnatürliches ist.
Sie zerstört die Sicherheit der Gemeinschaft und die Festigkeit
der Familie. Sie beraubt die Kinder des Schutzes, zu welchem
Gott die Eltern berufen hat. In dieser Hochschätzung der Ehe

und des Familienlebens können auch heute noch alle die

Fragen gelöst werden, die heute so laut und öffentlich
besprochen werden.



— 44 —

In bezug auf die Ehescheidung und die kirchliche Trauung
Geschiedener beharrt auch die Lambethkonferenz von 1930 bei
den Feststellungen früherer Konferenzen: Geschiedene Personen

sind, solange der geschiedene Partner noch lebt, nicht kirchlich
einzusegnen. Wo eine geschiedene Person sich nach der
staatlichen Gesetzgebung wieder verheiratet hat und nun die hl.
Kommunion zu empfangen wünscht, ist der Fall zur nähern
Prüfung an den Bischof zu überweisen. Bei allen diesen Fragen
ist dem Umstand Aufmerksamkeit zu schenken, dass die Kirche
die Verantwortlichkeit für das seelische Heil ihrer Mitglieder
trägt, dass sie als Ziel ihrer Arbeit die Versöhnung mit Gott
und die Erlösung von Sünden einzuhalten hat.

Über die Gültigkeit anderer christlicher Ehen fügt der
Ausschuss seinem Bericht folgende Feststellungen bei: Das
Wesen einer gültigen Ehe besteht in der Zustimmung der beiden
Ehegatten vor Zeugen, sofern sie zur Eheschliessung fähig
sind, ständig miteinander als Mann und Weib zu leben. Wenn
die Bedingungen zu einer gültigen Ehe, wie sie von den
staatlichen und ähnlich von kirchlichen Behörden aufgestellt werden,
erfüllt worden sind, heiligt die Kirche die Ehe mit Gebet und

Segen. Der Verzicht auf eine solche religiöse Bestätigung macht
die Ehe nicht ungültig. Die Kirche von England und die mit
ihr in Gemeinschaft stehenden Kirchen anerkennen die Gültigkeit

der Ehen, die von andern christlichen Gemeinschaften
geschlossen sind, wenn keine Ehehindernisse bestehen und die
staatlichen Bedingungen erfüllt worden sind. Die Verneinung
der Gültigkeit solcher Ehen durch irgendeinen Teil der christlichen

Kirche ist eine Abweichung von der wahren Tradition
der katholischen Kirche und ist sehr zu bedauern.

Das Gebiet der sexuellen Fragen und der Beziehungen
der Geschlechter untereinander ist im allgemeinen nach der
Lambethkonferenz in eine reine und klare Atmosphäre zu heben.
Gott möchte, dass wir über diese Dinge als über etwas Heiliges
nachdenken. Sie glaubt, dass die Bedingungen des modernen
Lebens nach einer neuen Feststellung von seiten der Kirche
über diese Fragen ruft. Sie erklärt, dass die Geschlechtsbeziehungen

im menschlichen Leben als etwas Gottgegebenes
wesentlich edel und schöpferisch sind. Notwendig ist die starke
Betonung der Verantwortlichkeit in bezug auf den rechten
Gebrauch angesichts der weitverbreiteten Laxheit der Gedanken



— 45 —

und der Lebensführung. Deshalb verurteilt die Konferenz von
neuemjedenausserehelichen Geschlechtsverkehr in irgendwelcher
Art als Sünde. Die Vermeidung der Folgen des Geschlechtsverkehrs

durch Anwendung künstlicher Mittel hebt die Sünde
nicht auf. Sie spricht sich energisch gegen jede Anwendung
künstlicher empfängnisverhütender Mittel aus, wie sie in der
heutigen Zeit überall und in allen Schichten und Klassen der
Bevölkerung und aller Völker in erschreckendem Masse

angewendet werden, um die Folgen der begangenen Sünde
abzuwenden oder sich der Elternschaft zu entziehen. Sie fordert
die Kirchen auf, dahin zu wirken, dass gesetzliche Massnahmen

getroffen werden, um den Handel und die Herstellung derartiger
Mittel zu verbieten. Sie empfiehlt als bestes Mittel die Enthaltsamkeit

und Selbstdisziplin eines christlichen Lebens. Der
Sexualinstinkt ist heilig, von Gott in die menschliche Natur
eingepflanzt. Deswegen ist Geschlechtsverkehr ein Wert auch
ohne Empfängnis und die Ehe sakramental, wenn auch die
Zeugung von Kindern das erste Ziel ist.

Nur eine Ausnahme glaubte die Konferenz im Gegensatz
zu der Konferenz von 1920 in bezug auf die Anwendung
empfängnisverhütender Mittel machen zu müssen. Diese Ausnahme
ist in Resolution 15 genannt, die als einzige die Angabe des

Stimmenverhältnisses: 193 ja gegen 67 nein enthält. Die
Resolution lautet: Wo eine klar erkannte moralische Notwendigkeit

vorhanden ist, die Elternschaft einzuschränken oder zu
vermeiden, muss die Art der Einschränkung nach christlichen
Grundsätzen entschieden werden. Die erste und klare Methode
ist vollständige Enthaltung vom Geschlechtsverkehr (soweit als

nötig) in einem Leben der Zucht und Selbstkontrolle in der
Kraft des Heiligen Geistes. Wo nichtsdestoweniger in gewissen
Fällen eine derartige, klar erkannte Notwendigkeit, Elternschaft
zu beschränken oder zu vermeiden und wo ein moralisch
gesunder Grund ist, vollständige Enthaltsamkeit zu vermeiden,
billigt die Konferenz den Gebrauch anderer Methoden, vorausgesetzt,

dass es im Lichte der gleichen christlichen Grundsätze

geschieht. Die Konferenz erinnert an ihre strenge Verurteilung
der Benutzung von Mitteln zur Empfängniskontrolle aus Gründen

reiner Selbstsucht, des Wohllebens oder reiner Bequemlichkeit.
Diese Resolution hat am meisten zu reden gegeben.

Abgesehen davon, dass Händler derartiger Mittel ohne irgend-



— 46 -
eine Berechtigung die Resolution zu Reklamezwecken missbraucht
haben, hat sie zu grossen Polemiken und Protesten gegen die
Bischöfe, die dafür gestimmt haben, geführt. Sie werden
angeklagt, von der Linie scharfer Verurteilung dieser Mittel
abgerückt zu sein und so die christliche Strenge verletzt zu haben.
Die Ankläger übersehen zumeist, dass die Bischöfe diese
Ausnahme nur Eheleuten zugute kommen lassen wollen, dass es

sich weiter mit Rücksicht auf die einschränkende Formulierung
der Resolution nur um eine selten vorkommende Ausnahme
handelt, wenn auch zugestanden werden muss, class diese auch
noch so kleine Erlaubnis von vielen benutzt werden wird, um
unter der Vorgabe reiflicher Prüfung zu ihrer eigenen Bequemlichkeit

von solchen Mitteln Gebrauch zu machen. Die Ankläger
übersehen aber auch, dass die Bischöfe sich allgemein gegen
jede Herabzerrung des christlichen Ideals der Ehe, der
Selbstdisziplin und Keuschheit ausgesprochen haben. Bei ruhiger
Überprüfung ergibt sich, dass die Bischöfe, wie alle Kirchen
überhaupt, sich einer gewaltigen Welle heidnischen Wesens

gegenüber sehen, die alles zu überfluten droht, und dass es für
sie, wie für andere auch, schwer ist, in konkreten Fällen etwas
Bestimmtes festzustellen. Hier tritt uns wieder einmal in der
Geschichte der Kirche der Gegensatz zwischen Laxen und

Rigorosen entgegen.
Als Mittel, gegen solche Entwürdigung der Ehe anzukämpfen,

dient die Erziehung, sowohl der Kinder durch die Eltern, die
sie auf die Heiligkeit der Ehe aufmerksam machen und dazu
anleiten sollen. Vor Eingehung der Ehe sollen die Brautleute
angemessen darauf vorbereitet werden, wie sie eine christliche
Ehe führen sollen.

Zur allgemeinen Aufklärung werden die folgenden
Massnahmen vorgeschlagen: Eine bessere Erziehung der Geistlichen
in der Moraltheologie, Schaffung von Zentralräten in den einzelnen
Kirchen, die die Aufgabe haben, diese Fragen zu bearbeiten
und als Ratschläge an die Behörden und Colleges weiterzugeben,
Revision und Neuherausgabe entsprechender Literatur. Die
Werke für die Hilfe an Gefallene werden erwähnt und allen
Mitarbeitern der Dank ausgesprochen.

Auch im Verkehr und in den Beziehungen zwischen den
verschiedenen Rassen auf der Erde muss sich der christliche
Glaube an Gott in einem besseren Verhältnis zwischen ihnen



— 47 —

auswirken. Die Bischöfe der Lambethkonferenz, mögen sie aus
Asien, Afrika oder Amerika hergekommen sein, mögen sie von
Geburt Engländer, Amerikaner, Chinesen oder Japaner sein,
wollen hier das Wort zur Tat werden lassen, dass in Christo
weder Jude noch Heide, weder Sklave noch Freier sind, sondern
alle eins in Christo. Sic haben ihrer Meinung unmissverständlich
Ausdruck verliehen, dass die Rassenvorurteile unchristlich sind,
dass der Anspruch einer „höhern" Rasse, mit allen Mitteln
über eine „niedere" Rasse herrschen zu dürfen, ohne die Wohlfahrt

dieser Rassen zu fördern, sondern sie nur auszunützen, uu-
christlich, dass die Scheidung der Rassen in der Feier der hl.
Kommunion etwas Unheiliges ist. Die Dienste der Geistlichen
dürfen unter keinen Umständen aus Gründen der Rasse, Farbe
oder Sprache verweigert werden.

Der Grundsatz des Lebens zwischen den verschiedenen
Rassen soll die Anerkennung der gegenseitigen Abhängigkeit
und die Unterstützung, nicht die Konkurrenz sein. Höflichkeit
gegeneinander, Mitarbeit in der Erforschung der
Rassenbeziehungen, Ausschluss aller Ausbeutung der schwächern Rassen.
Die Konferenz begrüsst den Besuch europäischer Universitäten
durch Studenten anderer Rassen als eine Möglichkeit zum
gegenseitigen Verständnis und gegenseitiger Freundschaft. Sie
ist der Auffassung, das3 Heiraten zwischen Angehörigen
verschiedener Rassen zu vermeiden sind, dass aber die Ehre der
Frau von anderer Rasse von den Männern ebenso respektiert
werde wie die der Frauen der eigenen Rasse.

Wer nur ein klein wenig von den Verhältnissen der
verschiedenen Rassen im Britischen Weltreich und in den
Vereinigten Staaten von Amerika, wie anderswo, von den Missions-
kirchen etwas weiss, wird ermessen können, welche Bedeutung
diese Beschlüsse insbesondere für die britische Kolonialführung
und die Vereinigten Staaten haben. Sie wenden sich gegen die
versteckte Sklavenarbeit, wie sie von den weissen Ansiedlern
in Afrika durch gesetzliche Massnahmen gefordert oder
ausgeübt wird, gegen den faktischen Landraub, der noch heute

an Eingebornen begangen wird, oft unter dem Deckmantel von
Gesetzen. Sie wenden sich gegen die einseitige Abschliessung
der Neger und der Weissen in den Vereinigten Staaten.
Beharren die anglikanischen Kirchen auf der Durchführung dieser
Beschlüsse in den verschiedenen Ländern, wie es seit Jahren



— 48 —

schon Bischöfe in Afrika getan haben, so wird die anglikanische
Kirchengemeinschaft das Ihrige getan haben, um den Frieden
zwischen den Rassen und Völkern aufrecht erhalten zu haben.

Das gleiche gilt von der Stellung zu Krieg und Frieden.
Die Konferenz erklärt : Krieg als Methode, internationale
Konflikte zu erledigen, ist unvereinbar mit der Lehre und dem

Beispiel unseres Herrn Jesu Christi. Der Weltfrieden kann erst
gesichert werden, wenn die internationalen Beziehungen durch
religiöse und ethische Grundsätze kontrolliert werden. Das
moralische Urteil der Menschheit muss auf die Erhaltung des

Friedens gerichtet sein, eines Friedens, der nicht nur ein
bewaffneter Waffenstillstand ist, sondern der auf dem Friedenswillen

und der Friedensgesinnung beruht. Die kirchlichen
Führer werden daher gebeten, ihre Unterstützung allen
Anstrengungen zur Erhaltung des Friedens zu leihen. Insbesondere
sind die schon bestehenden Einrichtungen zu fördern. Wo
zwischen Staaten Schiedsgerichtsverträge oder ähnliche
Bindungen bestehen, sollen die christlichen Kirchen es ablehnen,
irgendeinen Krieg zu unterstützen, sofern der Staat sich weigert,
diese Schiedsverträge anzuwenden. Die gegenwärtige Höhe der
Rüstungen ist eine Gefahr für den Frieden. Da der Frieden
nur bestehen bleiben kann, wenn die sozialen Verhältnisse
gesund sind, so ruft die Konferenz ihre Beschlüsse von 1920
über diese Punkte wieder in Erinnerung.

Die Einheit der Kirche.
Das Resultat der Verhandlungen über die Wiedervereinigung

der christlichen Kirchen, die einen grossen Teil der Konferenzzeit

in Anspruch nahmen, ist sehr erfreulich. Es wurden grosse
Fortschritte erzielt, die sich kein Teilnehmer hätte denken
können. Die Verhandlungen mit Delegationen der orthodoxen
Kirche und der altkatholischen Kirchen sowie über das Schema
der südindischen Union standen im Vordergrund des Interesses.

Über die Verhandlungen mit den altkatholischen Kirchen
wird an anderer Stelle berichtet. Die orthodoxe Delegation,
die auf Einladung der Lambethkonferenz zu Verhandlungen
erschien, war geführt vom Patriarchen von Alexandrien und
umfasste Vertreter des Patriarchen von Konstantinopel, von
Rumänien, Jugoslawien, Antiochien, Jerusalem, von den Kirchen
in Griechenland, Cyprus, in Polen. Der Boden für die Verhand-



— 49 —

lungen über Wiedervereinigung war sorgfältig schon lange vor
Beginn der Konferenz vorbereitet worden. Beide Teile erklärten
sich von den Verhandlungen befriedigt. Auch mit der orthodoxen

Delegation wurden ähnliche Abmachungen getroffen wie
mit den Vertretern der altkatholischen Kirchen. Von beiden
Seiten werden Kommissionen eingesetzt zum Studium der Fragen,
die zwischen den beiden Kirchengruppen noch zu lösen sind.
Sie wurden behandelt, aber noch nicht völlig abgeklärt, wie
die Frage nach der Verfassung der anglikanischen Kirchen,
ihrer Auffassung der Eucharistie als eines Opfers, der Priesterweihe.

Weiter wurden Meinungen ausgetauscht über die
praktische gegenseitige Aushilfe den Angehörigen der beiden Kirchengruppen

gegenüber.
Die Konferenz begrüsst die Verhandlungen, die in Mecheln

zwischen Angehörigen der Kirche von England und der
römischkatholischen Kirche stattgefunden haben, bedauert aber, dass
die päpstliche Enzyklika: Mortalium animos, diese und andere
Bestrebungen, die römischkatholische Kirche zu Verhandlungen
über die Wiedervereinigung zu bringen, abgeschnitten hat und
auf dem Standpunkt steht, dass nur die Unterwerfung unter
den Papst eine Einigung der Kirchen zustande bringt. Sie gibt
der Auffassung Raum, dass eine Wiedervereinigung der christlichen

Kirchen ohne die Mitwirkung der römischkatholischen
Kirche und ihre Einbeziehung nur unvollkommen und Stückwerk

sei.
Ausser den schon erwähnten Delegationen fanden sich zur

Lambethkonferenz Abordnungen in London ein der Kirchen
von Schweden, Finnland, Schottland, der mährischen Brüder,
der englischen Freikirchen, der christlichen Kirche in Persien,
die ähnliche Einigungsversuche unternimmt wie die Kirchen
in Südindien. Sie gedenkt auch der getrennten östlichen Kirchen
in Vorderasien.

Von direktem Interesse für die anglikanischen Kirchen
waren die Beratungen über die Union in Südindien. Die
Lambethkonferenz war von der Synode der (anglikanischen) Kirche von
Ceylon, Indien und Burma um ihre Meinungsäusserung
angegangen worden und hatte sich darüber auszusprechen (über
diese Unionsversuche siehe I. K. Z. 1930, Nr. 2, S. 81 ff.). Die
Konferenz billigte den Entwurf zur Einigung der südindischen
Missionskirchen als einen Versuch, Einheit zwischen bischöf-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1381.
*



— 50 —

liehen und nichtbischöflichen Kirchen herzustellen. Einzelne
Vorbehalte wurden angebracht. So soll die südindische vereinigte
Kirche von dem nördlichen Teil der anglikanischen Kirche in
Indien abgetrennt werden. Sie soll als selbständiges Ganze in
der vorgesehenen Übergangszeit von 30 Jahren bestehen, ohne

zu der anglikanischen Kirchengemeinschaft zu gehören. Die
Angehörigen der jetzigen anglikanischen Kirche in Südindien
werden aber auch nach dieser Vereinigung alle Rechte in den

anglikanischen Kirchen geniessen, die sie jetzt besitzen, während
die Angehörigen der andern Kirchen auch nach der Vereinigung

von den Rechten der anglikanischen Kirchengemeinschaft
ausgeschlossen bleiben. Das gilt insbesondere von den Dienern
des Wortes, solange sie keine bischöfliche Weihe erhalten haben.
Die neue Kirche wird nach der Auffassung der Konferenz nicht
eine schismatische Kirche sein, sondern ein volles Glied der
Universalkirche, das Gelegenheit hat, die Reichtümer der
verschiedenen Kirchen in sich zu einem harmonischen Ganzen zu

vereinigen.
Am wenigsten zufrieden über die Einigungsverhandlungen

der Konferenz sind die Vertreter der englischen Freikirchen;
nach den langen, aber ergebnislosen Unterhandlungen von 1920

bis etwa 1924, die an der Frage des Episkopates scheiterten,
hofften sie auf eine entscheidende Wendung. Statt dessen sehen
sie eine Wendung der anglikanischen Kirchen zu andern bischöflichen

Kirchen und befürchten nun eine Erschwerung der
Verhandlungen mit ihnen. Die Konferenz befürwortete eine enge
Zusammenarbeit mit diesen Freikirchen in der Evangelisation.

Zum Schluss bezeichnet die Konferenz in Resolution 42 die
Interkommunion als das Ziel der Einigungsverhandlungen, nicht
als ein Mittel und den Ausgangspunkt dazu, wie sie vielfach
von den protestantischen Kirchen ausgeübt wurde. In Orten
und Ländern, wo es für einen Angehörigen der anglikanischen
Kirchen unmöglich ist, die Kommunion durch einen
anglikanischen Geistlichen zu empfangen, ist es ihnen gestattet, die
Kommunion von einer andern christlichen Kirche zu empfangen
Dies allerdings unter gewissen Bedingungen und unter Zustimmung

eines anglikanischen Bischofs.

In einer Zusammenfassung sieht der Bericht des Ausschusses

seit 1920 Fortschritte in den Einigungsverhandlungen: 1. in
einer Annäherung der Gesinnung zur Einigung zwischen der



— 51 -
römischkatholischen Kirche und der anglikanischen Kirche,
2. die offizielle Anerkennung der anglikanischen Weihen durch
zwei Patriarchate und eine autonome Kirche der Orthodoxie.
Das bedeutet einen sehr grossen Fortschritt. 3. Die offizielle
Anerkennung der anglikanischen Weihen durch die altkatholischen

Kirchen. Damit ist der Weg zu einer völligen
Interkommunion bereitet. 4. Neue und engere Beziehung zwischen
der Kirche von England und der Kirche von Schweden. Sie

zeigt sich in der offiziellen Teilnahme bei Bischofsweihen auf
beiden Seiten.

Die anglikanische Gemeinschaft.

Einheit soll nicht nur zwischen den im vorigen Abschnitt
genannten Kirchen hergestellt werden; sie muss auch als
Vorbedingung zwischen den einzelnen anglikanischen Kirchen und
zwischen ihren verschiedenen Richtungen innerhalb dieser
Kirchen bestehen. Die Konferenz macht die folgenden
Feststellungen, in der Erwartung, dass sie zur Förderung der Einheit

dienlich sein mögen.
Die anglikanische Gemeinschaft ist eine Gemeinschaft

autonomer Kirchen. Sie ist eine Gemeinschaft in der einen,
heiligen katholischen und apostolischen Kirche, zusammengesetzt
aus den rechtmässig organisierten Diözesen als den Einheiten,
Provinzen und Regionalkirchen, den Missionskirchen, soweit sie
mit dem Sitz von Canterbury in Kommunion stehen. Sie haben
folgende Kennzeichen gemeinsam: Sie halten aufrecht und
verbreiten den katholischen und apostolischen G lauben und die Verfassung,

wie sie im allgemeinen im Book of Common Prayer niedergelegt

sind, das offiziell von den verschiedenen Kirchen
genehmigt ist; sie sind Partikular- oder Nationalkirchen und
drücken als solche innerhalb ihres eigenen Gebietes den
Ausdruck des christlichen Glaubens, Lebens und Gottesdienstes
aus. Sie sind miteinander verbunden nicht durch eine zentrale
gesetzgebende und exekutive Gewalt, sondern in gegenseitiger
Treue, die durch die gemeinsame Beratung der Bischöfe in
einer Konferenz (der Lambethkonferenz) gefestigt wird. Der
beratende Vorstand (consultative body) wird in seinen Pflichten
und Aufgaben ähnlich umschrieben wie an der Konferenz von
1920. Er hat nur moralische Gewalt und berät nur die, die sich
an ihn um Rat wenden. Die Errichtung eines zentralen Appel-



— 52 —

lationsgerichtes wird abgelehnt. Es werden ausserdem eingehende
Regeln angegeben über die Errichtung von Provinzialorgani-
sationen, die in praktischer Hinsicht in vielen Dingen durch
die Zusammenfassung grosser gemeinsamer Werke innerhalb
mehrerer Diözesen Besseres leisten können als die einzelnen
Diözesen.

Das Amt der Kirche.
Einen weiteren wichtigen Abschnitt, in den Verhandlungen

bilden die Beratungen über die Ergänzung und die Ausbildung
der Geistlichen. Wie alle andern Kirchen, so leiden auch
die anglikanischen Kirchen an Priestermangel, sowohl durch
die Abnahme der Zahl der Kandidaten, die sich für das geistliche

Amt melden, als auch durch die Vermehrung der Stellen
und die Besorgung der in der heutigen Zeit sich neu stellenden
Aufgaben. Unter den Gründen werden genannt: dass das Leben
und die Aufgabe des Geistlichen nicht in seiner Wahrheit und
in seinem wahrhaft anziehenden Leben geschildert wird, dass

viele Leute nur ein Zerrbild kennen von dem, was das Amt
des Geistlichen eigentlich sein will. Eine weitere Schwierigkeit
ist der Mangel an Geld zum Studium bei solchen, die gerne
sich ausbilden möchten. Da soll geholfen werden, dass die
Kirche die Mittel zur Ausbildung von Geistlichen aufbringt.
Dann werden sich junge Leute bereit finden, Geistliche zu
werden.

Im Bericht über diesen Gegenstand wird insbesondere der
Ausbildung der Geistlichen grosse Aufmerksamkeit geschenkt.
Verlangt wird allgemeine Vorbildung. Die Kenntnis des
Griechischen ist zu erwerben, so dass der Student fähig ist, das
Neue Testament im Urtext zu lesen. Auch Latein ist wünschenswert.

Von Hebräisch wird nicht gesprochen. Der Bericht erklärt
es als notwendig, dass der Kandidat vor der Ordination sich
eine genaue Kenntnis der Denk- und Lebensweise der Laien
erwerbe. Hochschulbildung wird bevorzugt. Wo sie vorhanden
ist, soll nach Erlangung eines Grades noch mindestens ein Jahr
in einem theologischen College eine spezielle Vorbildung
durchgemacht werden. Für Kandidaten, die die Hochschule nicht
besucht haben, dauert der Aufenthalt im College drei Jahre.
Ausnahmen bei diesem Bildungsgang können bei Kandidaten
vorgesehen werden, die erst in spätem Jahren sich zum Amt



— 53 —

eines Geistlichen entschlossen haben. Grosses Gewicht wird
auf die Ausbildung des Frömmigkeitslebens gelegt. Sie sollen
geübt werden, selbst ein Leben des Gebetes, der Devotion und
der Zucht zu fuhren, und fähig gemacht werden, die Glieder
der Kirche dazu anzuleiten. Weiter wird die kritische und
erbauliche Kenntnis der Bibel erforderlich sein, die im Lehrgang
des College neben der Übung des Frömmigkeitslebens voranstehen

soll. Es folgen die andern Disziplinen der Theologie.
Es schliessen sich an die Predigtkunst, Unterricht, Studium der
christlichen Missionen, Psychologie, Nationalökonomie, Anthropologie

und die Rassen fragen.
Auch nach der Ordination soll der Geistliche fortgebildet

werden. Es sind vorgesehen: Retreats, Schulen für Geistliche
und Fortbildungskurse. Ein besonderer Bericht gibt Auskunft
über die speziellen Verhältnisse in den U. S. A.

Dem Ausschuss wurde die Anregung zur Hebung des Priestermangels

unterbreitet, sog. Hilfspriester zuzulassen. Sie gehen
den Tag über ihrer bisherigen weltlichen Tätigkeit nach, sie
verdienen so selbst ihr Brot und helfen in den Zwischenzeiten
Geistlichen in grossen Gemeinden aus durch die Übernahme

geistlicher Funktionen. Obwohl der Ausschuss allerlei Nachteile
sieht, sehr stark betont, dass das Amt des Geistlichen ein solches
sei, das die volle Arbeitskraft eines Mannes erfordere, hat er
grundsätzlich keine Einwendungen gegen die Zulassung solcher
Hilfspriester zu machen. Demgemäss gestattet eine Resolution
unter ganz gewissen Vorbehalten die Weihe und Anstellung-
derartiger Hilfspriester, vor allem an Orten, wo sich ein starker
Mangel an Geistlichen bemerkbar macht. Nicht zu diesen
Hilfspriestern werden im Bericht die gezählt, die sich von ihren
weltlichen Geschäften zurückgezogen haben und noch in spätem
Jahren sieh haben weihen lassen. Die Erfahrungen mit diesen
Geistlichen waren sehr gute.

Auch dem Amt der Frauen wird Aufmerksamkeit gewidmet.
Die Zulassung der Frauen zum Amt des Diakons, Priesters und
Bischofs wird abgelehnt. Hingegen wird in Resolution 67 das

Amt der Diakonissen näher umschrieben. Das Amt der
Diakonissen entspricht nach dieser Umschreibung nicht dem, was
wir in der Schweiz unter Diakonissen verstehen. Der Bericht
bezeichnet dieses Amt als ein Amt sui generis. Es ist etwas
Neues, ein Amt mit entsprechender Weihe und Verantwortung,



— 54 —

das viele Frauen, die sich jetzt andern sozialen Berufen
zuwenden, weil sie nicht zum Pfarramt zugelassen werden,
befriedigen dürfte. Es wird darüber gesagt: Der Stand der
Diakonisse ist für Frauen die einzige und alleinige Weihe des

Amtes, welche wir unserm Zweig der katholischen Kirche zur
Anerkennung und Einführung empfehlen können. Die Weihe
soll durch Gebet und Handauflegung durch den Bischof erteilt
werden, Überreichung des Neuen Testamentes und Erteilung
der Vollmacht, das Amt einer Diakonisse in der Kirche Gottes
auszuüben. Diese Weihe soll nicht im Zusammenhang mitPriester-
und Diakonenweihen gespendet werden. Damit verfolgt die
Konferenz von 1930 Richtlinien weiter, die die Konferenz von
1920 aufgestellt hat. Unter Zustimmung der ganzen Provinz
kann ein Bischof auf Ersuchen eines Pfarrers den geweihten
Diakonissen folgende Funktionen überweisen: dem Pfarrer in
Vorbereitung der Kandidaten für Taufe und Firmung behilflich
zu sein; bei der Spendung der Taufe kraft ihres Amtes zu
assistieren; in der Kirche zu taufen und die Wöchnerinnen in
der Kirche auszusegnen ; in der Kirche Morgen- und Abendgebet

zu halten, die Litanei zu beten, mit Ausnahme der Teile,
die dem Priester vorbehalten sind, das Amt der Vorbeterin zu
versehen; mit der Erlaubnis des Bischofs zu unterrichten und

zu predigen, ausgenommen in den Kommunionsgottesdiensten.
Ihre Hauptaufgabe besteht in der körperlichen und seelischen
Hilfe, insbesondere an Frauen. Die Diakonissen üben ihr Amt
ihr Leben lang aus, sie haben aber keine Gelübde oder
Versprechen des Zölibats abzulegen.

Neben diesen ordentlichen Trägern der geistlichen Ämter
gibt es Laienhelfer, Frauen und Männer sowohl, deren der
Bericht anerkennend gedenkt. Diese Mitarbeit von Laien hat
sich erfreulich entwickelt und füllt manche Lücken aus. Frauen,
die sich durch besondere Qualitäten auszeichnen, kann die
Erlaubnis erteilt werden, ausserhalb der regelmässigen
Gottesdienste zu predigen, Kurse (retreats) zu leiten oder geistliche
Ratschläge zu erteilen.

Schon auf der Konferenz von 1920 war von einem Amt
der Heilung die Rede. Auf Anregung dieser Konferenz wurde
1924 durch eine damals bestimmte Kommission ein Büchlein
herausgegeben: Das Amt der Heilung. Es handelt sich dabei
um die Fragen und Methoden geistiger Heilung, wie Kranken-



— 55 —

Ölung, Auflegung der Hände. Krankenölung und Auflegung der
Hände sollen immer mit Gebet und geistiger Vorbereitung
gespendet werden. Die Zusammenarbeit von Geistlichen und
Ärzten bei Kranken ist für das Wohlergehen des Kranken
notwendig. Da das Amt der Kirche ein Amt für den ganzen
Menschen ist, so ist es von grösster Wichtigkeit, dass der Geistliche

klare Einsicht in die Zusammenhänge zwischen sittlicher
und geistiger Unordnung und seelischen und körperlichen Krankheiten

hat.
In einem letzten Abschnitt begrüsst die Konferenz mit

Dankbarkeit das Wachstum religiöser Orden für Männer und
Frauen und ist dankbar für die Dienste, die sie zu Hause und
auf dem Missionsfeld der Kirche geleistet haben. Um eine engere
Mitarbeit und einen engcrn Zusammenhang zwischen den
Ordensniederlassungen und den Bischöfen herzustellen, hat der
betreffende Ausschuss Richtlinien über die Statuten eines Ordens,
die Visitatoren des Klosters und ihre Rechte und Pflichten den

Ordensniederlassungen gegenüber aufgestellt.

Die Jugend und ihre Berufung.
Die einzige Resolution darüber verweist ausdrücklich auf

den Bericht des Ausschusses. In seinem ersten Abschnitt prüft
der Bericht die gegenwärtige Lage und nimmt die Jugend gegen
den oft gehörten Vorwurf, dass sie schlechter als die Jugend
von früher sei, in Schutz. Im Gegenteil sieht er in ihr
aufmunternde Zeichen der Verantwortungsbewusstheit, des heissen

Willens, für soziale Gerechtigkeit und Menschlichkeit
einzustehen, der sich in Zeichen der Opferwilligkeit und des Dienstes
zeigt. Als Jugend gilt hier das Alter von 14 bis 25 Jahren.
Ein grosser Teil dieser Jugend ist der Kirche entfremdet, ist
aber bereit, die Fragen durchzuarbeiten, die sich den Menschen

von heute stellen. Die Unruhe in der heutigen Jugend hängt
mit den Fragen zusammen, die auch Ältere beschäftigen, mit
den Folgen des Krieges, dem verhängnisvollen Einfluss einer
gewissen Literatur, gewisser Zeitungen und öffentlicher
Ausstellungen, die das moralische Ideal herabziehen auf jedem
Gebiet des menschlichen Lebens. Weiter tragen dazu die
schlechten Wohnverhältnisse bei, insbesondere in den

Grossstädten, die weit verbreitete Arbeitslosigkeit. Ein weiteres
Hindernis, das die Jugend von der Kirche fernhält, ist der unchrist-



— 56 —

liehe Parteigeist zwischen den Kirchen, der die Einheit des

Leibes Christi zerstört. Die Jugend vermisst in der Kirche den
Geist der Freundschaft und der Verbundenheit, wie er nach
Christi Vorbild vorhanden sein sollte; der Gottesdienst erscheint
ihr fremd, äusserlich und unbefriedigend; die Durchschnittspredigten

lassen Antworten auf die Fragen, die die Jugend
beschäftigen, vermissen. So kommt es, dass die Jugend der Kirche
zum grossen Teil verloren geht.

Der zweite Abschnitt behandelt die Methoden, die die
Kirche zu ergreifen hat, um den angegebenen Einflüssen sich
mit Erfolg entgegenzustellen. Die Geistlichen und andern Führer
der Kirche haben sich über die gegenwärtige Lage der Jugend
Klarheit zu verschaffen. Die Aufmerksamkeit der Kirche muss
auf die religiösen Jugendorganisationen gerichtet werden, die
nicht der Kirche unmittelbar angeschlossen sind, aber doch
gleiche Ziele und Zwecke verfolgen und damit Erfolge haben.
Die Kirche kann von diesen Organisationen viel lernen, denn
sie tun alle ein ausgezeichnetes Werk. Bemerken wir nebenbei,

dass diese religiösen Organisationen mehr und mehr den

Zusammenhang mit den Kirchen zu finden suchen. Solche

Bewegungen sind die Pfadfinderbewegung, die christliche
Studentenbewegung. Mehr noch als das wird der persönliche Einfluss
und das persönliche Beispiel einer christlichen Persönlichkeit
Einfluss und Wirkung auf die Jugend ausüben. Die Arbeit an
der Jugend und zu ihrer Gewinnung, der Kampf um sie muss
auf dem Felde des Verstandes, des Geistes und des praktischen
Lebens geführt werden. Die Kirche muss vor den Augen der
Jugend die Kraft der Religion rechtfertigen, unsere
gegenwärtige, erwerbsüchtige Gesellschaft und ihre Form
umzuwandeln in eine Gemeinschaft, in der die Grundsätze Jesu
Christi sich mit Triumph durchgesetzt haben und stetig sich
auswirken. Die Jugend wartet mit Ungeduld darauf, dass die
Kirche die Führung in den Fragen nach dem Erwerb und
Gebrauch des Geldes und in der Kriegsfrage übernimmt. Der
Ausschuss glaubt, dass die Jugend von heutzutage moralisch
gesund ist. Sie ist auf dem Marsch, wenn sie auch das Ziel
nicht kennt, wohin sie marschiert, und nach Führern Ausschau
hält, die ihr eine kräftige Führung geben. Eine einzigartige
Gelegenheit zu dieser Führung bildet die Vorbereitung auf die

Firmung, die allerdings heute noch nicht die Früchte bringt,



— 57 —

die sie zeitigen könnte. Beweis dafür ist der Unterschied der
Zahlen der Firmlinge und der Kommunikanten.

Im dritten Abschnitt wird auf das Beispiel Jesu verwiesen.
Das einzige, schliesslich und zuletzt überzeugende Argument
für das Christentum ist der Anblick, dass christliche Werte im
menschlichen Leben sich praktisch auswirken. Daneben geht
der christliche Unterricht einher. Die Methode Jesu Christi
kann hier der Kirche als Vorbild dienen. Einzig in der
Wirklichkeit christlicher Gemeinschaft wird sich die Jugend selbst
finden. Soll der christliche Glaube die Jugend gewinnen, so

muss er sich als die Tatsache erzeigen, dass Jesus Christus
allein die Lösung aller menschlichen Fragen ist. Freies Denken
und offene Aussprache fördern das nur. Jesus arbeitete von
innen nach aussen. Er widmete die meiste Zeit clem Unterricht
seiner Jünger. So soll insbesondere in grossen Gemeinden ein
Kern vorhanden sein, der missionarische Arbeit leistet. Der
Unterricht und die Vorbereitung dieses Kernes in jeder Gemeinde,
als Glaubensmissionare an jung und alt in der Gemeinde zu
arbeiten, ist die Hauptarbeit des Gemeindepfarrers. Den Eltern
muss die Möglichkeit geboten werden, zu lernen, wie sie christlichen

Glauben und christliches Leben ihren Kindern übertragen.
Hier wiederholt auch dieser Ausschuss den Satz : Die Einführung
der Geistlichen in die Kunst und Technik des Unterrichtes ist
dringende Notwendigkeit. Von ebenso grosser Bedeutung ist
die Bildung der Jugendleiter.

Vierter Abschnitt: Wo im Bericht Kritik geübt wird, ist
sie mehr gegen die Kirche als gegen die Jugend gerichtet.
Die Altern sind eher im Stande, den Teil der Schuld auf sich
zu nehmen und zuzugestehen, der zu dieser Lage in der heutigen
Kirche geführt hat. Aber die Kirche schliesst die Jugend ein.
Die Jugend ist ein Teil des Kirchenvolkes. Ja, die Kirche
hängt von der Mitwirkung der Jugend ab in der Mitwirkung
zur unmittelbaren Erfüllung ihrer missionarischen Pflichten in
der Welt und in der Bildung des Charakters und dem Einfluss
auf die folgende Generation. Die Jugend ist daher aufgerufen,
ihren Anteil an der Aufgabe zu übernehmen, die Welt zu einer
bessern zu machen. Das ist der Ruf an die Jugend. Diese

Berufung kann in jedem einfachen christlichen Leben erfüllt
werden, wo es auch sei, wenn diese Berufung nur erkannt
wird als ein Ruf, den Gott an sie erlässt.



— 58 —

Aber die Kirche braucht auch Geistliche. Und so ergeht
der Ruf an die Jugend zum Dienst in der Kirche als Geistliche.
Es ist ein Leben für die Jugend, voll Opfer, aber doch voll
Befriedigung.

Gott herrscht, so hatte der Erzbischof von York in der
St. Pauls Kathedrale zu London bei der Eröffnungspredigt
gesagt, Gott herrscht, das sind die letzten Worte, die der
Ausschuss über die Jugend und ihre Berufung braucht. Gott herrscht,
das können wir auch über die Ergebnisse der Lambethkonferenz
von 1930 setzen. Soweit wir aus den Berichten der Konferenz
und aus den Berichten über sie ersehen können, darf von ihr
das Wort gelten, dass sie sich bemühte, dieses Wort: Gott
herrscht, in ihren Verhandlungen wahr zu machen und solche
Vorkehrungen für die Zukunft der anglikanischen
Kirchengemeinschaft und der christlichen Kirchen im allgemeinen zu
treffen, dass sie den Weg eröffnen, dass das Wort in der
modernen Welt wahr werde: Gott herrscht.

Möhlin. Hugo Flury.


	Die Lambethkonferenzen [Schluss]

