
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 21 (1931)

Heft: 1

Artikel: Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches Grundproblem

Autor: Keussen, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404059

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Willensfreiheit als religiöses und philo¬

sophisches Grundproblem.

Inhalt.

I. Die Vielseitigkeit der wissenschaftlichen Betrachtungsweisen

gegenüber dem Problem der Willensfreiheit. — Forderung,
die Erörterung auf die theologische Betrachtungsweise zu
beschränken. — Bedenken dagegen. — Die Problematik in dem

religiösen Grundverhältnis. — Notwendigkeit der Auseinandersetzung

mit der naturalistischen Lebensauffassung. — Notwendigkeit

der Klärung des Begriffs der Gnade. — Pantheistische
und theistische Ausdeutung des religiösen Grundverhältnisses. —
Notwendigkeit einer geschichtlichen Klärung der in Frage
kommenden theologischen und philosophischen Begriffe. S. 4—8.

Die menschliche Lebensgebundenheit im homerischen
Mythos. — Der Schicksalsbegriff' (fioiga). Seine naturalistische
Umbildung in der Philosophie: Heraclit und Demokrit. —
Verschmelzung der religiösen und naturalistischen Weltordnung
in der Stoa. — Kritik an der stoischen Ethik. S. 9—11.

Sinn und Geltung des Kausalbegriffs. Seine logisch-mathematische

Ausdeutung im Rationalismus des 17. und 18.

Jahrhunderts: Spinoza, der Laplacesche Geist. — Mechanik der
Natur und des Seelenlebens bei Kant. — Mechanische
Auffassung der Lebensvorgänge auf Grund der energetischen
Naturauffassung und des Äquivalenzprinzips. — Der Wille als
Transformator chemischer und physiologischer Prozesse. — Die
naturalistische Willenserklärung bei J. Loeb. — Kritik. — Der
Wille als Umbildung des Reflex- und Triebmechanismus nach
der Erklärung von A. Bain und verwandter Psychologen. —
Kritik. — Das „Gespenst der Willensfreiheit". S. 11—18.

Der Sinn des Kausalbegriffs : Aus dem erlebten
Wirkungszusammenhang ergibt sich der psychologische (dynamische)
Kausalbegriff. — Der teleologische Kausalbegriff bei Aristoteles

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1931. 1



und sein logischer Charakter. Die Grundforderung* des logischen
Kausalbegriffs ist die Begreiflichkeit der Welt und alles
Geschehens. S. 18—20.

Grenzen der Welterkenntnis und ihrer Begreiflichkeit. —
Grenzen der Bestätigung der Gesetzmässigkeitsvoraussetzung
durch das Experiment. — Die Naturgesetze als „statistische
Gesetze" im Rahmen des modernen physikalischen Weltbildes.
— Aktivität und Teleologie in den organischen Lebensprozessen.

— Hemmungen des Triebhaften und Regungen der
Freiheit in der untermenschlichen Natur. S. 21—25.

Die Freiheit als Selbstbestimmung im menschlichen Lebenskreis.

Sinn der Selbstbestimmung als Zielbestimmung. — Fraglose

und fragliche Zielbestimmung. — Das Wahlbewusstsein
bezogen auf die Mittel der in Frage stehenden Handlung —
bezogen auf ihren Wert. S. 25—27.

Metaphysische Erörterung über den Willen als Mittel für
die Realisierung der freien Willenshandlung. Die naturalistische
und die rationalistische Annahme, die den Willen als eine
eindeutige und in jeder Phase seiner Entwicklung bestimmte
Grösse betrachtet, ist eine auf den Glauben an die Allgemeingültigkeit

des Kausalgesetzes gegründete schematische
Konstruktion. Ihre Durchführung lässt sich immer nur post factum
versuchen. S. 27—29.

Erörterung der Möglichkeit, dass das Wirkliche in
bestimmten Fällen über allem Begreifen liegt. — „Ausnahmefälle"
im psychischen Erleben, die sich der wissenschaftlichen, d. h.
der kausalen Erklärung entziehen. — Bedeutung dieser
Ausnahmefälle insbesondere für das religiöse Leben und Erkennen.
— Aktives und schöpferisches Denken und Gestalten in der
Wissenschaft, Kunst, Technik und Kultur als Grundlage des

geschichtlichen Lebens. — Spannung zwischen Ideal und
Wirklichkeit. S. 29—33.

Die Freiheit als „negativer Begriff" bleibt mit dem Bedenken
der Unerklärlichkeit bestehen, wohingegen die kausale Erklärung
an der Notwendigkeit und Kontinuität alles Geschehens, also
auch der Willenserlebnisse festhält (Becher, Garfein-Garsky,
Kant). — Ablehnung des „Sprunges" im psychischen Erleben.
S. 33—36.

Erörterungen über den Zeitbegriff. Die leere Zeit als endlose

Sukzession. Das inhaltlich bestimmte subjektive Zeiterlebnis.



— 3 —

Die objektive Zeitbestimmung — ihre Übertragung auch auf
das subjektive Zeiterleben. Zeit und Kausalität in ihrer
Bedeutung für Kants wissenschaftliche Systematik. Diese erweist
sich als unanwendbar auf den Tatbestand des sittlichen Lebens.
S. 36—38.

Die Kontinuität des seelischen Erlebens und seine kausale
Notwendigkeit ist eine logische Konstruktion, der die tatsächliche

Erfahrung nicht entspricht. — Die Bedeutung des Augenblicks,

der uns die Ewigkeit vermittelt. — Abweisung der
Polemik Höff'dings gegen Kierkegaards Beschreibung der
indeterministischen Willenstat. Unbewusste Faktoren bei Denk- und
Willensprozessen. Der Wille liegt ausser der Reihe der in der
Erfahrung erfassbaren psychischen Erlebnisse. — Qualitative
Diskontinuität in unserem Werterleben. — Einbruch der Ewigkeit
in das zeitlich gebundene Erleben. Aufdeckung des religiösen
Grundverhältnisses. — Die persönliche Lebensentscheidung und
ihr Sinn. S. 38—42.



_ 4 —

Das Problem der Willensfreiheit ist ein philosophisches
wie ein theologisches Fundamentalproblem. Von allen Seiten
laufen die Fäden in dieses Problem zusammen und verwickeln
es: Erkenntnistheorie und Metaphysik, Logik und Psychologie,
Ethik, Moralstatistik und Soziologie sind an ihm beteiligt und
liefern Gründe zu seiner Beurteilung. Aber auch die Theologie
hat sich in der Gotteslehre, in der Anthropologie, in der
Gnadenlehre, in der Exegese des alten und neuen Testaments
mit den Fragen zu befassen, auf die das Problem der Willensfreiheit

hinführt. Dogmen- und Kirchengeschichte bieten reiches
Material zu seiner Veranschaulichung, so dass gesagt werden
kann : Auf Schritt und Tritt hat sich die Theologie mit diesem
schwerwiegenden Problem auseinanderzusetzen.

Doch schon zu Beginn dieser Auseinandersetzung begegnen
wir einer weiteren Frage: Soll diese sich nämlich ganz im
Bereich der Theologie halten? Soll diese, geleitet von der
Überzeugung, dass die Offenbarung, auf welche sie ihre
Erkenntnis stützt, allein einen sichern Aufschluss über des Menschen
Wesen und Willen wie auch über Gottes Wesen und Willen
gewähren könne, auch die Entscheidung über unser Problem
nur bei sich selbst suchen? Soll sie also unbekümmert und
geradlinig bestimmte Sätze der heiligen Schrift zum ausschliesslichen

Fundament ihrer Erörterung machen und jede andersartige

Erkenntnisvermittlung mit der Erklärung ablehnen: in
diesen Sätzen finde der Theologe die absolute Entscheidung.
Wolle er diese für unsere Erkenntnis noch vermitteln durch
Beweisgründe, die der menschlichen Erfahrung, der philosophischen
Dialektik entnommen würden, so werde damit der absolute
Rechtsgrund auf den sich die Theologie gründen müsse, für
eine höchst zweifelhafte und unsichere Grundlage aufgegeben,
die ganz in den Bereich menschlicher Erkenntnisbedingtheit
falle. Dazu komme noch ein weiteres: Das zur Erörterung
stehende Problem erfasse die letzten Wurzeln unserer religiösen
Existenz. Werde diese durch eigenen Willensentschluss oder
durch die Überwältigung unseres Willens durch göttliche Gnade

gewährleistet? — Auf diese Frage gebe es nur eine Antwort,
und entsprechend könne der religiöse Mensch das Problem
der Willensfreiheit gar nicht zur Debatte stellen.



t>

— 5 —

Allein, so einfach diese von der Theologie des Glaubens
gebotene Entscheidung auch sein mag, sie erschöpft auch für
die Theologie nicht die in unserem Problem enthaltenen
Verwickelungen. Zunächst: Die heilige Schrift bietet uns, wie wir
im Verlauf dieser Erörterungen noch zu zeigen haben, keine
eindeutige Entscheidung unseres Problems. Im alten wie im
neuen Testament finden sich Sätze, die zur Stütze einer ganz
verschiedenen Auffassung verwandt werden. Aber auch die
kirchliche Tradition ist bei der Auslegung dieser Sätze keineswegs

zu einem unanimus consensus gelangt, wie wohl am meisten
aus der Tatsache erhellt, dass der mächtigste Denker, der hier
die kirchliche Tradition geformt hat, Augustinus, keineswegs
zu einer in sich ausgeglichenen Antwort auf unsere Frage gelangt
ist. — In dieser Lage wird wohl auch die Theologie, sofern
sie wissenschaftliche Besinnung über die Grundfragen der
Gotteserkenntnis und des auf das Gottcserlebnis bezogenen
menschlichen Lebens sein will, der Forderung entsprechen
müssen, auf dem Wege der Kritik unsere Frage der Lösung
nahe zu bringen. Kritik, das heisst aber Besinnung über das

religiöse Grundverhältnis, in welches wir den Menschen durch
den Glauben hineingestellt sehen. Wie kommt dieses Verhältnis,
durch das der Mensch aus der Zeit in die Ewigkeit hinübertritt
und das ewige Leben gewinnt, zustande? Ist es nur Wirkung
der Gnade, nur Wunder, und der Mensch das passive Gefäss,
an dem sich dieses Wunder vollzieht? Oder ist der Mensch an
diesem Geschehen doch irgendwie mitbeteiligt, etwa in dem
Sinne, dass sich sein Wille von der Gnade ergreifen lässt?
— Ferner, ist die Gotteskindschaft und Freiheit, die dem
Menschen als Wirkung des göttlichen Geistes zuteil wird, nur
ihm zugesprochen, oder bestehen auch in der untermenschlichen
Welt Ansätze, welche eine Lebensentfaltung im Sinne der Freiheit,
eine Erlösung aus der Gebundenheit irgendwie ermöglichen?
— Alle diese Fragen muss die Theologie zur Klärung des

religiösen Grundverhältnisses in ihrem eigenen Bereich stellen.
Doch sie muss darüber hinaus eine Auseinandersetzung mit
jener Denkweise versuchen, die dem religiösen Glauben fremd
oder ablehnend gegenübersteht, weil die innere Nötigung dieses

Glaubens niemals von ihr erfahren wurde. Denn mit der Welt,
der diese Denkweise angehört, besteht trotz aller Fremdheit
in der Zielrichtung des Lebens eine weitgreifende Gemeinschaft,



— 6 —

die sich auf die Naturgrundlagen auch des geistigen Lebens
auferbaut. Es muss der naturalistisch gebundenen Denkweise
deutlich gemacht werden, dass das Reich des Geistes und der
Freiheit eine eigene Geltung im Menschen hat und in ihr sich
trotz tausendfacher Berührung und Verflechtung mit der gesetzlichen

Gebundenheit der Natur behauptet. Es muss der Primat
der Welt des Geistes in der Entfaltung des geschichtlichen
Lebens und damit wiederum die Möglichkeit der Freiheit deutlich
gemacht werden, trotz aller erdrückenden Kräfte und Mächte,
die den Gesetzeszwang alles Geschehens zu fordern scheinen.
Es muss deutlich gemacht werden, dass ausser der Welt des

natürlichen Lebens, und doch mit ihr verbunden, die Welt des

ewigen göttlichen Lebens besteht und dass in dem Verhältnis
zu ihr die letzte Entscheidung unseres Lebens ruht, deren
Zustandekommen vom Verstände nicht begriffen werden kann,
sondern nur als eine Tatsache unseres inneren Lebens
aufzuweisen ist. — Ferner ist unter dieser Voraussetzung noch
folgende Überlegung anzustellen: Unser geistiges Leben verläuft
in einer zeitlichen Reihe, deren Glieder nicht nur äusserlich,
d. h. raum-zeitlich, miteinander verknüpft sind, sondern auch innerlich,

d. h. logisch und teleologisch, aufeinander bezogen werden.
Der Einbruch des ewigen, göttlichen Lebens in diese Reihe stellt
eine innere Verrückung dar, die sich für das religiöse Empfinden
darin ausdrückt, dass der Augenblick dieses Einbruchs im
besonderen Sinne als Gnadenwirkung, als Offenbarung, jedenfalls
als ein Augenblick erfasst wird, der uns mit der Ewigkeit des

göttlichen Lebens in Verbindung bringt. Wie wirkt sich nun
diese von der Theologie als gratia actualis bezeichnete Gnaden-

erfährung im weiteren Verlaufe unseres sittlichen und religiösen
Lebens aus? Bedarf sie, um wirksam zu bleiben und also zur
gratia habitualis sich zu gestalten, der Mitwirkung des menschlichen

Willens? — Wir berühren damit eine der Kernfragen
der Gnadenlehre, die insbesondere im 16. und 17. Jahrhundert
von den protestantischen wie von den katholischen Theologen
mit leidenschaftlichem und vielfach erbittertem Eifer erörtert
worden ist. Im ganzen kann gesagt werden, dass die katholische
Theologie in der Behandlung dieser Frage viel mehr zur Ver-
mittelung geneigt war wie die protestantische, die auf absolute

Entscheidungen drängte. Schon die katholische Sakramentenlehre,

die auf eine fortlaufende Zuwendung der göttlichen Gnade



durch die kirchlichen Gnadenmittel eingestellt war, musste zu
solcher Vermittelung geneigt machen. — Wie das Problem sich
in dieser umstrittenen Fassung im Laufe der Kirchengeschichte
ausgewirkt hat, das soll zum Abschluss dieser Erörterungen
an den bedeutungsvollsten Lösungsversuchen gezeigt werden.
Damit hoffen wir zugleich einen Hinweis zu gewinnen, was es

für unsere gegenwärtige religiöse und kirchliche Zeitlage noch
bedeutet.

Schon dieser erste Einblick in die besondere Problemgestaltung,

die sicli an die Frage der Willensfreiheit knüpft, lässt
bestimmte grundlegende Tatsachen in unseren Gesichtskreis
treten, auf die sich die denkende Betrachtung immer wieder
beziehen muss. Der theologische Denker sieht sich hier immer
wieder vor das religiöse Grundverhältnis gestellt, das durch
die geschöpfliche Bedingtheit des menschlichen Lebens gegeben
ist. Unlöslich ist und bleibt dieses mit seinem Schöpfer
verbunden. Ist nun diese Verbundenheit als eine fortwirkende
kausale Abhängigkeit zu denken? — Dann würde die göttliche
Kausalität auch in den Geschöpfen alles wirken. Von einer
selbständigen Wirkung der Geschöpfe könnte so wenig geredet
werden wie von einem selbständigen Dasein, da auch für dieses
der scholastische von Deskartes übernommene Satz Geltung
hätte, dass die Erhaltung der Welt ihre beständige Neuschöpfung
durch die göttliche Allmacht wäre. Wir sehen davon ab, aus
dieser metaphysischen Grundansicht schon an dieser Stelle die

Folgerungen zu ziehen, da wir ihnen späterhin noch begegnen
werden. — Zunächst soll jene anders gerichtete kausale Deutung

des religiösen Grundverhältnisses, die für die theistische
Weltanschauung bestimmend ist, wenigstens im Umriss
vorgelegt werden. Sie hält an der geschichtlichen Abhängigkeit
der Welt und alles Lebens in ihr von dem Willen des Schöpfers
fest. Sie gestellt aber der Schöpfung eine in den ihr verliehenen
Kräften begründete selbständige Wirkungsfähigkeit zu. Diese

Wirkungsfähigkeit hat ihre Grenzen. Sie kann das von der
göttlichen Allmacht festgelegte Weltziel nicht umstossen. Der
Weg zu diesem Ziele aber lässt verschiedene Möglichkeiten
offen. Soweit dieses Ziel die bewusste und gewollte Einigung
mit dem göttlichen Willen bedeutet, ist dem geschöpflichen
Willen die Freiheit der Selbstbestimmung geboten. Denn das

Reich Gottes soll in seinem tiefsten Sinne ein Reich der Freiheit



— 8 —

sein, das seine Einheit und Ordnung nicht durch gebietenden
Zwang, sondern durch die innere Zustimmung der ihm
eingegliederten Geschöpfe gewinnt. Dieses höchste Ziel bedeutet
indessen für den geschöpflichen Willen zugleich höchste Gefahr.
Die Möglichkeit der Selbstbestimmung schliesst die Möglichkeit
einer Ablösung vor dem göttlichen Willensgrund in sich ein
und damit die Möglichkeit, dass die Freiheit dann ins Leere
fällt. Denn die Freiheit, sofern sie nicht nichtige Willkür sein

soll, bedarf der inneren Verpflichtung gegen ein werthaftes
Ziel, für das sie sich einsetzt. Daher kann Gewissensfreiheit
der Gebundenheit an das Gewissen und in religiöser Auffassung
der Gebundenheit an den im Gewissen offenbarten göttlichen
Willen niemals entraten Wo diese Gebundenheit zum Erlebnis
wird, beginnt die Wirksamkeit der göttlichen Gnade. Es zeigt sich,
dass auch für die theistische Auffassung des religiösen
Grundverhältnisses die letzte Entscheidung im göttlichen Gnadenwillen
gesucht werden muss.

Die Gedankengänge, die ich hier andeute, bedürfen noch
vielfacher Klärung und Erweiterung. Ihr volles Verständnis
kann, so will mir scheinen, nur auf dem Wege geschichtlicher
Besinnung gefunden werden. Denn der Sinngehalt philosophischer
und theologischer Begriffe ist nicht einfach aus Tatsachen, die
ein für allemal feststehen, und aus ebensolchen Beziehungen
zu entnehmen. Diese Begriffe, sofern sie das Leben erfassen

wollen, und die Beziehungen, die zwischen dem göttlichen und
menschlichen Leben statthaben, müssen an der inneren
Bewegtheit und Spannung teilnehmen, die diesen Beziehungen
eigen ist. Den Schauplatz dieses bewegten Geschehens bilden
die Menschenseelen, seinen Ausdruck findet es in dem Gefühlsund

Gedankenreflex, den die göttliche Offenbarung in diesen

erweckt. Aber eben dieser Gefühls- und Gedanken reflex ist
beweglich und muss es als Ausdruck des Lebens sein. Seine

Formung ist ferner das Ergebnis eines entwickelten geschichtlichen

Prozesses. Erst in seinem Verlauf stellt sich jene Klarheit
und Durchsichtigkeit ein, die den Gehalt des Begriffes nach
allen Seiten durchleuchtet. In den Anfängen dieser begrifflichen
Entwicklung begreift der menschliche Wille weder sich selbst
noch den Sinn der Freiheit, ebensowenig wie er die Formen
der Abhängigkeit und Gebundenheit versteht, denen er
unterworfen ist. — Die Klarheit dieserBegriffe ist also eine geschichtlich



— 9 —

gewordene. Um sie zu gewinnen, scheint es geboten, wenigstens
die wesentlichen Phasen in dem begrifflichen Bildungsprozess
klarzulegen, durch den der gegenwärtige Erkenntnisstand in
unserer Frage erreicht wurde. Bei dieser Klarstellung wird
sich zeigen, dass diese Phasen in der Verbindung der gedanklichen

Motive und Begründungen von dem allgemeinen Charakter
des Geisteslebens ihrer Zeit abhängig sind.

Wir beginnen mit dem Mythos, der das Ziel der begreiflichen

Klarheit auf dem Wege über die sinnliche Anschauung
und die anthropomorphe Deutung alles Geschehens sucht. Wir
beschränken uns hier auf den homerischen Mythos. Die Abhängigkeit

vom Willen der Götter bestimmt hier durchaus das
religiöse Empfinden. Auch in den Taten der Helden kommt nur
göttlicher Ratschluss zum Vollzug. Nicht einmal Helenas Schuld
hat das Verderben über Troja heraufbeschworen, sondern
göttlicher Wille (II. y 164). Nur in Hinsicht auf das Todcs-
schicksal schwankt die Meinung des Dichters. Einmal spricht
er sich dahin aus, class es den Menschen treffe, wenn der
Wille der Götter es bestimme (II. x 365). Daneben aber äussert
er die Meinung, dass auch die Götter hier durch das Schicksal
(aioa-fioìga) gebunden seien. Selbst ihr Wille vermag hier
nichts zu ändern. Auch Zeus kann nur den Schicksalswillen
durch die Todeswage erkunden, ihn aus eigenem Entschluss
zu bestimmen, vermag er nicht. So waltet denn hier das
Schicksal als unumstössliches und zugleich unpersönliches
Fatum über Götter- und Menschenwillen. — Damit aber ist
die Richtung gewiesen, in der das griechische Denken nach
dem Erwachen des philosophischen Bewusstseins den Charakter
alles Geschehens zu begreifen versuchte. Nicht mehr durch einen
persönlichen Willen wird es gestaltet, sondern durch die
unverbrüchliche Gesetzmässigkeit und Ordnung des Kosmos. Diese
Ordnung ist zugleich Vernunftordnung und wirkt mit der
Macht eines Verhängnisses auf den Ausgleich aller Gegensätze
im Universum. Heraclit, der diese Gedanken geprägt hat, steht
sichtlich an der Grenzscheide, welche die religiöse von einer
irreligiösen und wertfreien Weltanschauung trennt. — Die
naturwissenschaftliche Denkweise in ihm drängt zu einer
naturalistischen und zugleich fatalistischen Auffassung des kosmo-
gonischen Prozesses, der Grieche in ihm wollte auf den
Gedanken der Harmonie, in der sich die göttliche Weltvernunft



— 10 —

offenbare, nicht verzichten. So ist vielleicht der seltsame Satz
bei ihm zu verstehen, dass „das Eine, allein Weise, will nicht
und will doch auch wieder mit Zeus' Namen benannt werden."
(Fragment 32 bei Diels, Fragmente der Vorsokratiker). — Erst
Demokrit hat diese Auffassung von der Notwendigkeit alles
Geschehens ganz in das Licht einer nüchternen physikalischen
Anschauung getaucht. Aus dem Druck und Stoss der kleinsten
körperlichen Elemente, der Atome, baut sich alles Geschehen
in dieser Welt auf, „und nichts geschieht zufällig, sondern alles

vermöge einer Ursache und unter dem Drucke der Notwendigkeit."

(Diels, Vorsokratiker, Fragm. 2). — Damit ist der religiöse
Mythos ausgeschaltet und durch den naturalistischen ersetzt.
Man kann sagen, dass Demokrit also die Formel für die
mechanistische Naturphilosophie und Weltanschauung gefunden
hat, die für die von ihrer Wahrheit überzeugten Denker durch
Jahrtausende in Geltung geblieben ist. — Die philosophische
Weltbetrachtung der Griechen hat jedoch in der Stoa noch
einmal den Versuch einer Synthese dieser naturalistischen, von
dem Gedanken der Naturgebundenheit des Menschen erfüllten
Weltansicht und dem überlieferten religiösen Glauben
unternommen. Sie erblickt demgemäss in dem materiellen Weltprozess
den Ausdruck, die Offenbarung einer ihm innewohnenden
göttlichen Vernunft. Diese Vernunft mit ihren Gesetzen ist allerdings

allbeherrschend für das Universum. Kein Geschehen ist
denkbar, das sich ihrem Gebot widersetzen könnte. Denn das

Naturgesetz, das Schicksal und der göttliche Wille sind ein
und dasselbe. Am grossartigsten ist diese Auffassung und der
Gehalt stoischer Frömmigkeit in dem von Kleanthes stammenden
Gebet wiedergegeben:

„Ihr beide, Zeus und Schicksal, führet mich dahin,
Wohin ihr mich bestimmt habt: folgen will ich euch
Ohn' jedes Zaudern. Sollt' ich ungehorsam sein,
So müsst' ich, bösen Sinns, doch gleichen Weges gehn')."

Das religiöse GrundVerhältnis ist hier im Sinne einer
völligen Abhängigkeit von dem göttlichen Schicksalsgrunde
erfasst. Diese Abhängigkeit soll indessen nicht nur als physisches
Gesetz, als uns auferlegte Notwendigkeit bestehen, sie soll
zur inneren Nötigung werden, aus dem werthaften Willen des

•) Epiktet Enchirid. Schluss. P. Barth, Die Stoa. 1903. S. 58.



— 11 —

Menschen, der dadurch zum „Weisen" wird, entspringen. Es
ist indessen nicht recht einzusehen, worauf sich diese Zumutung
gründet. Denn dem allumfassenden Weltgesetz und der in ihm
befassten Weltvernunft ist ja doch eines jeden Leben verhaftet.
Insofern ist die Forderung der stoischen Ethik, das „ofioXoyovasvwç

xft ipiosi Utr", eigentlich überflüssig. Ebensowenig ist die
Minderbewertung des Toren und seines Handelns zu verstehen, da

er ja letzten Endes sich das Gesetz seines Handelns nicht selbst
gegeben, sondern es als Schicksal übernommen hat. — Diese

Schwierigkeiten sind unvermeidlich, solange man die physische
mit der sittlichen Weltordnung gleichsetzt. Die Konsequenz
des Denkens treibt hier entweder zu einer wertfreien
Weltbetrachtung und zur Ausschaltung des Willens als eines
selbständig gestaltenden Prinzips oder zu der Forderung, die Welt
nur als Ausdruck der moralischen Weltordnung anzusehen. Dann
aber kann die Welt nur als Willenstat verstanden werden, und
auch die Naturgesetze erscheinen dann als Satzungen dieses

Willens, als Selbstbeschränkungen, die er sich selbst auferlegt
— Beide Wege sind von dem philosophischen Denken beschritten
worden, und es verlohnt sich, ihnen auch in unserer
Untersuchung nachzugehen, weil sie der Klärung eben der Begriffe
dienen, deren Sinn und deren Geltung wir uns verständlich
machen müssen.

Zunächst aber soll es sich für uns um den Sinn und die

Geltung des Kausalbegriffs handeln. Ist er ein die Wirklichkeit
und damit auch jeglichen Willen umgreifendes Prinzip? Wirkt
er sich als Schicksal und göttliche Vorsehung, als Vernunft-
und Weltgesetz mit allumfassendem Zwang aus? — Um auf
diese Fragen die Antwort zu finden, kehren wir zuerst auf den

Weg geschichtlicher Orientierung zurück. — Als im 16. und
17. Jahrhundert die Grundgedanken der griechischen Philosophie
im Geiste der Renaissance eine Neubelebung und eine vertiefte
Durchbildung an der Hand der neu gewonnenen mathematischen
Kosmologie erfuhren, da hat Spinoza auch den religiösen
Fatalismus der Stoiker erneuert. Auch ihm sind Gott und die Natur
gleichsinnige Begriffe. Aus dem Wesen Gottes oder der Natur
folgt alles, was geschieht, mit unaufhebbarem Zwange. Denn

was in unserem Denken als Vernunftgrund (ratio), das stellt
sich in der räumlichen Welt als physikalische Ursache (causa)
dar. Und wie das Denken sich in einer lückenlosen Kette von



— 12 —

Folgerungen und Schlüssen entwickelt, so ist in gleicher Art
auch der Ablauf aller Prozesse in der räumlichen Welt als ein
an keiner Stelle unterbrochener Ursachenzusammenhang zu
denken. Sofern auch die Affektäusserungen unserer Seele sich
in körperlichen Ausdrucksbewegungen auswirken, sind auch
diese dem mathematisch bestimmbaren Mechanismus eingeordnet.
Auch des Menschen Tun und Trachten solle man so anschauen,
als ob es sich um Linien, Flächen, Körper handle1). Man solle
darum — so erklärt er mit der gelassenen Ruhe des
Philosophen — über den Verlauf unseres Lebens nicht lachen und
weinen, sondern ihn zu begreifen, d. h. aus seinen
Zwangsursachen zu verstehen, trachten2). — Für Freiheit ist demgemäss
in dieser Weltbetrachtung kein Raum mehr. Auch der fallende
Stein, so lautet eine vielfach angezogene Äusserung Spinozas,
würde sich für frei halten, wenn er Bewusstsein hätte, weil
seiner Bewegung kein Widerstand begegnet. Und doch wissen

wir, dass er unaufhaltsam dem Zwang der Schwerkraft folgen
muss, sowie wir selbst dem Zwang der Motive, clie unser
Begehren treiben3).

Voraussetzung für diese Anschauung ist, dass alles, was
in der Welt geschieht, bestimmbar in seinen Ursachen, und da
diese Bestimmbarkeit sich in mathematischer Grössenberechnung
vollendet, mathematisch in seinem Verlauf zu errechnen ist,
sowie etwa eine Sonnenfinsternis vom Astronomen vorausberechnet

werden kann. In diesem Sinne hat der bekannte
französische Astronom Laplace diese mathematisch kausale Welt-
auffassung durch ein Bild erläutert, in dem ihre Geschlossenheit
zu einem zwingenden Ausdruck gelangt. „Ein Geist", so schreibt

er, „der für einen gegebenen Augenblick alle Kräfte kennte,
welche die Natur beleben, und die gegenseitige Lage der Wesen,
aus denen sie besteht, wenn sonst er umfassend genug wäre,
um diese Angaben der Analyse zu unterwerfen, würde in
derselben Formel die Bewegungen der grössten Weltkörper und
des leichtesten Atoms begreifen : nichts wäre ungewiss für ihn,
und Zukunft wie Vergangenheit wäre seinem Blicke
gegenwärtig." Du Bois Reymond hat in seinem bekannten Vortrag

*) Ethica I, prop. 33, schol. 2.

') Tractât, polit., cap. 1, § 4.

3) Epist. LVIII an Schuller opera H (van Vloten & Land) II, 382;
vgl. auch Ethica III, p. 2, sch.



— 13 —

„über die Grenzen des Naturerkennens" diese Sätze des
französischen Astronomen durch Betrachtungen ergänzt, die auch
den Verlauf der menschlichen Geschichte in den Geltungsbereich
dieser Weltformel einbeziehen. „Wie der Astronom den Tag
vorhersagt, an dem nach Jahren ein Komet aus den Tiefen des

Weltraumes am Himmelsgewölbe wieder auftaucht, so läse

jener Geist in seinen Gleichungen den Tag, da das Griechische
Kreuz von der Sophienmoschee blitzen oder da England seine
letzte Steinkohle verbrennen wird Ein vor- und rückwärts
gewandter Prophet, wäre ihm, wie d'Alembert in der Einleitung
zur Enzyklopädie, Laplaces Gedanken im Keime hegend, es

ausdrückte, „das Weltganze nur eine einzige Tatsache und
Eine grosse Wahrheit"*).

Wir sehen: Dieser fiktive Geist besässe die Allwissenheit
des göttlichen Geistes, aber nicht, weil er mit seinem Geistesleben

alles durchdringt, sondern weil er alles errechnet, weil
er den ganzen Verlauf des Weltgeschehens durch seine
mathematische Weltformel zusammenfassend bestimmen kann. Es ist
eine typisch rationalistische Auffassung, die das Ideal logischer
Begreiflichkeit für alles Geschehen in einer mathematisch
konstruierten Formel erfüllt sieht. — Doch dem Rationalismus, der
das wissenschaftliche Denken seit dem 16. bis ins 19.

Jahrhundert hinein beherrschte, war dieser Gelehrtentraum so

unbedingt gültig, dass durch seinen Vollzug, wie man glaubte,
die Wissenschaft allein bestehen konnte. „Apud me omnia
mathematice fiunt", erklärt schon Descartes. „More geometrico"
in mathematischer Folgerichtigkeit glaubt Spinoza den ganzen
Weltverlauf, einschliesslich des menschlichen Seelenlebens,
darlegen zu können. Und auch Kant ist der Ansicht, dass die
Natur sich mathematisch müsse konstruieren lassen, sofern sie

von uns begriffen werden solle, und nur dann könne das Wissen
von ihr als Wissenschaft gelten 2). — Aus diesem Grunde lehnte
er es ab, der empirischen Seelenkunde den Rang einer strengen
Wissenschaft zuzuerkennen, da sie viel mehr sich als
Naturbeschreibung der Seele, nicht aber als Seelenwissenschaft, ja

') Du Bois Reymond, „Über die Grenzen des Naturerkennens." 1882.
S. 11 u. ff., vgl. auch P. A. Lange, Geschichte des Materialismus, 6. Aufl.,
S. 148 ff.

s) Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft. Vorrede
Werke. (Hartenstein IV 360).



— 14 —

nicht einmal als psychologische Experimentallehre darstelle.
Den Forderungen der Wissenschaft würde sie nur dann genügen,
wenn es ihr gelänge, etwa das menschliche Willensleben bei
der erforderlichen Übersicht über die vorliegenden Bedingungen
genau so zu berechnen wie die Phasen des Mondwechsels.

Die Geschlossenheit dieser Denkweise, die alles, was
geschieht, ausgegebenen,inihrerGrösseberechenbaren Bedingungen
ableiten zu können glaubt, hat im 19. Jahrhundert durch die

Entdeckung des Gesetzes von der Konstanz der Energie eine
bedeutende Verstärkung erfahren. Im Haushalt der Natur findet
ein dauernder Kräfteaustausch statt. Energieformen der einen
Art werden in solche einer anderen umgewandelt. Die in der
Kohle angesammelte Strahlungsenergie der Sonne verwandelt
sich durch Entzündung in Wärme, die der Erhitzung des Wassers,
weiter seiner Verwandlung in Wasserdampf dient, dessen

Expansionskraft zum Antrieb einer Maschine, zur Erzeugung
elektrischer Stromkraft verwandt werden kann usw. Man hat
nun festgestellt, dass bei dieser Umwandlung verschiedener
Energieformen ineinander das Verhältnis von Erzeugung und
Verbrauch sich so ausglich, dass die Gesamtsumme der
Energie stets gleich blieb (Äquivalenzprinzip). — Man hat weiter
dieses Prinzip auch auf die Kräftezufuhr und -ausgäbe des lebenden
Körpers angewandt und dabei beobachten können (Rubner und
Atwater), dass auch hier dieses Prinzip seine Gültigkeit
behauptete, d. h. die Arbeit, die ein lebender Körper in einem
bestimmten Zeitraum leistete, entsprach, als man ihr
Energiequantum genau berechnete, genau dem Energiequantum, das
dem Körper etwa durch Nahrungsmittel zugeführt worden war.
„Einfach und glatt verläuft die Rechnung... es gibt in
diesem Haushalt kein Manko und keinen Überfluss ')."

Diese Versuchsergebnisse scheinen den Gedanken
nahezulegen, dass alles, was geschieht, alles, was auch in uns
mit unserem lebenden Körper geschieht, nur die Fortsetzung
von physiologischen oder chemischen Prozessen sein kann, die
von unserem Körper aufgenommen werden. Es erscheint
ausgeschlossen, dass ein aktives Prinzip, etwa der menschliche Wille,
in den Ablauf dieser Prozesse, sie verstärkend oder auch
durch Hemmung regulierend, eingreift. Was darum der mensch-

') Vgl. hierzu Th. Elsenhans, Lehrbuch der Psychologie, 1912, S. 80f.



— louche

Wille auch sein mag — dieser energetisch-naturwissenschaftlichen

Betrachtungsweise zufolge erscheint er ohnmächtig
oder im günstigsten Falle nur als ein Transformator, in dem die
Ströme von Energie, die ihm von aussen zugeführt werden,
nach verschiedenen Stellen weitergeleitet werden.

Dass hiermit der Sinn der naturalistischen Willenserklärung
zutreffend bezeichnet ist, soll zunächst noch an den
Deutungsversuchen von Loeb gezeigt werden. Locb will alle lebenden
Organismen als „ehemische Maschinen" betrachten, weil die

Energiequelle für ihren Betrieb aus chemischer Energie
gewonnen werde1). In besonders zugespitzter Form hat er
diese Auffassung in einem auf dem internationalen Psychologen-
kongress in Genf gehaltenen Vortrag vertreten. Hier spricht
er den Gedanken aus, class das, was wir als Willen bei vielen
niederen Tieren bezeichnen, nichts anderes sei als die bei
Pflanzen wohlbekannten Erscheinungen der Tropismen, und
von diesen wiederum glaubt er, dass sie genau den gleichen
unerbittlichen Gesetzen unterworfen seien wie die Planeten,
deren Bewegung durch den Zwang der Schwerkraft bedingt
sei8). Nur darin liege bei den spontanen Bewegungen der Tiere
eine Komplikation des Phänomens vor, dass hier für die
Auslösung der Bewegungen eine Reihe vermittelnder chemischer
Reaktionen erforderlich sei, die sich in den Sinnesorganen,
Nerven und Muskeln des Tieres abspielen. Diese Beobachtung
setzt nun Loeb in die methodische Forderung um, die Tatsachen
der Psychologie der Analyse durch die physikalische Chemie

zugänglich zu machen. Als Ergebnis seiner Theorie, dass
die Willensäusserungen und Bewegungen der Tiere nichts
anderes als Tropismen seien, glaubt Loeb den Satz aufstellen
zu dürfen : „Der Wille des Tieres, der ihm die Richtung seiner
Bewegung vorschreibt, ist das Licht, wie es beim Fallen des
Steines oder der Bewegung eines Planeten die Schwerkraft
ist8)." Ich führe diesen Satz hier an, weil er die Unterlage für
die Kritik von Loebs Auffassung und Methode bietet. Denn
dass der Wille, worunter doch auch bei niederen Tierformen
irgendwie ein psychisches Erlebnis gedacht werden muss, wenn

l) J. Loeb, Vorlesungen über die Dynamik der Lebenserscheinungen.
1906, S. 1.

*) J. Loeb, Die Bedeutung der Tropismen für die Psychologie. Leipzig 1909

») L. c. S. 14.



— 16 —

das Wort überhaupt einen verständlichen Sinn haben soll, mit
dem Licht, das ist einem physikalisch-chemischen Vorgang,
gleichgesetzt werden soll, — diese Behauptung ist nur einem
Denken möglich, das sich in bestimmte Theorien verrannt hat.
Doch vielleicht hat Loeb mit dem Worte „Willen" nur einen
physiologischen Prozess bezeichnen wollen, der auf Grund
physikalischer Reize bei bestimmten Tierformenin gesetzmässiger
und leicht regulierbarer Weise sich einstellt. Dann aber liegt
ein Missbrauch des Wortes vor. Denn als Willensvorgang kann
doch nur ein Vorgang betrachtet werden, in dem wirklich der
Wille als psychischer Vorgang irgendwie eingeschaltet ist. Davon
ist aber in dem von Loeb vorausgesetzten physiologischen Prozess

gar keine Rede. Dieser verläuft vielmehr ausser dem Rahmen des

Psychischen. Prinzipiell also darf gesagt werden, dass eineMethocle,
die den Willensvorgang nur mit physiologischen Mitteln
erklären will, von vornherein das übersieht, was erklärt werden
soll, nämlich den Willen selbst.

Dieser Vorbehalt muss auch gegenüber solchen Forschern
erhoben werden, die, einsichtsvoller wie Loeb, geneigt sind, die

Eigenart der psychischen Vorgänge und damit auch des

Willensvorgangs anzuerkennen, dann aber doch die Determination
dieser Vorgänge wieder ganz ins physiologische Gebiet
verlegen. Das gilt insbesondere für die Willenstheorie Bains und
aller Psychologen, die sich dem Grundgedanken Bains
angeschlossen haben, dass die zweckmässige Willenshandlung aus
ursprünglich wenigstens teilweise unzweckmässigen Bewegungsreflexen

zu erklären sei. Zur Veranschaulichung dieser Theorie1)
beruft man sich immer wieder auf das Meynertsche Schema, das den

sprichwörtlichen Erfahrungssatz „GebranntesKindscheut'sFeuer"
als Wirkung nervenphysiologischer Prozesse in der Grosshirnrinde

nachzuweisen versucht2). Durch die Erstellung oder, wie
man sich bildlich ausdrückt, die „Ausschleifung" einer
Assoziationsbahn zwischen dem schmerzempfindlichen Zentrum der

') Bains Theorie ist dargelegt in dem Buche: The emotions and the
will. 3rd edit. 1880. Eine gute Charakteristik gibt 0. Külpe, Die Lehre vom
Willen, S. 76 ff.

3) Von Meynert zuerst in seiner „Psychiatrie, 1888 dargelegt. — Im
Anschluss daran hat H. Cornelius, Einleitung in die Philosophie, 1903, S. 314 bis
317, und in seiner Psychologie als Erfahrungswissenschart, S. 404—407,
seine Willenstheorie entwickelt. Vgl. auch Th. Ziehen, Leitfaden der
physiologischen Psychologie, 5. Aufl., S. 22 ff.



— 17 —

Grosshirnrinde, das bei erstmaliger Ausführung des

Bewegungsreflexes gereizt wurde, und dem motorischen Zentrum,
das auf Grund des Lichtreizes den Impuls für diesen Bewegungsreflex

weitergab, soll im Wiederholungsfälle die erwünschte
Hemmung dieses Reflexes ermöglicht werden. Ein Gegenimpuls
auf der neu geschaffenen Assoziationsbahn vom Schmerzzentrum
aus gehend, soll die Hemmung des ursprünglich blinden
Reflexes veranlassen. Indessen soll auch dieser Prozess in allen
seinen Phasen mechanisch verlaufen. Insofern ist also die

Willenshandlung im Sinne dieser Auffassung durchaus
Triebhandlung, wenn auch der ursprüngliche Trieb gehemmt und
in eine andere Richtung abgeleitet wird. Ich will hier die
Kritik nicht wiederholen, die von sachkundiger Seite gegen
die Hypothese einer Ausschleifung von Assoziationsbahnen als

Erklärungsmittel für die Verknüpfung von Vorstellungen
vorgebracht worden ist1). Doch selbst wenn ich diese Hypothese
als gültig anzuerkennen bereit wäre, leistet sie für die Erklärung
des Willensvorganges das nicht, was sie leisten sollte. Denn
es ist einfach mit den vorausgesetzten physiologischen
Erklärungsmitteln nicht verständlich zu machen, warum sich der
ursprüngliche Reflexvorgang bei dem in Frage stehenden
Beispiel nicht wiederholt8), wohl aber lässt sich die eingetretene
Hemmung dieses Vorganges psychologisch erklären, dann nämlich,
wenn man in seinem Verlauf das einschaltet, was Dricsch die

„historische Reaktionsbasis" genannt hat8), jenes Etwas, das

unter Verwertung der früheren Erfahrung zu einer der
individuellen Natur des Reizes angepassten Regulation der
mechanischen Gegenwirkung führt. Kurzum, der Willensvorgang
kann phänomenologisch nur aus sich selbst erklärt werden*).

Vielleicht jedoch lässt sich das geschilderte Bestreben, die

Willensvorgänge physiologisch und zuletzt mechanisch zu
erklären, aus dem Wunsche verstehen, durch eine solche Erklärung
eine sichere Beziehung zum Kausalgesetz zu gewinnen und
damit dessen Anwendung auf einem Gebiet sicherzustellen,

') Erich Becher, Gehirn und Seele, S. 196—222.
a) L. c 313 f.
x) H. Driesch, Philosophie des Organischen, 1909. II, 56 f., 96.

4) Vgl- hierzu N. Ach, Über den Willensakt und das Temperament,
1910. „Der Willensakt als solcher ist in seinem unmittelbaren Gegehensein
wohl charakterisiert und muss als ein spezifisches psychisches Erlebnis
angesprochen werden."

Inernat. kirchl. Zeltschrift, Heft l. i03l. 2



— 18 —

das dem Verdacht ausgesetzt ist, gegenüber diesem Gesetz eine
Art metaphysischer Autonomie zu fordern. Da man diese aber
auf keinen Fall gewähren zu können vermeint, so glaubt man
am sichersten — um ein Bild Herbarts zu gebrauchen 1) —, das

„Gespenst der Willensfreiheit" aus der Welt der geistigen
Vorgänge fernzuhalten, indem man diese mechanischer Kausalität
unterwirft.

Damit sind wir nun vor die für diesen Bereich unserer
Erörterungen entscheidende Frage nach dem Sinn und der
Geltung des Kausalgesetzes gestellt. Denn erst die Klärung
dieser Frage gibt uns die Möglichkeit an die Hand, zu
entscheiden, ob alle Geschehnisse, alle Veränderungen in dieser
Welt dem bindenden Zwange dieses Gesetzes unterliegen oder
ob es Grenzen für die Anwendbarkeit dieses Gesetzes gibt.

Der Sinn des Kausalgedankens scheint zunächst darin
gegeben, dass wir in unserer Erfahrungswelt allenthalben
Wirkungszusammenhänge feststellen in der Art, dass bestimmte
Gegenstände, Vorgänge, Geschehnisse andere Gegenstände, Vorgänge,
Geschehnisse hervorrufen oder bewirken. Unmittelbar ist dieser
Wirkungszusammenhang in unserer psychophysischen Erfahrung
zu beobachten, insofern wir durch aktive Willensanspannung
Veränderungen in der uns umgebenden Welt verursachen oder
auch umgekehrt durch Einwirkung dieser Umgebung auf uns
selbst passiv Zwang erleiden. Diese von uns erlebten
Wirkungszusammenhänge sind von Kraftgefühlen begleitet, was uns
Veranlassung gibt, nun allgemein die von uns beobachteten
Wirkungszusammenhänge auch in der objektiven Natur als durch bewegende
Kräfte verursacht zu erklären2). Der psychologische Kausalbegriff
leitet so in den dynamischen (und energetischen) unmittelbar
hinüber.

Indessen hat dieser dynamische Kausalbegriff noch eine

Erweiterung seines Sinnes erfahren, die durch die Beobachtung

') Herbart spricht allerdings von einem „Gespenst des Determinismus",
das man fürchte, statt darauf loszugehen. Zur Lehre von der Freiheit des
menschl. Willens. Werke. Bd. IX, 345.

2) Vgl. hierzu Driesch H., Philosophie des Organischen II, 291. „Ich
verstehe die Kausalität, cl. h. die notwendige Beziehung zwischen einem
früheren und einem späteren Zustand weil ich fähig bin, Kausalität und
insbesondere ,Kraft' sozusagen zu fühlen." Zum psychologisch begründeten
Kausalbegriff vgl. ferner noch H. Maier, Psychologie des emotionalen
Denkens, S. 240. E. Becher, Geisteswissenschaften und Naturwissenschaften,
1921, S. 255.



— 19 —

begründet ist, dass in dem aktiven psychologischen
Kausalerlebnis der verursachende Wille auf ein Ziel gerichtet ist, eine
Absicht zu verwirklichen sucht. Eben dieses Ziel wird nun als
die eigentliche Ursache aufgefasst. Denn alle Vorgänge,
Bewegungen, die zu ihm hinführen, dienen als Mittel zu seiner

Verwirklichung. Wir kommen auf diesem Wege zu dem

teleologischen Kausalbegriff', den in charakteristischer und vorbildlicher

Prägung Aristoteles ausgebildet hat. Alles, was geschieht
und wird, ist in seinen Ursachen schon angelegt. Die Wirkung
ist „der Möglichkeit nach" in der Ursache enthalten. Sie lässt
sich aus ihr ablesen und ableiten. Das ist der analytische
Kausalbegriff, der das metaphysische Denken bis in das
achtzehnte Jahrhundert hinein beherrscht hat. Er ist das gedankliche
Prinzip der rationalistischen Philosophie. Da alles Geschehen
und alles Wirkliche, das dieses Geschehen in sich befasst,
miteinander verknüpft und wechselseitig voneinander abhängig
ist, so muss es gelingen, diesen allseitigen Ursachenzusammenhang

in einem geschlossenen System für die Erkenntnis zur
Darstellung zu bringen. So verwandelt sich unbemerkt der
Zweckzusammenhang der Ursachen in einen logischen
Zusammenhang über- und untergeordneter Begriffe, die kausale
Abhängigkeit wird zur logischen Folgerung. Nirgendwo ist diese

Umstellung des Denkens mit so bündiger Entschlossenheit
vollzogen wie in der Erklärung Spinozas: „Aliquid efficitur ab

aliqua re" sei gleichzusetzen mit: „Aliquid sequitur ex eius

definitione"*).
In dieser logischen Konstruktion der Wirklichkeit und der

Kausalzusammenhänge offenbart sich der Wille, unsere
Erfahrungswelt begreiflich zu finden. Dieses Ziel würde dann
erzielt werden, wenn es gelänge, unsere Erfahrung logisch
durch ein geordnetes System eindeutiger Begriffe zu
bewältigen. Dass ein solches möglich sei, ist darum eine a priori
erhobene Forderung aller Wissenschaft. Sie kämpft für ihr
Daseinsrecht, indem sie das Kausalprinzip als ein allgemein
gültiges Erkenntnisprinzip verteidigt. Nichts kann von der
Wissenschaft als bestehend und wirkungsfähig anerkannt werden,

') Vgl. hierzu B. Erdmann, Über Sinn und Geltung des Kausalgesetzes,
1905, S. 5. Spinoza, Tractatus de emendatione intellectus. Opera (van Vloten
& Land) Bd. I, 29, „necessaiio concatenationem intellectus Naturae
concatenationem referre debet". Cf. auch Ethik prop. 33. schol. 1.



— 20 —

was sich nicht dem allgemeinen Wirkungszusammenhang unserer
psychophysischen Erfahrung einbeziehen lässt. Ferner muss
dieser Wirkungszusammenhang als ein geschlossener betrachtet
werden, wofern die systematische Einheit unserer Erfahrung
aufrecht erhalten bleiben soll. Es kann daher das Quantum
der in diesen Wirkungszusammenhang eingesetzten Kräfte
weder vermehrt noch vermindert werden1). Diese Forderung
sichert die Identität des Systems im ganzen. — Endlich sollen die

Veränderungen, die sich in dem Wirkungszusammenhang des

Systems vollziehen, gleichförmig, d. h. nach einer Regel, vor
sich gehen. Den gleichen Ursachen sollen stets die gleichen
Wirkungen folgen. Diese Forderung soll die Identität und
damit die Begreiflichkeit der dem System einbezogenen einzelnen
Fälle sichern. Die hier ausgesprochenen Forderungen und
Bedingungen einer kausalen Begreiflichkeit unserer Erfahrung
stimmen im wesentlichen mit den von Kant in der Analytik
in der Kritik der reinen Vernunft aufgestellten Verstandsgrundsätzen

überein. Sie charakterisieren jene Auffassungsweise, die

„in der Annahme einer ausnahmslosen Kausalität, eines
vollkommenen Determinismus" „die Voraussetzung und die
Vorbedingung der wissenschaftlichen Erkenntnis" erblickt").

Wir stimmen dieser Auffassung zu, soweit sie sich der
Grenzen bewusst ist in dem, was sie leisten kann. Die
Begrenzung ihrer Leistungsfähigkeit liegt für das kritische Denken
darin, dass sie eine Forderung*) vertritt, die sie gegenüber dem

möglichen Erfahrungsbestand niemals ganz durchsetzen kann5).
Denn unsere Erfahrung ist niemals ganz abgeschlossen, sie

weist immer über sich hinaus. Es ist im Grunde nur ein dürf-

') Vgl. hierzu E. Becher, Geisteswissenschaften und Naturwissenschaften,
das Kapitel über den Substanzerhaltungssatz S. 245—251. Ferner des gleichen
Verfassers Buch über Weltgebäude, Weltgesetze, Weltentwicklung. 1915.

S. 227 ff
*) E. Becher, Geisteswissenschaften und Naturwissenschaften, S. 251. ff.

B. Erdmann: Über Inhalt und Geltung des Kausalgesetzes, S. 15.

a) M. Planck, Kausalgesetz und Willensfreiheit. Berlin 1923. S. 40 f.

4) Als Postulat unseres wissenschaftlichen Denkens bezeichnet B.
Erdmann a. a O. S. 37, im Anschluss an Lotze, das Kausalgesetz.

5) Als „summarische Fiktion" bezeichnet Vaihinger in seiner bekannten
„Philosophie Als Ob", 1912, S. 420, das Naturgesetz, meines Bedünkens mit
einer starken Übertreibung, da das Vorhandensein von Gesetzlichkeiten in
der Natur evident ist. Richtiger ist die Charakteristik Erdmanns a. a. 0.
S. 20, der das Kausalgesetz eine Hypothese nenut.



— 21 —

tiger Ausschnitt des Universums, der unserer exakten Beobachtung

zugänglich ist. Wir können über die Vorgänge, die sich
auf anderen Weltkörpern abspielen, gar nichts Sicheres aussagen,
vor allem nicht sagen, ob dort die gleichen physikalischen
Gesetze gelten wie auf der Erde. Damit ist in der Tat die
induktive Erweisbarkeit der von uns aus feststellbaren
Naturgesetze auf recht enge Grenzen verwiesen. — Doch auch innerhalb

dieser Grenzen steht es mit dem exakten Nachweis für
die Gültigkeit dieser Gesetze längst nicht so glänzend, wie die

populärwissenschaftliche Literatur behauptet. Ihre letzte
Bestätigung sollen diese Gesetze durch das Experiment erfahren.
— Was aber ist der Sinn des Experiments1)? Die Erstellung
von Vorgangsreihen, deren Glieder in einer stetigen, in ihrem
quantitativen Verhältnis womöglich genau zu errechnenden
Verbindung stehen. Damit das möglich sei, müssen diese Reihen
wiederholbar und die Glieder, d. h. die Bausteine, aus welchen
sie zusammengesetzt sind, konstant sein. Was damit erreicht
wird, ist die logisch eindeutige und praktisch durch das Experiment

(und in weitestem Ausmass durch die Technik) verwirklichte

Herrschaft über einen Ausschnitt der Natur. Dieser immer
wieder bestätigte Herrschaftsanspruch gründet sich auf das

völlig eindeutige und somit gesetzmässige Verhalten bestimmter
Naturobjekte oder Vorgänge, sobald sie in die unmittelbare
Beziehung eines Wirkungszusammenhangs aufeinander gebracht
werden. Doch um die Eindeutigkeit des Ergebnisses zu wahren,
müssen die in Frage kommenden Objekte bzw. Vorgänge
isoliert, d. h. das Experiment muss von störenden Einflüssen
freigehalten werden. Dieser Forderung kann immer nur
annähernd entsprochen werden, wobei es jedoch „keine angebbare
Schranke dieser Annäherung gibt, die nicht überschritten
werden könnte".

Immerhin ist das Experiment auf dem Wege, uns die
gewünschte Bestätigung der gleichförmigen Gesetzmässigkeit der
Natur zu erbringen in den Fällen, deren Stetigkeit es uns
veranschaulichen soll. Schwieriger gestaltet sich diese Bestätigung
in der vom menschlichen Willen unbeeinflussten und somit

') Die nachfolgenden Sätze sind zum Teil im Anschluss an das
Buch von Hugo Dingler, Das Experiment, sein Wesen und seine
Geschichte, München 1928, formuliert, vgl. besonders S. 176, 204 u. 252. —
A. a. O. S. 173.



— 22 —

ungeordneten Natur. Hier erweisen sich die Ursachen- und
Wirkungszusammenhänge selbst in verhältnismässig einfachen
Fällen als so kompliziert, dass sie im Grunde unübersichtlich
und darum unbegreiflich erscheinen *). — Nur durch eine
Abstraktion, die sich auf die wesentlichen Ursachen richtet, von
belanglosen Begleitumständen hingegen absieht, kann es uns
gelingen, auch hier jene Gleichförmigkeit des Geschehens
festzustellen, die das Kausalgesetz fordert2). Genau genommen
musste man die Frage, ob jemals eine Ursache mit allen Einzelheiten

ihrer Zusammensetzung wiederkehrt, verneinen. Doch
für die Orientierung im praktischen Leben, ja auch für die
wissenschaftliche Forschung, genügt im allgemeinen nach Bechers
Formulierung schon der Leitsatz, class hinreichend ähnliche
Ursachen ähnliche Wirkungen mit sich bringen3). Beweisen
lässt sich dieser Satz nicht, ebensowenig wie die Gesetzmässig-
keitsvoraussetzung, mit der der Wissenschaftler an die Natur
herantritt ; nur an der Hand der' Erfahrung kann er immer
wieder erprobt werden4).

Nun liefert diese Erprobung im ganzen gewiss ein
überwältigendes Zeugnis für die Gesetzmässigkeit und Gleichförmigkeit

des Naturgesehehens. Gelegentlich scheint aber doch auch
die physikalische Theorie hier mit Einschränkungen rechnen
zu müssen. So geht nach dem zweiten Hauptsatz der Wärmetheorie,

wenn zwei Körper von verschiedener Temperatur sich
berühren, die Wärmeenergie immer von dem wärmeren zu dem
kälteren über. Es kann aber, falls die Temperaturdifferenz der
beiden sich berührenden Körper äusserst klein ist, vorkommen,
dass einmal an einer einzelnen Berührungsstelle ein entgegengesetzter

Wärmeübergang vom kälteren zum wärmeren Körper
erfolgt. Der zweite Hauptsatz der Wärmetheorie hat eben, wie
alle statistischen Gesetze, nur für Mittelwerte aus einer sehr

grossen Anzahl von gleichartigen Vorgängen, nicht für jeden
einzelnen Vorgang, exakte Bedeutung5). — Der moderne Natur-

') Ein eindrucksvolles Beispiel hierfür bietet Becher, Geisteswissenschaften

und Naturwissenschaften, S. 279.

2) Wir ersetzen die unabsehbar komplizierte Gesamtursache durch
eine stark vereinfachte Ursache, so Becher a. a. O. S. 280.

3) A. a. 0.
4) A. a. 0. S. 261 u. 269. — Becher, Weltgebäude usw., S. 8.

s) M. Planck, Kausalgesetz und Willensfreiheit, S. 31.



— 23 —

begriff schien ferner durch das von R. Mayer und Helmholtz
begründete Energieerhaltungsgesetz im Sinne der Konstanz
bestimmt zu sein. Die Entdeckung der Radioaktivität bedrohte
indessen diese Auffassung an ihrer Wurzel. Denn sie zeigte im
Radium einen Stoff, der fortwährend Wärmeenergie, Strahlungsenergie

und kinetische Energie hervorbrachte, ohne dass man
sagen konnte, woher diese Energie stammte. — Nun hat zwar
Rutherford durch seine Zerfallshypothese der Radioaktivität diese

sonst unbegreiflichen Erscheinungen unter Wahrung des

Energieerhaltungsgesetzes erklären können, damit aber den Grund zu
einer ganz neuen physikalischen Theorie der Materie gelegt,
die den Charakter des physikalischen Geschehens, das bis zur
Jahrhundertwende durchaus im Sinne der Mechanik gedeutet
wurde, ganz wesentlich veränderte.

Der passive und zugleich starre Atombegriff der alten
physikalischen Schule, der alles physische Geschehen aus gesetz-
mässig genau fixierbaren Reaktionen der Atome aufeinander
erklärte, wurde durch den Begriff' einer dynamischen Kraft
ersetzt, die wohl noch den Raum — das ihr zugewiesene Feld
— beherrschte, selbst aber unräumlich ist. Ich führe, um diese
Theorie zu erläutern, einen Satz von Hermann Weyl an: „Das
Materieteilchen selber ist nicht einmal ein Punkt im Feldraum,
sondern überhaupt nichts Räumliches, aber es steckt in einer
räumlichen Umgebung drin, von welcher seine Feldwirkungen
ihren Ausgang nehmen. Es ist darin analog dem Ich, dessen

Wirkungen, trotzdem es selber unräumlicher Art ist, durch
seinen Leib hindurch jeweils an einer bestimmten Stelle des

Weltkontinuuins entspringen 8).tt — Diese unräumlichen elektrisch
geladenen Substanzen sind in ihrer Wirkungsweise durchaus
als aktiv zu bezeichnen, ja als Wesen, die in ihren Auswirkungen

Spontaneität bekunden. Vermöge dieser ihrer Spontaneität

ist es dem Physiker ebenso unmöglich, „das Einzelereignis
vorauszusagen wie dem Meteorologen die Vorausbestimmung
der Temperatur oder des Luftdrucks an irgendeinem bestimmten
Ort zu irgendeiner bestimmten Zeit8)." — Damit soll nun

') Becher, Wcltgebäude, S. 229 ff.
a) Aus der Schrift „Was ist Materie?" S. 58 Dieses und das folgende

Zitat sind entnommen F. Medicus, Die Freiheit des Willens und ihre Grenzen
Tübingen 1926.

3) Exner, Vorlesungen über die physikalischen Grundlagen der
Naturwissenschaften, S. 694.



— 24 —

nicht behauptet werden, dass diese immateriellen Substanzen
chaotisch wirken. Es bestehen zwischen ihnen
Wirkungsabhängigkeiten, die sich als Regeln, ja als Naturgesetze formulieren

lassen. Nur muss man sich gegenwärtig halten, dass das

nur statistisch erfassbare Regelmässigkeiten sind, die in
bestimmten Raum- und Zeitgrössen gelten, in anderen Räumen und
Zeiten aber keine Gültigkeit mehr besitzen. Merkbare
Abweichungen vom Gesetz sind nicht ausgeschlossen. Dieser
Anschauung zufolge würden die Naturgesetze wesentlich statistischen
Charakters sein, d. h. sie würden nur für die beobachteten
Fälle Geltung haben, darüber hinaus aber nur hypothetischen
Charakter beanspruchen. Für künftige Fälle gelten sie also

nur, wenn sie gleich geartet sind.

Die hier geschilderte Theorie ergibt ein ganz anderes Weltbild,

als es der Rationalismus mit seiner strengen, in sich
geschlossenen Gesetzeswelt gekannt hat. Schon in der Physik
walten hier nicht nur einförmige, in ihren Wirkungen sich
immer wiederholende Gesetze, sondern auch hier erscheint eine
reich gegliederte und vielfach abgestufte Welt von Kraftzentren,
die aus ihrem Inneren heraus immer wieder neue noch
unbekannte Wirkungen erwarten lassen. Man könnte sagen : Hier
tauchen schon in den letzten Gründen der materiellen Welt
Potenzen auf, die seelischer Art1) und in gewissem Sinn dem
menschlichen Willen verwandt sind, da sie wie dieser aktiv
ihre Umgebung bestimmen.

Diese Aktivität wächst in der Welt des organischen Lebens.
Die physikalisch-chemischen Prozesse erscheinen hier
untergeordnet und eingeordnet einem Lebenswillen, der eine bestimmte
organische Formgestalt zu verwirklichen strebt und diese
Aufgabe immer wieder in individueller Weise löst, so dass trotz
aller Ähnlichkeit, Übereinstimmung, Verwandtschaft kein
Individuum völlig dem andern gleicht. — Doch die besondere
Gestaltung der formbildenden Prozesse erweist sich in der
Morphologie stets untergeordnet clem Formprinzip der Art, das
nach der Terminologie von Driesch durch eine „prospektive
Tendenz" diese Prozesse leitet und reguliert2). — So bleibt
denn auch hier das Allgemeine (der organische Formgedanke)

') Eine solche Deutung auch bei Becher, Weltgebäude usw., S. 146.

2) Driesch, Philosophie des Organischen I., 101.



— 25 —

dem Besonderen (den morphogenetischen Prozessen) übergeordnet,

doch in dem Sinne einer praktischen und technischen
Überordnung von der Art, wie der Zweck den Mitteln, die
seiner Verwirklichung dienen, übergeordnet ist. — Eine solche

Anpassung der Mittel an den Zweck ist uns unmittelbar nur
aus unserem Willensleben bekannt, und der Gedanke liegt nahe,
schon diese Formbildungsprozesse aus dem „Willen in der Natur"
abzuleiten, wie das Schopenhauer getan hat. Unterstützt wird
dieser Gedanke durch die Beobachtung, dass die besonderen
Lebensformen der Organismen den Lebensbedingungen, unter
denen sie ihr Dasein verbringen, angepasst sind. Die einzelnen
Organe der lebenden Organismen erweisen sich in staunenswerter

Weise für die besonderen Aufgaben vorgebildet, die sie
im Dienste ihrer Lebenserhaltung zu erfüllen haben. liier liegt
zweifellos eine objektive Zweckmässigkeit der Natur vor, jedoch
eine Zweckmässigkeit, die wenigstens für den Umkreis unserer
menschlichen Erfahrung nicht dem bewussten, sondern dem
unbewussten Willen entstammt. Ihm gehören auch die Triebe
und Instinkte an, die als vorgebildete Anlagen den tierischen
Lebensprozess in weitem Ausmass bestimmen. Auch das be-

wusste Leben scheint hier zunächst ganz von diesen Trieben
in Anspruch genommen. Allein je mehr es sich bei den höheren
Tierformen steigert und verwickelt, um so mehr greift es
regulierend und hemmend in den Ablauf der Bewegungen ein, die
durch die Triebe hervorgerufen werden. Diese können sich nicht
mehr eindeutig, blind und hemmungslos auswirken, sondern
werden, sei es durch Dressur und erzwungene Gewöhnung, sei

es durch Gefühlstriebe anderer Art, gebändigt und unter
Umständen unterdrückt. Hier scheint dämmerhaft das Licht der
Freiheit auch in das seelische Leben der untermenschlichen
Welt hineinzufallen. Hier erleben wir etwas von den Geburtswehen

einer höheren Lebensform auch für dieses so gebundene
Leben, eine Hindeutung auf eine Befreiung, von der der Apostel
im Römerbrief (8, 18 ff) spricht.

Zu einer Entbindung des geistigen Lebens zu wahrhafter
Selbstbestimmung, zu werthaftem Handeln, zu selbstbewusster
und schöpferischer Reflexion, zur Ausbildung eines Reiches der
Innerlichkeit, das dann wieder durch die Macht der Ideen die

gegebene Umwelt gestaltet, kommt es erst im Lebenskreise
des Menschen. Damit aber taucht die ganze tiefe Problematik



— 26 —

des Gedankens der Selbstbestimmung vor unseren Augen auf.
Was ist der Sinn dieser Selbstbestimmung? — Gibt sie das
Leben des Menschen ganz in die Hand seines freien Willens?
— Oder ist der Glaube an die Freiheit nur eine Illusion, so

dass tatsächlich die Gebundenheit an die Natur bestehen bleibt,
wobei in den Begriff der Natur die Mechanik des Geisteslebens
einzubeziehen ist, der auch der menschliche Wille einzuordnen
wäre? — Oder, falls diese Annahme bestimmte psychologische
Tatbestände und namentlich den Sinn der Werterlebnisse nicht
zu erklären vermag, — worauf gründen sich diese Tatbestände,
worauf die Werterlebnisse? Sind sie allein der schöpferischen
Aktivität des menschlichen Geistes zu verdanken? Oder öffnet
sich hier noch eine tiefere Quelle des menschlichen Geisteslebens,

die dem Ewigen entspringt, eine letzte Gebundenheit
alles Lebens, die aber nur für den menschlichen Geist und
Willen zu klarer Bewusstheit erhoben werden kann?

Die Antwort auf diese Fragen möge zunächst durch folgende
Überlegung vermittelt werden. Die Selbstbestimmung kann keine
leere Form sein. Sie kann nur eine Bestimmung meines Selbst
auf ein bestimmtes Ziel hin bedeuten. Dieses Ziel soll vom
Willen ergriffen werden, es wird damit zum Willenszweck.
Nun kann gewiss der Willenszweck sich mit eindeutiger
Bestimmtheit unseres Willens bemächtigen. In diesem Falle ist
was wir wollen fraglos. Der Wille geht eine gebundene Marschroute

eben auf das festgelegte Ziel hin. — In vielen Fällen
aber, und zwar gerade in solchen, bei welchen wir uns der
Freiheit unserer Willensentscheidung bewusst zu sein glauben,
trifft das keineswegs zu. Hier wird das Willensziel von dem
Medium des kritischen und wertenden Selbstbewusstseins

aufgenommen und erfährt hier eine Brechung und Zerlegung, unter
Umständen eine Ablenkung des ursprünglichen Handlungsimpulses,

der mit dem vorgestellten Willenszweck verbunden war.
So kommt es zur Überlegung und zum Wahlbewusstsein, d. h.

zu einer kritischen Stellungnahme gegenüber der Zweckvorstellung,

die sich im allgemeinen nach zwei Richtungen hin
orientiert. Auf der einen Seite fragen wir uns: Ist die
Realisierung der uns bewussten Zweckvorstellung technisch möglich?
— Im wesentlichen ist diese Frage auf die Feststellung
gerichtet, ob die für die mögliche Verwirklichung der Zweckvorstellung

erforderlichen Mittel in unserer Gewalt sind oder nicht.



— 27 —

— Diese Frage bezieht sich aber nicht nur auf die physischen
Mittel für die gedachte Realisierung, sondern ebenso auch auf
den Willen selbst als das psychische Mittel, das wir einzusetzen
haben, und es ist klar, dass die Entscheidung des
Willensschwachen hier anders ausfallen wird wie die Entscheidung
des Willensstarken. Im ganzen also hat die technische
Überlegung die Frage zu beantworten: Kann ich die geplante Handlung

ausführen? Stehen mir die Mittel dazu zur Verfügung?
Darf ich sie mir zutrauen? — Auf der anderen Seite wird die
Überlegung auf die Frage nach clem sittlichen Werte der
vorgestellten Handlung geführt, und sie lautet dann : Ist der gedachte
Zweck, sind eventuell die Mittel dazu sittlich erlaubt? Ist der
Zweck von der Pflicht geboten oder nicht?

Hinter diesen Fragen steht nun noch eine weitere, nämlich
die entscheidende metaphysische Frage: Sind die Mittel, die
uns für eine bestimmte Zweckverwirklichung zur Verfügung
stehen, eindeutig festgelegt und somit unveränderliche Grössen?
Ist insbesondere auch das Mass lebendiger Willensenergie, das
ich für diese Verwirklichung einzusetzen habe, eine festgelegte
Grösse? — Die rationalistische ebenso wie die naturalistische
Willenstheorie haben diese Frage bejaht. Sie stützten sich dabei
auf ein logisch oder mechanisch konstruiertes Schema, das sie
ihrer Erklärung der Willensvorgänge zugrunde legten. Wir
haben indessen gesehen, dass der Wille selbst mit dieser Erklärung
nicht erfasst wurde. Das Rückgrat beider Erklärungen bildete
jedoch der Glaube an die Allgeineingültigkeit des

Kausalgesetzes. — Das gab uns Veranlassung, nach dem Sinn des

Kausalgesetzes zu fragen und uns die Grenzen seiner Anwendung

deutlich zu machen. — Das Ergebnis war, dass der Sinn
des Kausalgesetzes sieh in der Forderung erfüllt, dass alles
Wirkliche und alles Geschehen in ihm begreiflich sein müsse.
Wissenschaftlich begreiflich erscheint uns alles, was wir erfahren,
nur dann, wenn wir es dem allgemeinen Ordnungszusammenhang
unseres Denkens einfügen können. Die Möglichkeit dazu ist
wiederum nur gegeben, wenn unsere Erfahrungen sich wiederholen,

wenn die Wirklichkeit gleichförmig ist, wenn die Dinge
in ihr und ihr Verhalten sich als identisch behandeln lassen.

— In der Anwendung ergeben sich jedoch weitgehende
Einschränkungen, mit der sich die strenge Durchführung des

Kausalprinzips abzufinden hat. — Schon in der physikalischen Welt



— 28 —

sind w7ir der Beobachtung begegnet, dass die Bedingungen für
den Ablauf irgendeines Prozesses so verwickelt erscheinen,
dass es unmöglich ist, sie nach allen Seiten zu übersehen und
in ihren Auswirkungen auf das Ganze des Prozesses zu berechnen1).
Wir konnten ferner auf die Tatsache verweisen, dass die
Entwicklungsprozesse des Lebens mit den Mitteln der Mechanik
oder der chemischen Darstellung nicht aufzulösen sind, dass

vielmehr nach den Forschungsergebnissen der Biologie in den
letzten Jahrzehnten teleologische Prinzipien in stetiger Anpassung
an die gegebene Lebenslage regulierend in den Ablauf dieser
Prozesse eingreifen 2). — Noch viel weniger kann aber die Rede
davon sein, dass das geistige Leben des Menschen eine
unveränderliche und fertige Grösse darstellte, aus der nun
vorausgreifend die nachfolgende Entwicklung abgeleitet werden könnte,
und zwar mit einer zwingenden Notwendigkeit, weil die
Bedingungen in jeder Phase dieser Entwicklung im Sinne eines

bestimmten, aus ihnen sich einstellenden Ergebnisses festgelegt
wären. Diese Annahme erweist sich als eine Konstruktion, die
wir regelmässig erst post factum an den vollendeten Tatsachen
durchzuführen vermögens). Was im Bereiche des menschlichen
Handelns künftig geschieht, lässt sich immer nur vermuten, nie
mit Sicherheit vorhersagen. Wir vermögen also im geistigen
Leben nicht „die späteren Stadien des Bewusstseins aus den
früheren für sich als notwendig zu begreifen'4)." — Die Bedeutung

dieser Tatsache hat man zwar durch die Bemerkung
abzuschwächen versucht, dass hier nur ein Versagen der
Erkenntnis vorliege, dass wir den verwickelten Komplex der
Ursachen im geistigen Leben nicht aufzulösen vermöchten, ohne
dabei an dem Prinzip kausaler Determiniertheit überhaupt irre
zu werden5). — Allein die Frage ist doch wohl erlaubt, ob dieses

Prinzip nicht seine eigene Geltung überspanne. Wir erkennen
ohne weiteres an, dass seine Anwendung in der Wissenschaft
überall geboten ist. — Aber besteht nicht die Möglichkeit, dass
sich das Wirkliche diesem Gebot nicht etwa nur darum nicht

') S. oben S. 22.
2) S. S. 25 f.
3) Vgl. hierzu H. Driesch, Philosophie des Organischen, II, 312 f.;

M. Planck, Kausalgesetz und Willensfreiheit S- 51, sowie die Ausführungen
bei 0. Spengler, Untergang des Abendlandes.

4) Chr. Sigwart, Logik, Bd. II, S. 214.
6) Becher, Geisteswissenschaften und Naturwissenschaften, S. 270.



- 29 —

fügt, weil unser wissenschaftlicher Begriffsapparat nicht
ausreicht, um die komplizierteren Fälle des Geschehens zu bewältigen
und die erwünschte Determination durchzuführen, sondern eben
darum, weil das Wirkliche in bestimmten Fällen seiner
Auswirkung über allem Begreifen liegt, weil hier das Dichterwort
zu Recht besteht: „Es gibt Dinge zwischen Himmel und Erde,
von welchen unsere Schulweisheit sich nichts träumen lässt."
Vielleicht muss auch die Wissenschaft mit der Möglichkeit sich
abfinden, dass sie nur Ausschnitte des Wirklichen in ihrem
Zusammenhang zu begreifen vermag, dass sie darüber hinaus
aber auf Tatsachen stösst, die als solche paradox sind und doch
einfach anerkannt werden müssen. Die Welt wird noch nicht
zum Chaos, weil sie sich in bestimmten, für unser Leben
vielleicht entscheidenden Punkten unserer logischen Teleologie
entzieht. Vielleicht geben gerade diese Tatsachen und die Augenblicke,

in welchen sie fordernd vor unser Bewusstsein treten,
unserem Leben den tiefsten Wert und die letzte Erfüllung.

Wir müssen der Wissenschaft das Zugeständnis machen,
dass solche entscheidende Augenblicke, insofern das, was in
ihnen vor sich geht, sich dem geregelten und gewohnten Dasein
entzieht, insofern es aus den vorausgehenden Prämissen sich
nicht restlos erklären lässt, im eigentlichen Sinne als Ausnahmefälle

zu betrachten sind, die den normalen Gang des Lebens
unterbrechen und den Einbruch einer anderen Welt ankündigen.
Der wissenschaftlichen Erklärung entziehen sich somit diese
Ausnahmefälle, weil sie der kausalen Bestimmbarkeit aus
vorausgehenden bekannten und übersehbaren Ursachen nicht zugänglich
sind. Das mag der Wissenschaft ein Stein des Anstosses sein, und
sie bemüht sich gewiss, diesen Stein durch diktatorische Aussprüche
über die ausnahmslose Verbindlichkeit des Kausalgesetzes auch
für das schöpferische Denken und Bilden, auch für die freien
Willenshandlungen aus dem Wege zu räumen. Allein auch
diesen Aussprüchen eignet nicht die Kraft, die Tatsache zu

beseitigen, dass in solchen entscheidenden Fällen das Ergebnis
in keinem restlos begreiflichen Verhältnis zu den vorausgesetzten
Ursachen steht. Ein Unerklärliches bleibt als Rückstand, das

wir in psychologischer Sprache als „Einfall", „Eingebung",
„Intuition" zu bezeichnen pflegen, das Sokrates sein „Dämonion"
nannte und das in der Sprache der Religion als unmittelbare
Gnadenwirkung, persönliche Offenbarung, Enthüllung, Ekstasege-



— 30 —

feiert wird. Aus der Weltgebundenheit, auch aus der unseres
seelischen Lebens, werden wir in diesen tiefsten Erlebnissen
hinausgeführt, sofern wir allen Gegebenheiten, vor die uns das Leben
stellt, den tiefen Sinn, die umfassende Form für die Erkenntnis
abgewinnen, sofern wir hier die Beziehung zum Ewigen, zum
göttlichen Geheimnis aufdecken. In diesen Erlebnissen werden wir
von der Welt erlöst und ihr gegenüber in die Freiheit versetzt
und das trifft sowohl für die Erkenntnis wie für den Willen,
wie für das Totalgefühl unseres Lebens zu.

Für den wissenschaftlichen Denker vollzieht sich dieses
Erlebnis in der Form intuitiv erfasster Ideen, die seine

Forschungsmethode wie sein Weltbild im ganzen bestimmen.
Nicht auf dem Wege mühsamer Abstraktion und des diskursiven
Denkens werden diese Ideen gewonnen, sondern allen Erfahrungstatsachen

und Zusammenhängen vorausgreifend, als Erklärungsgründe

dem Wirklichen zugrunde gelegt. Es ist aktives
Denken, das hier gestaltend und schöpferisch den Einzelwissenschaften

ihre Hypothesen und Theorien formt, für die
Metaphysik die Prinzipien aufstellt, aus welchen das Wirkliche
begriffen werden soll. Es soll nicht gesagt werden, dass

diese Ideen beziehungslos über den Ergebnissen der
Einzelwissenschaften schweben, aber sie schaffen erst das
verbindende Band, die logische Einheit für zerstreute Beobachtungen,

noch unverbundene Tatsachen und Gesetze. Mit ihrer
Hilfe meistert der denkende Forscher erst den Wissensstoff,
macht ihn sich selbst und anderen verständlich. — Hier
ergibt sich eine oft bemerkte Verwandtschaft des wissenschaftlich

schöpferischen Denkens mit der Tätigkeit des Künstlers,
nur dass dieser bei der Gestaltung seiner Phantasiebilder und
Ideen auch in der Auswahl und Verwendung des Stoffes wie in
der Technik sehr viel freier ist wie der Gelehrte, der immer an
eine gegebene Wirklichkeit und an die Denkgesetze gebunden
bleibt. Und doch würde man mit der Annahme irren, dass diese

Gebundenheit die erstrebte systematische Einheit und ihreKrönung
in der das Ganze beseelenden und durchdringenden Idee zwangs-
mässig herbeiführte. Unbegreiflich wäre es dann, dass dieser

Zwang nicht immer in gleicher Weise sich auswirkte und zu
demselben Ergebnis führte, unbegreiflich, dass dieses Ergebnis
sich nicht längst schon in allen Wissensgebieten in den gleichen
abschliessenden Formeln ausgeprägt hätte. Wohl ist immer



— 31 —

wieder der Versuch gemacht worden, eine wissenschaftliche
Dogmatik mit solchen Formeln auszubilden. Aber immer wieder
hat sich erwiesen, dass dieser Versuch scheiterte. Gerade die
letzten Jahrzehnte haben gezeigt, dass längst erhärtete
naturwissenschaftliche Theorien wieder in Fluss gekommen sind. Es

gibt keine Geschichtsdarstellung und auch keine Geschichtsauffassung,

deren Gültigkeit unbestritten wäre, es gibt nicht
einmal eine einheitliche Theorie über die das geschichtliche Loben
bedingenden Kräfte. Es gibt keine Theologie, die uns das letzte
Wort über die Geheimnisse Gottes und der Erlösung sagt, keine
Philosophie, die uns das Rätsel der Erkenntnis und des Lebens
völlig zu lösen vermöchte. Der Prozess der wissenschaftlichen
Erfassung und Durchdringung der Welt und des Lebens ist ein
in sich lebendiger, der uns immer wieder vor neue Fragen stellt.
Daher wird der Gelehrte auch immer wieder neue Antworten
suchen müssen, er wird durch die Problemlage der Wissenschaft
selbst zu neuen Entscheidungen intellektueller Art gedrängt.
Ob er dieser Lage gerecht zu werden vermag, ob er mit seiner
Entscheidung der Wahrheit in ihrem menschlichen Verständnis
nahe kommt, das hängt von seiner wissenschaftlichen Begabung
im weiteren, von seiner schöpferischen Begabung im engeren
Sinne ab. — Diese Begabung, die sich also mit einer
vorgefundenen Problemlage, mit einem gegebenen, vielleicht durch
eigene Bemühungen erweiterten Wissensstoff'auseinanderzusetzen
hat, verdankt indessen die Lösung, die sie trifft, nur sich selbst,
der intuitiven Erfassung fruchtbarer und in die Tiefe führender
Gedanken, die den gesamten Bau der Erkenntnis gliedern und
zu systematischer Einheit zusammenfügen. Diese Gedanken sind
das eigenste, freie Erzeugnis insbesondere der genialen Begabung,
das zwar durch das Erkenntnismaterial ermöglicht wird, aber
nicht schon in ihm enthalten ist. — Wir begegnen hier einer
höchsten Steigerung der durch die moderne Psychologie
festgestellten Beobachtung, dass die psychischen Komplexe als solche

Eigenschaften aufweisen (eine Melodie z. B.), die in den
Einzelinhalten, aus welchen sie gebildet werden (den Einzeltönen), nicht
anzutreffen sind. Während indessen solche Komplexe in der

Regel ein gesetzmässiges Verhältnis zwischen ihren Komponenten
und den durch sie gebildeten Erzeugnissen erkennen lassen,
sind die Schöpfungen des wissenschaftlichen und künstlerischen
Geistes durchaus individuell und in ihrer Art unwiederhol-



- 32 —

bar1). Auch ihr Werdeprozess entzieht sich darum in seinen letzten
Tiefen der kausalen Betrachtung. „Der Geist weht, wo er will,
und du hörest sein Brausen wohl, aber du weisst nicht, von wannen
er kommt und wohin er geht."

Wie indessen die geistige Aktivität des Menschen sich in
den intellektuellen Prozessen der Erfassung und Deutung der
ihn umgebenden Wirklichkeit schöpferisch betätigt, so wirkt
sie auch schöpferisch in der Technik, wo ihr die Erkenntnis
der mechanischen Gesetzmässigkeiten, der physikalischen und
chemischen Prozesse dazu verholfen hat, Instrumente und
Apparate zu erfinden, welche die menschliche Wirkungsmöglichkeit

in einer Art erweitern, die vergangenen Geschlechtern als
unmöglich oder nur als Traum erschienen sind. Schöpferisch
wirkt ferner die Aktivität des Menschen in der Kultur, insofern
die Gestaltung des menschlichen Lebens sittlichen und religiösen
Gedanken unterstellt wird. Durch die Kultur wird das menschliche

Leben im engeren Sinne erst zum geschichtlichen Leben.
— Denn geschichtliches Leben ist im Gegensatz zum triebhaften
und animalischen Leben werthaftes Leben, ein Leben, das von
dauernden, unvergänglichen Gedanken erfüllt ist, ein Leben,
das ewige Ziele kennt. Insofern kann man sagen, dass der
schöpferische Wille des Menschen für ihn erst das Tor der
Geschichte öffnet.

Eben darum stellt die Geschichte den Menschen vor das

Ziel sittlicher und religiöser Vollendung, und zwar ebenso das

persönliche Leben des Einzelmenschen wie das Gesamtleben
der Menschheit. Dieses Ziel kann nur als Ideal erfasst werden,
d. h. als eine Aufgabe, die niemals völlig gelöst erscheint und
darum niemals den Charakter einer Forderung verliert. Diese
Forderung begegnet zunächst dem gebundenen Menschen, d. h.
dem Menschen, dessen psychische Zuständlichkeit durch seine
Sinnlichkeit, seine Triebe, seine Gewohnheiten bestimmt ist.
Denn in dieser Zuständlichkeit, die sein Wesen, Wollen und
Wirken begrenzt, genügt er sich selbst nicht, weil das erreichte
Ziel niemals das Ziel ist, das er erreichen möchte. Das geistige,

') Über die Eigenschaften von Komplexen und ihr Verhältnis zu ihren
fundierenden Teilinhalten s. Becher E., Gehirn und Seele, S. 227; W. Wundt
Grundriss der Psychologie, 8. Aufl., S. 398 ff. ; H. Cornelius, Psychologie
als Erfahrungswissenschaft. — Über schöpferische geistige Synthese s.

Wundt, Grundzüge der Psychologie, Bd. III, 5. Aufl., S. 778 ff; Th. Elsenhans,

Lehrbuch der Psychologie, S. 421.



— 33 —

das sittliche Leben, die religiöse Sehnsucht streben immer über
den gegebenen Befund unseres Daseins hinaus, da das Leben
immer auf die Realisierung von Aufgaben, Werten, Zielen
gespannt ist, die wir in uns noch nicht verwirklicht finden. Ja,
die Frage ist, ob sie überhaupt unter den Bedingungen dieses

Lebens, mit den Mitteln, die wir dafür einzusetzen haben,
verwirklicht werden können. Das gibt aller gehobenen Geistigkeit
die tragische Spannung, dass sie das nicht erreichen, das nicht
leisten kann, was sie soll. Das Unvermögen des Könnens und
der Leistung hebt indessen die Gültigkeit und das Recht der
Forderung, den kategorischen Imperativ ihrer Verpflichtung
nicht auf, und es würde sich hier ein unlösbarer Zwiespalt
zwischen Ideal und Wirklichkeit ergeben, wenn nicht die Freiheit

die Möglichkeit schüfe, den Idealwert des Sittlichen in das
Leben zu übertragen, die „Ahndung" des Göttlichen in das

Erlebnis des Glaubens umzuwandeln1).
Indessen ist die Freiheit bisher für uns ein problematischer

Begriff geblieben, dessen Sinn sich zunächst darauf beschränkt,
uns von der Gebundenheit des gewohnten Daseins zu lösen.
Wir betrachten uns als frei, wenn unser Wille und der ihm
entspringende Impuls zum Handeln nicht als Ergebnis der ihm
vorausgehenden psychophysischen Zuständlichkeit und der in ihr
befassten Triebe und Motive angesehen werden kann, wenn
also der Wille nicht als eine Funktion erscheint, die sich aus
dem Verhältnis der das vorhergehende psychische Gesamtleben
bedingenden Faktoren gesetzmässig ergibt. Das ist jedoch, wie
auch schon von anderer Seite (Verweyen, Driesch) bemerkt
wurde, nur ein negativer Freiheitsbegriff, der sich auf die
Behauptung stützt, dass gelegentlich ein „inneres Handeln" und
mit ihm verbunden ein Willensentschluss möglich sind, die sich
aus den vorausgehenden psychischen Prozessen in dem handelnden
Subjekt nicht erklären lassen. — Aber lässt sich diese
Möglichkeit überhaupt denken, zerstört sie nicht geradezu die

Kontinuität des psychischen Lebens? — Auf diese Fragen
stützt sich die Polemik bei Becher wie bei Garfein-Garski gegen
die Annahme eines der kausalen Erklärung entzogenen Willens

') Ich verwende hier mit Absicht die Friessche Terminologie, da sie
mir den Zustand des religiösen Subjekts vor empfangener Offenbarung
und damit vor Vollendung der Glaubensgewissheit ungemein treffend zu
bezeichnen scheint.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1931. 3



— 34 —

in der Geschichte1). „Der Wille, den der Historiker betrachtet,
liegt nicht im Zeitlosen, sondern in der Geschichte, also im
zeitlichen Geschehen ..." „Weil sie (die Willensakte) im Lauf
der Zeit neu entstehende Realitäten sind, unterstchen sie dem

Kausalprinzip, das für alles entstehende Wirkliche gilt." —
„Nehme ich den Subjektsakt unter Abschiebung der
Verursachungsfrage als ,frei' an, dann wäre er mir wohl eine

Tatsache, aber eine, die unverständlich ist, deren Verständnis
mir prinzipiell verschlossen ist. Es ist auch die Realität des

Willens keineswegs durch die Angabe seines Sinns erschöpft.
Der Wille ist Wirkung einer Ursache und selbst Ursache einer
weiteren Wirkung Ein wurzelloser Wille, ein Wille ohne

Entstehungsgrund und ohne Wirkungskonsequenzen, lässt sich
weder verstehen noch würdigen."

Zutreffend an dieser Polemik ist der Gedanke, dass die
Willensvorgänge und auch die Wandlungen, die sie aufweisen,
Wandlungen, die sich in einer geänderten Willensrichtung, gelegentlich
in einem spontanen Willensentschluss kundgeben, in der Zeit
verlaufen und somit den Charakter zeitlichen Geschehens an
sich tragen. Damit ist aber noch nicht bewiesen, dass die zeitlich

aufeinander folgenden Phasen in dem beobachteten Willens-
prozess nun einander auch mit kausaler Notwendigkeitin dem Sinne

bedingen, dass die nachfolgenden als notwendige Wirkungen
der vorausgehenden anzusehen wären. Das post hoc ist nicht
gleichsinnig mit dem propter hoc. — Bekanntlich hat Kant in
der Kritik der reinen Vernunft2) in dem Abschnitt über die
Analogien der Erfahrung das Verhältnis des Zeitschemas zur
Kausalität in der Absicht untersucht, zu zeigen, dass die
Kausalität mehr sei als die subjektive Folge von Veränderungen,
die wir im Spiel der Vorstellungen erleben, class sie eine
objektive Ordnung, eine Regel für den Zeitverlauf der von ihr
erfassten Veränderungen enthalte. Diese Regel stelle das
Verhältnis der Aufeinanderfolge von Ursache und Wirkung in
diesen Veränderungen unverbrüchlich, d. h. mit Notwendig-

') Die Zitate sind Erich Becher, Geisteswissenschaften und
Naturwissenschaften, S. 276 ff., und St. Garfeiu-Garski, Ein neuer Versuch über
das Wesen der Philosophie, S. 133 ff., entnommen.

2) Kritik der reinen Vernunft, transzendentale Analytik. 2. Buch
2. Hauptstück, System aller Grundsätze des reinen Verstandes. Zweite
Analogie, Grundsatz der Zeitfolge nach dem Gesetze der Kausalität. 2. Aufl.
S. 232—256. Ausg. Erdmann, 4. Aufl., S. 177—191.



— 35 —

keit, fest. Auf die Willenserlebnisse übertragen, bedeutet diese

Erklärung Kants, dass jeder Willensentschluss als die notwendige
Folge der ihm vorausgehenden psychischen Prämissen (seiner
Motive) gedacht werden müsse. — Diese Ausführungen decken
sich in ihrem Sinn mit den von Becher und Garsky geäusserten
Behauptungen, class die Willensakte dem zeitlichen Geschehen

eingeordnet werden mussten und dann nur ein kausal gebundenes
Verständnis zuliessen. Übrigens hat auch Kant sich auf das

Prinzip der Kontinuität alles Geschehens berufen, um die Lücken-
losigkeit des Kausalgeschehens und damit seine Notwendigkeit
zu beweisen. Ich führe die entscheidenden Sätze seiner
Beweisführung an, weil sie deutlich die rationalistisch-mathe-
mathische Befangenheit seines Denkens erkennen lassen. „Es
fragt sich, wie ein Ding aus einem Zustande a in einen
anderen b übergehe. Zwischen zwei Augenblicken ist immer
eine Zeit, und zwischen zwei Zuständen in denselben immer
ein Unterschied, der eine Grösse hat (denn alle Teile der
Erscheinungen sind immer wiederum Grössen). Also geschieht
jeder Übergang aus einem Zustande in den anderen in einer
Zeit, die zwischen zwei Augenblicken enthalten ist, deren der
erste den Zustand bestimmt, aus welchem das Ding herausgeht,
der zweite den, in welchen es gelangt. Beide also sind Grenzen
der Zeit einer Veränderung, mithin des Zwischenzustandes
zwischen beiden Zuständen, und gehören als solche mit zu der
ganzen Veränderung. Nun hat jede Veränderung eine Ursache,
welche in der ganzen Zeit, in welcher jene vorgeht, ihre
Kausalität beweist. Also bringt diese Ursache ihre Veränderung
nicht plötzlich (auf einmal oder in einem Augenblick) hervor,
sondern in einer Zeit, so dass, wie die Zeit vom Anfangsaugenblicke

a bis zu ihrer Vollendung in b wächst, auch die Grösse
der Realität (b—a) durch alle kleineren Grade, die zwischen
dem ersten und letzten enthalten sind, erzeugt wird Das
ist nun das Gesetz der Kontinuität aller Veränderung, dessen

Grund dieser ist, dass weder die Zeit noch auch die Erscheinung
in der Zeit aus Teilen besteht, die die kleinsten sind, und dass

doch der Zustand des Dinges bei seiner Veränderung durch alle
diese Teile als Elemente zu einem zweiten übergehe1)."

Aus dieser Darlegung erhellt, dass Kant die Veränderung

ganz allgemein als den Übergang eines Zustandes in einen

') A. a. 0. S. 253 f. (Erdmann S. 189).



— 36 —

anderen mittelst eines stetigen Grössenzuwachses der Wirkung
denkt, bis deren Endzustand erreicht ist. Dabei verbirgt sich
unser grosser Logiker nicht, dass das mathematische Bild, dessen

er sich bedient, um den Vorgang der Veränderung zu
beschreiben, eine Konstruktion ist, die sich durch die Erfahrung
nicht belegen lässt (weder die Zeit noch auch die Erscheinung
in der Zeit besteht aus Teilen, die die kleinsten sind), und doch
soll diese Konstruktion dazu verhelfen, den Vorgang in seinem
Werden verständlich zu machen. Sicher ist Kant hierbei durch
den Gedanken bestimmt, dass jede Veränderung zu ihrem Vollzug

Zeit erfordere und dass kleinsten Zeitdifferenzen im Verlauf

des Prozesses auch kleinste Differenzen in der Grösse der
Erscheinungen entsprechen mussten. Eben darum lehnt er die
plötzliche, im Augenblick vollzogene Veränderung, den „Sprung",
ab, weil sie seiner logisch-mathematischen Denkweise nicht
entspricht und, wie er meint, die Kontinuität des Geschehens

überhaupt zerstört.
Hier mag nun die Kritik einsetzen. Sie muss zunächst den

Begriff der Zeit überhaupt, sodann den Begriff der historischen,
cl. h. der inhaltlich erfüllten Zeit zu klären versuchen, wobei
bemerkt sei, dass dieser Versuch im Rahmen dieser
Untersuchung nur in einer knappen Charakteristik gegeben werden
kann. — Man kann zunächst die Zeit als stetigen Fluss, als
endlose Sukzession auffassen. Aber dieser rein formale
Zeitbegriff erweist sich als eine Fiktion unseres Denkens und bietet
der Erkenntnis keine Möglichkeit, ihn zu bestimmen Denn eine
endlose Sukzession, in der dann doch nichts geschieht, ist vom
Beharren einer inhaltlosen Gegenwart nicht zu unterscheidena).
Erfassbar wird die Zeit erst in dem inhaltlich erfüllten Zeit-
erlcbnis, wobei der Reichtum dieses Erlebens und der ihm eigene
Wertakzent die subjektive Dauer des Zeiterlebnisses wesentlich
bestimmen. — Das objektive Zeiterlebnis gründet auf die
Übertragung der in einem bestimmten Zeitverlaufe bemerkbaren
Veränderungen eines räumlichen Systems auf eine quantitativ messbare

Raumstrecke. Auf diesem Prinzip beruht insbesondere alle
astronomische Zeitbestimmung, insofern diese immer auf ein
kosmisches Raumsystem bezogen ist. Indessen wird nun auch das

subjektive Zeiterlebnis und alles, was in ihm geschieht, auf ein

') Vgl. hierzu Kierkegaard, Der Begriff der Angst. Werke (Diederichs),
Bd. V, S. 79 ff.



- 37 —

solches räumliches Weltsystem und dessen gesetzmässige
Veränderungen übertragen und dadurch einer objektiven
Zeitordnung eingefügt. — Dementsprechend wird nun auch alles
menschliche Erleben, alle Geschichte, diesem allumfassenden
Begriff der Zeit eingeordnet. Mit dieser zeitlichen ist aber die
kausale Ordnung alles Geschehens unlöslich verbunden. Was
in jener seine bestimmte Stelle hat, hat es auch in dieser.
Nichts kann aus dem Zusammenhang, in dem es steht,
herausgenommen werden. In ihm sind seine Ursachen wie seine

Wirkungen vollständig enthalten. — Im ganzen rechnet diese

Betrachtungsweise, die zweifellos auch Kants Deduktion der
Kontinuität alles Geschehens und der Stetigkeit des Kausal
Verlaufs beherrscht, mit einem geschlossenen System des
Wirklichen. Dieses kennt keine offenen Stellen, keine Pforten, durch
welche neue, bisher noch nicht wirksame Kräfte in seinen
Umkreis eintreten könnten. Das erscheint einmal durch die
Kontinuität des Raumes, der das (materiell) Wirkliche erfüllt,
ausgeschlossen, sodann auch durch die Kontinuität der Zeit,
die nirgends einen Abbruch des Geschehens zulässt. — Es ist
ein formell geschlossenes Weltbild, das Kants wissenschaftliche
Systematik durchgreifend bestimmt, auf die Voraussetzung
gegründet, dass eine innere Nötigung des Denkens dazu führe,
überall nach den Gründen des Geschehens zu fragen und diese
Gründe in dem der gegenwärtigen Wirkung zeitlich
vorausgehenden Zustand des Wirklichen zu suchen und zu finden.

Nun mag zugestanden werden, dass das logische Bedürfnis
der Wissenschaft immer wieder zu dieser Frage und zu dem
Versuch einer kausalen Konstruktion sich gedrängt fühlt. Allein
damit bleibt die noch tiefer greifende Frage noch unerledigt,
ob diese kausale Fragestellung bestimmten Tatbeständen, und
zwar gerade jenen Tatbeständen gerecht zu werden vermag,
in wel hen die schöpferische Kraft des menschlichen Geistes
sich offenbart. Für den Tatbestand des sittlichen Lebens hat
Kant im Prinzip diese Frage selbst verneint. Er will darum
hier keine materialen Bestimmungsgründe des Willens gelten
lassen. Er fordert seine formale Selbstbestimmung durch ein
autonomes Gesetz. Die Entscheidung, die er hier vollzieht, soll

er durch einen intelligibeln Akt vornehmen, der ausser dem
Rahmen der zeitgebundenen Erfahrung vor sich geht. Es ist
nicht erkenntlich, wie dieser Akt sich in unserem Bewusstsein



— 38 —

kundgeben soll. Und doch erklärt ihn Kant für ein Faktum1),
für eine Tatsache, die man nicht wegdisputieren kann. Eine
Erklärung dieses Faktums kann im Rahmen der zeitlichen
Erfahrung nicht gegeben werden. Seine Begründung liegt ja im
Überzeitlichen. — Bedenklicher jedoch stimmt die Überlegung,
dass eine Bekundung dieses Faktums nach den Voraussetzungen
der Kantischen Erkenntnistheorie in unserem Bewusstsein eigentlich

unmöglich ist. Denn was in unser Bewusstsein eintritt,
tritt damit auch in die Form unseres Bewusstseins, in die Zeit,
ein und wird damit zum Glied des Zeit- und zugleich des
Kausalverlaufs. Als solches aber ist es aufgenommen in die
Kontinuität des Geschehens und in die Gesetzmässigkeit, die
diesem eigen ist. Hier lässt sich an keiner Stelle ein Willensakt

einfügen, der auf Selbstbestimmung beruht oder die
Möglichkeit in sich birgt, „eine Reihe von Erscheinungen von
selbst anzufangen" 2).

Diese Möglichkeit und damit die Möglichkeit der Freiheit
lässt sich nur dann zurückgewinnen, wenn wir Kants objektive
und zugleich kontinuierliche Zeitvorstellung und die mit ihr
verbundene Forderung der Kontinuität des seelischen Erlebens
und seiner kausalen Notwendigkeit als eine logische Konstruktion
erkennen, erdacht zu dem Zweck, die geschlossene Einheit des

Weltbildes zu wahren.

Dieser Konstruktion entspricht jedoch keineswegs das
unmittelbare Zeiterlebnis. Denn dieses ist, so wie es erlebt wird,
kein Kontinuum. Es weist in seinem Verlauf eine Fülle von
Lücken auf. Doch selbst dort, wo es sich in scheinbar
ununterbrochenem Fortschritt entwickelt, liegt zwischen dem Augenblick

einer gewollten Änderung und dem ihm vorausgehenden
Augenblick, in dem der Impuls zu dieser Änderung noch nicht
gegeben war, eine Lücke, die wir mit dem Verstände nicht
ausfüllen können. Schon Plato hat im Parmenides3) auf die
Paradoxie dieses Übergangs hingewiesen, auf das „wundersame
Wesen" des Augenblicks, der zwischen zwei zeitlich bestimmbaren

Momenten selbst als „ausser aller Zeit seiend" angesehen

') Das Sittengesetz als „Faktum der Vernunft", s. Kritik der praktischen,
Vernunft, Lehrsatz III, § 7, Anmerkung.

2) So die bekannte Definition der Freiheit im kosmologischen
Verstände. Kritik der reinen Vernunft, Ausgabe Erdmann4), S. 382.

3) Plato, Parmenides, 156 d, e.



— 39 —

werden müsse. — Eingehender und tiefer hat sich mit dem
Sinn- und Lebensgehalt des Augenblicks Sören Kierkegaard in
seiner Schrift über den „Begriff' der Angst" befasst.

Durch den Augenblick wird das menschliche Leben der
blossen Zeitlichkeit, in der es keinen Gehalt gewinnen kann,
zu einem „unendlich inhaltslosen Nichts" wird1), entnommen und

vor die persönliche Entscheidung gestellt, ob es der Ewigkeit
gehören wird oder nicht. Erst diese Entscheidung erhebt das
Leben auf die Stufe der Geschichte2). Denn in ihr handelt es

sich darum, dass der Mensch die Ewigkeit gewinne. Versagt
er sich ihr, so sinkt er in die Zeit zurück, — gewinnt er sie,
so gewinnt er sie eben in dem Augenblick, in dem die Ewigkeit

die Zeit durchdringt3). Dieser Augenblick liegt, psychologisch

betrachtet, zwischen zwei Zuständen, die als solche der
zeitlichen Bestimmbarkeit unterliegen. Zwischen ihnen aber
liegt die sprunghafte Veränderung, vermöge deren die beiden
Zustände ihrem Inhalt und Wert nach so verschieden erscheinen.
Mit diesem Sprung vollziehen wir nach Kierkegaard die
Entscheidung, die unsere freie Tat ist und uns schuldig macht*)
oder uns über uns selbst erhebt und für die Ewigkeit gewinnt.

Höffding hat in seiner Monographie über Kierkegaard diese

Beschreibung mit der Bemerkung angegriffen, sie erfasse eine

Aufeinanderfolge von zwei Augenblicken oder Zuständen, was
aber dazwischen liege, könne sie nicht mitbekommen. Der
Sprung lasse sich nicht beobachten. Das Verhältnis liege hier
so wie in Humes berühmtem Nachweis, dass die Kausalität
sich nicht beobachten lasse, sowenig wie der Bruch der
Kontinuität. — Indessen liege die eigentliche, von Kierkegaard nicht
beachtete Schwierigkeit darin, dass sie die ganze
Willensentscheidung unbewusst vor sich gehen lasse. Denn was zwischen
den Bewusstseinsaugenblicken liege, geschehe unbewusst. „Wie
kann aber ein Entschluss zwischen zwei Augenblicken liegen?
Das können nur jene Entschliessungen, zu denen man im Schlafe
kommt. Nur unwillkürliche Akte können unbewusst sein6)."

') Kierkegaard (Werke Diedrichs), Bd. V, S. 82.

>) A. a. O. S. 85.

») A. a. 0. S. 86.

") Es ist für Kierkegaards religiösen Pessimismus charakteristisch,
dass er eigentlich nur diese Möglichkeit erörtert.

6) H. Höffding, Sören Kierkegaard, S. 83 ff.



— 40 —

Diese Kritik, so einleuchtend sie auf den ersten Blick zu sein
scheint, ist im Grunde oberflächlich. Zunächst kann darauf
hingewiesen werden, dass bei willkürlichen Denkprozessen die

„determinierenden Instanzen," wie sie N. Ach genannt *),

unbewusst im Hintergrunde dieser Prozesse stehen können, ohne
dass diese Prozesse ihren willkürlichen Charakter verlieren.
Hat nicht auch Kant anerkannt, dass die synthetischen
Denkfunktionen sich dem empirischen Bewusstsein entziehen und
dass somit das Denken keine Erfahrung sei2)? — Er hat aber
sicher nicht daran gedacht, um dessen willen die Zielbezogen-
heit des Denkens auf einen Begriff' oder eine Idee abzustreiten.
Was aber für das Denken gilt, das gilt in gleicher Art für den
Willen. Ich kann die Willensäusserungen, die Begleitumstände
des Wollens psychologisch erfassen, nicht aber den Willen selbst
als gestaltendes Prinzip der durch ihn bewirkten Veränderungen
meiner psychischen Zustände3). Er steht ausser ihrer Reihe.
Nur seine Wirkungen zeugen für ihn, und diese sind bei den
hier zur Erörterung stehenden Vorstellungs-, Gefühls- und
Willenserlebnissen solcher Art, dass die Wirkung, der
veränderte Geisteszustand, aus den vorausgehenden Erlebnissen
kausal nicht abgeleitet werden kann. Vielmehr besteht hier
deutlich eine qualitative Diskontinuität. Von einem zum anderen
Augenblick hat sich mit uns eine Wandlung vollzogen. Eine
neue schöpferische Erkenntnis, eine künstlerische Intuition ist
über uns gekommen, wir haben den Ruf unserer sittlichen
Bestimmung vernommen, das Gotteserlebnis hat mit erschütternder
und zugleich beseligender Gewalt unser Gemüt ergriffen. Wie
sich dieser Wandel, durch den unser Leben auf eine völlig
neue Wertstufe gestellt wird, vollzogen hat, ist für den
empirischen Psychologen, für den Wissenschaftler, der im Bereich
der Erfahrung nach Motiven und Gründen sucht, unerfindlich.
Denn die Erfahrung enthält nur die vergleichbaren, immer

') N. Ach, Die Willenstätigkeit und das Denken, s. Elsenhans, Lehrbuch

der Psychologie, S. 194.

2) Kant, Werke (Ausg. Hartenstein), IV, 499 f.

3) Mit Recht bemerkt N. Ach, Der Willensakt und das Temperament,
S. 245, dass das Erlebnis des Entschlusses während seiner Gegenwärtigkeit
der Beobachtung unzugänglich sei; es sei psychologisch ausgeschlossen,
dass während dieser aktuellen Stellungnahme eine weitere aktuelle Stellungnahme

erlebt werden könne. — Noch viel weniger kann das diese Stellungnahme

vollziehende Prinzip psychologisch erfasst werden.



— 41 —

wiederkehrenden und daher auch psychologisch unter einer
Regel stehenden Erlebnisse. Was uns aber hier begegnet, ist
ein in seiner Wertfülle Unvergleichliches, Unwiederholbares
und darum in seiner Bedeutung für unsere Lebensgestaltung
Entscheidendes1). Wir können es nicht anders deuten als den
Einbruch einer andern Welt — der Ewigkeit — in unser
gewohntes Dasein. Kierkegaard ist ganz im Recht, wenn er den
Sinn dieses Erlebnisses als den „ersten Reflex der Ewigkeit in
der Zeit" bestimmt2). — Der Erkenntnis, dem Willen, dem
Gefühl eröffnen sich hier Durchblicke durch die Hüllen des

Irdischen, und dem empfänglichen Sinn offenbart sich hier der
göttliche Logos als der Sinngehalt alles Seienden, die Majestät
des göttlichen Gesetzes in seiner unbedingten Verpflichtung
und die allumfassende Seligkeit der göttlichen Liebe. — Das

religiöse Grundverhältnis, sonst überdeckt durch den zeitlich
vergänglichen Gehalt unseres Erlebens, tritt in seiner
fundamentalen Bedeutung für die Zielsetzung unseres Lebens in die

Erscheinung8). Wir begreifen, dass es nur einen Weg gibt, sich
aus allen irdischen Gebundenheiten herauszufinden, den Weg
zu Gott. Von ihm gehen alle schöpferischen Impulse aus, die
den Menschen über das ewig Gleiche in sich selbst und ausser
sich erheben und ihn damit auf die Wertstufe der sittlichen und

religiösen Freiheit stellen. Erst auf dieser Wertstufe tritt die

Ewigkeit in die Zeit und erhält die menschliche Geschichte
einen Sinn. Gewiesen ist dieser Sinn allen, wenn ihn auch nur

') Vgl hierzu die Charakteristik des Schöpferischen bei K. Jaspers,
Psychologie der Weltanschauungen, S. 119.

') Kierkegaard, Begriff der Angst, Werke V, S. 83 und 85. — Auch
auf verwandte Ausführungen in K. Barths Römerbrief, 5. Aufl. 1929, sei

hier verwiesen, S. 101. Was hier vor sich geht, ist „kein psychologischer
Vorfall, sondern der Augenblick ohne Zeit, der die neue Qualifikation alles
Vorher und Nachher in sich schliesst". — S. 178. „Nur in einer Reihe von
sich widersprechenden Momentbildern (Vogel im Flug!) lässt sich diese

Wendung — vom alten zum neuen Menschen — beschreiben. (Sie ist also

weder in einem von diesen Momenten für sich, noch in der Reihe dieser
Momente gegeben, sie ist die als solche nirgends gegebene Bewegung
selbst!)" S. 117. Wir werden also auf die „urgeschichtliche Bedingtheit aller
Geschichte, das Licht des Logos aller Geschichte und alles Lebens"
verwiesen.

•) Vgl. hierzu bei Barth die Kapitel „Glaube ist Anfang" und „Glaube
ist Schöpfung", S. 102—116. Besonders S. 111, „Schöpfungsgnade sowohl wie
Erlösungsgnade ist nirgends als Gegebenheit unter anderen Gtgebc-nheiten
vorhanden. Sie ist unanschauliche Relation, in der alle Gegebenheiten
stehen, und ihre Erkenntnis ist immer und überall dialektisch/'



— 42 —

wenige verstehen. Denn auch mit Bezug auf diese Berufung
zur Freiheit gilt das Wort der hl. Schrift: „Viele sind berufen,
aber wenige sind auserwählt."

In Wahrheit bedeutet die Berufung zur Freiheit, dieser
Appell an das Gewissen, an den Ewigkeitsmenschen in uns,
für uns alle die letzte Willensprobe, die Lehensentscheidung.
Wir alle wissen, wie wir vom Alltag des Lebens, vom Mechanismus

seiner Gewohnheiten, niedergehalten werden, wie der
drückende Zwang der Triebe und Sorgen auf uns wirkt. —
Darin hat die naturalistische Willenspsychologie vollkommen
recht: ein wesentlicher Teil unseres Seelenlebens erschöpft
sich in Trieben, Reflexen, Instinkten, Zwangsvorstellungen,
Gewohnheiten. Wer sich damit abfindet, wer sich damit
zufrieden gibt, der gibt sich selbst auf.

Doch über den tieferen Menschen kommt die Stunde, wo
er mit einer Art Verzweiflung dieser inneren Zwangslage
gegenübersteht, wo die Sehnsucht nach Freiheit in ihm eine Resonanz
schafft für das Wort, das Paulus dem unerlösten Menschen in
den Mund legt: „Ich unglückseliger Mensch, — wer wird mich
erlösen von diesem Todesleibe?" — In dieser Stunde, in der
das innere Elend ihn zu verschlingen droht, beginnt er klar
zu sehen, und wenn er nur das eine sieht: Das kann nicht
der Sinn meines Lebens, kann nicht meine Berufung und
Aufgabe sein, in dieser Stunde vernimmt er den Ruf der Freiheit! —
Es kann sein, dass dieser Ruf so verstanden wird, als wende
er sich nur an unseren Willen und überantworte ihm die
Entscheidung für unser kommendes Leben: Sokrates, die Stoiker,
Kant, Fichte und auch Carlyle in dem aufwühlenden Erlebnis,
das er in der inneren Auseinandersetzung mit der naturalistischen
Lebensanschauung hatte, haben diesen Ruf so verstanden. —
Aber dahinter steht noch ein Grösseres, — es handelt sich bei
diesem Ruf nicht um unsere Persönlichkeit, unser Ich, unser
Glück, es handelt sich darum, dass wir uns selbst vergessen
über der Aufgabe, die uns ein Höherer gewiesen hat. Denn wir
können nicht frei werden für uns selbst, sondern nur frei in
der Verantwortung, die unser Leben trägt für andere, frei in
der Verantwortung vor Gott und der Ewigkeit.

(Schluss folgt.)

Karlsruhe. R. Keussen.


	Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches Grundproblem

