Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 21 (1931)

Heft: 1

Artikel: Die Willensfreiheit als religiéses und philosophisches Grundproblem
Autor: Keussen, R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404059

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Willensireiheit als religioses und philo-
sophisches Grundproblem.

Inhalt.

1. Die Vielseitigkeit der wissenschaftlichen Betrachtungs-
weisen gegenilber dem Problem der Willensfreiheit. -- Forderung,
die Erorterung auf die theologische Betrachtungsweise zu be-
schrinken. — Bedenken dagegen. — Die Problematik in dem
religiosen Grundverhiiltnis. — Notwendigkeit der Auseinander-
setzung mit der naturalistischen Lebensauffassung. — Notwendig-
keit der Klirung des Begriffs der Gnade. — Pantheistische
und theistische Ausdeutung des religiéosen Grundverhiltnisses, —
Notwendigkeit einer geschichtlichen Klirung der in Frage
kommenden theologischen und philosophischen Begriffe. S. 4—8.

Die menschliche Lebensgebundenheit im homerischen
Mythos. — Der Schicksalsbegriff (woiper). Seine naturalistische
Umbildung in der Philosophie: Heraclit und Demokrit. — Ver-
schmelzung der religiésen und naturalistischen Weltordnung
in der Stoa. — Kritik an der stoischen Ethik. S. 9—11.

Sinn und Geltung des Kausalbegriffs. Seine logisch-mathe-
matische Ausdeutung im Rationalismus des i7. und 18. Jahr-
hunderts: Spinoza, der Laplacesche Geist. — Mechanik der
Natur und des Seelenlebens bei Kant. — DMechanische Auf-
fassung der Lebensvorgéinge auf Grund der energetischen
Naturauffassung und des Aquivalenzprinzips. — Der Wille als
Transformator chemisecher und physiologischer Prozesse. — Die
naturalistische Willenserkldrung bei J, Loeb. — Kritik. — Der
Wille als Umbildung des Reflex- und Triebmechanismus nach
der Erklirung von A. Bain und verwandter Psychologen. —
Kritik. — Das ,Gespenst der Willensfreiheit“. S. 11—18.

Der Sinn des Kausalbegriffs: Aus dem erlebten Wirkungs-
zusammenhang ergibt sich der psychologische (dynamische)
Kausalbegriff, — Der teleologische Kausalbegriff bei Aristoteles

Internat. kirchl, Zeitsohrift, Heft 1, 1951, 1



— 2

und sein logischer Charakter. Die Grundforderung des logischen
Kausalbegriffs ist die Begreiflichkeit der Welt und alles Ge-
schehens. S. 18—20.

Grenzen der Welterkenntris und ihrer Begreiflichkeit. —
Grenzen der Bestédtigung der Gesetzmissigkeitsvoraussetzung
durch das Experiment. — Die Naturgesetze als ,statistische
Gesetze“ im Rahmen des modernen physikalischen Weltbildes.
— Aktivitait und Teleologie in den organischen Lebenspro-
zessen. — Hemmungen des Triebhaften und Regungen der
Freiheit in der untermenschlichen Natur. S. 21—25.

Die Freiheit als Selbstbestimmung im menschlichen Lebens-
kreis. Sinn der Selbstbestimmung als Zielbestimmung. — Frag-
lose und fragliche Zielbestimmung. — Das Wahlbewusstsein
bezogen auf die Mittel der in Frage stehenden Handlung — be-
zogen auf ihren Wert. S. 25—27,

Metaphysische Erérterung iiber den Willen als Mittel fiir
die Realisierung der freien Willenshandlung. Die naturalistische
und die rationalistische Annahme, die den Willen als eine ein-
deutige und in jeder Phase seiner Entwicklung bestiminte
Grosse betrachtet, ist eine auf den Glauben an die Allgemein-
giiltigkeit des Kausalgesetzes gegrindete schematische Kon-
struktion. Thre Durchfithrung lédsst sich immer nur post factum
versuchen. S. 27—29,

Erorterung der Moglichkeit, dass das Wirkliche in be-
stimmten Fillen tiber allem Begreifen liegt. — ,Ausnahmefille
im psychischen Erleben, die sich der wissenschaftlichen, d. h.
der kausalen Erklirung entziehen. — Bedeutung dieser Aus-
nahmefille insbesondere fiir das religiose Leben und Erkennen.
— Aktives und schopferisches Denken und Gestalten in der
Wissenschaft, Kunst, Technik und Kultur als Grundlage des
geschichtlichen Lebens, — Spannung zwischen Ideal und
Wirklichkeit. S. 29—33.

Die Freiheit als ,negativer Begriff“ bleibt mit dem Bedenken
der Unerklirlichkeit bestehen, wohingegen die kausale Erklarung
an der Notwendigkeit und Kontinuitit alles Greschehens, also
auch der Willenserlebnisse festhilt (Becher, Garfein-Garsky,
Kant). — Ablehnung des ,Sprunges“ im psychischen Erleben.
S. 33—36.

Erorterungen iiber den Zeitbegriff. Die leere Zeit als end-
lose Sukzession. Das inhaltlich bestimmte subjektive Zeiterlebnis.



—_— 8 -

Die objektive Zeitbestimmung — ihre Ubertragung auch auf
das subjektive Zeiterleben. Zeit und Kausalitit in ihrer Be-
deutung fiir Kants wissenschaftliche Systematik. Diese erweist
sich als unanwendbar auf den Tatbestand des sittlichen Lebens.
S. 36—38.

Die Kontinuitdt des seelischen Erlebens und seine kausale
Notwendigkeit ist eine logische Konstruktion, der die tatséch-
liche Erfahrung nicht euntspricht. — Die Bedeutung des Augen-
blicks, der uns die Ewigkeit vermittelt. — Abweisung der
Polemik Hotfdings gegen Kierkegaards Beschreibung der inde-
terministischen Willenstat. Unbewusste Faktoren bei Denk- und
Willensprozessen. Der Wille liegt ausser der Reihe der in der
Erfahrung erfassbaren psychischen Erlebnisse. — Qualitative
Diskontinuitéiit in unserem Werterleben. — Einbruch der Ewigkeit
in das zeitlich gebundene Erleben. Aufdeckung des religitosen
Grundverhiltnisses. — Die personliche Lebensentscheidung und
ihr Sinn. S. 38—42.



I.

Das Problem der Willensfreiheit ist ein philosophisches
wie ein theologisches Fundamentalproblem. Von allen Seiten
laufen die Féiden in dieses Problem zusammen und verwickeln
es: Erkenntnistheorie und Metaphysik, Logik und Psychologie,
Ethik, Moralstatistik und Soziologie sind an ihm beteiligt und
liefern Griinde zu seiner Beurteilung. Aber auch die Theologie
hat sich in der Gotteslehre, in der Anthropologie, in der
Gnadenlehre, in der Exegese des alten und neuen Testaments
mit den Fragen zu befassen, auf die das Problem der Willens-
freiheit hinfiihrt. Dogmen- und Kirchengeschichte bieten reiches
Material zu seiner Veranschaulichung, so dass gesagt werden
kann: Auf Schritt und Tritt hat sich die Theologie mit diesem
schwerwiegenden Problem auseinanderzusetzen.

Doch schon zu Beginn dieser Auseinandersetzung begegnen
wir einer weiteren Frage: Soll diese sich ndmlich ganz im
Bereich der Theologie halten? Soll diese, geleitet von der
ﬂberzeugung, dass die Offenbarung, auf welche sie ihre Er-
kenntnis stiitzt, allein einen sichern Aufschluss tiber des Menschen
Wesen und Willen wie auch iiber Gottes Wesen und Willen
gewihren konne, auch die Entscheidung uber unser Problem
nur bei sich selbst suchen? Soll sie also unbekiimmert und
geradlinig bestimmte Sitze der heiligen Schrift zum ausschliess-
lichen Fundament ihrer Erorterung machen und jede anders-
artige Erkenntnisvermittlung mit der Erklirung ablehnen: in
diesen Sitzen finde der Theologe die absolute Entscheidung.
Wolle er diese fiir unsere Erkenntnis noch vermitteln durch Be-
weisgriinde, die der menschlichen Erfahrung, der philosophischen
Dialektik entnommen wiirden, so werde damit der absolute
Rechtsgrund auf den sich die Theologie grinden miisse, fiir
eine hochst zweifelhafte und unsichere Grundlage aufgegeben,
die ganz in den Bereich menschlicher Erkenntnisbedingtheit
falle. Dazu komme noch ein weiteres: Das zur Erorterung
stehende Problem erfasse die letzten Wurzeln unserer religiésen
Existenz. Werde diese durch eigenen Willensentschluss oder
durch die Uberwiltigung unseres Willens durch géttliche Gnade
gewihrleistet? — Auf diese Frage gebe es nur eine Antwort,
und entsprechend koénne der religiose Mensch das Problem
der Willensfreiheit gar nicht zur Debatte stellen.



— B

Allein, so einfach diese von der Theologie des Glaubens
gebotene Entscheidung auch sein mag, sie erschopft auch fir
die Theologie nicht die in unserem Problem enthaltenen Ver-
wickelungen. Zunichst: Die heilige Schrift bietet uns, wie wir
im Verlauf dieser Erorterungen noch zu zeigen haben, keine
eindeutige Entscheidung unseres Problems. Im alten wie im
neuen Testament finden sich Siitze, die zur Stiitze einer ganz
verschiedenen Auffassung verwandt werden. Aber auch die
kirchliche Tradition ist bei der Auslegung dieser Sitze keines-
wegs zu einem unanimus consensus gelangt, wie wohl am meisten
aus der Tatsache erhellt, dass der michtigste Denker, der hier
die kirchliche Tradition geformt hat, Augustinus, keineswegs
zu einer in sich ausgeglichenen Antwort auf unsere Frage gelangt
ist. — In dieser Lage wird wohl auch die Theologie, sofern
sie wissenschaftliche Besinnung iiber die Grundfragen der
Gotteserkenntnis und des auf das Gotteserlebnis bezogenen
menschlichen Lebens sein will, der Forderung entsprechen
miissen, auf dem Wege der Kritik unsere Frage der Losung
nahe zu bringen. Kritik, das heisst aber Besinnung iiber das
religiose Grundverhiiltnis, in welches wir den Menschen durch
den Glauben hineingestellt sehen. Wie kommt dieses Verhiltnis,
durch das der Mensch aus der Zeit in die Ewigkeit hiniibertritt
und das ewige Leben gewinnt, zustande ? Ist es nur Wirkung
der Gnade, nur Wunder, und der Mensch das passive Gefiiss,
an dem sich dieses Wunder vollzieht? Oder ist der Mensch an
diesem Geschehen doch irgendwie mitbeteiligt, etwa in dem
Sinne, dass sich sein Wille von der Gnade ergreifen lisst?
— Ferner, ist die Gotteskindschaft und Freiheit, die dem
Menschen als Wirkung des gottlichen Geistes zuteil wird, nur
ihm zugesprochen, oder bestehen auch in der untermenschlichen
Welt Ansiitze, welche eine Lebensentfaltung im Sinne der Freiheit,
eine Erlosung aus der Gebundenheit irgendwie ermoglichen?
— Alle diese Fragen muss die Theologie zur Klirung des re-
ligiosen Grundverhiiltnisses in ihrem eigenen Bereich stellen.
Doch sie muss dariiber hinaus eine Auseinandersetzung mit
jener Denkweise versuchen, die dem religiésen Glauben fremd
oder ablehnend gegeniibersteht, weil die innere Notigung dieses
Glaubens niemals von ihr erfahren wurde. Denn mit der Welt,
der diese Denkweise angehort, besteht trotz aller Fremdheit
in der Zielrichtung des Lebens eine weitgreifende Gemeinschatft,



s

die sich auf die Naturgrundlagen auch des geistigen Lebens
auferbaut. Es muss der naturalistisch gebundenen Denkweise
deutlich gemacht werden, dass das Reich des Geistes und der
Freiheit eine eigene Geltung im Menschen hat und in ihr sich
trotz tausendfacher Berithrung und Verflechtung mit der gesetz-
lichen Gebundenheit der Natur behauptet. F's muss der Primat
der Welt des Geistes in der Entfaltung des geschichtlichen
Lebens und damit wiederum die Moglichkeit der Freiheit deutlich
gemacht werden, trotz aller erdrickenden Krifte und Michte,
die den Gesetzeszwang alles Geschehens zu fordern scheinen.
Es muss deutlich gemacht werden, dass ausser der Welt des
natirlichen Lebens, und doch mit ihr verbunden, die Welt des
ewigen gottlichen Lebens besteht und dass in dem Verhiiltnis
zu ihr die letzte KEntscheidung unseres ILebens ruht, deren
Zustandekommen vom Verstande nicht begriffen werden kann,
sondern nur als eine Tatsache unseres inneren Lebens aufzu-
weisen ist. — Ferner ist unter dieser Voraussetzung noch fol-
gende Uberlegung anzustellen: Unser geistiges Leben verliuft
in einer zeitlichen Reihe, deren Glieder nicht nur #usserlich,
d. h. raum-zeitlich, miteinander verknupftsind,sondern auch inner-
lich, d. h. logisch und teleologisch, aufeinander bezogen werden.
Der Einbruch des ewigen, gottlichen Lebens in diese Reihe stellt
eine innere Verriickung dar, die sich fiir das religitse Empfinden
darin ausdriickt, dass der Augenblick dieses Einbruchs im
besonderen Sinne als Gnadenwirkung, als Offenbarung, jedenfalls
als ein Augenblick erfasst wird, der uns mit der Ewigkeit des
gottlichen Lebens in Verbindung bringt. Wie wirkt sich nun
diese von der Theologie als gratia actualis bezeichnete Gnaden-
erfahrung im weiteren Verlaufe unseres sittlichen und religiésen
Lebens aus? Bedarf sie, um wirksam zu bleiben und also zur
gratia habitualis sich zu gestalten, der Mitwirkung des mensch-
lichen Willens? — Wir berithren damit eine der Kernfragen
der Gnadenlehre, die insbesondere im 16. und 17. Jahrhundert
von den protestantischen wie von den katholischen Theologen
mit leidenschaftlichem und vielfach erbittertem Eifer ersrtert
worden ist. Im ganzen kann gesagt werden, dass die katholische
Theologie in der Bebandlung dieser Frage viel mehr zur Ver-
mittelung geneigt war wie die protestantische, die auf absolute
Entscheidungen dringte. Schon die katholische Sakramenten-
lehre, die auf eine fortlaufende Zuwendung der gottlichen Gnade



— T -

durch die kirchlichen Gnadenmittel eingestellt war, musste zu
solcher Vermittelung geneigt machen. — Wie das Problem sich
in dieser umstrittenen Fassung im Laufe der Kirchengeschichte
ausgewirkt hat, das soll zum Abschluss dieser Erérterungen
an den bedeutungsvollsten Losungsversuchen gezeigt werden.
Damit hoffen wir zugleich einen Hinweis zu gewinnen, was es
fur unsere gegenwiirtige religiose und kirchliche Zeitlage noch
bedeutet.

Schon dieser erste Einblick in die besondere Problemge-
staltung, die sich an die Frage der Willensfreiheit kniipft, lisst
bestimmte grundlegende Tatsachen in unseren Gesichtskreis
treten, auf die sich die denkende Betrachtung immer wieder
beziehen muss. Der theologische Denker sieht sich hier immer
wieder vor das religiose Grundverhiltnis gestellt, das durch
die geschopfliche Bedingtheit des menschlichen Lebens gegeben
ist. Unloslich ist und bleibt dieses mit seinem Schopfer ver-
bunden. Ist nun diese Verbundenheit als eine fortwirkende
kausale Abhiéngigkeit zu denken? — Dann wiirde die gottliche
Kausalitit auch in den Geschopfen alles wirken. Von einer
selbstiindigen Wirkung der Geschiopfe konnte so wenig geredet
werden wie von einem selbstiindigen Dasein, da auch fir dieses
der scholastische von Deskartes iibernommene Satz Geltung
hiitte, dass die Erhaltung der Welt ihre bestindige Neuschopfung
durch die gottliche Allmacht wire. Wir sehen davon ab, aus
dieser metaphysischen Grundansicht schon an dieser Stelle die
Folgerungen zu ziehen, da wir ihnen spiiterhin noch begegnen
werden. — Zuniichst soll jene anders gerichtete kausale Deu-
tung des religiosen Grundverhiiltnisses, die fiir die theistische
Weltanschauung bestimmend ist, wenigstens im Umriss vor-
gelegt werden. Sie hiilt an der geschichtlichen Abhiingigkeit
der Welt und alles Lebens in ihr von dem Willen des Schopfers
fest. Sie gesteht aber der Schopfung eine in den ihr verliehenen
Kriften begriindete selbstindige Wirkungsfiihigkeit zu. Diese
Wirkungsfihigkeit hat ihre Grenzen. Sie kann das von der
gottlichen Allmacht festgelegte Weltziel nicht umstossen. Der
Weg zu diesem Ziele aber lisst verschiedene Moglichkeiten
offen. Soweit dieses Ziel die bewusste und gewollte Einigung
mit dem gottlichen Willen bedeutet, ist dem geschopflichen
Willen die Freiheit der Selbstbestimmung geboten. Denn das
Reich Gottes soll in seinem tiefsten Sinne ein Reich der Freiheit



8 —

sein, das seine Einheit und Ordnung nicht durch gebietenden
Zwang, sondern durch die innere Zustimmung der ihm ein-
gegliederten Geschopfe gewinnt. Dieses hochste Ziel bedeutet
indessen fiir den geschopflichen Willen zugleich hochste Gefahr.
Die Moglichkeit der Selbstbestimmung schliesst die Moglichkeit
einer Ablosung vor dem gottlichen Willensgrund in sich ein
und damit die Moglichkeit, dass die Freiheit dann ins Leere
fiillt. Denn die Freiheit, sofern sie nicht nichtige Willkiir sein
soll, bedarf der inneren Verpflichtung gegen ein werthaftes
Ziel, fiir das sie sich einsetzt. Daher kann Gewissensfreiheit
der Gebundenheit an das Gewissen und in religioser Auffassung
der Gebundenheit an den im Gewissen offenbarten gottlichen
Willen niemals entraten Wo diese Gebundenheit zum Erlebnis
wird, beginnt die Wirksamkeit der gottlichen Gnade. Es zeigt sich,
dass auch fiir die theistische Auffassung des religiosen Grund-
verhiltnisses die letzte Entscheidung im gottlichen Gnadenwillen
gesucht werden muss.

Die Gedankenginge, die ich hier andeute, bediirfen noch
vielfacher Klirung und Erweiterung. Ihr volles Verstindnis
kann, so will mir scheinen, nur auf dem Wege geschichtlicher
Besinnung gefunden werden. Denn der Sinngehalt philosophischer
und theologischer Begritfe ist nicht einfach aus Tatsachen, die
ein fiir allemal feststehen, und aus ebensolchen Beziehungen
zu entnehmen. Diese Begriffe, sofern sie das Leben erfassen
wollen, und die Beziehungen, die zwischen dem géttlichen und
menschlichen Leben statthaben, miissen an der inneren Be-
wegtheit und Spannung teilnehmen, die diesen Beziehungen
eigen ist. Den Schauplatz dieses bewegten Geschehens bilden
die Menschenseelen, seinen Ausdruck findet es in dem Gefiihls-
und Gedankenreflex, den die gottliche Offenbarung in diesen
erweckt. Aber eben dieser Gefihls- und Gedankenreflex ist
beweglich und muss es als Ausdruck des Lebens sein. Seine
Formung ist ferner das Ergebnis eines entwickelten geschicht-
lichen Prozesses. Erst in seinem Verlauf stellt sich jene Klarheit
und Durchsichtigkeit ein, die den Gehalt des Begriffes nach
allen Seiten durchleuchtet. In den Anfangen dieser begrifflichen
Entwicklung begreift der menschliche Wille weder sich selbst
noch den Sinn der Freiheit, ebensowenig wie er die Formen
der Abh#ngigkeit und Gebundenheit versteht, denen er unter-
worfen ist. — Die Klarheit dieser Begriffe ist also eine geschichtlich



— 9 _—

gewordene. Um sie zu gewinnen, scheint es geboten, wenigstens
die wesentlichen Phasen in dem begrifflichen Bildungsprozess
klarzulegen, durch den der gegenwiirtige Erkenntnisstand in
unscrer Frage erreicht wurde. Bei dieser Klarstellung wird
sich zeigen, dass diese Phasen in der Verbindung der gedank-
lichen Motive und Begriindungen von dem allgemeinen Charakter
des Geisteslebens ihrer Zeit abhiingig sind.

Wir beginnen mit dem Mythos, der das Ziel der begreif-
lichen Klarheit auf dem Wege tber die sinnliche Anschauung
und die anthropomorphe Deutung alles Geschehens sucht. Wir
beschriitnken uns hier auf den homerischen Mythos. Die Abhangig-
keit vom Willen der Gotter bestimmt hier durchaus das reli-
giose Empfinden. Auch in den Taten der Helden kommt nur
gottlicher Ratschluss zum Vollzug. Nicht einmal Ielenas Schuld
hat das Verderben iiber Troja heraufbeschworen, sondern
gottlicher Wille (Il. y 164). Nur in Hinsicht auf das Todes-
schicksal schwankt die Meinung des Dichters. Einmal spricht
er sich dahin aus, dass es den Menschen treffe, wenn der
Wille der Gotter es bestimme (Il. ¥ 365). Daneben aber ifussert
er die Meinung, dass auch die Gotter hier durch das Schicksal
(elve-poiper) gebunden seien.  Selbst ihr Wille vermag hier
nichts zu édndern. Auch Zeus kann nur den Schicksalswillen
durch die Todeswage erkunden, ihn aus eigenem Lntschluss
zu bestimmen, vermag er nicht. So waltet denn hier das
Schicksal als unumstossliches und zugleich uanpersonliches
Fatum iiber Gotter- und Menschenwillen. — Damit aber ist
die Richtung gewiesen, in der das griechische Denken nach
dem Erwachen des philosophischen Bewusstseins den Charakter
alles Geschehens zu begreifen versuchte. Nicht mehr durch einen
personlichen Willen wird es gestaltet, sondern durch die unver-
briichliche Gesetzmiissigkeit und Ordnung des Kosmos. Diese
Ordnung ist zugleich Vernunftordnung und wirkt mit der
Macht eines Verhiingnisses auf den Ausgleich aller Gegensiitze
im Universum. Heraclit, der diese Gedanken gepriigt hat, steht
sichtlich an der Grenzscheide, welche die religitse von einer
irreligiosen und wertfreien Weltanschauung trennt. -— Die
naturwissenschaftliche Denkweise in ihm driéngt zu einer natu-
ralistischen und zugleich fatalistischen Auffassung des kosmo-
gonischen Prozesses, der Grieche in ihm wollte auf den Ge-
danken der Harmonie, in der sich die gottliche Weltvernunft



— 10 —

offenbare, nicht verzichten. So ist vielleicht der seltsame Satz
bei ihm zu verstehen, dass ,das Eine, allein Weise, will nicht
und will doch auch wieder mit Zeus’ Namen benannt werden.“
(Fragment 32 bei Diels, Fragmente der Vorsokratiker). — Erst
Demokrit hat diese Auffassung von der Notwendigkeit alles
Geschehens ganz in das Licht einer niichternen physikalischen
Anschauung getaucht. Aus dem Druck und Stoss der kleinsten
korperlichen Elemente, der Atome, baut sich alles Geschehen
in dieser Welt auf, ,und nichts geschieht zufillig, sondern alles
vermoge einer Ursache und unter dem Drucke der Notwendig-
keit.“ (Diels, Vorsokratiker, Fragm. 2). — Damit ist der religiose
Mythos ausgeschaltet und durch den naturalistischen ersetzt.
Man kann sagen, dass Demokrit also die Formel fir die
mechanistische Naturphilosophie und Weltanschauung gefunden
hat, die fir die von ihrer Wahrheit iiberzeugten Denker durch
Jahrtausende in Geltung geblieben ist. — Die philosophische
Weltbetrachtung der Griechen hat jedoch in der Stoa noch
einmal den Versuch einer Synthese dieser naturalistischen, von
dem Gedanken der Naturgebundenheit des Menschen erfiillten
Weltansicht und dem iberlieferten religivsen Glauben unter-
nommen. Sie erblickt demgemtiss in dem materiellen Weltprozess
den Ausdruck, die Offenbarung einer ihm innewohnenden gott-
lichen Vernunft. Diese Vernunft mit ihren Gesetzen ist aller-
dings allbeherrschend fiir das Universum. Kein Geschehen ist
denkbar, das sich ihrem Gebot widersetzen konnte. Denn das
Naturgesetz, das Schicksal und der gottliche Wille sind ein
und dasselbe. Am grossartigsten ist diese Auffassung und der
Gehalt stoischer Frommigkeit in dem von Kleanthes stammenden
Gebet wiedergegeben:
»Ihr beide, Zeus und Schicksal, fiihret mich dahin,
Wohin ihr mich bestimmt habt: folgen will ich euch

Ohn’ jedes Zaudern. Sollt’ ich ungehorsam sein,
So miisst’ ich, bosen Sinns, doch gleichen Weges gehn ).t

Das religiose Grundverhiltnis ist hier im Sinne einer
volligen Abhingigkeit von dem gottlichen Schicksalsgrunde
erfasst. Diese Abhéingigkeit soll indessen nicht nur als physisches
Gesetz, als uns auferlegte Notwendigkeit bestehen, sie soll
zur inneren Notigung werden, aus dem werthaften Willen des

1) Epiktet Enchirid. Schluss. P. Barth, Die Stoa. 1903. S. 58.



— 11 —

Menschen, der dadurch zum ,Weisen“ wird, entspringen. Es
ist indessen nicht recht einzusehen, worauf sich diese Zumutung
griindet. Denn dem allumfassenden Weltgesetz und der in ihm
befassten Weltvernunft ist ja doch eines jeden Leben verhaftet.
Insofern ist die Forderung der stoischen Ethik, das ,ouedoyoruerog
vy, gioa (v, eigentlich tberflilssig. Ebensowenig ist die Minder-
bewertung des Toren und seines Handelns zu verstehen, da
er ja letzten Endes sich das Gesetz seines Handelns nicht selbst
gegeben, sondern es als Schicksal tibernommen hat. — Diese
Schwierigkeiten sind unvermeidlich, solange man die physische
mit der sittlichen Weltordnung gleichsetzt. Die Konsequenz
des Denkens treibt hier entweder zu einer wertfreien Welt-
betrachtung und zur Ausschaltung des Willens als eines selb-
stindig gestaltenden Prinzips oder zu der Forderung, die Welt
nur als Ausdruck der moralischen Weltordnung anzusehen. Dann
aber kann die Welt nur als Willenstat verstanden werden, und
auch die Naturgesetze erscheinen dann als Satzungen dieses
Willens, als Selbstbeschrinkungen, die er sich selbst auferlegt
— Beide Wege sind von dem philosophischen Denken beschritten
worden, und es verlohnt sich, ihnen auch in unserer Unter-
suchung nachzugehen, weil sie der Klirung eben der Begriffe
dienen, deren Sinn und deren Geltung wir uns verstindlich
machen missen.

Zuniichst aber soll es sich fir uns um den Sinn und die
Geltung des Kausalbegriffs handeln. Ist er ein die Wirklichkeit
und damit auch jeglichen Willen umgreifendes Prinzip? Wirkt
er sich als Schicksal und gottliche Vorsehung, als Vernunft-
und Weltgesetz mit allumfassendem Zwang aus? — Um auf
diese Fragen die Antwort zu finden, kehren wir zuerst auf den
Weg geschichtlicher Orientierung zuriick. — Als im 16. und
17. Jabrhundert die Grundgedanken der griechischen Philosophie
im Geiste der Renaissance eine Neubelebung und eine vertiefte
Durchbildung an der Hand der neu gewonnenen mathematischen
Kosmologie erfuhren, da hat Spinoza auch den religiosen Fata-
lismus der Stoiker erneuert. Auch ihm sind Gott und die Natur
gleichsinnige Begriffe. Aus dem Wesen Gottes oder der Natur
folgt alles, was geschieht, mit unaufhebbarem Zwange. Denn
was in unserem Denken als Vernunftgrund (ratio), das stellt
sich in der riumlichen Welt als physikalische Ursache (causa)
dar. Und wie das Denken sich in einer liickenlosen Kette von



— 12

Folgerungen und Schliissen entwickelt, so ist in gleicher Art
auch der Ablauf aller Prozesse in der raumlichen Welt als ein
an keiner Stelle unterbrochener Ursachenzusammenhang zu
denken. Sofern auch die Affektiusserungen unserer Seele sich
in korperlichen Ausdrucksbewegungen auswirken, sind auch
diese dem mathematisch bestimmbaren Mechanismus eingeordnet.
Auch des Menschen Tun und Trachten solle man so anschauen,
als ob es sich um Linien, Fliichen, Kérper handle!). Man solle
darum — so erkliart er mit der gelassenen Ruhe des Philo-
sophen — iiber den Verlauf unseres Lebens nicht lachen und
weinen, sondern ihn zu begreifen, d. h. aus seinen Zwangs-
ursachen zu verstehen, trachten ®). — Fiir Freiheit ist demgemaiss
in dieser Weltbetrachtung kein Raum mehr, Auch der fallende
Stein, so lautet eine vielfach angezogene Ausserung Spinozas,
wiirde sich fiir frei halten, wenu er Bewusstsein hitte, weil
seiner Bewegung kein Widerstand begegnet. Und doch wissen
wir, dass er unaufhaltsam dem Zwang der Schwerkraft folgen
muss, sowie wir selbst dem Zwang der Motive, diec unser Be-
gehren treiben 3).

Voraussetzung fiir diese Anschauung ist, dass alles, was
in der Welt geschieht, bestimmbar in seinen Ursachen, und da
diese Bestimmbarkeit sich in mathematischer Grossenberechnung
vollendet, mathematisch in seinem Verlauf zu errechnen ist,
sowie etwa eine Sonnenfinsternis vom Astronomen vorausbe-
rechnet werden kann. In diesem Sinne hat der bekannte fran-
zosische Astronom Laplace diese mathematisch kausale Welt-
auffassung durch ein Bild erliutert, in dem ihre Geschlossenheit
zu einem zwingenden Ausdruck gelangt. ,Ein Geist“, so schreibt
er, ,der fiir einen gegebenen Augenblick alle Krifte kennte,
welche die Natur beleben, und die gegenseitige Lage der Wesen,
aus denen sie besteht, wenn sonst er umfassend genug wiire,
um diese Angaben der Analyse zu unterwerfen, wiirde in der-
selben Formel die Bewegungen der grossten Weltkérper und
des leichtesten Atoms begreifen: nichts wire ungewiss fiir ihn,
und Zukunft wie Vergangenheit wiire seinem Blicke gegen-
wiirtig.* Du Bois Reymond hat in seinem bekannten Vortrag

') Ethica I, prop. 33, schol. 2.

*) Tractat. polit., cap. 1, § 4.

%) Epist. LVIII an Schuller opera II (van Vloten & Land) II, 382;
vgl. auch Ethica III, p. 2, sch.



13 —

ouber die Grenzen des Naturerkennens® diese Siitze des fran-
zosischen Astronomen durch Betrachtungen erginzt, die auch
den Verlauf der menschlichen Geschichte in den Geltungsbereich
dieser Weltformel einbeziehen. ,Wie der Astronom den Tag
vorhersagt, an dem nach Jahren ein Komet aus den Tiefen des
Weltraumes am Himmelsgewolbe wieder auftaucht, so lise
jener Geist in seinen Gleichungen den Tag, da das Griechische
Kreuz von der Sophienmoschee blitzen oder da England seine
letzte Steinkohle verbrennen wird ... Ein vor- und rickwirts
gewandter Prophet, wire ihm, wie d’Alembert in der Einleitung
zur Enzyklopidie, Laplaces Gedanken im Keime hegend, es
ausdriickte, ,das Weltganze nur eine einzige Tatsache und
Eine grosse Wahrheit“ ?).

Wir sehen: Dieser fiktive Geist besiisse die Allwissenheit
des gottlichen Geistes, aber nicht, weil er mit seinem Geistes-
leben alles durchdringt, sondern weil er alles errechnet, weil
er den ganzen Verlaut des Weltgeschehens durch seine mathe-
matische Weltformel zusammenfassend bestimmen kann. Es ist
eine typisch rationalistische Auffassung, die das Ideal logischer
Begreiflichkeit fiir alles Geschehen in einer mathematisch kon-
struierten Formel erfiillt sieht. — Doch dem Rationalismus, der
das wissenschaftliche Denken seit dem 16. bis ins 19. Jahr-
hundert hinein beherrschte, war dieser Gelehrtentraum so
unbedingt gitiltig, dass durch seinen Vollzug, wie man glaubte,
die Wissenschaft allein bestehen konnte. ,Apud me omnia
mathematice fiunt“, erklirt schon Descartes. ,More geometrico“
in mathematischer Folgerichtigkeit glaubt Spinoza den ganzen
Weltverlauf, einschliesslich des menschlichen Seelenlebens,
darlegen zu koénnen. Und auch Kant ist der Ansicht, dass die
Natur sich mathematisch miisse konstruieren lassen, sofern sie
von uns begriffen werden solle, und nur dann kénne das Wissen
von ihr als Wissenschaft gelten ?). — Aus diesem Grunde lehnte
er es ab, der empirischen Seelenkunde den Rang einer strengen
Wissenschaft zuzuerkennen, da sie viel mehr sich als Natur-
beschreibung der Seele, nicht aber als Seelenwissenschaft, ja

) Du Bois Reymond, ,Uber die Grenzen des Naturerkennens.” 1882.
S. 11 u. ff,, vgl. auch F. A. Lange, Geschichte des Materialismus, 6. Aufl,,
S. 148 ff.

) Metaphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaft. Vorrede
Werke. (Hartenstein IV 360).



nicht einmal als psychologische Experimentallehre darstelle.
Den Forderungen der Wissenschaft wiirde sie nur dann geniigen,
wenn es ihr gelinge, etwa das menschliche Willensleben bei
der erforderlichen Ubersicht iiber die vorliegenden Bedingungen
genau so zu berechnen wie die Phasen des Mondwechsels,

Die Geschlossenheit dieser Denkweise, die alles, was ge-
schicht,ausgegebenen,inihrer Grosse berechenbaren Bedingungen
ableiten zu konnen glaubt, hat im 19. Jahrhundert durch die
Entdeckung des Gesetzes von der Konstanz der Energie eine
bedeutende Verstirkung erfahren. Im Haushalt der Natur findet
ein dauernder Krifteaustausch statt. Energieformen der einen
Art werden in solche einer anderen umgewandelt. Die in der
Kohle angesammelte Strahlungsenergie der Sonne verwandelt
sich durch Entziindung in Wirme, die der Erhitzung des Wassers,
weiter seiner Verwandlung in Wasserdampf dient, dessen Ex-
pansionskraft zum Antrieb einer Maschine, zur Erzeugung elek-
trischer Stromkraft verwandt werden kann usw. Man hat
nun festgestellt, dass bei dieser Umwandlung verschiedener
Energieformen ineinander das Verhiltnis von Erzeugung und
Verbrauch sich so ausglich, dass die Gesamtsumme der
Energie stets gleich blieb (Aquivalenzprinzip). — Man hat weiter
dieses Prinzip auch auf die Kriftezufuhr und -ausgabe des lebenden
Korpers angewandt und dabei beobachten kénnen (Rubner und
Atwater), dass auch hier dieses Prinzip seine Giltigkeit be-
hauptete, d. h. die Arbeit, die ein lebender Korper in einem
bestimmten Zeitraum leistete, entsprach, als man ihr Energie-
quantum genau berechnete, genau dem Energiequantum, das
dem Korper etwa durch Nahrungsmittel zugefithrt worden war.
oEinfach und glatt verlduft die Rechnung... es gibt in
diesem Haushalt kein Manko und keinen Uberfluss !).“

Diese Versuchsergebnisse scheinen den Gedanken nahe-
zulegen, dass alles, was geschieht, alles, was auch in uns
mit unserem lebenden Koérper geschieht, nur die Fortsetzung
von physiologischen oder chemischen Prozessen sein kann, die
von unserem Korper aufgenommen werden. Es erscheint ausge-
schlossen, dass ein aktives Prinzip, etwa der menschliche Wille,
in den Ablauf dieser Prozesse, sie verstirkend oder auch
durch Hemmung regulierend, eingreift. Was darum der mensch-

') Vgl hierzu Th. Elsenhans, Lehrbuch der Psychologie, 1912, S. 80f.



— 15 —

liche Wille auch sein mag — dieser energetisch-naturwissen-
schaftlichen Betrachtungsweise zufolge erscheint er ohnmichtig
oder im giinstigsten Falle nur als ein Transformator, in dem die
Strome von Energie, die ihm von aussen zugefiihrt werden,
nach verschiedenen Stellen weitergeleitet werden.

Dass hiermit der Sinn der naturalistischen Willenserklarung
zutreffend bezeichnet ist, soll zuniichst noch an den Deutungs-
versuchen von Loeb gezeigt werden. Loeb will alle lebenden
Organismen als ,chemische Maschinen® betrachten, weil die
Energiequelle fur ihren Betrieb aus chemischer Energie ge-
wonnen werde!). In besonders zugespitzter Form hat er
diese Auffassung in einem auf dem internationalen Psychologen-
kongress in Genf gehaltenen Vortrag vertreten. Hier spricht
er den Gedanken aus, dass das, was wir als Willen bei vielen
niederen Tieren bezeichnen, nichts anderes sei als die bei
Pflanzen wohlbekannten Erscheinungen der Tropismen, und
von diesen wiederum glaubt er, dass sie genau den gleichen
unerbittlichen Gesetzen unterworfen seien wie die Planeten,
deren Bewegung durch den Zwang der Schwerkraft bedingt
sei?). Nur darin liege bei den spontanen Bewegungen der Tiere
eine Komplikation des Phiinomens vor, dass hier fiir die Aus-
losung der Bewegungen eine Reihe vermittelnder chemischer
Reaktionen erforderlich sei, die sich in den Sinnesorganen,
Nerven und Muskeln des Tieres abspielen. Diese Beobachtung
setzt nun Loeb in die methodische Forderung um, die Tatsachen
der Psychologie der Analyse durch die physikalische Chemie
zugéinglich zu machen. Als Ergebnis seiner Theorie, dass
die Willensidusserungen und Bewegungen der Tiere nichts
anderes als Tropismen seien, glaubt Loeb den Satz aufstellen
zu dirfen: _Der Wille des Tieres, der ihm die Richtung seiner
Bewegung vorschreibt, ist das Licht, wie es beim Fallen des
Steines oder der Bewegung eines Planeten die Schwerkraft
ist®).“ Ich fithre diesen Satz hier an, weil er die Unterlage fiir
die Kritik von Loebs Auffassung und Methode bietet. Denn
dass der Wille, worunter doch auch bei niederen Tierformen
irgendwie ein psychisches Erlebnis gedacht werden muss, wenn

1) J. Loeb, Vorlesungen iiber die Dynamik der Lebenserscheinungen.
1906, S. 1.

?)J.Loeb, Die Bedeutung der Tropismen fiir die Psychologie. Leipzig 1909

%) L.c.S. 14.



— 16 —

das Wort iberhaupt einen verstéindlichen Sinn haben soll, mit
dem Licht, das ist einem physikalisch-chemischen Vorgang,
gleichgesetzt werden soll, — diese Behauptung ist nur einem
Denken moglich, das sich in bestimmte Theorien verrannt hat.
Doch vielleicht hat Loeb mit dem Worte ,Willen“ nur einen
physiologischen Prozess bezeichnen wollen, der auf Grund
physikalischer Reize bei bestimmten Tierformenin gesetzmissiger
und leicht regulierbarer Weise sich einstellt. Dann aber liegt
ein Missbrauch des Wortes vor. Denn als Willensvorgang kann
doch nur ein Vorgang betrachtet werden, in dem wirklich der
Wille als psychischer Vorgang irgendwie eingeschaltet ist. Davon
ist aber in dem von Loeb vorausgesetzten physiologischen Prozess
gar keine Rede. Dieser verlduft vielmehr ausser dem Rahmen des
Psychischen. Prinzipiellalso darf gesagt werden, dass eine Methode,
die den Willensvorgang nur mit physiologischen Mitteln er-
klaren will, von vornherein das iibersieht, was erklirt werden
soll, nimlich den Willen selbst.

Dieser Vorbebalt muss auch gegeniiber solchen Forschern
erhoben werden, die, einsichtsvoller wie Loeb, geneigt sind, die
Eigenart der psychischen Vorgénge und damit auch des Willens-
vorgangs anzuerkennen, dann aber doch die Determination
dieser Vorginge wieder ganz ins physiologische Gebiet ver-
legen. Das gilt insbesondere fiir die Willenstheorie Bains und
‘aller Psychologen, die sich dem Grundgedanken Bains an-
geschlossen haben, dass die zweckmiissige Willenshandlung aus
urspriinglich wenigstens teilweise unzweckmiissigen Bewegungs-
reflexen zu erkliren sei. Zur Veranschaulichung dieser Theorie!)
beruft man sich immer wiederauf das Meynertsche Schema, das den
sprichwoértlichen Erfahrungssatz ,GebranntesKindscheut’sFeuer*
als Wirkung nervenphysiologischer Prozesse in der Grosshirn-
rinde nachzuweisen versucht?). Durch die Erstellung oder, wie
man sich bildlich ausdriickt, die ,Ausschleifung“ einer Asso-
ziationsbahn zwischen dem schmerzempfindlichen Zentrum der

) Bains Theorie ist dargelegt in dem Buche: The emotions and the
will. 8rd edit. 1880. Eine gute Charakteristik gibt O. Kiilpe, Die Lehre vom
Willen, S. 76 ff.

) Von Meynert zuerst in seiner ,Psychiatrie, 1888 dargelegt. — Im An-
schluss daran hat H. Cornelius, Einleitung in die Philosophie, 1903, S. 814 bis
317, und in seiner Psychologie als Erfahrungswissenschaft, S. 404—407,
seine Willenstheorie entwickelt. Vgl. auch Th. Ziehen, Leitfaden der physio-
logischen Psychologie, 5. Aufl.,, S. 22 ff.



— 17 —

Grosshirnrinde, das bei erstmaliger Ausfiilhrung des Be-
wegungsreflexes gereizt wurde, und dem motorischen Zentrum,
das auf Grund des Lichtreizes den Impuls fir diesen Bewegungs-
reflex weitergab, soll im Wiederholungsfalle die erwiinschte
Hemmung dieses Reflexes ermoglicht werden. Ein Gegenimpuls
auf der neu geschaffenen Assoziationshahn vom Schmerzzentrum
aus gehend, soll die Hemmung des urspringlich blinden Re-
flexes veranlassen. Indessen soll auch dieser Prozess in allen
seinen Phasen mechanisch verlaufen. Insofern ist also die
Willenshandlung im Sinne dieser Auffassung durchaus Trieb-
handlung, wenn auch der urspriingliche Trieb gehemmt und
in eine andere Richtung abgeleitet wird. Ich will hier die
Kritik nicht wiederholen, die von sachkundiger Seite gegen
die Hypothese einer Ausschleifung von Assoziationsbahnen als
Erklirungsmittel fiir die Verkniipfung von Vorstellungen vor-
gebracht worden ist!). Doch selbst wenn ich diese Hypothese
als giiltig anzuerkennen bereit wiire, leistet sie fiir die Erklirung
des Willensvorganges das nicht, was sie leisten sollte. Denn
es ist einfach mit den vorausgesetzten physiologischen Er-
klirungsmitteln nicht verstindlich zu machen, warum sich der
urspriingliche Reflexvorgang bei dem in Frage stehenden Bei-
spiel nicht wiederholt?), woh! aber lisst sich die eingetretene Hem-
mung dieses Vorganges psychologisch erkliren, dann nimlich,
wenn man in seinem Verlauf das einschaltet, was Driesch die
»historische Reaktionsbasis“ genannt hat?®), jenes Etwas, das
unter Verwertung der fritheren Erfahrung zu einer der in-
dividuellen Natur des Reizes angepassten Regulation der
mechanischen Gegenwirkung fithrt. Kurzum, der Willensvorgang
kann phinomenologisch nur aus sich selbst erklirt werden?).

Vielleicht jedoch lisst sich das geschilderte Bestreben, die
Willensvorgiinge physiologisch und zuletzt mechanisch zu er-
kliaren, aus dem Wunsche verstehen, durch eine solche Erklirung
eine sichere Beziehung zum Kausalgesetz zu gewinnen und
damit dessen Anwendung auf einem Gebiet sicherzustellen,

') Erich Becher, Gehirn und Seele, S.196—222.

2) L. c. 313 f.

% H. Driesch, Philosophie des Organischen, 1909. II, 56 f., 96.

4) Vgl. hierzu N. Ach, Uber den Willensakt und das Temperament,
1910. ,Der Willensakt als solcher ist in seinem unmittelbaren Gegebensein
wohl charakterisiert und muss als ein spezifisches psychisches Erlebnis
angesprochen werden.*

Inernat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1. 1931. 2



— 18 —

das dem Verdacht ausgesetzt ist, gegeniiber diesem Gesetz eine
Art metaphysischer Autonomie zu fordern. Da man diese aber
auf keinen Fall gewéhren zu kénnen vermeint, so glaubt man
am sichersten — um ein Bild Herbarts zu gebrauchen!) —, das
,Gespenst der Willensfreiheit* aus der Welt der geistigen Vor-
ginge fernzuhalten, indem man diese mechanischer Kausalitit
unterwirft.

Damit sind wir nun vor die fiir diesen Bereich unserer
Erorterungen entscheidende Frage nach dem Sinn und der
Geltung des Kausalgesetzes gestellt. Denn erst die Klirung
dieser Frage gibt uns die Moglichkeit an die Hand, zu ent-
scheiden, ob alle Geschehnisse; alle Verinderungen in dieser
Welt dem bindenden Zwange dieses (Gesetzes unterliegen oder
ob es Grenzen fiir die Anwendbarkeit dieses Gesetzes gibt.

Der Sinn des Kausalgedankens scheint zunichst darin ge-
geben, dass wir in unserer Erfahrungswelt allenthalben Wirkungs-
zusammenhiinge feststellen in der Art, dass bestimmte Gegen-
stinde, Vorginge, Geschehnisse andere Gegenstinde, Vorgiinge,
(feschehnisse hervorrufen oder bewirken. Unmittelbar ist dieser
Wirkungszusammenhang in unserer psychophysischen Erfahrung
zu beobachten, insofern wir durch aktive Willensanspannung
Verinderungen in der uns umgebenden Welt verursachen oder
auch umgekehrt durch Einwirkung dieser Umgebung auf uns
selbst passiv Zwang erleiden. Diese von uns erlebten Wirkungs-
zusammenhiinge sind von Kraftgefiihlen begleitet, was uns Ver-
anlassung gibt, nun allgemein die von uns beobachteten Wirkungs-
zusammenhiinge auchinder objektiven Natur als durch bewegende
Krifte verursacht zu erkléiren %), Der psychologische Kausalbegriff
leitet so in den dynamischen (und enecrgetischen) unmittelbar
hiniiber.

Indessen hat dieser dynamische Kausalbegriff noch eine
Erweiterung seines Sinnes erfahren, die durch die Beobachtung

1) Herbart spricht allerdings von einem ,Gespenst des Determinismus*,
das man fiirchte, statt darauf loszugehen. Zur Lehre von der Freiheit des
menschl. Willens. Werke. Bd. 1X, 345.

%) Vgl. hierzu Driesch H., Philosophie des Organischen 1I,291. ,Ich
verstehe die Kausalitit, d. h. die notwendige Beziehung zwischen einem
fritheren und einem spiteren Zustand . . . weil ich fiihig bin, Kausalitit und
insbesondere ,Kraft' sozusagen zu fithlen.“ Zum psychologisch begriindeten
Kausalbegriff vgl. ferner noch H. Maier, Psychologie des emotionalen

Denkens, S. 240. E. Becher, Geisteswissenschaften und Naturwissenschaften,
1921, S. 255.



— 19 —

begriindet ist, dass in dem aktiven psychologischen Kausal-
erlebnis der verursachende Wille auf ein Ziel gerichtet ist, eine
Absicht zu verwirklichen sucht. Eben dieses Ziel wird nun als
die eigentliche Ursache aufgefasst. Denn alle Vorginge, Be-
wegungen, die zu ihm hinfilhren, dienen als Mittel zu seiner
Verwirklichung. Wir kommen auf diesem Wege zu dem teleo-
logischen Kausalbegriff, den in charakteristischer und vorbild-
licher Priigung Aristoteles ausgebildet hat. Alles, was geschieht
und wird, ist in seinen Ursachen schon angelegt. Die Wirkung
ist ,der Moglichkeit nach® in der Ursache enthalten. Sie lisst
sich aus ihr ablesen und ableiten. Das ist der analytische
Kausalbegrift, der das metaphysische Denken bis in das acht-
zehnte Jahrhundert hinein beherrscht hat. Er ist das gedankliche
Prinzip der rationalistischen Philosophie. Da alles Geschehen
und alles Wirkliche, das dieses Geschehen in sich befasst, mit-
einander verkniipft und wechselseitig voneinander abhingig
ist, so muss es gelingen, diesen allseitigen Ursachenzusammen-
hang in einem geschlossenen System fiir die Erkenntnis zur
Darstellung zu bringen. So verwandelt sich unbemerkt der
Zweckzusammenhang der Ursachen in einen logischen Zu-
sammenhang iiber- und untergeordneter Begrifte, die kausale
Abhéngigkeit wird zur logischen Folgerung. Nirgendwo ist diese
Umstellung des Denkens mit so biindiger Entschlossenheit voll-
zogen wie in der Erklirung Spinozas: ,Aliquid efficitur ab
aliqua re“ sei gleichzusetzen mit: ,Aliquid sequitur ex eius
definitione¥ 1),

In dieser logischen Konstruktion der Wirklichkeit und der
Kausalzusammenhéinge offenbart sich der Wille, unsere Er-
fahrungswelt begreiflich zu finden. Dieses Ziel wiirde dann
erzielt werden, wenn es gelinge, unsere Erfahrung logisch
durch ein geordnetes System eindeutiger Begritfe zu be-
wiltigen. Dass ein solches moglich sei, ist darum eine a priori
erhobene Forderung aller Wissenschaft. Sie kampft fir ihr
Daseinsrecht, indem sie das Kausalprinzip als ein allgemein
gultiges Erkenntnisprinzip verteidigt. Nichts kann von der
Wissenschaft als bestehend und wirkungsfihig anerkannt werden,

") Vgl hierzu B. Erdmann, Uber Sinn und Geltung des Kausalgesetzes,
1905, S. 5. Spinoza, Tractatus de emendatione intellectus. Opera (van Vloten
& Land) Bd. I, 29, ,necessario concatenationem intellectus... Naturae
concatenationem referre debet“. Cf. auch Ethik prop. 33. schol. 1.



— 90 —

was sich nicht dem allgemeinen Wirkungszusammenhang unserer
psychophysischen Erfahrung einbeziehen lisst. Ferner muss
dieser Wirkungszusammenhang als ein geschlossener betrachtet
werden, wofern die systematische Einheit unserer Erfahrung
aufrecht erhalten bleiben soll. Es kann daher das Quantum
der in diesen Wirkungszusammenhang eingesetzten Krifte
weder vermehrt noch vermindert werden!). Diese Forderung
sichert die Identitit des Systems im ganzen. — Endlich sollen die
Verdnderungen, die sich in dem Wirkungszusammenhang des
Systems vollziehen, gleichformig, d. h. nach einer Regel, vor
sich gehen. Den gleichen Ursachen sollen stets die gleichen
Wirkungen folgen. Diese Forderung soll die Identitit und
damit die Begreiflichkeit der dem System einbezogenen einzelnen
Fille sichern. Die hier ausgesprochenen Forderungen und Be-
dingungen einer kausalen Begreiflichkeit unserer Erfahrung
stimmen im wesentlichen mit den von Kant in der Analytik
in der Kritik der reinen Vernunft aufgestellten Verstandsgrund-
siitzen lberein. Sie charakterisieren jene Auffassungsweise, die
,in der Annahme einer ausnahmslosen Kausalitiit, eines voll-
kommenen Determinismus“ ,die Voraussetzung und die Vorbe-
dingung der wissenschaftlichen Erkenntnis“ erblickt?®).

Wir stimmen dieser Auffassung zu, soweit sie sich der
Grenzen bewusst ist in dem, was sie leisten kann. Die Be-
grenzung ihrer Leistungstihigkeit liegt fiir das Kritische Denken
darin, dass sie eine Forderung*) vertritt, die sie gegeniiber dem
moglichen Erfahrungsbestand niemals ganz durchsetzen kaun?),
Denn unsere Erfahrung ist niemals ganz abgeschlossen, sie
weist immer liber sich hinaus. Es ist im Grunde nur ein diirf-

) Vgl hierzu E. Becher, Geisteswissenschaften und Naturwissenschaften,
das Kapitel iiber den Substanzerhaltungssatz S.245—251. Ferner des gleichen
Verfassers Buch iiber Weltgebiude, Weltgesetze, Weltentwicklung. 1915.
S. 227 ff.

?) E. Becher, Geisteswissenschaften und Naturwissenschaften, S. 251. ff.
B. Erdmann: Uber Inhalt und Geltung des Kausalgesetzes, S. 15.

3) M. Planck, Kausalgesetz und Willensfreiheit. Berlin 1923. S. 40 f.

) Als Postulat unseres wissenschaftlichen Denkens bezeichnet B. Erd-
mann a.a 0. S. 37, im Anschluss an Lotze, das Kausalgesetz.

3) Als ,,summarische Fiktion* bezeichnet Vaihinger in seiner bekannten
»Philosophie Als Ob%, 1912, S. 420, das Naturgesetz, meines Bediinkens mit
einer starken Ubertreibung, da das Vorhandensein von Gesetzlichkeiten in
der Natur evident ist. Richtiger ist die Charakteristik Erdmanns a. a. O.
S. 20, der das Kausalgesetz eine Hypothese nenut.



S -

tiger Ausschnitt des Universums, der unserer exakten Beobach-
tung zuginglich ist. Wir konnen iber die Vorginge, die sich
auf anderen Weltkorpern abspielen, gar nichts Sicheres aussagen,
vor allem nicht sagen, ob dort die gleichen physikalischen
iesetze gelten wie auf der Erde. Damit ist in der Tat die
induktive Erweisbarkeit der von uns aus feststellbaren Natur-
gesetze auf recht enge Grenzen verwiesen. — Doch auch inner-
halb dieser Grenzen steht es mit dem exakten Nachweis fir
die Giiltigkeit dieser Gesetze lingst nicht so glinzend, wie die
populirwissenschaftliche Literatur behauptet. Ihre letzte Be-
stiiticung sollen diese Gesetze durch das Experiment erfahren.
— Was aber ist der Sinn des Experiments!)? Die Erstellung
von Vorgangsreihen, deren Glieder in einer stetigen, in ihrem
quantitativen Verhiltnis womoglich genau zu errechnenden
Verbindung stehen. Damit das moglich sei, miissen diese Reihen
wiederholbar und die Glieder, d. h. die Bausteine, aus welchen
sie zusammengesetzt sind, konstant sein. Was damit erreicht
wird, ist die logisch eindeutige und praktisch durch das Experi-
ment (und in weitestem Ausmass durch die Technik) verwirk-
lichte Herrschaft tiber einen Ausschnitt der Natur. Dieser immer
wieder bestitigte Herrschaftsanspruch griindet sich auf das
villig eindeutige und somit gesetzméssige Verhalten bestimmter
Naturobjekte oder Vorgiinge, sobald sie in die unmittelbare
Beziehung eines Wirkungszusammenhangs aufeinander gebracht
werden. Doch um die Eindeutigkeit des Ergebnisses zu wahren,
miissen die in Frage kommenden Objekte bzw. Vorgiinge
isoliert, d. h. das Experiment muss von stérenden Kinflissen
freigehalten werden. Dieser Forderung kann immer nur an-
nihernd entsprochen werden, wobei es jedoch ,keine angebbare
Schranke dieser Anniherung gibt, die nicht iiberschritten
werden konnte“.

Immerhin ist das Experiment auf dem Wege, uns die ge-
wiinschte Bestiitigung der gleichformigen Gesetzmiissigkeit der
Natur zu erbringen in den Fillen, deren Stetigkeit es uns ver-
anschaulichen soll. Schwieriger gestaltet sich diese Bestitigung
in der vom menschlichen Willen unbeeinflussten und somit

') Die nachfolgenden Siitze sind zum Teil im Anschluss an das
Buch von Hugo Dingler, Das Experiment, sein Wesen und seine Ge-
schichte, Miinchen 1928, formuliert, vgl. besonders S. 176, 204 u. 252. —
A a. 0. S. 173.



ungeordneten Natur. Hier erweisen sich die Ursachen- und
Wirkungszusammenhinge selbst in verhiltnismiissig einfachen
Fillen als so kompliziert, dass sie im Grunde uniibersichtlich
und darum unbegreiflich erscheinen?!). — Nur durch eine Ab-
straktion, die sich auf die wesentlichen Ursachen richtet, von
belanglosen Begleitumstinden hingegen absieht, kann es uns
gelingen, auch hier jene Gleichférmigkeit des Geschehens fest-
zustellen, die das Kausalgesetz fordert?). Genau genommen
miisste man die Frage, ob jemals eine Ursache mit allen Einzel-
heiten ihrer Zusammensetzung wiederkehrt, verneinen. Doch
fiir die Orientierung im praktischen Leben, ja auch fiir die
wissenschaftliche Forschung, geniigtim allgemeinen nach Bechers
Formulierung schon der Leitsatz, dass hinreichend &hnliche
Ursachen éhnliche Wirkungen mit sich bringen?®). Beweisen
lisst sich dieser Satz nicht, ebensowenig wie die Gesetzmiissig-
keitsvoraussetzung, mit der der Wissenschaftler an die Natur
herantritt; nur an der Hand der' Erfahrung kann er immer
wieder erprobt werden*).

Nun liefert diese Erprobung im ganzen gewiss ein iiber-
wéltigendes Zeugnis fir die Gesetzmiissigkeit und Gleichférmig-
keit des Naturgeschehens. Gelegentlich scheint aber doch auch
die physikalische Theorie hier mit Einschriinkungen rechnen
zu miissen. So geht nach dem zweiten Hauptsatz der Wiirme-
theorie, wenn zwei Korper von verschiedener Temperatur sich
beriihren, die Warmeenergie immer von dem wiérmeren zu dem
kiilteren iiber. Es kann aber, falls die Temperaturdifferenz der
beiden sich beriihrenden Kérper iusserst klein ist, vorkommen,
dass einmal an einer einzelnen Beriihrungsstelle ein entgegen-
gesetzter Wirmeiibergang vom kilteren zum wirmeren Korper
erfolgt. Der zweite Hauptsatz der Wiarmetheorie hat eben, wie
alle statistischen Gesetze, nur fir Mittelwerte aus einer sehr
grossen Anzahl von gleichartigen Vorgiéngen, nicht fiir jeden
einzelnen Vorgang, exakte Bedeutung ®). — Der moderne Natur-

) Ein eindrucksvolles Beispiel hierfiir bietet Becher, Geisteswissen-
schaften und Naturwissenschaften, S. 279.

’) Wir ersetzen die unabsehbar komplizierte Gesamtursache durch
eine stark vereinfachte Ursache, so Becher a. a. 0. S. 280.

8 A a. 0.
1) A. a. 0. S. 261 u. 269. — Becher, Weltgebiude usw., S.8.
%) M. Planck, Kausalgesetz und Willensfreiheit, S. 31.



= 9F

begriff schien ferner durch das von R. Mayer und Helmholtz
begriindete Energieerhaltungsgesetz im Sinne der Konstanz
bestimmt zu sein. Die Entdeckung der Radioaktivitit bedrohte
indessen diese Auffassung an jhrer Wurzel. Denn sie zeigte im
Radinm einen Stoff, der fortwihrend Wirmeenergie, Strahlungs-
energie und kinetische Energie hervorbrachte, ohne dass man
sagen konnte, woher diese Energie stammte. — Nun hat zwar
Rutherford durch seine Zerfallshypothese der Radioaktivitiit diese
sonst unbegreiflichen Erscheinungen unter Wahrung des I'nergie-
erhaltungsgesetzes erkliren kiénnen, damit aber den Grund zu
einer ganz neuen physikalischen Theorie der Materie gelegt,
die den Charakter des physikalischen Geschehens, das bis zur
Jahrhundertwende durchaus im Sinne der Mcchanik gedeutet
wurde, ganz wesentlich verinderte.

Der passive und zugleich starre Atombegriff der alten
physikalischen Schule, der alles physische Geschehen aus gesetz-
missig genau fixierbaren Reaktionen der Atome aufeinander
erklirte, wurde durch den Begriftf einer dynamischen Kraft
ersetzt, die wohl noch den Raum —— das ihr zugewiesene Feld
— beherrschte, selbst aber unriumlich ist. Ich fihre, um diese
Theorie zu erliutern, einen Satz von Hermann Weyl an: ,Das
Materieteilchen selber ist nicht einmal ein Punkt im Feldraum,
sondern iiberhaupt nichts Raumliches, aber es steckt in einer
riumlichen Umgebung drin, von welcher seine Feldwirkungen
ihren Ausgang nehmen. Es ist darin analog dem Ieh, dessen
Wirkungen, trotzdem es selber unriumlicher Art ist, durch
seinen Leib hindurch jeweils an einer bestimmten Stelle des
Weltkontinuums entspringen #).“ — Diese unriiumlichen elektrisch
geladenen Substanzen sind in ihrer Wirkungsweise durchaus
als aktiv zu bezeichnen, ja als Wesen, die in ihren Auswir-
kungen Spontaneitit bekunden. Vermoge dieser ihrer Sponta-
neitiit ist es dem Physiker ebenso unmoglich, ,das Einzelereignis
vorauszusagen wie dem Meteorologen die Vorausbestimmung
der Temperatur oder des Luftdrucks an irgendeinem bestimmten
Ort zu irgendeiner bestimmten Zeit3).% — Damit soll nun

) Becher, Weltgebiiude, S. 229 ff.

) Aus der Schrift ,,Was ist Materie?* S. 58 Dieses und das folgende
Zitat sind entnommen F. Medicus, Die Freiheit des Willens und ihre Grenzen
Tiibingen 1926.

3) Exner, Vorlesungen iiber die physikalischen Grundlagen der Natur-
wissenschaften, S. 694.




— 94

nicht behauptet werden, dass diese immateriellen Substanzen
chaotisch wirken. Es bestehen zwischen ihnen Wirkungsab-
hingigkeiten, die sich als Regeln, ja als Naturgesetze formu-
lieren lassen. Nur muss man sich gegenwiirtig halten, dass das
nur statistisch erfassbare Regelmiissigkeiten sind, die in be-
stimmten Raum- und Zeitgrossen gelten, in anderen Riumen und
Zeiten aber keine Giiltigkeit mehr besitzen. Merkbare Ab-
weichungen vom Gesetz sind nicht ausgeschlossen. Dieser An-
schauung zufolge wiirden die Naturgesetze wesentlich statistischen
Charakters sein, d. h. sie wiirden nur fir die beobachteten
Fille Geltung haben, dariiber hinaus aber nur hypothetischen
Charakter beanspruchen. Fiir kiinftige Fille gelten sie also
nur, wenn sie gleich geartet sind.

Die hier geschilderte Theorie ergibt ein ganz anderes Welt-
bild, als es der Rationalismus mit seiner strengen, in sich ge-
schlossenen Gesetzeswelt gekannt hat. Schon in der Physik
walten hier nicht nur einférmige, in ihren Wirkungen sich
immer wiederholende Gesetze, sondern auch hier erscheint eine
reich gegliederte und vielfach abgestufte Welt von Kraftzentren,
die aus ihrem Inneren heraus immer wieder neue noch unbe-
kannte Wirkungen erwarten lassen. Man konnte sagen: Hier
tauchen schon in den letzten Griinden der materiellen Welt
Potenzen auf, die seelischer Art!) und in gewissem Sinn dem
menschlichen Willen verwandt sind, da sie wie dieser aktiv
ihre Umgebung bestimmen.

Diese Aktivitiit wiichst in der Welt des organischen Lebens.
Die physikalisch-chemischen Prozesse erscheinen hier unter-
geordnet und eingeordnet einem Lebenswillen, der eine bestimmte
organische Formgestalt zu verwirklichen strebt und diese Auf-
gabe immer wieder in individueller Weise 10st, so dass trotz
aller Ahnlichkeit, Ubereinstimmung, Verwandtschaft kein Indi-
viduum vollig dem andern gleicht. — Doch die besondere Ge-
staltung der formbildenden Prozesse erweist sich in der Mor-
phologie stets untergeordnet dem Formprinzip der Art, das
nach der Terminologie von Driesch durch eine ,prospektive
Tendenz“ diese Prozesse leitet und reguliert?). — So bleibt
denn auch hier das Allgemeine (der organische Formgedanke)

) Eine solche Deutung auch bei Becher, Weltgebdude usw., S. 146.
*) Driesch, Philosophie des Organischen I., 101.



dem Besonderen (den morphogenetischen Prozessen) iiberge-
ordnet, doch in dem Sinne einer praktischen und technischen
Uberordnung von der Art, wie der Zweck den Mitteln, die
seiner Verwirklichung dienen, iibergeordnet ist. — Eine solche
Anpassung der Mittel an den Zweck ist uns unmittelbar nur
aus unserem Willensleben bekannt, und der Gedanke liegt nahe,
schon diese Formbildungsprozesse aus dem , Willen in der Natur“
abzuleiten, wie das Schopenhauer getan hat. Unterstiitzt wird
dieser Gedanke durch die Beobachtung, dass die besonderen
Lebensformen der Organismen den Lebensbedingungen, unter
denen sie ihr Dasein verbringen, angepasst sind. Die einzelnen
Organe der lebenden Organismnen erweisen sich in staunens-
werter Weise fir die besonderen Aufgaben vorgebildet, die sie
im Dienste ihrer Lebenserhaltung zu erfiillen haben. Hier liegt
zweifellos eine objektive Zweckmiissigkeit der Natur vor, jedoch
eine Zweckmiissigkeit, die wenigstens fiir den Umkreis unserer
menschlichen Erfahrung nicht dem bewussten, sondern dem
unbewussten Willen entstammt. Thm gehoéren auch die Triebe
und Instinkte an, die als vorgebildete Anlagen den tierischen
Lebensprozess in weitem Ausmass bestimmen. Auch das be-
wusste Leben scheint hier zuniichst ganz von diesen Trieben
in Anspruch genommen. Allein je mehr es sich bei den héberen
Tierformen steigert und verwickelt, um so mehr greift es regu-
lierend und hemmend in den Ablauf der Bewegungen ein, die
durch die Triebe hervorgerufen werden. Diese konnen sich nicht
mehr eindeutig, blind und hemmungslos auswirken, sondern
werden, sei es durch Dressur und erzwungene Gewohnung, sei
es durch Gefiihlstriebe anderer Art, gebiindigt und unter Um-
stiinden unterdriickt. IHier scheint dimmerhaft das Licht der
Freiheit auch in das seelische Leben der untermenschlichen
Welt hineinzufallen. Hier erleben wir etwas von den Geburts-
wehen einer hoheren Lebensform auch fiir dieses so gebundene
Leben, cine Hindeutung auf eine Befreiung, von der der Apostel
im Romerbrief (8, 18 tt) spricht.

Zu einer Entbindung des geistigen Lebens zu wahrhafter
Selbstbestimmung, zu werthaftem Handeln, zu selbstbewusster
und schopferischer Reflexion, zur Ausbildung eines Reiches der
Innerlichkeit, das dann wieder durch die Macht der Ideen die
gegebene Umwelt gestaltet, kommt es erst im Lebenskreise
des Menschen. Damit aber taucht die ganze tiefe Problematik



— 9% —

des Gedankens der Selbstbestimmung vor unseren Augen auf.
Was ist der Sinn dieser Selbstbestimmung? — Gibt sie das
Leben des Menschen ganz in die Hand seines freien Willens?
— Oder ist der Glaube an die Freiheit nur eine Illusion, so
dass tatsichlich die Gebundenheit an die Natur bestehen bleibt,
wobei in den Begriff der Natur die Mechanik des Geisteslebens
einzubeziehen ist, der auch der menschliche Wille ecinzuordnen
wiire? — Oder, falls diese Annahme bestimmte psychologische
Tatbestinde und namentlich den Sinn der Werterlebnisse nicht
zu erklaren vermag, — worauf griinden sich diese Tatbestéinde,
worauf die Werterlebnisse? Sind sie allein der schopferischen
Aktivitit des menschlichen Geistes zu verdanken? Oder o6ffnet
sich hier noch eine tiefere Quelle des menschlichen Geistes-
lebens, die dem Ewigen entspringt, eine letzte Gebundenheit
alles Lebens, die aber nur fir den menschlichen Geist und
Willen zu klarer Bewusstheit erhoben werden kann?

Die Antwort auf diese Fragen moge zunichst durch folgende
Uberlegung vermittelt werden. Die Selbstbestimmung kann keine
leere Form sein. Sie kann nur eine Bestimmung meines Selbst
auf ein bestimmtes Ziel hin bedeuten. Dieses Ziel soll vom
Willen ergriffen werden, es wird damit zum Willenszweck.
Nun kann gewiss der Willenszweck sich mit eindeutiger Be-
stimmtheit unseres Willens bemiichtigen. In diesem Falle ist
was wir wollen fraglos. Der Wille geht eine gebundene Marsch-
route eben auf das festgelegte Ziel hin. — In vielen Fallen
aber, und zwar gerade in solchen, bei welchen wir uns der
Freiheit unserer Willensentscheidung bewusst zu sein glauben,
tritft das keineswegs zu. Hier wird das Willensziel von dem
Medium des Kkritischen und wertenden Selbstbewusstseins auf-
genommen und erfihrt hier eine Brechung und Zerlegung, unter
Umstiinden eine Ablenkung des urspriinglichen Handlungsim-
pulses, der mit dem vorgestellten Willenszweck verbunden war.
So kommt es zur Uberlegung und zum Wahlbewusstsein, d. h.
zu einer kritischen Stellungnahme gegeniiber der Zweckvor-
stellung, die sich im allgemeinen nach zwei Richtungen hin
orientiert. Auf der einen Seite fragen wir uns: Ist die Reali-
sierung der uns bewussten Zweckvorstellung technisch moglich?
— Im wesentlichen ist diese Frage auf die Feststellung ge-
richtet, ob die fiir die mogliche Verwirklichung der Zweckvor-
stellung erforderlichen Mittel in unserer Gewalt sind oder nicht.



— Diese Frage bezieht sich aber nicht nur auf die physischen
Mittel fir die gedachte Realisierung, sondern ebenso auch auf
den Willen selbst als das psychische Mittel, das wir einzusetzen
haben, und es ist klar, dass die Entscheidung des Willens-
schwachen hier anders ausfallen wird wie die Entscheidung
des Willensstarken. Im ganzen also hat die technische Uber-
legung die Frage zu beantworten: Kann ich die geplante Hand-
lung ausfiihren? Stehen mir die Mittel dazu zur Verfiigung?
Darf ich sie mir zutrauen? — Auf der anderen Seite wird die
Uberlegung auf die Frage nach dem sittlichen Werte der vor-
gestellten Handlung gefiihrt, und sie lautet dann: Ist der gedachte
Zweck, sind eventuell die Mittel dazu sittlich erlaubt? Ist der
Zweck von der Pflicht geboten oder nicht?

Hinter diesen Fragen steht nun noch eine weitere, niimlich
die entscheidende metaphysische Frage: Sind die Mittel, die
uns fur eine bestimmte Zweckverwirklichung zur Verfiigung
stehen, eindeutig festgelegt und somit unverdnderliche Grossen?
Ist insbesondere auch das Mass lebendiger Willensenergie, das
ich fiir diese Verwirklichung einzusetzen habe, eine festgelegte
arosse? — Die rationalistische ebenso wie die naturalistische
Willenstheorie haben diese Frage bejaht. Sie stiitzten sich dabei
auf ein logisch oder mechanisch konstruiertes Schema, das sie
ihrer Erklirung der Willensvorginge zugrunde legten. Wir
haben indessen gesehen, dassder Wille selbst mit dieser rkliirung
nicht erfasst wurde. Das Riickgrat beider Lrklirungen bildete
jedoch der Glaube an die Allgemeingiiltigkeit des Kausal-
gesetzes. — Das gab uns Veranlassung, nach dem Sinn des
Kausalgesetzes zu fragen und uns die Grenzen seiner Anwen-
dung deuatlich zu machen. — Das Ergebnis war, dass der Sinn
des Kausalgesetzes sich in der Forderung erfillt, dass alles
Wirkliche und alles Geschehen in ihm begreiflich sein miisse.
Wissenschaftlich begreiflich erscheint uns alles, was wir erfahren,
nur dann, wenn wir es dem allgemeinen Ordnungszusammenhang
unseres Denkens einfiigen koénnen. Die Moglichkeit dazu ist
wiederum nur gegeben, wenn unsere Erfahrungen sich wieder-
holen, wenn die Wirklichkeit gleichformig ist, wenn die Dinge
in ibr und ihr Verhalten sich als identisch behandeln lassen.
— In der Anwendung ergeben sich jedoch weitgehende Ein-
schrinkungen, mit der sich die strenge Durchfiihrung des Kausal-
prinzips abzufinden hat. — Schon in der physikalischen Welt



sind wir der Beobachtung begegnet, dass die Bedingungen fiir
den Ablauf irgendeines Prozesses so verwickelt erscheinen,
dass es unmgoglich ist, sie nach allen Seiten zu tibersehen und
inihren Auswirkungen auf das Ganze des Prozesses zu berechnen?).
Wir konnten ferner auf die Tatsache verweisen, dass die Ent-
wicklungsprozesse des Lebens mit den Mitteln der Mechanik
oder der chemischen Darstellung nicht aufzulésen sind, dass
vielmehr nach den Forschungsergebnissen der Biologie in den
letzten Jahrzehnten teleologische Prinzipien in stetiger Anpassung
an die gegebene Lebenslage regulierend in den Ablauf dieser Pro-
zesse eingreifen ?). — Noch viel weniger kann aber die Rede
davon sein, dass das geistige Leben des Menschen eine unver-
dnderliche und fertige Grosse darstellte, aus der nun voraus-
greifend die nachfolgende Entwicklung abgeleitet werden konnte,
und zwar mit einer zwingenden Notwendigkeit, weil die Be-
dingungen in jeder Phase dieser Entwicklung im Sinne eines
bestimmten, aus ihnen sich einstellenden Ergebnisses festgelegt
wiren. Diese Annahme erweist sich als eine Konstruktion, die
wir regelméssig erst post factum an den vollendeten Tatsachen
durchzufithren vermogen ®). Was im Bereiche des menschlichen
Handelns kiinftig geschieht, lisst sich immer nur vermuten, nie
mit Sicherheit vorhersagen. Wir vermigen also im geistigen
Leben nicht ,die spiteren Stadien des Bewusstseins aus den
fritheren fiir sich als notwendig zu begreifen*).“ — Die Bedeu-
tung dieser Tatsache hat man zwar durch die Bemerkung
abzuschwiichen versucht, dass hier nur ein Versagen der Er-
kenntnis vorliege, dass wir den verwickelten Komplex der
Ursachen im geistigen Leben nicht aufzulosen vermochten, ohne
dabei an dem Prinzip kausaler Determiniertheit iiberhaupt irre
zu werden®). — Allein die Frage ist doch wohl erlaubt, ob dieses
Prinzip nicht seine eigene Geltung tiberspanne. Wir erkennen
ohne weiteres an, dass seine Anwendung in der Wissenschaft
iiberall geboten ist. — Aber besteht nicht die Moglichkeit, dass
sich das Wirkliche diesem Gebot nicht etwa nur darum nicht

1 S. oben S. 22.

8. S 25 f.

3) Vgl. hierzu H. Driesch, Philosophie des Organischen, II, 312 f.;
M. Planck, Kausalgesetz und Willensfreiheit 8. 51, sowie die Ausfiithrungen
bei O. Spengler, Untergang des Abendlandes.

%) Chr. Sigwart, Logik, Bd. II, S. 214.

%) Becher, Geisteswissenschaften und Naturwissenschaften, S. 270.



fiigt, weil unser wissenschaftlicher Begriffsapparat nicht aus-
reicht, um die komplizierteren Fiille des Geschehens zu bewiiltigen
und die erwiinschte Determination durchzufiihren, sondern eben
darum, weil das Wirkliche in bestimmten Fiillen seiner Aus-
wirkung iiber allem Begreifen liegt, weil hier das Dichterwort
zu Recht besteht: ,Es gibt Dinge zwischen Himmel und Erde,
von welchen unsere Schulweisheit sich nichts triumen lisst.*
Vielleicht muss auch die Wissenschaft mit der Moglichkeit sich
abfinden, dass sie nur Ausschnitte des Wirklichen in ihrem
Zusammenhang zu begreifen vermag, dass sie dariiber hinaus
aber auf Tatsachen stosst, die als solche paradox sind und doch
einfach anerkannt werden miissen. Die Welt wird noch nicht
zum Chaos, weil sie sich in bestimmten, fiir unser Leben viel-
leicht entscheidenden Punkten unserer logischen Teleologie
entzieht. Vielleicht geben gerade diese Tatsachen und die Augen-
blicke, in welchen sie fordernd vor unser Bewusstsein treten,
unserem Leben den tiefsten Wert und die letzte Erfillung.

Wir missen der Wissenschaft das Zugestindnis machen,
dass solche entscheidende Augenblicke, insofern das, was in
ihnen vor sich geht, sich dem geregelten und gewohnten Dasein
entzieht, insofern es aus den vorausgehenden Primissen sich
nicht restlos erkliren lisst, im eigentlichen Sinne als Ausnahme-
fille zu betrachten sind, die den normalen Gang des Lebens
unterbrechen und den Einbruch einer anderen Welt ankiindigen.
Der wissenschaftlichen Erkliarung entziehen sich somit diese Aus-
nahmefiille, weil sie der kausalen Bestimmbarkeit aus voraus-
gehenden bekannten und iibersehbaren Ursachen nicht zugénglich
sind. Das mag der Wissenschaft ein Stein des Anstosses sein, und
sie bemiiht sich gewiss, diesen Stein durch diktatorische Ausspriiche
iiber die ausnahmslose Verbindlichkeit des Kausalgesetzes auch
fir das schopferische Denken und Bilden, auch fiir die freien
Willenshandlungen aus dem Wege zu riiumen. Allein auch
diesen Ausspriichen eignet nicht die Kraft, die Tatsache zu
beseitigen, dass in solchen entscheidenden Fillen das Ergebnis
in keinem restlos begreiflichen Verhiltnis zu den vorausgesetzten
Ursachen steht. Ein Unerklirliches bleibt als Riickstand, das
wir in psychologischer Sprache als ,Einfall®, ,Eingebung®,
»Intuition* zu bezeichnen pflegen, das Sokrates sein ,Ddmonion*
nannte und das in der Sprache der Religion als unmittelbare
Gnadenwirkung, personliche Offenbarung, Enthiillung, Ekstase ge-



— 30 —

feiert wird. Aus der Weltgebundenheit, auch aus der unseres see-
lischen Lebens, werden wir in diesen tiefsten Erlebnissen hinaus-
gefiihrt, sofern wir allen Gegebenheiten, vor die uns das Leben
stellt, den tiefen Sinn, die umfassende Form fiir die Erkenntnis
abgewinnen, sofern wir hier die Beziehung zum Ewigen, zum gott-
lichen Geheimnis aufdecken. In diesen Erlebnissen werden wir
von der Welt erlost und ihr gegentiber in die Freiheit versetzt
und das trifft sowohl fiir die Erkenntnis wie fur den Willen,
wie fiir das Totalgefiihl unseres Lebens zu.

Fir den wissenschaftlichen Denker vollzieht sich dieses
Erlebnis in der Form intuitiv erfasster Ideen, die seine
Forschungsmethode wie sein Weltbild im ganzen bestimmen.
Nicht auf dem Wege miihsamer Abstraktion und des diskursiven
Denkens werden diese Ideen gewonnen, sondern allen Erfahrungs-
tatsachen und Zusammenhéngen vorausgreifend, als Erklarungs-
griinde dem Wirklichen zugrunde gelegt. Es ist aktives
Denken, das hier gestaltend und schopferisch den Einzelwissen-
schaften ihre Hypothesen und Theorien formt, fiir die Meta-
physik die Prinzipien aufstellt, aus welchen das Wirkliche
begriffen werden soll. Es soll nicht gesagt werden, dass
diese Ideen beziehungslos iiber den Ergebnissen der Einzel-
wissenschaften schweben, aber sie schaffen erst das ver-
bindende Band, die logische Einheit fiir zerstreute Beobach-
tungen, noch unverbundene Tatsachen und Gesetze. Mit ihrer
Hilfe meistert der denkende Forscher erst den Wissensstoff,
macht ihn sich selbst und anderen verstdndlich. — Hier
ergibt sich eine oft bemerkte Verwandtschaft des wissenschaft-
lich schopferischen Denkens mit der Titigkeit des Kiinstlers,
nur dass dieser bei der Gestaltung seiner Phantasiebilder und
Ideen auch in der Auswahl und Verwendung des Stoftes wie in
der Technik sehr viel freier ist wie der Gelehrte, der immer an
eine gegebene Wirklichkeit und an die Denkgesetze gebunden
bleibt. Und doch wiirde man mit der Annahme irren, dass diese
Gebundenheitdieerstrebte systematische Einheit und ihre Kronung
in der das Ganze beseelenden und durchdringenden Idee zwangs-
méssig herbeifiihrte. Unbegreiflich wire es dann, dass dieser
Zwang nicht immer in gleicher Weise sich auswirkte und zu
demselben Ergebnis flihrte, unbegreiflich, dass dieses Ergebnis
sich nicht lingst schon in allen Wissensgebieten in den gleichen
abschliessenden Formeln ausgeprigt hitte. Wohl ist immer



wieder der Versuch gemacht worden, eine wissenschaftliche
Dogmatik mit solchen Formeln auszubilden. Aber immer wieder
hat sich erwiesen, dass dieser Versuch scheiterte. Gerade die
letzten Jahrzehnte haben gezeigt, dass liingst erhiirtete natur-
wissenschaftliche Theorien wieder in Fluss gekommen sind. Es
gibt keine Geschichtsdarstellung und auch keine Geschichts-
auffassung, deren Giltigkeit unbestritten wire, es gibt nicht ein-
mal eine einheitliche Theorie iiber die das geschichtliche Leben
bedingenden Kriifte. Es gibt keine Theologie, die uns das letzte
Wort iiber die Geheimnisse Gottes und der Erlosung sagt, keine
Philosophie, die uns das Riitsel der Erkenntnis und des Lebens
vollig zu losen vermochte. Der Prozess der wissenschaftlichen
Erfassung und Durchdringung der Welt und des Lebens ist ein
in sich lebendiger, der uns immer wieder vor neue Fragen stellt.
Daher wird der Gelehrte auch immer wieder neue Antworten
suchen miissen, er wird durch die Froblemlage der Wissenschaft
selbst zu neuen Entscheidungen intellektueller Art gedriangt.
Ob er dieser Lage gerecht zu werden vermag, ob er mit seiner
Entscheidung der Wahrheit in ihrem menschlichen Verstindnis
nahe kommt, das hiingt von seiner wissenschaftlichen Begabung
im weiteren, von seiner schopferischen Begabung im engeren
Sinne ab. — Diese Begabung, die sich also mit einer vorge-
fundenen Problemlage, mit einem gegebenen, vielleicht durch
eigene Bemithungen erweiterten Wissensstoft auseinanderzusetzen
hat, verdankt indessen die L.ésung, die sie trifft, nur sich selbst,
der intuitiven Erfassung fruchtbarer und in die Tiefe fiihrender
Gedanken, die den gesamten Bau der Erkenntnis gliedern und
zu systematischer Einheit zusammenfigen. Diese Gedanken sind
das eigenste, freie Erzeugnis insbesondere der genialen Begabung,
das zwar durch das Erkenntnismaterial ermoglicht wird, aber
nicht schon in ihm enthalten ist. — Wir begegnen hier einer
hochsten Steigerung der durch die moderne Psychologie fest-
gestellten Beobachtung, dass die psychischen Komplexe als solche
Eigenschaften aufweisen (eine Melodie z. B.), die in den Einzel-
inhalten, aus welchen sie gebildet werden (den Einzeltonen), nicht
anzutreffen sind. Wihrend indessen solche Komplexe in der
Regel ein gesetzmiissiges Verhiiltnis zwischen ihren Komponenten
und den durch sie gebildeten Erzeugnissen erkennen lassen,
sind die Schopfungen des wissenschaftlichen und Kiinstlerischen
Geistes durchaus individuell und in ihrer Art unwiederhol-



— 32 —

bar?!). Auch ihr Werdeprozess entzieht sich darum in seinen letzten
Tiefen der kausalen Betrachtung. ,Der Geist weht, wo er will,
und du horest sein Brausen wohl, aber du weisst nicht, von wannen
er kommt und wohin er geht.“

Wie indessen die geistige Aktivitit des Menschen sich in
den intellektuellen Prozessen der Erfassung und Deutung der
ihn umgebenden Wirklichkeit schopferisch betétigt, so wirkt
sie auch schopferisch in der Technik, wo ihr die Erkenntnis
der mechanischen Gesetzmissigkeiten, der physikalischen und.
chemischen Prozesse dazu verholfen hat, Instrumente und Ap-
parate zu erfinden, welche die menschliche Wirkungsmoglich-
keit in einer Art erweitern, die vergangenen Geschlechtern als
unmdoglich oder nur als Traum erschienen sind. Schopferisch
wirkt ferner die Aktivitit des Menschen in der Kultur, insofern
die Gestaltung des menschlichen Lebens sittlichen und religiosen
Gedanken unterstellt wird. Durch die Kultur wird das mensch-
liche Leben im engeren Sinne erst zum geschichtlichen Leben.
— Denn geschichtliches Leben ist im Gegensatz zum triebhaften
und animalischen Leben werthaftes Leben, ein Leben, das von
dauernden, unvergiinglichen Gedanken erfiillt ist, ein Leben,
das ewige Ziele kennt. Insofern kann man sagen, dass der
schopferische Wille des Menschen fiir ihn erst das Tor der
Geschichte offnet.

Eben darum stellt die Geschichte den Menschen vor das
Ziel sittlicher und religioser Vollendung, und zwar ebenso das
personliche Leben des Einzelmenschen wie das Gesamtleben
der Menschheit. Dieses Ziel kann nur als Ideal erfasst werden,
d. h. als eine Aufgabe, die niemals vollig gelost erscheint und
darum niemals den Charakter einer Forderung verliert. Diese
Forderung begegnet zuniichst dem gebundenen Menschen, d. h.
dem Menschen, dessen psychische Zustindlichkeit durch seine
Sinnlichkeit, seine Triebe, seine Gewohnheiten bestimmt ist.
Denn in dieser Zustindlichkeit, die sein Wesen, Wollen und
Wirken begrenzt, geniigt er sich selbst nicht, weil das erreichte
Ziel niemals das Ziel ist, das er erreichen mgchte. Das geistige,

1y (Jber die Eigenschaften von Komplexen und ihr Verhiltnis zu ihren
fundierenden Teilinhalten s. Becher E., Gehirn und Seele, S. 227; W. Wundt
Grundriss der Psychologie, 8. Aufl, S 398 ff.; H. Cornelius, Psycholoole
als Erfahrungswissenschaft. — Ubel schopfer:sche geistige Synthese s.

Wundt, Grundzuc'e der Psychologie, Bd. III, 5. Aufl.,, S. 778 ff.; Th. Elsen-
hans, Lehrbuch der Psychologie, S. 421.



—_ 33 —

das sittliche Leben, die religitse Sehnsucht streben immer tiber
den gegebenen Befund unseres Daseins hinaus, da das Leben
immer auf die Realisierung von Aufgaben, Werten, Zielen ge-
spannt ist, die wir in uns noch nicht verwirklicht finden. Ja,
die Frage ist, ob sie Uiberhaupt unter den Bedingungen dieses
Lebens, mit den Mitteln, die wir dafiir einzusetzen haben, ver-
wirklicht werden konnen. Das gibt aller gehobenen Geistigkeit
die tragische Spannung, dass sie das nicht erreichen, das nicht
leisten kann, was sie soll. Das Unvermogen des Konnens und
der Leistung hebt indessen die Giiltigkeit und das Recht der
Forderung, den Kkategorischen Imperativ ihrer Verpflichtung
nicht auf, und es wiirde sich hier ein unlosbarer Zwiespalt
zwischen Ideal und Wirklichkeit ergeben, wenn nicht die Frei-
heit die Moglichkeit schiife, den Idealwert des Sittlichen in das
Leben zu ubertragen, die ,Ahndung® des Gottlichen in das
Erlebnis des Glaubens umzuwandeln?).

Indessen ist die Freiheit bisher fir uns ein problematischer
Begrift geblieben, dessen Sinn sich zuniichst darauf beschriinkt,
uns von der Gebundenheit des gewohnten Daseins zu losen.
Wir betrachten uns als frei, wenn unser Wille und der ihm
entspringende Impuls zum Ilandeln nicht als Ergebnis der ihm
vorausgehenden psychophysischen Zustindlichkeit und der in ihr
befassten Triebe und Motive angesehen werden kann, wenn
also der Wille nicht als eine Funktion erscheint, die sich aus
dem Verhiiltnis der das vorhergehende psychische Gesamtleben
bedingenden Faktoren gesetzmiissig ergibt. Das ist jedoch, wie
auch schon von anderer Seite (Verweyen, Driesch) bemerkt
wurde, nur ein negativer Freiheitsbegriff, der sich auf die Be-
hauptung stiitzt, dass gelegentlich ein ,inneres Handeln“ und
mit ihm verbunden ein Willensentschluss moglich sind, die sich
aus den vorausgehenden psychischen Prozessen indem handelnden

Subjekt nicht erkliren lassen. — Aber liisst sich diese Mog-
lichkeit tiberhaupt denken, zerstort sie nicht geradezu die
Kontinuitit des psychischen Lebens? — Auf diese Fragen

stiitzt sich die Polemik bei Becher wie bei Garfein-Garski gegen
die Annahme eines der kausalen Erklirung entzogenen Willens

1) Ich verwende hier mit Absicht die Friessche Terminologie, da sie
mir den Zustand des religiosen Subjekts vor empfangener Offenbarung
und damit vor Vollendung der Glaubensgewissheit ungemein treffend zu
bezeichnen scheint.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1931, 3



in der Geschichtel). ,Der Wille, den der Historiker betrachtet,
liegt nmicht im Zeitlosen, sondern in der Geschichte, also im
zeitlichen Geschehen ...% _Weil sie (die Willensakte) im Lauf
der Zeit neu entstehende Realitiiten sind, unterstehen sie dem
Kausalprinzip, das fur alles entstehende Wirkliche gilt.* —
,Nehme ich den Subjektsakt unter Abschiebung der Verur-
sachungsfrage als ,frei‘ an, dann ... wire er mir wohl eine
Tatsache, aber eine, die unverstéindlich ist, deren Verstindnis
mir prinzipiell verschlossen ist. Es ist auch die Realitiit des
Willens keineswegs durch die Angabe seines Sinns erschopft.
Der Wille ist Wirkung einer Ursache und selbst Ursache einer
weiteren Wirkung ... Ein wurzelloser Wille, ein Wille ohne
Entstehungsgrund und ohne Wirkungskonsequenzen, lisst sich
weder verstehen noch wiirdigen.“

Zutreffend an dieser Polemik istder Gedanke, dass die Willens-
vorgidnge und auch die Wandlungen, die sie aufweisen, Wand-
lungen, die sich in einer geéinderten Willensrichtung, gelegentlich
in einem spontanen Willensentschluss kundgeben, in der Zeit
verlaufen und somit den Charakter zeitlichen Geschehens an
sich tragen. Damit ist aber noch nicht bewiesen, dass die zeit-
lich aufeinander folgenden Phasen in dem beobachteten Willens-
prozessnuneinander auch mit kausaler Notwendigkeitindem Sinne
bedingen, dass die nachfolgenden als notwendige Wirkungen
der vorausgehenden anzusehen wéiren. Das post hoc ist nicht
gleichsinnig mit dem propter hoc. — Bekanntlich hat Kant in
der Kritik der reinen Vernunft?) in dem Abschnitt iiber die
Analogien der Erfahrung das Verhiltnis des Zeitschemas zur
Kausalitit in der Absicht untersucht, zu zeigen, dass die Kau-
salitit mehr sei als die subjektive Folge von Verinderungen,
die wir im Spiel der Vorstellungen erleben, dass sie eine
objektive Ordnung, eine Regel fiir den Zeitverlauf der von ihr
erfassten Verinderungen enthalte. Diese Regel stelle das Ver-
hiiltnis der Aufeinanderfolge von Ursache und Wirkung in
diesen Verinderungen unverbriichlich, d. h. mit Notwendig-

') Die Zitate sind Erich Becher, Geisteswissenschaften und Natur-
wissenschaften, S. 276 ff,, und St. Garfein-Garski, Ein neuer Versuch iiber
das Wesen der Philosophie, S. 133 ff., entnommen.

%) Kritik der reinen Vernunft, transzendentale Analytik. 2. Buch
2. Hauptstiick, System aller Grundsitze des reinen Verstandes. Zweite Ana-

logie, Grundsatz der Zeitfolge nach dem Gesetze der Kausalitit. 2. Aufl.
S. 232—256. Ausg. Erdmann, 4. Aufl., S. 177—191.



—_— 3

keit, fest. Auf diec Willenserlebnisse iibertragen, bedeutet diese
Erklarung Kants, dass jeder Willensentschluss als die notwendige
Folge der ihm vorausgehenden psychischen Primissen (seiner
Motive) gedacht werden miisse. — Diese Ausfiihrungen decken
sich in ihrem Sinn mit den von Becher und Garsky geiusserten
Behauptungen, dass die Willensakte dem zeitlichen (Geschehen
eingeordnet werden miissten und dann nur ein kausal gebundenes
Verstiindnis zuliessen. Ubrigens hat auch Kant sich auf das
Prinzip der Kontinuitiit alles Geschehens berufen, um die Liicken-
losigkeit des Kausalgeschehens und damit seine Notwendigkeit
zu beweisen. Ich fuhre die entscheidenden Sitze seiner Be-
weisfiithrung an, weil sie deutlich die rationalistisch-mathe-
mathische Defangenheit seines Denkens erkennen lassen. ,Es
fragt sich, wie ein Ding aus einem Zustande=—a in einen
anderen = Db iibergehe. Zwischen zwei Augenblicken ist immer
eine Zeit, und zwischen zwei Zustéiinden in denselben immer
ein Unterschied, der eine Grosse hat (denn alle Teile der Er-
scheinungen sind immer wiederum Grossen). Also geschieht
jeder Ubergang aus einem Zustande in den anderen in einer
Zeit, die zwischen zwei Augenblicken enthalten ist, deren der
erste den Zustand bestimmt, aus welchem das Ding herausgeht,
der zweite den, in welchen es gelangt. Beide also sind Grenzen
der Zeit ciner Verinderung, mithin des Zwischenzustandes
zwischen beiden Zustiinden, und gehdéren als solche mit zu der
ganzen Verdnderung. Nun hat jede Verinderung eine Ursache,
welche in der ganzen Zeit, in welcher jene vorgeht, ihre Kau-
salitiit beweist. Also bringt diese Ursache ihre Verianderung
nicht plétzlich (auf einmal oder in einem Augenblick) hervor,
sondern in einer Zeit, so dass, wie die Zeit vom Anfangsaugen-
blicke a bis zu ihrer Vollendung in b wiichst, auch die Grosse
der Realitiit (b—a) durch alle kleineren Grade, die zwischen
dem ersten und letzten enthalten sind, erzeugt wird ... Das
ist nun das Gesetz der Kontinuitiit aller Verinderung, dessen
Grund dieser ist, dass weder die Zeit noch auch die Erscheinung
in der Zeit aus Teilen besteht, die die kleinsten sind, und dass
doch der Zustand des Dinges bei seiner Veriinderung durch alle
diese Teile als Elemente zu einem zweiten iibergehe?).*

Aus dieser Darlegung erhellt, dass Kant die Verdanderung
ganz allgemein als den Ubergang eines Zustandes in einen
T 1y A a. 0.8.253 f. (Erdmann S. 189).



— 36 —

anderen mittelst eines stetigen Grossenzuwachses der Wirkung
denkt, bis deren Endzustand erreicht ist. Dabei verbirgt sich
unser grosser Logiker nicht, dass das mathematische Bild, dessen
er sich bedient, um den Vorgang der Verinderung zu be-
schreiben, eine Konstruktion ist, die sich durch die Erfahrung
nicht belegen lisst (weder die Zeit noch auch die Erscheinung
in der Zeit besteht aus Teilen, die die kleinsten sind), und doch
soll diese Konstruktion dazu verhelfen, den Vorgang in seinem
Werden verstidndlich zu machen. Sicher ist Kant hierbei durch
den Gedanken bestimmt, dass jede Verinderung zu ihrem Voll-
zug Zeit erfordere und dass kleinsten Zeitdifferenzen im Ver-
lauf des Prozesses auch kleinste Differenzen in der Grosse der
Erscheinungen entsprechen miissten. Eben darum lehnt er die
plotzliche, im Augenblick vollzogene Veréinderung, den ,Sprung¥,
ab, weil sie seiner logisch-mathematischen Denkweise nicht
entspricht und, wie er meint, die Kontinuitit des (Geschehens
tberhaupt zerstort.

Hier mag nun die Kritik einsetzen. Sie muss zuniichst den
Begriff der Zeit iiberhaupt, sodann den Begriff der historischen,
d. h. der inhaltlich erfiillten Zeit zu Kkldren versuchen, wobei
bemerkt sei, dass dieser Versuch im Rahmen dieser Unter-
suchung nur in einer knappen Charakteristik gegeben werden
kann. — Man kann zunichst die Zeit als stetigen Fluss, als
endlose Sukzession auffassen. Aber dieser rein formale Zeit-
begriff erweist sich als eine Fiktion unseres Denkens und bietet
der Erkenntnis keine Moglichkeit, ihn zu bestimmen Denn eine
endlose Sukzession, in der dann doch nichts geschieht, ist vom
Beharren einer inhaltlosen Gegenwart nicht zu unterscheiden ?).
Erfassbar wird die Zeit erst in dem inhaltlich erfillten Zeit-
erlebnis, wobei der Reichtum dieses Erlebens und der ihm eigene
Wertakzent die subjektive Dauer des Zeiterlebnisses wesentlich
bestimmen. — Das objektive Zeiterlebnis griindet auf die Uber-
tragung der in einem bestimmten Zeitverlaufe bemerkbaren Ver-
dnderungen eines rdumlichen Systems auf eine quantitativ mess-
bare Raumstrecke. Auf diesem Prinzip beruht insbesondere alle
astronomische Zeitbestimmung, insofern diese immer auf ein kos-
misches Raumsystem bezogen ist. Indessen wird nun auch das
subjektive Zeiterlebnis und alles, was in ihm geschieht, auf ein

1) Vgl. hierzu Kierkegaard, Der Begriff der Angst. Werke (Diederichs),
Bd. V, 8. 79 fi.



37 —

solches riumliches Weltsystem und dessen gesetzmiissige Ver-
inderungen iibertragen und dadurch einer objektiven Zeit-
ordnung eingefiigt. — Dementsprechend wird nun auch alles
menschliche Erleben, alle Geschichte, diesem allumfassenden
Begriff der Zeit eingeordnet. Mit dieser zeitlichen ist aber die
kausale Ordnung alles Geschehens unloslich verbunden. Was
~in jener seine bestimmte Stelle hat, hat es auch in dieser.
Nichts kann aus dem Zusammenhang, in dem es steht, heraus-
genommen werden. In ihm sind seine Ursachen wie seine
Wirkungen vollstindig enthalten. — Im ganzen rechnet diese
Betrachtungsweise, die zweifellos auch Kants Deduktion der
Kontinuitit alles Geschehens und der Stetigkeit des Kausalver-
laufs beherrscht, mit einem geschlossenen System des Wirk-
lichen. Dieses kennt keine offenen Stellen, keine Pforten, durch
welche neue, bisher noch nicht wirksame Krifte in seinen
Umkreis eintreten konnten. Das erscheint einmal durch die
Kontinuitit des Raumes, der das (materiell) Wirkliche erfiillt,
ausgeschlossen, sodann auch durch die Kontinuitit der Zeit,
die nirgends einen Abbruch des Geschehens zulisst. — Es ist
ein formell geschlossenes Weltbild, das Kants wissenschaftliche
Systematik durchgreifend bestimmt, auf die Voraussetzung ge-
griindet, dass eine innere Notigung des Denkens dazu fiihre,
iberall nach den Grinden des Geschehens zu fragen und diese
Griinde in dem der gegenwirtigen Wirkung zeitlich voraus-
gehenden Zustand des Wirklichen zu suchen und zu finden.

Nun mag zugestanden werden, dass das logische Bediirfnis
der Wissenschaft immer wieder zu dieser Frage und zu dem
Versuch einer kausalen Konstruktion sich gedringt fihlt. Allein
damit bleibt die noch tiefer greifende Frage noch unerledigt,
ob diese kausale Fragestellung bestimmten Tatbestinden, und
zwar gerade jenen Tatbestinden gerecht zu werden vermag,
in wel hen die schopferische Kraft des menschlichen Geistes
sich offenbart. Fiir den Tatbestand des sittlichen Lebens hat
Kant im Prinzip diese Frage selbst verneint. Er will darum
hier keine materialen Bestimmungsgriinde des Willens gelten
lassen. Er fordert seine formale Selbstbestimmung durch ein
autonomes Gesetz. Die Entscheidung, die er hier vollzieht, soll
er durch einen intelligibeln Akt vornehmen, der ausser dem
Rahmen der zeitgebundenen Erfahrung vor sich geht. Es ist
nicht erkenntlich, wie dieser Akt sich in unserem Bewusstsein



— 38 —

kundgeben soll. Und doch erkliart ihn Kant fiir ein Faktum?),
fir eine Tatsache, die man nicht wegdisputieren kann. Eine
Erklirung dieses Faktums kann im Rahmen der zeitlichen Er-
fahrung nicht gegeben werden. Seine Begriindung liegt ja im
Uberzeitlichen. — Bedenklicher jedoch stimmt die Uberlegung,
dass eine Bekundung dieses Faktums nach den Voraussetzungen
der Kantischen Erkenntnistheorie in unserem Bewusstsein eigent-
lich unméglich ist. Denn was in unser Bewusstsein eintritt,
tritt damit auch in die Form unseres Bewusstseins, in die Zeit,
ein und wird damit zum Glied des Zeit- und zugleich des
Kausalverlaufs. Als solches aber ist es aufgenommen in die
Kontinuitdt des Geschehens und in die Gesetzmiissigkeit, die
diesem eigen ist. Hier lisst sich an keiner Stelle ein Willens-
akt einfligen, der auf Selbstbestimmung beruht oder die Mog-
lichkeit in sich birgt, ,eine Reihe von Erscheinungen von
selbst anzufangen* 2),

Diese Moglichkeit und damit die Moglichkeit der Freiheit
lisst sich nur dann zuriickgewinnen, wenn wir Kants objektive
und zugleich kontinuierliche Zeitvorstellung und die mit ihr
verbundene Forderung der Kontinuitit des seelischen Erlebens
und seiner kausalen Notwendigkeit als eine logische Konstruktion
erkennen, erdacht zu dem Zweck, die geschlossene Einheit des
Weltbildes zu wahren.

Dieser Konstruktion entspricht jedoch keineswegs das un-
mittelbare Zeiterlebnis. Denn dieses ist, so wie es erlebt wird,
kein Kontinuum. Es weist in seinem Verlauf eine Fiille von
Liicken auf. Doch selbst dort, wo es sich in scheinbar ununter-
brochenem Fortschritt entwickelt, liegt zwischen dem Augen-
blick einer gewollten Anderung und dem ihm vorausgehenden
Augenblick, in dem der Impuls zu dieser Anderung noch nicht
gegeben war, eine Liicke, die wir mit dem Verstande nicht
ausfilllen konnen. Schon Plato hat im Parmenides®) auf die
Paradoxie dieses Ubergangs hingewiesen, auf das ,wundersame
Wesen* des Augenblicks, der zwischen zwei zeitlich bestimm-
baren Momenten selbst als ,ausser aller Zeit seiend“ angesehen

1) Das Sittengesetz als ,Faktum der Vernunft®, s. Kritik der praktischen,
Vernunft, Lehrsatz III, § 7, Anmerkung.

?) So die bekannte Definition der Freiheit im kosmologischen Ver-
stande. Kritik der reinen Vernunft, Ausgabe Erdmann?), S. 382.

%) Plato, Parmenides, 156 d, e.



— 39 —

werden miisse. — Eingehender und tiefer hat sich mit dem
Sinn- und Lebensgehalt des Augenblicks Soren Kierkegaard in
seiner Schrift tiber den ,Begriff der Angst“ befasst.

Durch den Augenblick wird das menschliche Leben der
blossen Zeitlichkeit, in der es keinen Gehalt gewinnen kann,
zu einem ,unendlich inbhaltslosen Nichts“ wird '), entnommen und
vor die personliche Entscheidung gestellt, ob es der Ewigkeit
gehoren wird oder nicht. Erst diese Entscheidung erhebt das
Leben auf die Stufe der Geschichte?). Denn in ihr handelt es
sich darum, dass der Mensch die Ewigkeit gewinne. Versagt
er sich ikr, so sinkt er in die Zeit zuriick, — gewinnt er sie,
so gewinnt er sie eben in dem Augenblick, in dem die Ewig-
keit die Zeit durchdringt?®). Dieser Augenblick liegt, psycho-
logisch betrachtet, zwischen zweil Zustinden, die als solche der
zeitlichen Bestimmbarkeit unterliegen. Zwischen ihnen aber
liegt die sprunghafte Veriinderung, vermoge deren die beiden
Zustiande ihrem Inhalt und Wert nach so verschieden erscheinen.
Mit diesem Sprung vollziehen wir nach Kierkegaard die Ent-
scheidung, die unsere freie Tat ist und uns schuldig macht4)
oder uns tiber uns selbst erhebt und fiir die Ewigkeit gewinnt.

Hoffding hat in seiner Monographie tiber Kierkegaard diese
Beschreibung mit der Bemerkung angegriffen, sie erfasse eine
Aufeinanderfolge von zwei Augenblicken oder Zustinden, was
aber dazwischen liege, konne sie nicht mitbekommen. Der
Sprung lasse sich nicht beobachten. Das Verhiiltnis liege hier
so wie in Humes beriihmtem Nachweis, dass die Kausalitit
sich nicht beobachten lasse, sowenig wie der Bruch der Kon-
tinuitit. — Indessen liege die eigentliche, von Kierkegaard nicht
beachtete Schwierigkeit darin, dass sie die ganze Willens-
entscheidung unbewusst vor sich gehen lasse. Denn was zwischen
den Bewusstseinsaugenblicken liege, geschehe unbewusst. , Wie
kann aber ein Entschluss zwischen zwei Augenblicken liegen?
Das kénnen nur jene Entschliessungen, zu denen man im Schlafe
kommt. Nur unwillkiirliche Akte kénnen unbewusst sein®).®

") Kierkegaard (Werke Diedrichs), Bd. V, S. 82.

3 A. a. O. 8 8.

3) A. a. 0. S. 86.

9 Es ist fiir Kierkegaards religitsen Pessimismus charakteristisch,
dass er eigentlich nur diese Moglichkeit erdrtert.

3 H. Hoffding, Soren Kierkegaard, S. 83 ff.



— 40 —

Diese Kritik, so einleuchtend sie auf den ersten Blick zu sein
scheint, ist im Grunde oberflichlich. Zunichst kann darauf hin-
gewiesen werden, dass bei willkiirlichen Denkprozessen die
,determinierenden Instanzen,“ wie sie N. Ach genannt!), un-
bewusst im Hintergrunde dieser Prozesse stehen koénnen, ohne
dass diese Prozesse ihren willkiirlichen Charakter verlieren.
Hat nicht auch Kant anerkannt, dass die synthetischen Denk-
funktionen sich dem empirischen Bewusstsein entziehen und
dass somit das Denken keine Erfahrung sei?)? — Er hat aber
sicher nicht daran gedacht, um dessen willen die Zielbezogen-
heit des Denkens auf einen Begriff oder eine Idee abzustreiten.
Was aber fiir das Denken gilt, das gilt in gleicher Art fiir den
Willen. Ich kann die Willensiusserungen, die Begleitumstinde
des Wollens psychologisch erfassen, nicht aber den Willen selbst
als gestaltendes Prinzip der durch ihn bewirkten Verinderungen
meiner psychischen Zustinde?®). Er steht ausser ihrer Reihe.
Nur seine Wirkungen zeugen fiir ihn, und diese sind bei den
hier zur Erorterung stehenden Vorstellungs., Gefiihls- und
Willenserlebnissen solcher Art, dass die Wirkung, der ver-
inderte Geisteszustand, aus den vorausgehenden Erlebnissen
kausal nicht abgeleitet werden kann. Vielmehr besteht hier
deutlich eine qualitative Diskontinuitit. Von einem zum anderen
Augenblick hat sich mit uns eine Wandlung vollzogen. Eine
neue schopferische Erkenntnis, eine kinstlerische Intuition ist
iber uns gekommen, wir haben den Ruf unserer sittlichen
Bestimmung vernommen, das Gotteserlebnis hat miterschiitternder
und zugleich beseligender Gewalt unser Gemiit ergriffen. Wie
sich dieser Wandel, durch den unser Leben auf eine vollig
neue Wertstufe gestellt wird, vollzogen hat, ist fiir den empi-
rischen Psychologen, fiir den Wissenschaftler, der im Bereich
der Erfahrung nach Motiven und Griinden sucht, unerfindlich.
Denn die Erfahrung enthilt nur die vergleichbaren, immer

) N. Ach, Die Willenstéitigkeit und das Denken, s. Elsenhans, Lehr-
buch der Psychologie, S. 194.
) Kant, Werke (Ausg. Hartenstein), IV, 499 f,

%) Mit Recht bemerkt N. Ach, Der Willensakt und das Temperament,
S. 245, dass das Erlebnis des Entschlusses wihrend seiner Gegenwiirtigkeit
der Beobachtung unzugiinglich sei; es sei psychologisch ausgeschlossen,
dass wihrend dieser aktuellen Stellungnahme eine weitere aktuelle Stellung-
nahme erlebt werden kionne. — Noch viel weniger kann das diese Stellung-
nahme vollziehende Prinzip psychologisch erfasst werden.



wiederkehrenden und daher auch psychologisch unter einer
Regel stehenden Erlebnisse. Was uns aber hier begegnet, ist
ein in seiner Wertfiillle Unvergleichliches, Unwiederholbares
und darum in seiner Bedeutung fiir unsere Lebensgestaltung
Entscheidendes?). Wir konnen es nicht anders deuten als den
Einbruch einer andern Welt — der Ewigkeit — in unser ge-
wohntes Dasein. Kierkegaard ist ganz im Recht, wenn er den
Sinn dieses Erlebnisses als den ,ersten Reflex der Ewigkeit in
der Zeit* bestimmt?). — Der Erkenntnis, dem Willen, dem
Gefiihl eroffnen sich hier Durchblicke durch die Hillen des
Irdischen, und dem empfinglichen Sinn offenbart sich hier der
gottliche Logos als der Sinngehalt alles Seienden, die Majestiit
des gottlichen Gesetzes in seiner unbedingten Verpflichtung
und die allumfassende Seligkeit der gottlichen Liebe. — Das
religiose Grundverhiltnis, sonst iiberdeckt durch den zeitlich
vergiinglichen Gehalt unseres Erlebens, tritt in seiner funda-
mentalen Bedeutung fiir die Zielsetzung unseres [.ebens in die
Erscheinung %). Wir begreifen, dass es nur einen Weg gibt, sich
aus allen irdischen Gebundenheiten herauszufinden, den Weg
zu Gott. Von ihm gehen alle schopferischen Impulse aus, die
den Menschen iiber das ewig Gleiche in sich selbst und ausser
sich erheben und ihn damit auf die Wertstufe der sittlichen und
religivsen Freiheit stellen. Erst auf dieser Wertstufe tritt die
Ewigkeit in die Zeit und erhilt die menschliche Geschichte
einen Sinn. Gewiesen ist dieser Sinn allen, wenn ihn auch nur

) Vgl hierzu die Charakteristik des Schopferischen bei K. Jaspers,
Psychologie der Weltanschauungen, S. 119.

) Kierkegaard, Begriff der Angst, Werke V, S. 83 und 85. — Auch
auf verwandte Ausfithrungen in K. Barths Romerbrief, 5. Aufl. 1929, sei
hier verwiesen, S. 101. Was hier vor sich geht, ist ,kein psychologischer
Vorfall, sondern der Augenblick ohne Zeit, der die neue Qualifikation alles
Vorher und Nachher in sich schliesst*. — S. 178. ,,Nur in einer Reihe von
sich widersprechenden Momentbildern (Vogel im Flug!) lisst sich diese
Wendung — vom alten zum neuen Menschen — beschreiben. (Sie ist also
weder in einem von diesen Momenten fiir sich, noch in der Reihe dieser
Momente gegeben, sie ist die als solche nirgends gegebene Bewegung
selbst!)* S. 117. Wir werden also auf die ,jurgeschichtliche Bedingtheit aller
Geschichte, das Licht des Logos aller Geschichte und alles Lebens® ver-
wiesen.

% Vgl. hierzu bei Barth die Kapitel ,,Glaube ist Anfang® und ,,Glaube
ist Schopfung®, S. 102—116. Besonders S. 111, ,,Schipfungsgnade sowohl wie
Erlosungsgnade ist nirgends als Gegebenheit unter anderen Gegebenheiten
vorhanden. Sie ist unanschauliche Relation, in der alle Gegebenheiten
stehen, und ihre Erkenntnis ist immer und iiberall dialektisch.



— 42 —

wenige verstehen. Denn auch mit Bezug auf diese Berufung
zur Freiheit gilt das Wort der hl. Schrift: ,Viele sind berufen,
aber wenige sind auserwéhlt.“

In Wahrheit bedeutet die Berufung zur Freiheit, dieser
Appell an das Gewissen, an den Ewigkeitsmenschen in uns,
fur uns alle die letzte Willensprobe, die Lehensentscheidung.
Wir alle wissen, wie wir vom Alltag des Lebens, vom Mecha-
nismus seiner Gewohnheiten, niedergehalten werden, wie der
driickende Zwang der Triebe und Sorgen auf uns wirkt. —
Darin hat die naturalistische Willenspsychologie vollkommen
recht: ein wesentlicher Teil unseres Seelenlebens erschipft
sich in Trieben, Reflexen, Instinkten, Zwangsvorstellungen,
Gewohnheiten. Wer sich damit abfindet, wer sich damit zu-
frieden gibt, der gibt sich selbst auf.

Doch iiber den tieferen Menschen kommt die Stunde, wo
er mit einer Art Verzweiflung dieser inneren Zwangslage gegen-
iibersteht, wo die Sehnsucht nach Freiheit in ihm eine Resonanz
schafft fir das Wort, das Paulus dem unerlésten Menschen in
den Mund legt: ,Ich ungliickseliger Mensch, — wer wird mich
erlosen von diesem Todesleibe?* — In dieser Stunde, in der
das innere Elend ihn zu verschlingen droht, beginnt er klar
zu sehen, und wenn er nur das eine sieht: Das kann nicht
der Sinn meines Lebens, kann nicht meine Berufung und Auf-
gabe sein, in dieser Stunde vernimmt er den Ruf der Freiheit! —
Es kann sein, dass dieser Ruf so verstanden wird, als wende
er sich nur an unseren Willen und iiberantworte ihm die Ent-
scheidung fir unser kommendes Leben: Sokrates, die Stoiker,
Kant, Fichte und auch Carlyle in dem aufwiihlenden Erlebnis,
das er in der inneren Auseinandersetzung mit der naturalistischen
Lebensanschauung hatte, haben diesen Ruf so verstanden. —
Aber dahinter steht noch ein Grosseres, — es bandelt sich bei
diesem Ruf nicht um unsere Personlichkeit, unser Ich, unser
Gliick, es handelt sich darum, dass wir uns selbst vergessen
iiber der Aufgabe, die uns ein Hoherer gewiesen hat. Denn wir
konnen nicht frei werden fir uns selbst, sondern nur frei in
der Verantwortung, die unser Leben trigt fiir andere, frei in
der Verantwortung vor Gott und der Ewigkeit,

(Schluss folgt.)
Karlsruhe. R. KEUSSEN.



	Die Willensfreiheit als religiöses und philosophisches Grundproblem

