Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)
Heft: 4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 254 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die Arbeit der interorthodoxen Priliminarkonferenz aut
dem Athos. Die auf die Initiative und Bemiihung des 6kumenischen
Patriarchats hin am 8. Juni d. J. im Kloster Vatopedion zusammen-
getretene interorthodoxe Priliminarkonferenz zur Aufstellung des
Programms des kommenden Vorkonzils beendigte gliicklich die ihr
iibertragene Arbeit. Wenn man ins Auge fasst, dass der Zweck
der genannten Konferenz die Ausarbeitung eines Arbeitsplans fiir
die kommende Kirchenversammlung war, moéchte man meinen, dass
die in Rede stehende Konferenz nichts Wirkliches geleistet habe.
Und doch gelangte man bei jener Konferenz auch zu wirklicher
Arbeit. Gewisse Fragen, wie z. B. die russische Kirchenfrage, die
an erster Stelle des Verzeichnisses stand, gaben Veranlassung zu
ausfiihrlichen Erorterungen iiber die kirchliche Lage in Russland.
Bei diesen Diskussionen wurden wertvolle Auskiinfte iiber das kirch-
liche Chaos in Russland gegeben und Meinungen und Auffassungen
ausgesprochen, welche zur wirklichen LOsung dieses Problems der
Orthodoxie nicht wenig beitragen konnen.

Von nicht geringem Nutzen wird auch die von allen Vertretern
ausgesprochene Versicherung der Notwendigkeit engerer Zusammen-
arbeit der einzelnen autokephalen Kirchen zur Stirkung des ortho-
doxen Geistes und zu wirksamerer Verteidigung gegen die gemein-
samen Feinde der orthodoxen Kirche und des Christentums im
allgemeinen sein. Daraus gingen vor allem hervor die Traktanden
2 (engeres Verhiltnis der orthodoxen Kirchen und die Mittel dazu),
6 (Zusammenarbeit zur Abwehr des Atheismus, des Freimaurer-
tums, der Theosophie und des Spiritismus) und 15 (Studium und
Erforschung der Mittel, durch die unter den orthodoxen Vélkern
die orthodoxe christliche Kultur in allen ihren Ausserungen ver-
stirkt werden muss.) Dieses letzte Thema ist besonderer Beachtung
wert. Es handelt sich nicht nur um den speziellen dogmatischen
und kirchlichen Inhalt, der die Orthodoxen von den Heterodoxen
unterscheidet, sondern auch um den Einfluss des reinen orthodoxen
Geistes auf das individuelle und soziale Leben der Mitglieder der
orthodoxen Kirche und folglich um die Kriftigung esmer Gesamt-



— 266 —

heit von Auffassungen und Betdtigungen, d. h. ezner Kultur, die
gefirbt ist mit der Farbe der lebenschaffenden Orthodoxie. Auf
diese Weise erweist sich die Konferenz nicht nur als konservativ,
indem sie die Konservativitit als das Mittel zur Rettung des Schiffes
der Orthodoxie inmitten des furchtbaren Sturmes der heutigen
mannigfachen und oft tiefgehenden Umwilzungen betrachtet, sondern
zugleich als zeitgemdss, indem sie das Leben unter seinen mannig-
fachen zeitgendssischen Formen erfasst und ihnen die orthodoxe
Farbe beizugeben sucht.

Zur Erreichung einer gleichfdrm\i‘gen Erscheinung des kirch-
lichen Lebens der autokephalen Kirchen wurden auf die Traktanden-
liste gesetzt die Themen 8 (Art und Weise der Aufnahme der
Hiretiker), 10 (Ehehindernisse und Scheidungsgriinde), 11 (gleich-
formige Organisation der geistlichen Gerichte), 12 (Wahl der Bi-
schofe), 13 (Kalender in bezug auf den Ostertermin), 14 (Ritual).
Von den obigen Themen begreifen einige auf jeden Fall — wie
z. B. das der Bischofswahl — eine Riickkehr zum alten kanonischen
System in sich, von dem sich einige Kirchen aus verschiedenen
politischen und sozialen Griinden abgewendet hatten. Andere wieder-
um, wie das der Ehehindernisse und das der Scheidungsgriinde,
zeigen den Sinn fiir die Notwendigkeit einer Umwandlung und
Ordnung der beziiglichen kirchlichen Gesetzgebung. Diese Not-
wendigkeit wird durch die heutigen Bedingungen des sozialen Lebens
der Christen hervorgerufen. Diese Umwandlung und Ordnung darf
niemanden befremden; Abanderung, Abschaffung, ja sogar Ersetzung
von Kanones und kirchlichen Verordnungen mitunter durch ihnen
e ntgegengesetzte sind selbst der Kirche der ersten 8 Jahrhunderte
der 6kumenischen Konzilien nicht unbekannt. Vor 12 Jahren bot
sich mir Veranlassung, diese Frage in einer eigenen Schrift aus-
fiilhrlich auseinanderzusetzen und die Tatsache der Umwandlung
in der Kirche und der Ordnung ihrer Gesetzgebung zu beweisen.
Deshalb kann aus dem Thema Nr. g (Kodifikation der Kanones
und der kanonischen Verordnungen) die Idee der Umwandlung und
Ordnung nicht ausgeschlossen werden.

Eine Tatsache ehrt ganz besonders die interorthodoxe Kon-
ferenz und infolgedessen auch die ganze Orthodoxie: nimlich dass
bei allen ihren Diskussionen und Beschliissen zur Aufstellung des
Programms des Vorkonzils kein Gebrauch gemacht wurde von dem
bekannten Prinzip: ¢die Stimme der Mehrheit soll entscheidens,
sondern alles in lobenswerter Einstimmigkeit, ¢mit einem Mund
und einem Herzen» aller Vertreter, die die Beschliisse genehmigten,
vollendet wurde. Das beste Vorzeichen auch fiir die Arbeiten des
- kommenden Vorkonzils.



— 256 —

Die Konferenz befasste sich auch mit der Aufhebung des bul-
garischen Schismas, obschon sie dies als eine innere Angelegenheit
des okumenischen Patriarchats nicht auf die Liste gesetzt hatte.
Sie empfiehlt die Vermittlung der Kirche von Jerusalem, wenn sich
diese mit dem Okumenischen Patriarchat verstindigt in betreff der
Bedingungen, unter denen dieses die Aufhebung des Schismas an-
nehmen wiirde. Die Losung dieser Frage kriftigt, wie bekannt, die
orthodoxe Kirche, indem sie ein Volk und einen Klerus in ihren
Schoss fiihrt, die mit ihrer ehemaligen Mutter nicht ganz kanonisch
in Verbindung stehen, und die Harmonie in der Gesamtheit der
Orthodoxie wiederbringt. Die Hierarchen der bulgarischen Kirche,
die das Interesse der orthodoxen Kirche im Auge haben und nicht
von dem orthodoxen Geiste fremden Eingebungen beeinflusst werden,
mogen sich beeilen, ihre Beziechungen zum Leibe der orthodoxen
Kirche zu regeln!

Die Priliminarkonferenz bildet eine historische Etappe im Leben
der orthodoxen Kirche. Auch im Altertum gingen jedem grossen
und allgemeinen Konzil vorbereitende Arbeiten voraus. Diese be-
stunden entweder in der Einberufung von Didzesan- und Lokal-
synoden, wie es z. B. in der Periode des 1. 06kumenischen Konzils
geschah, oder in der Versammlung von in Konstantinopel selbst
tagenden Synoden, wie es vor der Einberufung des 4. 6kumenischen
Konzils der Fall war, oder in der Verdffentlichung von Briefen
durch Kirchenminner von grosser Bedeutung, wie etwa Athanasius
d. Gr.

Nach dem Verlauf von tausend und mehr Jahren, da sich die
Bedingungen und Verhiltnisse des Lebens und besonders die Ver-
kehrs- und Verstindigungsmittel verdndert haben, wurde es
notig, das jetzt Anwendung findende Mittel der vorbereitenden
Stadien (Vorkonferenz und Vorkonzil) zu beniitzen, damit die Kirchen
nicht unvorbereitet ohne vorherigen Kontakt und Sondierung an
das 6kumenische Konzil herantreten und so Schlimmes anstatt
Gutem verursachen.

Nach diesen Darlegungen zweifeln wir nicht, dass sich auch
die mehr pessimistisch Gestimmten befriedigt zeigen werden von
der Arbeit der Priliminarkonferenz und dass alle das System der
verschiedenen vorbereitenden Phasen billigen, das das ckumenische
Patriarchat anwendet, bevor die Zeit der Einberufung des oku-
menischen Konzils gekommen ist.

(Metropolit GENNADIUS von Heliopolis in
¢Orthodoxia» 31. August 1930.)

- Eine bedeutsame Erklidrung iiber die hl. Eucharistie in der
Kirche von England. Im Sommer wurde unter dem Vorsitze des



— 257 —

Erzbischofs von York im King’s College zu London eine Konferenz
angesehener anglikanischer Theologen iiber die hl. Eucharistie ge-
halten, an der Vertreter aller Richtungen der anglikanischen Kirche
teilnahmen. Die Konferenz verdffentlicht dariiber folgenden Bericht:

«In der Meinung, dass der Sache der Einigkeit in der Kirche von
England durch eine Erklirung, welche die Ubereinstimmung ver-
schiedener Schulen iiber die Lehre von der hl. Eucharistie darlegt,
ein Dienst erwiesen wird, wurden unlingst mehrere Bischofe und
Kleriker, die verschiedene Gelehrtenschulen vertreten, zu einer Kon-
ferenz im King’s College zu London eingeladen. Die Konferenz
tagte zweimal, jedes Mal linger als 3 Stunden. Bei der zweiten
Sitzung wurde vereinbart, den folgenden Bericht mit den Unter-
schriften aller derer, die der einen oder der andern Sitzung bei-
gewohnt hatten und bereit waren, mit ihrem Namen dafiir einzu-
treten, zu veroffentlichen. Hieraus ist ersichtlich, dass der Bericht
einige wohl iiberlegte Gedanken und Diskussionsergebnisse wieder-
gibt. Anderseits erhebt er keinen Anspruch auf theologische Ge-
nauigkeit. Es ist auch klar, dass er sich nur mit eznem Gesichts-
punkte des Problems befasst, und es steht zu hoffen, dass die
Konferenz noch ofters zusammentritt, um andere Gesichtspunkte
Zu erwagen.,

Die Erklirung lautet folgendermassen: Wir alle stimmen darin
tiberein, dass Christus wahrhaft in der hl. Kommunion gegenwirtig
ist. Alle sehen diese Gegenwart, allgemein gesprochen, in der hl,
Handlung und in der Seele der gliubigen Empfinger. Einige er-
blicken sie im besondern in solch einer Verbindung mit den kon-
sekrierten Elementen, dass sie passend mit ,in und durch sie ge-
wiahrt* ausgedriickt wird. Andere erblicken sie nicht in irgendeiner
Verbindung mit den Elementen ohne den Empfang der hl. Kom-
munion. (Es gibt noch verschiedene Auslegungen, die zwischen
diesen beiden Auffassungen liegen.) Aber alle sind darin einig,
dass diese beiden Auffassungen in der Kirche von England recht-
missig vertreten werden diirfen.

Ferner stimmen alle darin iiberein, dass die Gegenwart Christi
in der hl. Eucharistie ,in einer himmlischen und geistigen Weise*
besteht, dass er ,geistig empfangen werden muss“ und dass ,das
Mittel, wodurch der Leib Christi im hl. Abendmahle gegessen wird,
der Glaube ist“. Auch stimmen alle darin iiberein, dass unser Herr
immer und iiberall den Gliubigen gegenwirtig ist und nicht nur
durch das Sakrament der Eucharistie.

Es ist wichtig, dass alle irrtiimlichen Gesichtspunkte zu ver-
meiden sind, die von jenen festgehalten werden, mit denen sie
nicht iibereinstimmen, z. B.: Man soll nicht meinen, dass irgend-



— 238 —

ein unterrichteter Christ an eine materielle Gegenwart Christi in
der hl. Eucharistie glaubt, ob er nun den Glauben an die ,Real-
prasenz* bekennt oder nicht, Oder: Diejenigen, welche die Gegen-
wart Christi nicht in besonderer Verbindung mit den konsekrierten
Elementen ausserhalb des Kommunionempfanges erblicken, be-
trachten die hl. Kommunion nicht lediglich als Erinnerungsfeier.
Alle vertretenen Gelehrtenschulen sind sich dariiber einig, dass sie
an der geistigen Gegenwart Christi in der hl. Eucharistie festhalten.

Wir appellieren an unsere Kirchgenossen, das grosse Mass der
hier ausgedriickten Ubereinstimmung anzuerkennen und auch an-
zuerkennen, dass wir ganz entschieden darin einig sind, die Unter-
schiede in der Auslegung der Gegenwart Christi in der Eucharistie
zu betonen, bis wir unter Leitung des hl. Geistes in einer volleren
Erfassung der Wahrheit einig werden.»

Der Bericht ist unterzeichnet vom Erzbischof von York, drei
andern aktiven Bischofen, zwei Bischofen im Ruhestand und 42
Theologen. Bemerkenswert ist, dass unter prominenten Anglokatho-
liken nur Bischof Gore die Erklirung mit seiner Unterschrift deckt.

Einige Feststellungen zu dem Bericht seien auch uns gestattet:

Nicht alle Konferenzteilnehmer haben sich entschliessen kénnen,
das Dokument zu unterzeichnen.

Die Wirksamkeit der Konsekration wird von einem Teile der
Unterzeichner geleugnet.

Die Vergegenwirtigung des Leibes Christi erfolgt bei der
Kommunion durch den Glauben des Empfingers.

Es ist kein Unterschied zwischen der geistigen Gegenwart des
Herrn im Sinne von Matth. XVIII, 20, und der sakramentalen Gegen-
wart im hl. Sakramente des Altares.

Die «Realprisenz» ist fiir die Konferenzteilnehmer kontrovers.

Man gesteht ein, dass man nicht im Vollbesitze der Wahrheit
iiber die hl. Eucharistie ist.

Das Dokument soll der Einigkeit innerhalb der Kirche von
England dienen. Dieser Zweck wird aber unseres Erachtens nicht
durch ungenaue und vieldeutige Feststellungen erreicht, in denen
sich kalvinisch, lutherische, anglikanisch-rezeptionistische und ka-
tholische Abendmahlsauffassungen begegnen, ohne sich zu ver-
einigen. | K. N.




	Kirchliche Chronik

