
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


254 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die Arbeit der interorthodoxen Präliminarkonferenz aut
dem Athos. Die auf die Initiative und Bemühung des ökumenischen
Patriarchats hin am 8. Juni d. J. im Kloster Vatopedion zusammengetretene

interorthodoxe Präliminarkonferenz zur Aufstellung des

Programms des kommenden Vorkonzils beendigte glücklich die ihr
übertragene Arbeit. Wenn man ins Auge fasst, dass der Zweck
der genannten Konferenz die Ausarbeitung eines Arbeitsplans für
die kommende Kirchenversammlung war, möchte man meinen, dass
die in Rede stehende Konferenz nichts Wirkliches geleistet habe.
Und doch gelangte man bei jener Konferenz auch zu wirklicher
Arbeit. Gewisse Fragen, wie z. B. die russische Kirchenfrage, die
an erster Stelle des Verzeichnisses stand, gaben Veranlassung zu
ausführlichen Erörterungen über die kirchliche Lage in Russland.
Bei diesen Diskussionen wurden wertvolle Auskünfte über das kirchliche

Chaos in Russland gegeben und Meinungen und Auffassungen
ausgesprochen, welche zur wirklichen Lösung dieses Problems der
Orthodoxie nicht wenig beitragen können.

Von nicht geringem Nutzen wird auch die von allen Vertretern
ausgesprochene Versicherung der Notwendigkeit engerer Zusammenarbeit

der einzelnen autokephalen Kirchen zur Stärkung des
orthodoxen Geistes und zu wirksamerer Verteidigung gegen die gemeinsamen

Feinde der orthodoxen Kirche und des Christentums im
allgemeinen sein. Daraus gingen vor allem hervor die Traktanden
2 (engeres Verhältnis der orthodoxen Kirchen und die Mittel dazu),
6 (Zusammenarbeit zur Abwehr des Atheismus, des Freimaurer-
tums, der Theosophie und des Spiritismus) und 15 (Studium und
Erforschung der Mittel, durch die unter den orthodoxen Völkern
die orthodoxe christliche Kultur in allen ihren Äusserungen
verstärkt werden muss.) Dieses letzte Thema ist besonderer Beachtung
wert. Es handelt sich nicht nur um den speziellen dogmatischen
und kirchlichen Inhalt, der die Orthodoxen von den Heterodoxen
unterscheidet, sondern auch um den Einfluss des reinen orthodoxen
Geistes auf das individuelle und soziale Leben der Mitglieder der
orthodoxen Kirche und folglich um die Kräftigung einer Gesamt-



— 255 -
heit von Auffassungen und Betätigungen, d. h. einer Kultur, die

gefärbt ist mit der Farbe der lebenschaffenden Orthodoxie. Auf
diese Weise erweist sich die Konferenz nicht nur als konservativ,
indem sie die Konservativität als das Mittel zur Rettung des Schiffes
der Orthodoxie inmitten des furchtbaren Sturmes der heutigen
mannigfachen und oft tiefgehenden Umwälzungen betrachtet, sondern
zugleich als zeitgemäss, indem sie das Leben unter seinen mannigfachen

zeitgenössischen Formen erfasst und ihnen die orthodoxe
Farbe beizugeben sucht.

Zur Erreichung einer gleichförmigen Erscheinung des kirchlichen

Lebens der autokephalen Kirchen wurden auf die Traktandenliste

gesetzt die Themen 8 (Art und Weise der Aufnahme der

Häretiker), io (Ehehindernisse und Scheidungsgründe), 11

(gleichförmige Organisation der geistlichen Gerichte), 12 (Wahl der
Bischöfe), 13 (Kalender in bezug auf den Ostertermin), 14 (Ritual).
Von den obigen Themen begreifen einige auf jeden Fall — wie

z. B. das der Bischofswahl — eine Rückkehr zum alten kanonischen

System in sich, von dem sich einige Kirchen aus verschiedenen

politischen und sozialen Gründen abgewendet hatten. Andere wiederum,

wie das der Ehehindernisse und das der Scheidungsgründe,
zeigen den Sinn für die Notwendigkeit einer Umwandlung und
Ordnung der bezüglichen kirchlichen Gesetzgebung. Diese

Notwendigkeit wird durch die heutigen Bedingungen des sozialen Lebens
der Christen hervorgerufen. Diese Umwandlung und Ordnung darf
niemanden befremden ; Abänderung, Abschaffung, ja sogar Ersetzung

von Kanones und kirchlichen Verordnungen mitunter durch ihnen

entgegengesetzte sind selbst der Kirche der ersten 8 Jahrhunderte
der ökumenischen Konzilien nicht unbekannt. Vor 12 Jahren bot
sich mir Veranlassung, diese Frage in einer eigenen Schrift
ausführlich auseinanderzusetzen und die Tatsache der Umwandlung
in der Kirche und der Ordnung ihrer Gesetzgebung zu beweisen.

Deshalb kann aus dem Thema Nr. 9 (Kodifikation der Kanones

und der kanonischen Verordnungen) die Idee der Umwandlung und

Ordnung nicht ausgeschlossen werden.

Eine Tatsache ehrt ganz besonders die interorthodoxe
Konferenz und infolgedessen auch die ganze Orthodoxie: nämlich dass

bei allen ihren Diskussionen und Beschlüssen zur Aufstellung des

Programms des Vorkonzils kein Gebrauch gemacht wurde von dem

bekannten Prinzip: «die Stimme der Mehrheit soll entscheiden»,
sondern alles in lobenswerter Einstimmigkeit, «mit einem Mund
und einem Herzen» aller Vertreter, die die Beschlüsse genehmigten,
vollendet wurde. Das beste Vorzeichen auch für die Arbeiten des

kommenden Vorkonzils.



— 256 —

Die Konferenz befasste sich auch mit der Aufhebung des
bulgarischen Schismas, obschon sie dies als eine innere Angelegenheit
des ökumenischen Patriarchats nicht auf die Liste gesetzt hatte.
Sie empfiehlt die Vermittlung der Kirche von Jerusalem, wenn sich
diese mit dem ökumenischen Patriarchat verständigt in betreff der
Bedingungen, unter denen dieses die Aufhebung des Schismas
annehmen würde. Die Lösung dieser Frage kräftigt, wie bekannt, die
orthodoxe Kirche, indem sie ein Volk und einen Klerus in ihren
Schoss führt, die mit ihrer ehemaligen Mutter nicht ganz kanonisch
in Verbindung stehen, und die Harmonie in der Gesamtheit der
Orthodoxie wiederbringt. Die Hierarchen der bulgarischen Kirche,
die das Interesse der orthodoxen Kirche im Auge haben und nicht
von dem orthodoxen Geiste fremden Eingebungen beeinflusst werden,
mögen sich beeilen, ihre Beziehungen zum Leibe der orthodoxen
Kirche zu regeln

Die Präliminarkonferenz bildet eine historische Etappe im Leben
der orthodoxen Kirche. Auch im Altertum gingen jedem grossen
und allgemeinen Konzil vorbereitende Arbeiten voraus. Diese
bestunden entweder in der Einberufung von Diözesan- und
Lokalsynoden, wie es z. B. in der Periode des i. ökumenischen Konzils
geschah, oder in der Versammlung von in Konstantinopel selbst
tagenden Synoden, wie es vor der Einberufung des 4. ökumenischen
Konzils der Fall war, oder in der Veröffentlichung von Briefen
durch Kirchenmänner von grosser Bedeutung, wie etwa Athanasius
d. Gr.

Nach dem Verlauf von tausend und mehr Jahren, da sich die
Bedingungen und Verhältnisse des Lebens und besonders die
Verkehrs- und Verständigungsmittel verändert haben, wurde es

nötig, das jetzt Anwendung findende Mittel der vorbereitenden
Stadien (Vorkonferenz und Vorkonzil) zu benützen, damit die Kirchen
nicht unvorbereitet ohne vorherigen Kontakt und Sondierung an
das ökumenische Konzil herantreten und so Schlimmes anstatt
Gutem verursachen.

Nach diesen Darlegungen zweifeln wir nicht, dass sich auch
die mehr pessimistisch Gestimmten befriedigt zeigen werden von
der Arbeit der Präliminarkonferenz und dass alle das System der
verschiedenen vorbereitenden Phasen billigen, das das ökumenische
Patriarchat anwendet, bevor die Zeit der Einberufung des
ökumenischen Konzils gekommen ist.

(Metropolit Gennadius von Heliopolis in
«Orthodoxia» 31. August 1930.)

Eine bedeutsame Erklärung über die hl. Eucharistie in der
Kirche von England. Im Sommer wurde unter dem Vorsitze des



— 257 —

Erzbischofs von York im King's College zu London eine Konferenz
angesehener anglikanischer Theologen über die hl. Eucharistie
gehalten, an der Vertreter aller Richtungen der anglikanischen Kirche
teilnahmen. Die Konferenz veröffentlicht darüber folgenden Bericht:

«In der Meinung, dass der Sache der Einigkeit in der Kirche von
England durch eine Erklärung, welche die Übereinstimmung
verschiedener Schulen über die Lehre von der hl. Eucharistie darlegt,
ein Dienst erwiesen wird, wurden unlängst mehrere Bischöfe und
Kleriker, die verschiedene Gelehrtenschulen vertreten, zu einer
Konferenz im King's College zu London eingeladen. Die Konferenz
tagte zweimal, jedes Mal länger als 3 Stunden. Bei der zweiten
Sitzung wurde vereinbart, den folgenden Bericht mit den
Unterschriften aller derer, die der einen oder der andern Sitzung
beigewohnt hatten und bereit waren, mit ihrem Namen dafür
einzutreten, zu veröffentlichen. Hieraus ist ersichtlich, dass der Bericht
einige wohl überlegte Gedanken und Diskussionsergebnisse wiedergibt.

Anderseits erhebt er keinen Anspruch auf theologische
Genauigkeit. Es ist auch klar, dass er sich nur mit einem Gesichtspunkte

des Problems befasst, und es steht zu hoffen, dass die
Konferenz noch öfters zusammentritt, um andere Gesichtspunkte
zu erwägen.

Die Erklärung lautet folgendermassen : Wir alle stimmen darin
überein, dass Christus wahrhaft in der hl. Kommunion gegenwärtig
ist. Alle sehen diese Gegenwart, allgemein gesprochen, in der hl.
Handlung und in der Seele der gläubigen Empfänger. Einige
erblicken sie im besondern in solch einer Verbindung mit den
konsekrierten Elementen, dass sie passend mit „in und durch sie ge-
währt"* ausgedrückt wird. Andere erblicken sie nicht in irgendeiner
Verbindung mit den Elementen ohne den Empfang der hl.
Kommunion. (Es gibt noch verschiedene Auslegungen, die zwischen
diesen beiden Auffassungen liegen.) Aber alle sind darin einig,
dass diese beiden Auffassungen in der Kirche von England
rechtmässig vertreten werden dürfen.

Ferner stimmen alle darin überein, dass die Gegenwart Christi
in der hl. Eucharistie „in einer himmlischen und geistigen Weise"
besteht, dass er „geistig empfangen werden muss" und dass „das
Mittel, wodurch der Leib Christi im hl. Abendmahle gegessen wird,
der Glaube ist". Auch stimmen alle darin überein, dass unser Herr
immer und überall den Gläubigen gegenwärtig ist und nicht nur
durch das Sakrament der Eucharistie.

Es ist wichtig, dass alle irrtümlichen Gesichtspunkte zu
vermeiden sind, die von jenen festgehalten werden, mit denen sie
nicht übereinstimmen, z. B. : Man soll nicht meinen, dass irgend-



— 258 —

ein unterrichteter Christ an eine materielle Gegenwart Christi in
der hl. Eucharistie glaubt, ob er nun den Glauben an die „Real-
präsenzu bekennt oder nicht. Oder: Diejenigen, welche die Gegenwart

Christi nicht in besonderer Verbindung mit den konsekrierten
Elementen ausserhalb des Kommunionempfanges erblicken,
betrachten die hl. Kommunion nicht lediglich als Erinnerungsfeier.
Alle vertretenen Gelehrtenschulen sind sich darüber einig, dass sie

an der geistigen Gegenwart Christi in der hl. Eucharistie festhalten.
Wir appellieren an unsere Kirchgenossen, das grosse Mass der

hier ausgedrückten Übereinstimmung anzuerkennen und auch
anzuerkennen, dass wir ganz entschieden darin einig sind, die
Unterschiede in der Auslegung der Gegenwart Christi in der Eucharistie
zu betonen, bis wir unter Leitung des hl. Geistes in einer volleren
Erfassung der Wahrheit einig werden.»

Der Bericht ist unterzeichnet vom Erzbischof von York, drei
andern aktiven Bischöfen, zwei Bischöfen im Ruhestand und 42
Theologen Bemerkenswert ist, dass unter prominenten Anglokatholiken

nur Bischof Gore die Erklärung mit seiner Unterschrift deckt.
Einige Feststellungen zu dem Bericht seien auch uns gestattet:
Nicht alle Konferenzteilnehmer haben sich entschliessen können,

das Dokument zu unterzeichnen.
Die Wirksamkeit der Konsekration wird von einem Teile der

Unterzeichner geleugnet.
Die Vergegenwärtigung des Leibes Christi erfolgt bei der

Kommunion durch den Glauben des Empfängers.
Es ist kein Unterschied zwischen der geistigen Gegenwart des

Herrn im Sinne von Matth. XVIII, 20, und der sakramentalen Gegenwart

im hl. Sakramente des Altares.
Die «Realpräsenz» ist für die Konferenzteilnehmer kontrovers.
Man gesteht ein, dass man nicht im Vollbesitze der Wahrheit

über die hl. Eucharistie ist.
Das Dokument soll der Einigkeit innerhalb der Kirche von

England dienen. Dieser Zweck wird aber unseres Erachtens nicht
durch ungenaue und vieldeutige Feststellungen erreicht, in denen
sich kalvinisch, lutherische, anglikanisch-rezeptionistische und
katholische Abendmahlsauffassungen begegnen, ohne sich zu
vereinigen. K. N.


	Kirchliche Chronik

