
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)

Heft: 4

Artikel: Das Amt als Ausdruck der Einheit der Kirche

Autor: Lieb, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404056

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404056
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


217 —

Das Amt als Ausdruck der Einheit der Kirche.
Eph. 4, 1—16.

(Versuch einer theologisch-systematischen Exegese.)1)

Auf Grund des bisher behandelten Textes des Epheser-
briefes können wir folgendes über das Wesen der Kirche nach
der Auffassung des Apostels feststellen: Die Kirche ist durch
Gottes ewigen Willen gegründet — „vor Grundlegung der Welt"
(1, 4) in Christus (dem präexistenten) als ihrem Haupte. Damit
ist zugleich zweierlei gesagt: 1. Die Kirche ist ewig, weil sie

in Gott bzw. Christus gegründet ist und bleibt, und 2. gerade
darum ist sie letztlich — wenn auch nicht in ihrer sichtbaren
Gestalt — völlig unabhängig von der Welt der Schöpfung,
d. h. von allem äussern Geschehen der Geschichte. Unabhängigkeit

heisst nun aber nicht Bcziehungslosigkeit der in Gott
ruhenden Kirche zur Schöpfung. Denn die zwar „vor Grundlegung

der Welt" in Gottes Willen gegründete Kirche ist Kirche

„um willen". D. h. sie ist ein Werkzeug, ein Organ Gottes, um
seinen Willen in der Welt und für die Welt zu erfüllen, um
seinen Heilsplan zu verwirklichen. Ja, sie ist selber in ihrem
sichtbaren Bestand bei aller Überzeitlichkeit aus Geschöpfen,
aus Menschen auferbaut. Daher erhält die Kirche ihr doppeltes
Antlitz : ihre ewige, unveränderliche, unerschütterliche, schlechthin

unabhängige, d. h. ganz und gar in Gott gegründete
Gestalt und zugleich doch wieder ihr menschliches Antlitz — ihre
äusserliche, an das Dasein menschlicher, d. h. aber der Sünde

und dem Tode unterworfenes Wesen gebundene Gestalt.
Die Kirche, deren Haupt Christus ist, ist mit ihrem Leib

durch Christus, kraft der Herablassung Christi in diese Welt
hineingestellt, hat also sichtbar Anteil an Christi Entäusserung,
die geschah in seiner Menschwerdung, ja ist letztlich selber
deren immerdar gegenwärtige Fortsetzung (rekapitulierend
angedeutet in unsern Versen 8—10).

') Referat an der II. Ost-westlichen Theologenkonferenz in Bern,
September 1930.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1930. 15



— 218 —

Der Apostel wendet sich nun in 4, 1 an die solchermassen
in Christus gegründete Gemeinde als an eine Schar von xXipoi,
als an solche, die von Gott wert erachtet wurden einer Berufung
(a£iwç TtsQinaxrjoai rijç xXijOswç r;c sxXr'<\Lrjxs). Die Kirche, die
Gemeinde Gottes, entsteht also dadurch, dass Gott selber Menschen
herausruft aus der Welt und zugleich damit beruft zur
Ausübung seines Werkes in dieser Welt. In unseren Versen
umschreibt der Apostel die geistigen Grundlagen und
Voraussetzungen eines solchen Werkes, dessen Subjekt die christliche
Gemeinde ist, er beschreibt die geistige Verfassung einer wahren
christlichen Gemeinde, die die Ansprüche Gottes an sie in richtiger

Ausübung ihrer Aufgabe in der Welt erfüllt.
In einigen Zwischensätzen ist ganz deutlich ausgeführt,

was der Apostel für das einzige Prinzip, die Grundlage der
Ermöglichung der wahren geistigen Verfassung der in Christus
gegründeten Gemeinde hält. Wir wenden uns darum im Interesse

des systematischen Zusammenhanges zuerst diesen Versen
7—10 zu. In ihnen ist die Rede von der Voraussetzung, die es
der Gemeinde ermöglicht, ihre von Gott ihnen gegebene
Berufung zu erfüllen. Diese Voraussetzung ist: — so heisst es —
„die Gnade, die jedem einzelnen von uns verliehen ist nach
dem Mass der Gabe des Christus".

Wenn also von irgendwelcher Ausübung „des Werkes des

Dienstes" (è'çyov âiaxoviaç) die Rede sein kann, so ist dies nur
möglich kraft der Gnade, die uns Christus verleiht — kraft
der besonderen Gaben, die er uns schenkt, durch die wir die
Kräfte erhalten zur Bewährung unserer Berufung zum Dienste
des Herrn. Um dies (nämlich die Vollmacht Christi, seine Gaben

„nach frei erhaltender Willkür verschieden zuzumessen" *) zu
erhärten, weist Paulus hin auf Ps. 68, 19. Diese Stelle fasst er
als Weissagung auf Christus, den kommenden Messias und
Sieger über die Feinde Gottes, auf und weist damit selber noch
einmal auf Christus als den einzigen wahren Grund nicht nur
der Kirche, sondern auch alles kirchlichen Lebens hin. Es kommt
uns hier nicht darauf an, ob Paulus, als er diese Stelle aus
dem alten Testament heranzog, zunächst nur dies sagen wollte :

auch aus der Psalmstelle ist ersichtlich, dass Christus die Gnade
nach freiem Ermessen erteilen konnte. Wesentlich ist für uns hier

*) Vgl. Ewald, Kommentar zum Epheserbrief 187.



— 219 —

ausserdem, wie hier von Christus überhaupt eben im Hinblick
auf seine Macht, seine Gnadengaben mitzuteilen, vom Apostel
gesprochen wird. Dies lässt sich schon dadurch rechtfertigen,
als Paulus hier unwillkürlich viel mehr über Christus aussagt,
als für seinen „Beweis" nötig wäre. In seinem Zitat von Ps. 67,

19, heisst es : „Er fuhr hinauf zur Höhe und erbeutete Gefangene,
Gaben gab er den Menschen"1). Der Apostel weist damit hin
auf die entscheidende Befreiungstat Christi an der ganzen
„gefangenen", d. h. Sünde, Tod und Teufel verfallenen Welt, die
vollbracht wurde mit seiner Erhöhung. „Denn — so sagt Calvin
zur Stelle — das ist der grösste Triumphzug, den Gott ausgeführt

hat, als Christus, nachdem er die Sünde besiegt, den Tod
überwunden, den Satan in die Flucht geschlagen hatte, in
herrlicher Weise in den Himmel erhoben wurde, um als ein
ruhmgekrönter Herrscher die Gemeinde zu regieren." Schon Irenäus
sagt sïç srrtâsi£iv xov dnoOxoXixov xrjçvyfiaxoç 83 (Übers. V. Ter-
MekerttschianundTer-Minassiantz S. 44 — bei Dibelius 61) unter
Gefangenen meint er nur die Vernichtung der Herrschaft der
empörerischen Engel. Das steht im Einklang mit Phil. 2, 10,
und Col. 2, 15, wo ebenfalls von dem Triumphe des erhöhten
Christus über die Geister die Rede ist. Der, der aber solcher-
massen aufgefahren ist, so sagt Paulus, kann kein anderer sein
als der, der auch hinabfuhr zu den Niederungen der Erde —
eben Christus. Es kann sich hierbei nur um die Menschwerdung
Christi — seine Herablassung zu den Menschen in Menschengestalt

handeln (und nicht etwa nur um den „Descensus ad
inferos"). Sehr schön übersetzt Luther „Er" ist „hinunter ge-
faren in die untersten órter der Erden" l) und betont im
Zusammenhang damit die Echtheit und Ganzheit der
Menschwerdung Christi. Christus ist bis in die dunkelsten Winkel des

Menschseins, bis in das allertiefste Elend und den schwersten
Jammer und die ganze Not des menschlichen Daseins
hineingedrungen und hat diese ganze Last auf sich genommen, „das
ist — wir lassen Luther selber reden2) — Er ist der aller
unseligst und verachtest Mensch angesehen gewest, wie

') Die deutschen Zitate nach dem Kommentar von M. Dibelius im
Handbuch z. N. T., Bd. 12, 2. Aufl., Juli 1927.

') Gerade diese Gedanken haben nach Luther besonders wieder Hamann,
Kierkegaard und der jüngere Blumhardt wieder aufgenommen.



— 220 —

Esa. LUI. (2, 3) geschrieben stehet, Er hatte keine gestalt noch
schöne etc."

Darum hat Er nicht tieffer herunter komen mögen, ist auch
kein Mensch auff Erden so tieff gedemütiget und herunter ge-
faren als Er, Auff das ja das wort S. Pauli, Er ist herunter
gefahren' fest bestund und war bliebe. Denn er hat sich ins aller-
tieffeste herunter gelassen unter das Gesetz, unter den Teufel,
Tod, Sûnd und Plelle, Das ist, meine ich ja, die letzte und
unterste tiefte. Darumb foddert dieser Spruch, das diese Person,
so in die Höhe gefaren, zuvor hernider gefaren ist und deshalb
nicht allein warer ewiger Gott von ewigkeit vom Vater,
sondern auch warer natürlicher Mensch von Maria der Jungfrawen,
da die zeit erfüllet war, geborn sey

Weil es aber unmöglich war, das seine Seele (wie
S. Petrus ct. II. [34] sagt) solt in der Hellen gelassen werden
und sein Fleisch die Verwesung sehen, must er aus dieser tiefte
und tod wider in die Höhe faren, das ist, zur rechten Hand
Gottes. Nicht tieffer denn die Helle, nichts höhers denn die rechte
hand Gottes. Beides hat er versucht, beides werden wir auch
lernen und versuchen müssen. Aber wir haben den forteil, das Er,
der Durchbrecher, Mich. IL (12) fur uns hinauff gefaren ist,
die Bane gebrochen und richtig gemacht, das wir im frólich,
so wir anders an ihn gleuben, nach faren können". So Luther
in einer Himmelfahrtspredigt vom Jahre 1527 (W. A. 23. Bd.,
702—704). Indem Christus das Gefängnis des Todes gefangen
nahm, hat er uns, die dem Tode verfallen waren, das Leben
gegeben.

Paulus fasst nun Herablassung und Erhöhung nochmals in
den Worten zusammen: „Er fuhr hinab und er fuhr empor über
alle Himmel." Dazu bemerkt der Reformator (Luther) tiefsinnig,
ganz im Sinne des Kirchenvaters (Athanasius): „Mit diesen kurtzen
Worten ,Du bist in die Höhe gefüren' etc., zeigt der Prophet
[resp. der dies aus seinen Worten folgernde Apostel] an, das

die Person, Christus, warer Gott und Mensch sey" (a. a. 0. 702).

Nun heisst es aber: Er fuhr hinab und er fuhr hoch empor
über alle Himmel, auf dass er das All erfülle, ^tva nXiqQwori xd
ndvxa." Gemeint ist doch offenbar durch das Absteigen und
Aufsteigen habe Christus die ganze Welt, die untere wie die
obere „erfüllt", in Besitz genommen. Kraft solcher Machtfülle
hat er nun wahrlich auch die Macht, Gaben zu geben, soviel



— 221 —

er will und wie es ihm beliebt. Es ist ganz richtig, wenn ältere
reformatorischc Theologen den Satz so auslegten, Christus erfülle
nun eben die ganze Welt, geistig — so denkt Calvin, im Sinne

geistig-leiblicher Ubiquität — die orthodoxen Lutheraner. Luther
sagt: „Er hats alles durchwandelt, auff das er alles einneme
und wie St. Paulus sagt, alles erfûllete, Er wil und mus an
allen orten sein" (a. a. 0.).

Was uns hier wichtig ist, ist dies, dass Christus aus solcher
Fülle heraus — aus seiner wenn auch noch verborgenen, so

doch faktischen Herrschaftsstellung über die Schöpfungsalleinheit,

die er, wie gesagt ist, in ihrer Gesamtheit erfüllt, zum Zwecke
der sichtbaren Verwirklichung seines Heilsplanes die sichtbare
Kirche, seine Kirche, schafft und lebendig erhält kraft der schon

vor der Schöpfung der Welt in ihm lebendigen „Idee" der Kirche.
Die Gaben seiner Gnade werden denen zuteil, die er

beruft (V. 1). Wir wenden uns damit zurück zu V. 1. Diese
Gaben Christi haben für die, die ihrer wert erachtet sind,
verpflichtenden Charakter. Der Apostel geht mit diesen Erörterungen
über zu „paränetischen" Ausführungen. Der Christ oder besser
die Kirche hat mit den verliehenen Gaben zu wuchern als mit
einem anvertrauten Pfunde. Die Gabe wird zur Aufgabe. Hier
handelt es sich von vornherein in keiner Weise einfach um
das, was dem Menschen von Natur, von Geburt an gegeben
ist, irgendwelche glückliche, vielverheissende Anlagen seines

Naturells, also auch nicht um eine in ihr etwa begründete
„Freiheit" (die als ein zweites und anderes neben die Gnade

träte im Sinne des Synergismus!); sondern hier handelt es sich

um Gaben bzw. Aufgaben, die nur durch die Kirche und in
der Kirche dem gläubigen und also getauften Christen gegeben
sind. Es darf nicht vergessen werden, dass das, was den Christen
zum Christus macht, immer wieder nur Christus selbst ist und
nichts anderes. Gleichsam die Atmosphäre, das Kraftfeld, wo
dies allein möglich ist und wirklich werden kann, ist die in
Christus begründete Kirche. An sie, an den sichtbaren Leib der
christlichen Gemeinde, d. h. an in Christo „Berufene" und in
ihm Getaufte, wendet sich der Apostel mit der Ermahnung,
„würdig der Berufung" zu wandeln, „in aller Demut und Sanftmut,

in Langmut, einander in Liebe" zu ertragen und „mit
Fleiss die Einheit des Geistes" zu bewahren, „(verbunden) durch
das Band des Friedens".



— 222 —

Was an diesen Ermahnungen dem Apostel offenbar ganz
besonders am Herzen liegt, ist die Aufforderung zur Eintracht
in gegenseitiger Liebe. Voraussetzung zu deren Verwirklichung
ist die Demut; sie bewahrt uns vor einer Selbstzufriedenheit
und einem Stolze, die immer Hauptanlässe zu Zwietracht und
Spaltungen in der christlichen Kirche wurden, zu Sektierereien
aller Art. — Die Sanftmut weiterhin ermöglicht es uns, gerade
alle möglichen Gegensätze, die bestehen mögen unter Christenleuten,

zu überbrücken, gerade dadurch, dass sie uns die Kraft
gibt, den andern, unsern Nächsten als solchen anzuerkennen,
und uns davor bewahrt, allzu voreilig sich in Stolz und Trotz
ihm gegenüber zu verhärten und Brücken abzubrechen. Demut
und Sanftmut sind durchaus keine „negativen" Eigenschaften,
sondern die uns allen von Gott verliehenen Kräfte, die es uns
allein ermöglichen, den konkreten Daseinsanspruch, d. h. die
Freiheit des Geistes unseres Nächsten ernst zu nehmen und
sogar zu erfüllen — und ihn nicht im Sinne eines geistigen
Imperialismus zu vergewaltigen oder von uns zu stossen. „Wer
die Kraft demütiger Mässigung besitzt, wird auch den Brüdern
vieles verzeihen und vieles an ihnen tragen" (Calvin). Nirgends
tritt uns ein solcher Geist der Demut und Sanftmut, der gerade
fähig ist, das Herz des Bruders durch Vergebung zu finden und
sich zu erhalten, so stark entgegen, wie in der östlichen, der
russischen Kirche — ich denke da vor allem an Dostojewskij
(Idiot, Aljoscha, Staretz Zosima). Demut und Sanftmut tragen
in sich die Langmut und sind die Wegbereiter und Erhalter
des Friedens. Eine wahre christliche Gemeinde ist nur da
vorhanden, wo eine Einheit des Geistes herrscht, die beseelt ist
durch gegenseitiges sich Tragen in Demut und Sanftmut.

Aber solche Einheit unter Christen ist nur möglich kraft
des einen festen Grundes, auf dem sie ruht. Das hat der Apostel
in den hinreissenden und beziehungsreichen, ganz und gar
liturgisch klingenden Worten ausgedrückt: „Ein Leib, ein Geist
— eine Hoffnung ist's ja auch, zu der ihr berufen — ein Herr,
ein Glaube, eine Taufe; ein Gott und Vater aller, der da ist
über allen und durch alle und in allen." Das ist, wenn auch
nicht sehr leicht erkenntlich, eine trinitarische Formel —
gleichsam in steigendem Dreiklang vom Geist —, der die Einheit
des Leibes Christi, der Kirche, verbürgt und zugleich die
gegenwärtige Bürgschaft für die Erfüllung der christlichen Hoffnung



— 223 —

darstellt, über Christus den Herrn, den Grund und Inhalt
unseres Glaubens und unseres durch die Taufe verbürgten
Christseins, zu Gott, dem Vater, in dem schliesslich als dem
Alleinen die ganze Kirche ruht und west. Stärker, voller,
verpflichtender kann die Einheit der Kirche nicht betont werden
als in diesen Worten. — Welche ernste Mahnung an die
zerrissene Christenheit! Welcher Schmerz für alle, die
angesichts ihr diese Worte zu Plerzen nehmen! Diese Worte können
uns aber auch ein ganz konkreter Wegweiser sein, im
Bemühen um Verwirklichung der Einheit'der christlichen Kirche
— wenn nicht äusserlich-organisatorisch — so doch was viel
wichtiger ist, im Sinne einer Einigung im Geiste.

Denn diese Formel weist uns ja schon hin auf den zentralen
Gehalt des christlichen Glaubens, d. h. die zentralen Grundlagen
jeder wahren christlichen Kirche. Da ist einmal — wie gesagt
durch das Ganze der Formel ausgedrückt — das Bekenntnis
zum dreieinigen Gott, dann im Mittelpunkt des apostolischen
Spruches die Betonung der einen Taufe. Die eine Taufe auf den
Namen des dreieinigen Gottes, sie ist ja die von Gott selber
durch Christus eingesetzte unerschütterliche objektive Bürgschaft
unser aller Christsein — unseres Gottes-Kindseins — unserer
aller Zugehörigkeit zur einen Kirche Jesu Christi (una sancta
ecclesia). In ihr und mit ihr und durch sie sind wir eben von
Gott selber — und nicht durch irgendeinen nur subjektiven
Willensakt — berufen zur Kindschaft Gottes. Mögen wir in
vielem andern Sinnes sein — die Angehörigen verschiedener
Konfessionen —, die gleiche eine Taufe als Ausdruck eines

von dem einen Gott geschützten Glaubens mahnt uns doch

immer wieder an den einen gemeinsamen Herrn und Heiland
und seine eine Kirche und sagt uns damit doch immer wieder,
dass wir, bei aller organisatorischen Trennung in verschiedene

Kirchen, von ein und demselben Herrn, unser aller Heiland,
zu einer Kirche berufen sind. So zeugt mit einer unmissver-
ständiiehen Deutlichkeit die eine Taufe von der einen Kirche
in den verschiedenen Kirchen. Das ist uns eine ernste Mahnung,
aber zugleich auch ein grosser Trost; denn in ihm und für
ihn sind wir dann vielleicht wohl eins, wenn wir für uns
selber und unter uns auch uneins sein mögen.

Einheit der Kirche bedeutet aber, gerade weil sie lebendige
Einheit eines Organismus ist, nicht Einerleiheit. Darum gibt



— 224 —
9

es einer Mannigfaltigkeit der Aufgaben der Kirche entsprechend
eine Mannigfaltigkeit von Gaben, die Christus den Seinen
aus seiner Fülle verleiht. Gerade damit der Leib Christi, die
Kirche eine bleibe, d, h. ein geordnetes Ganzes —- eine Alleinheit,

gleichsam ein Abbild oder besser ein Vorbild der alleinen
Schöpfung des einen Gottes, muss es in ihr gesonderte
Aufgabenkreise — Ämter geben, die den besonderen Gaben, die
der Herr den Seinen gibt, entsprechen. Jede besondere Gabe
wird zur besonderen Aufgabe. Aber alle dienen demselben einen
Ziel: dem Dienst der einen Kirche, zur Verbreitung einerlei
Glaubens und Erkenntnisses des Sohnes Gottes? Damit kommen
wir zu den wichtigen Versen 11 ff. Es heisst: „Und er gab
(i't/wxsv) (nun) manche als Apostel, andere als Propheten, andere
als Evangelisten, andere als Hirten und Lehrer, die Heiligen
zum Dienste zu bereiten" (tcqòc xòv xuxdociGfiov xwv dyiwv sic

sçyov âiaxoviaç — also genauer : zum Werke des Dienstes). Mit
diesem sçyov Diaxoviaç ist offenbar der Aufgabenkreis der
Heiligen, d. h. der Gemeinde und nicht der besonderen „Amtträger"
gemeint. Deren „Amt" ist die Zubereitung der Gemeinde zu
werktätiger Dienstleistung, d. h. zur Ausübung ihres Berufes als
Christen. Den Gesamtinhalt und zugleich den theologischen Sinn
der ganzen Stelle hat Calvinx) sehr gut dahin zusammengefasst :

„Das Evangelium wird durch bestimmte Menschen verkündigt,
die zu diesem Amte berufen sind. Diese Ordnung hat Gott
festgesetzt, um dadurch seine Gemeinde zu regieren, damit sie in
der Welt unversehrt erhalten bleibe und endlich sicher zu
ihrer Vollendung komme. Freilich könnte es verwunderlich
scheinen, dass Paulus Ämter aufzählt, wo man eigentlich eine
Rede über die Gaben des heiligen Geistes erwartet. Aber wenn
Gott Menschen in seinen Dienst beruft, so verbinden sich damit
unverweigerlich seine Gnadengaben. Setzt Gott Apostel und
Hirten ein, so überträgt er ihnen nicht nur ein äusseres Amt,
sondern rüstet sie zugleich mit den nötigen Kräften aus, ohne
die sie ihr Amt nicht in rechter Weise verwalten können. Wer
also von Gott selbst zum Apostel eingesetzt ward, hat nicht
nur einen leeren Titel, sondern auch Vollmacht und Kraft
empfangen1)."

') Calvin: Auslegung der Heiligen Schrift in deutscher Übersetzung,
Bd. 13, S. 158. Vgl. Corp. reform. Calvin, Bd. 51, col. 196.



— 225 —

Mit Calvin und den Reformatoren, die sich darin durchaus
im Einklang mit der altkatholischen Tradition befinden, möchten
wir zunächst zwei Punkte besonders hervorheben aus den Worten
des Apostels:

1. Es gibt ein besonderes kirchliches Amt, das von Gott
resp. Christus selber eingesetzt ist, das in besonderer Weise
nach verschiedenen Seiten den besonderen Auftrag hat, Christi
Vermächtnis an die Menschen zu verwalten und lebendig zu
erhalten, insbesondere zur Ausrichtung seines besonderen
Auftrages an die Menschen, seines Evangeliums, der Verkündigung
des Wortes Gottes, und zugleich zur Reinhaltung der evangelischen

Wahrheit und Lehre.
2. Dieses Amt ist nicht einfach eine bureaukratische menschliche

Institution, eine psychologische oder soziologische Grösse,
sondern ist von Gott eingesetzt und mit besonderen Gnadengaben
versehen, so wie für jeden einzelnen Christen die Taufe auch
nicht nur eine äussere Zeremonie, ein subjektiver Brauch oder

gar eine Widerspiegelung des seelischen Zustandes des
Gläubigen ist, sondern eine göttliche Realität darstellt, die ihn
tatsächlich in ein neues Verhältnis zu Gott versetzt und ihm,
dem Gläubigen, die Kraft zu einem neuen in Christus gegründeten

und von Christus für uns festgehaltenen Leben gibt.
Ist die Kirche „die Mutter, so einen jeglichen Christen

zeuget und trägt durch das Wort Gottes" J), kraft des in ihr
lebendigen heiligen Geistes, so ist das kirchliche Amt das

ordnungsgemässe von Gott selbst eingesetzte und mit seinen Gnadengaben

gesegnete Mittel, dieses Christen zeugende und tragende
Werk der Kirche zu leiten und zu führen. Das Amt ist berufen,
über die Kontinuität der Ausrichtung des Wortes Gottes an den

Menschen zu wachen, ja jene selber in dieser Welt der
Vergänglichkeit, soweit dies in menschlichen Kräften steht, zu

garantieren. Die Träger des Amtes können dies aber nur tun
als Glieder eines lebendigen Organismus, d. h. der Gesamtheit
der Kirche, der Gesamtheit der Gläubigen.

Die lebendige Vieleinheit und potentielle Alleinheit der
Kirche ist, wie wir noch deutlicher sehen werden, die Voraus-

') Grosser Katechismus. Vgl. Theodosius Harnack: Die Kirche. S. 6.
Ähnlich ist für Calvin die Kirche die gemeinsame Mutter aller Frommen,
die sowohl Könige als Untertanen in dem Herrn gebiert, nährt und lenkt. —
Und das geschieht eben durch das Amt.



— 226 —

Setzung und zugleich Hauptgegenstand der Sorge des
kirchlichen Amtes. Was bedeutet aber in Wahrheit solche Einheit
der Kirche? Die Einheit der Kirche ist immer schon vor der
Vielheit ihrer Glieder da — das ist sehr tief und wahr und
bedeutsam ausgedrückt in dem russisch-orthodoxen Begriffe der
„sobornost'" (zugleich Katholizität und Konziliarität). Die Kirche
ist eine, weil sie Gottes, des einen Gottes, Kirche ist — sie ist
aber zugleich eine Vielheit, weil Gott ja ein Gott für viele —
ja der Gott aller ist; er ist ja Schöpfer und Erlöser des

Weltalls. Das Prinzip der Gemeinschaft der Kirche, der sobornost'

geht jedenfalls immer je irgendeinem Willen eines
einzelnen oder auch verschiedenen Willen einzelner voraus. Ihre
Verschiedenheit, die sie haben als unterschiedliche Menschen,
wird zur Einheit in der Verschiedenheit, dadurch dass sie, durch
das eine Wort Gottes berufen und an es glaubend, zur einen
Kirche gehören, zu einer Kirche, die ihnen selber, ihren
Willensrichtungen, immer schon vorausgeht und die sie kraft
ihres individuellen Willens, ihrer Strebungen und Ziele niemals
selber konstituieren, etwa wie eine Anzahl von Menschen einen
Verein bilden kraft eines gemeinsamen Beschlusses oder auch
wie ein Volkskörper eine staatliche Gemeinschaft bildet kraft
der volonté générale oder auch dank ihres gemeinsamen Blutes.
Solche soziologische Gebilde sind immer Produkte einer Vielheit.
In der Kirche ist umgekehrt die Vielheit ein Produkt der
Einheit. So ist die Kirche eine Vieleinheit — ja letztlich ihrer
Bestimmung gemäss eine Alleinheit1).

') Vgl. dazu S. Bulgakov in „Das Selbstbewusstsein der Kirche", Orient,
und Okzident, Heft 3, 1930, S. 7: „Die Kirche als Leib Christi, lebendig
durchwehet vom heiligen Geist, ist die höchste, die wirklichste
Wirklichkeit in uns selber, die wir in unserem kirchlichen Sein für uns selber
erlangen mögen, und wenn das kirchliche Sein an der Überwindung des

persönlichen Isoliertseins erkannt wird, so ist damit wiederum unterstrichen,
dass Kirchlichkeit sobornost' bedeutet, ein Eingeuliedertsein in das wahre
universelle Leben des Leibes Christi, ein Eintauchen in die unausschöpf-
baren Tiefen des gottmenschlichen Lebens. Die Kirchlichkeit als sobornost'
ist rational nicht zu erfassen und zu bestimmen, offenbart sie sich doch
erst jenseits der Grenzen aller Eeflexion, alles isolierenden Denkens. Sie
ist jedem Individuum transzendent, obwohl sie für dass' lbe, sobald es
Mitglied der Kirche geworden, zur imminenten Wirklichkeit wird. Sobornost'
ist wesenhafte Wahr! eit, wesenhafte Wahrheit ist sobornost"1, und S. 5: „In
der sobornost' als Katholizität lebt jedes einzelne Glied der Kiiche wie auch
die Gesamtheit der Glieder in der Einheit mit dem Ganzen der Kirche,
jener ,unsichtbaren Kirche', die, in ununterbrochener Verbindung mit der



— 227 —

Paulus spricht nun in Aufzählung der kirchlichen Ämter zuerst
von Aposteln; sie sind das erste Werkzeug des Auferbaus der
Kirche. Sie sind schon von Christus selber ausgewählt worden,
zur Fortführung des von ihm faktisch begonnenen Werkes der
sichtbaren Kirchengründung als die „Säulen" (die Zwölfe und
dann Paulus). Sie sind die eigentlichen Gründer der christlichen
Gemeinden und damit der einen Kirche kraft ihres besonderen
apostolischen Auftrages und nehmen darum eine besondere
Autoritätsstellung ein ').

Den Aposteln sind die Propheten beigegeben, mit besonderen
Charismen ausgestattete Gläubige. Sie sind nicht Träger
eines bleibenden geordneten Amtes im strengen Sinne des

Wortes; von ihnen gilt ganz und gar: „der Geist wehet, wo er
will", sie sind in einem besonderen Sinne Wissende um die
Geheimnisse des Willens und des Heilplanes Gottes (vgl. 1 Kor.
12 und 14, Ap. Gesch. 13, 1, 15, 32 usw.). In neuerer Zeit
entsprächen ihnen etwa einzelne Startzen der russischen Kirche
oder auch der ältere Blumhardt.

Es folgen die Evangelisten (nur noch zweimal, Tim. 4, 5, und
Apg. 21, 8, genannt). Sie sind offenbar berufen, das Werk der
Apostel ergänzend und ausbauend, das Evangelium zu
verkündigen, auszubreiten und in den Herzen der Gemeinden zu
stärken.

Dann die „Hirten und Lehrer" (mit den zwei Ausdrücken
sind dieselben Personen gemeint). Sie sind die Vorsteher der
Gemeinden, die ncsoßvcscoi und sniaxonoi. Wichtig ist die Hervorhebung

ihres Amtes als Lehrer; sie haben also vor allem für
die Vertiefung und Festigung der wahren Glaubenserkenntnis
zu sorgen und über die Aufrechterhaltung der reinen Lehre zu
wachen.

Sie alle, die Träger besonderer Gaben und Aufgaben, haben
also vor allem zu arbeiten an der „Erbauung des Leibes Christi".

sichtbaren stehend, deren Fundament bildet. Folglich ist der Begriff der
Katholizität hier nicht nach aussen, sondern nach innen gekehrt. Und als
katholisch erscheint ein Glied der Kirche insoweit, inwieweit es sich in der
Einheit mit der unsichtbaren Kirche und somit in der Wahrheit wesend
befindet."

') Vgl. dazu darin übereinstimmend: S. Bulgakov: Svjatje Petr i Joan,
dva prvoapostola (Die Hl. Petrus und Joh., die Urapostel), Paris 1926, und
K.L.Schmidt: Die Kirche des Urchristentums, Tübingen 1927.



— 228 —

Ganz besonders legt ihnen der Apostel die Aufgabe ans Herz,
sie hätten tätig zu sein im Sinne der Verwirklichung „der Einheit

des Glaubens und der Erkenntnis des Sohnes Gottes", die
nur dann verwirklicht, d. h. wahrhaft „ausgereift" ist, wenn
die Gläubigen ganz und gar von der Fülle Christi erfasst sind,
d. h. sie in sich zu fassen vermögen (so ist V. 13 wohl zu erklären).

Damit wird noch einmal klar betont, dass, wenn von Einheit

und oder auch nur von einem wahren Streben und Kämpfen
für die Einheit der Kirche und für die Erhaltung dieser Einheit

gerade mittels des Amtes ernsthaft die Rede sein soll,
die einzige Voraussetzung, der einzige Grund solcher Tätigkeit

der in der Kirche lebendige, erhöhte Herr Jesus Christus
selber allein sein kann und nie und nimmer etwa eine Christi
einzige Vollmacht usurpierende kollektive oder monarchisch-
papale Hierarchie. Auch das Amt kann nie mehr als Werkzeug
des Wirkens Jesu Christi an seiner Gemeinde sein. Die
Amtsträger sind die Beauftragten der Kirche und Christi und nicht
souveräne Beherrscher der Kirche — denn der Geist, der sie
innerlich bevollmächtigt, ist kein anderer als der in der ganzen
Kirche und in jedem Güede derselben lebendige Geist und
nicht ein besonderer Geist; diese ist ja nichts anderes als die

je nach der Aufgabe geschenkte Gabe des einen Herrn Jesu
Christi.

Das Amt kann sich darum, sofern es wahres Werkzeug
der Einheit der Kirche bleiben will, nie etwa zwischen Gott
und die Gläubigen stellen. Das widerspräche der sobernost'
der Kirche und dem allgemeinen Priestertum. Der Dienst für
„die Einheit im Glauben und in der Erkenntnis des
Gottessohnes" hat zur Voraussetzung die lebendige Einheit von Amt
und Gesamtgemeinde im heiligen Geiste, d. h. im Glauben an
das Wort Gottes, demgegenüber alle gleichmässig zum
Gehorsam verpflichtet sind, so dass der Amtsträger immer nur
als Beauftragter der ganzen Kirche für die Kirche sprechen
kann. Das wird in ausserordentlich bemerkenswerter Weise
ausgesprochen in dem Sendschreiben des orthodoxen Patriarchen von
1849: „Der Hüter der Frömmigkeit (d.h. aber der reinen Lehre)
ist bei uns der Leib der Kirche als solcher." Dazu sagt S.

Bulgakov J) dies ist: „das Volk selbst, das seinen Glauben unver-
ändert bewahrt wissen will. Man darf nicht denken, dass das

*) A. a. O. Orient und Okzident Nr. 3, S. 3.



— 229 —

Gehirn der Kirche, ihr Selbstbewusstsein, nur einem ihrer Glieder,

nämlich der Hierarchie, die über dem Leibe der Kirche
stände und ihr die Wahrheit kundgäbe, gehöre. Die Hierarchie,
die über dem Volke, d. h. ausserhalb des Volkes, von ihr
getrennt steht, ist zur Kundgabe der kirchlichen Wahrheit nicht
mehr als das Volk fähig, das sich von der Hierarchie trennt,
oder als der einzelne Mensch in seiner Isolierung, d. h. sie ist
dazu völlig unfähig. Sie erscheint in dieser Trennung und dieser
ihrer Entgegensetzung zur Kirche (ex sese) als ausserkirchlich
und unkirchlich, denn Kirche ist Einheit in der Liebe, und die
kirchliche Wahrheit wird nur kraft dieser kirchlichen Einheit
gegeben". — Dann wird ausdrücklich der päpstliche Primatsanspruch

abgelehnt — „Streng genommen ist das Erbe der
Geistesgaben, die der Kirche an Pfingsten geschenkt und durch
die Apostel auf ihre Nachfolger weitergeleitet wurden, auf die

ganze Kirche ausgedehnt" In V. 16 wird von Paulus deutlich

die Richtigkeit dieser „sobornen" — katholischen Wahrheit

christologisch begründet: Christus allein ist die bindende
Kraft des ganzen Leibes. Die Amtsträger sind Träger des Amtes
nur kraft ihrer Zugehörigkeit zu dieser Ganzheit der Kirche,
kraft des heiligen Geistes, der der Ganzheit der Kirche das

alleine Leben gibt. Das sichtbare Band der dynamisch-lebendigen,

sich immer im Aktus verwirklichenden Einheit ist die

Liebe (V. 16). Wohl kein Theologe hat die der Kirche wesentlich

zugehörende Bedeutung der Funktion der Liebe in ihrer
Einheit mit dem Glauben und der Freiheit so ergreifend
betont, wie wiederum ein russischer Christ, der Slavophile Chom-

jakov, auf dessen Ecclesiologie ich hiermit ausdrücklich
aufmerksam machen möchte.

Mit dieser Erwähnung orthodoxer Theologen im Verein
mit den Reformatoren möchte ich ganz prinzipiell meiner
Überzeugung Ausdruck verleihen, dass auch die protestantische Theologie

nur gewinnen kann durch ein liebevolles sich Versenken
in die Schätze des Glaubens und der Erkenntnis, die die orthodoxe

Kirche für die Christenheit bewahrt und ihr vermittelt.
Nur auf diesem Wege kann wirklich fruchtbar und nicht nur
in abstrakten Redensarten und Liebenswürdigkeiten für die
sichtbare Einheit der Kirche des Orients und des Okzidents

gearbeitet werden. Fritz Lieb.


	Das Amt als Ausdruck der Einheit der Kirche

