Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)

Heft: 4

Artikel: Das Amt als Ausdruck der Einheit der Kirche
Autor: Lieb, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404056

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404056
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 217 —

Das Amt als Ausdruck der Einheit der Kirche.
Eph. 4, 1—16.
(Versuch einer theologisch-systematischen Exegese.)?)

Auf Grund des bisher behandelten Textes des Epheser-
briefes konnen wir folgendes iiber das Wesen der Kirche nach
der Auffassung des Apostels feststellen: Die Kirche ist durch
Gottes ewigen Willen gegriindet — ,vor Grundlegung der Welt“
(1, 4) in Christus (dem priexistenten) als ihrem Haupte. Damit
ist zugleich zweierlei gesagt: 1. Die Kirche ist ewig, weil sie
in Gott bzw. Christus gegriindet ist und bleibt, und 2. gerade
darum ist sie letztlich — wenn auch nicht in ihrer sichtbaren
Gestalt — vollig unabhiingig von der Welt der Schopfung,
d. h. von allem &ussern Geschehen der Geschichte. Unabhiangig-
keit heisst nun aber nicht Beziehungslosigkeit der in Gott
ruhenden Kirche zur Schopfung. Denn die zwar ,vor Grund-
legung der Welt* in Gottes Willen gegriindete Kirche ist Kirche
H»um willen“. D. h. sie ist ein Werkzeug, ein Organ Gottes, um
seinen Willen in der Welt und fur die Welt zu erfilllen, um
seinen Heilsplan zu verwirklichen. Ja, sie ist selber in ihrem
sichtbaren Bestand bei aller Uberzeitlichkeit aus Geschopfen,
aus Menschen auferbaut. Daher erhilt die Kirche ihr doppeltes
Antlitz: ihre ewige, unveréinderliche, unerschiitterliche, schlecht-
hin unabhiingige, d. h. ganz und gar in Gott gegriindete Ge-
stalt und zugleich doch wieder ihr menschliches Antlitz — ihre
ausserliche, an das Dasein menschlicher, d. h. aber der Siinde
und dem Tode unterworfenes Wesen gebundene Gestalt.

Die Kirche, deren Haupt Christus ist, ist mit ihrem Leib
durch Christus, kraft der Herablassung Christi in diese Welt
hineingestellt, hat also sichtbar Anteil an Christi Entiiusserung,
die geschah in seiner Menschwerdung, ja ist letztlich selber
deren immerdar gegenwirtige Fortsetzung (rekapitulierend an-
gedeutet in unsern Versen 8—10).

') Referat an der II. Ost-westlichen Theologenkonferenz in Bern,
September 1930.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1930. 15



— 218 —

Der Apostel wendet sich nun in 4, 1 an die solchermassen
in Christus gegriindete Gemeinde als an eine Schar von xdjzod,
als an solche, die von Gott wert erachtet wurden einer Berufung
(6lung megmazijoas Tig xdijoswg 1 éxAidnre). Die Kirche, die Ge-
meinde Gottes, entsteht also dadurch, dass Gott selber Menschen
herausruft aus der Welt und zugleich damit beruft zur Aus-
ibung seines Werkes in dieser Welt. In unseren Versen um-
schreibt der Apostel die geistigen Grundlagen und Voraus-
setzungen eines solchen Werkes, dessen Subjekt die christliche
Gemeinde ist, er beschreibt die geistige Verfassung einer wahren
christlichen Gemeinde, die die Anspriiche Gottes an sie in rich-
tiger Ausiibung ihrer Aufgabe in der Welt erfiillt.

In einigen Zwischenséitzen ist ganz deutlich ausgefiihrt,
was der Apostel fiir das einzige Prinzip, die Grundlage der
Erméglichung der wahren geistigen Verfassung der in Christus
gegriindeten Gemeinde hilt. Wir wenden uns darum im Inter-
esse des systematischen Zusammenhanges zuerst diesen Versen
7—10 zu. In ihnen ist die Rede von der Voraussetzung, die es
der Gemeinde ermdglicht, ihre von Gott ihnen gegebene Be-
rufung zu erfiillen. Diese Voraussetzung ist: — so heisst es —
,die Gnade, die jedem einzelnen von uns verliehen ist nach
dem Mass der Gabe des Christus®.

Wenn also von irgendwelcher Auslibung ,des Werkes des
Dienstes“ (foyov diaxoviag) die Rede sein kann, so ist dies nur
moglich kraft der Gnade, die uns Christus verleiht — kraft
der besonderen Gaben, die er uns schenkt, durch die wir die
Kriifte erhalten zur Bewiihrung unserer Berufung zum Dienste
des Herrn. Um dies (ndmlich die Vollmacht Christi, seine Gaben
ohach frei erhaltender Willkiir verschieden zuzumessen“?) zu
erhirten, weist Paulus hin auf Ps. 68, 19. Diese Stelle fasst er
als Weissagung auf Christus, den kommenden Messias und
Sieger iiber die Feinde Gottes, auf und weist damit selber noch
einmal auf Christus als den einzigen wahren Grund nicht nur
der Kirche, sondern auch alles kirchlichen Lebens hin. Es kommt
uns hier nicht darauf an, ob Paulus, als er diese Stelle aus
dem alten Testament heranzog, zunichst nur dies sagen wollte :
auch aus der Psalmstelle ist ersichtlich, dass Christus die Gnade
nach freiem Ermessen erteilen konnte. Wesentlich ist fir uns hier

") Vgl. Ewald, Kommentar zum Epheserbrief 187.



— 219 —

ausserdem, wie hier von Christus dberhaupt eben im Hinblick
auf seine Macht, seine Gnadengaben mitzuteilen, vom Apostel
gesprochen wird. Dies lidsst sich schon dadurch rechtfertigen,
als Paulus hier unwillkirlich viel mehr tiber Christus aussagt,
als fiir seinen ,Beweis“ notig wire. In seinem Zitat von Ps. 67,
19, heisst es: ,Er fuhr hinauf zur Hohe und erbeutete Gefangene,
Gaben gab er den Menschen“?!). Der Apostel weist damit hin
auf die entscheidende Befreiungstat Christi an der ganzen ,ge-
fangenen“, d. h. Siinde, Tod und Teufel verfallenen Welt, die
vollbracht wurde mit seiner Erhshung. ;;Denn — so sagt Calvin
zur Stelle — das ist der grosste Triumphzug, den Gott ausge-
fihrt hat, als Christus, nachdem er die Stinde besiegt, den Tod
tiberwunden, den Satan in die Flucht geschlagen hatte, in herr-
licher Weise in den Himmel erhoben wurde, um als ein ruhm-
gekronter Herrscher die Gemeinde zu regieren. Schon Irenéus
sagt &ic émdalw 1oV amovrodixol xneiyuaros 83 (Ubers. v. Ter-
Mekerttschian und Ter-Minassiantz S. 44 — bei Dibelius 61) unter
Gefangenen meint er nur die Vernichtung der Herrschaft der
emporerischen Engel. Das steht im Einklang mit Phil. 2, 10,
und Col. 2, 15, wo ebenfalls von dem Triumphe des erhthten
Christus tiber die Geister die Rede ist. Der, der aber solcher-
massen aufgefahren ist, so sagt Paulus, kann kein anderer sein
als der, der auch hinabfuhr zu den Niederungen der Erde —
eben Christus. Es kann sich hierbei nur um die Menschwerdung
Christi — seine Herablassung zu den Menschen in Menschen-
gestalt handeln (und nicht etwa nur um den ,Descensus ad in-
feros“). Sehr schon iibersetzt Luther ,Er“ ist ,hinunter ge-
faren in die untersten orter der Erden“ ') und betont im Zu-
sammenhang damit die Echtheit und Ganzheit der Mensch-
werdung Christi. Christus ist bis in die dunkelsten Winkel des
Menschseins, bis in das allertiefste Elend und den schwersten
Jammer und die ganze Not des menschlichen Daseins hinein-
gedrungen und hat diese ganze Last auf sich genommen, ,das
ist — wir lassen Luther selber reden? — Er ist der aller
unseligst und verachtest Mensch angesehen gewest, wie

) Die deutschen Zitate nach dem Kommentar von M. Dibelius im
Handbuch z. N. T, Bd. 12, 2. Aufl., Juli 1927.

%) Gerade diese Gedanken haben nach Luther besonders wieder Hamann,
Kierkegaard und der jlingere Blumhardt wieder aufgenommen.



— 220 —

Esa. LIII. (2, 3) geschrieben stehet, Er hatte keine gestalt noch
schone etc.“ .

Darum hat Er nicht tieffer herunter komen mugen, ist auch
kein Mensch auff Erden so tieff gedemiitiget und herunter ge-
faren als Er, Auff das ja das wort S. Pauli, Er ist herunter ge-
fahren’ fest bestind und war bliebe. Denn er hat sich ins aller-
tieffeste herunter gelassen unter das Gesetz, unter den Teufel,
Tod, Sind und Helle, Das ist, meine ich ja, die letzte und
unterste tieffe. Darumb foddert dieser Spruch, das diese Person,
so in die Hohe gefaren, zuvor hernider gefaren ist und deshalb
nicht allein warer ewiger Gott von ewigkeit vom Vater, son-
dern auch warer natirlicher Mensch von Maria der Jungfrawen,
da die zeit erfillet war, geborn sey ...

... Weil es aber unmiglich war, das seine Seele (wie
S. Petrus ct. II. [34] sagt) solt in der Hellen gelassen werden
und sein Fleisch die verwesung sehen, must er aus dieser tieffe
und tod wider in die Hohe faren, das ist, zur rechten Hand
Gottes. Nicht tieffer denn die Helle, nichts héhers denn die rechte
hand Gottes. Beides hat er versucht, beides werden wir auch
lernen und versuchen mussen. Aber wir haben den forteil, das Er,
der Durchbrecher, Mich. II. (12) fur uns hinauff gefaren ist,
die Bane gebrochen und richtig gemacht, das wir im frdlich,
so wir anders an ihn gleuben, nach faren kénnen“. So Luther
in einer Himmelfahrtspredigt vom Jahre 1527 (W. A. 23. Bd,,
702—704). Indem Christus das Gefingnis des Todes gefangen
nahm, hat er uns, die dem Tode verfallen waren, das Leben
gegeben.

Paulus fasst nun Herablassung und Erhéhung nochmals in
den Worten zusammen: ,Er fuhr hinab und er fuhr empor iiber
alle Himmel.“ Dazu bemerkt der Reformator (Luther) tiefsinnig,
ganzim Sinne des Kirchenvaters (Athanasius): , Mit diesen kurtzen
worten ,Du bist in die Hohe gefuren‘ etc., zeigt der Prophet
[resp. der dies aus seinen Worten folgernde Apostel] an, das
die Person, Christus, warer Gott und Mensch sey“ (a. a. O. 702).

Nun heisst es aber: Er fuhr hinab und er fuhr hoch empor
tber alle Himmel, auf dass er das All erfille. niva mAnedon vd
ndvra.* Gemeint ist doch offenbar durch das Absteigen und
Aufsteigen habe Christus die ganze Welt, die untere wie die
obere ,erfiillt“, in Besitz genommen. Kraft solcher Machtfiille
hat er nun wahrlich auch die Macht, Gaben zu geben, soviel



— 221 —

er will und wie es ihm beliebt. Es ist ganz richtig, wenn iltere
reformatorische Theologen den Satz so auslegten, Christus erfiille
nun eben die ganze Welt, geistig — so denkt Calvin, im Sinne
geistig-leiblicher Ubiquitit — die orthodoxen Lutheraner. Luther
sagt: ,Er hats alles durchwandelt, auff das er alles einneme
und wie St. Paulus sagt, alles erfillete, Er wil und mus an
allen drten sein“ (a. a. O.).

Was uns hier wichtig ist, ist dies, dass Christus aus solcher
Fiille heraus — aus seiner wenn auch noch verborgenen, so
doch faktischen Herrschaftsstellung ibér die Schopfungsallein-
heit, die er, wie gesagtist, inihrer Gesamtheitertiillt, zum Zwecke
der sichtbaren Verwirklichung seines Heilsplanes die sichtbare
Kirche, seine Kirche, schafft und lebendig erhélt kraft der schon
vor der Schopfung der Welt in ihm lebendigen ,Idee“ der Kirche.

Die Gaben seiner Gnade werden denen zuteil, die er
beruft (V. 1). Wir wenden uns damit zuriick zu V. 1. Diese
Gaben Christi haben fir die, die ihrer wert erachtet sind, ver-
pflichtenden Charakter. Der Apostel geht mit diesen Erorterungen
iber zu ,paréinetischen“ Ausfihrungen. Der Christ oder besser
die Kirche hat mit den verliehenen Gaben zu wuchern als mit
einem anvertrauten Pfunde. Die Gabe wird zur Aufgabe. Hier
handelt es sich von vornherein in keiner Weise einfach um
das, was dem Menschen von Natur, von Geburt an gegeben
ist, irgendwelche gliickliche, vielverheissende Anlagen seines
Naturells, also auch nicht um eine in ihr etwa begriindete
,Freiheit* (die als ein zweites und anderes neben die Gnade
triite im Sinne des Synergismus!); sondern hier handelt es sich
um Gaben bzw. Aufgaben, die nur durch die Kirche und in
der Kirche dem glidubigen und also getauften Christen gegeben
sind. Es darf nicht vergessen werden, dass das, was den Christen
zum Christus macht, immer wieder nur Christus selbst ist und
nichts anderes. Gleichsam die Atmosphire, das Kraftfeld, wo
dies allein moglich ist und wirklich werden kann, ist die in
Christus begriindete Kirche. An sie, an den sichtbaren Leib der
christlichen Gemeinde, d. h. an in Christo ,Berufene“ und in
ihm Getaufte, wendet sich der Apostel mit der Ermahnung,
,wiirdig der Berufung® zu wandeln, ,in aller Demut und Sanft-
mut, in Langmut, einander in Liebe“ zu ertragen und ,mit
Fleiss die Einheit des Geistes“ zu bewahren, . (verbunden) durch
das Band des Friedens*.



— 222 —

Was an diesen Ermahnungen dem Apostel offenbar ganz
besonders am Herzen liegt, ist die Aufforderung zur Eintracht
in gegenseitiger Liebe. Voraussetzung zu deren Verwirklichung
ist die Demut; sie bewahrt uns vor einer Selbstzufriedenheit
und einem Stolze, die immer Hauptanlisse zu Zwietracht und
Spaltungen in der christlichen Kirche wurden, zu Sektierereien
aller Art. — Die Sanftmut weiterhin ermdéglicht es uns, gerade
alle moglichen Gegensiitze, die bestehen moégen unter Christen-
leuten, zu iiberbriicken, gerade dadurch, dass sie uns die Kraft
gibt, den andern, unsern Néchsten als solchen anzuerkennen,
und uns davor bewahrt, allzu voreilig sich in Stolz und Trotz
ihm gegeniiber zu verhéirten und Briicken abzubrechen. Demut
und Sanftmut sind durchaus keine ,negativen“ Eigenschaften,
sondern die uns allen von Gott verliehenen Kriifte, die es uns
allein erméglichen, den konkreten Daseinsanspruch, d. h. die
Freiheit des Geistes unseres Nichsten ernst zu nehmen und
sogar zu erfiilllen — und ihn nicht im Sinne eines geistigen
Imperialismus zu vergewaltigen oder von uns zu stossen. , Wer
die Kraft demiitiger Mdssigung besitzt, wird auch den Briidern
vieles verzeihen und vieles an ihnen tragen® (Calvin). Nirgends
tritt uns ein solcher Geist der Demut und Sanftmut, der gerade
fahig ist, das Herz des Bruders durch Vergebung zu finden und
sich zu erhalten, so stark entgegen, wie in der ostlichen, der
russischen Kirche — ich denke da vor allem an Dostojewskij
(Idiot, Aljoscha, Staretz Zosima). Demut und Sanftmut tragen
in sich ‘die Langmut und sind die Wegbereiter und Erhalter
des Friedens. Eine wahre christliche Gemeinde ist nur da vor-
handen, wo eine Einheit des Geistes herrscht, die beseelt ist
durch gegenseitiges sich Tragen in Demut und Sanftmut.

Aber solche Einheit unter Christen ist nur moglich kraft
des einen festen Grundes, auf dem sie ruht. Das hat der Apostel
in den hinreissenden und beziehungsreichen, ganz und gar
liturgisch klingenden Worten ausgedriickt: ,Ein Leib, ein Geist
— eine Hoffnung ist’s ja auch, zu der ihr berufen — ein Herr,
ein Glaube, eine Taufe; ein Gott und Vater aller, der da ist
iber allen und durch alle und in allen.* Das ist, wenn auch
nicht sehr leicht erkenntlich, eine trinitarische Formel —
gleichsam in steigendem Dreiklang vom Geist —, der die Einheit
des Leibes Christi, der Kirche, verbiirgt und zugleich die gegen-
wirtige Biirgschaft fiir die Erfillung der christlichen Hoffnung



— 223 —

darstellt, iiber Christus den Herrn, den Grund und Inhalt
unseres Glaubens und unseres durch die Taufe verbiirgten
Christseins, zu Gott, dem Vater, in dem schliesslich als dem
Alleinen die ganze Kirche ruht und west. Stirker, voller,
verpflichtender kann die Einheit der Kirche nicht betont werden
als in diesen Worten. — Welche ernste Mahnung an die zer-
rissene Christenheit! Welcher Schmerz fiir alle, die ange-
sichts ihr diese Worte zu Herzen nehmen! Diese Worte konnen
uns aber auch ein ganz Kkonkreter Wegweiser sein, im Be-
mithen um Verwirklichung der Einheit der christlichen Kirche
— wenn nicht dusserlich-organisatorisch — so doch was viel
wichtiger ist, im Sinne einer Einigung im Geiste.

Denn diese Formel weist uns ja schon hin auf den zentralen
Gehalt des christlichen Glaubens, d. h. die zentralen Grundlagen
jeder wahren christlichen Kirche. Da ist einmal — wie gesagt
durch das Ganze der Formel ausgedriickt — das Bekenntnis
zum dreieinigen Gott, dann im Mittelpunkt des apostolischen
Spruches die Betonung der einen Taufe. Die eine Taufe auf den
Namen des dreieinigen Gottes, sie ist ja die von Gott selber
durch Christus eingesctzte unerschitterliche objektive Biirgschaft
unser aller Christsein — unseres Gottes-Kindseins — unserer
aller Zugehorigkeit zur einen Kirche Jesu Christi (una sancta
ecclesia). In ihr und mit ihr und durch sie sind wir eben von

Gott selber — und nicht durch irgendeinen nur subjektiven
Willensakt — berufen zur Kindschaft Gottes. Mdgen wir in
vielem andern Sinnes sein — die Angehérigen verschiedener
Konfessionen —, die gleiche eine Taufe als Ausdruck eines

von dem einen Gott geschiitzten Glaubens mahnt uns doch
immer wieder an den einen gemeinsamen Herrn und Heiland
und seine eine Kirche und sagt uns damit doch immer wieder,
dass wir, bei aller organisatorischen Trennung in verschiedene
Kirchen, von ein und demselben Herrn, unser aller Heiland,
zu einer Kirche berufen sind. So zeugt mit einer unmissver-
stiindlichen Deutlichkeit die eine Taufe von der einen Kirche
in den verschiedenen Kirchen. Das ist uns eine ernste Mahnung,
aber zugleich auch ein grosser Trost; denn in ihm und fir
ihn sind wir dann vielleicht wohl eins, wenn wir fiir uns
selber und unter uns auch uneins sein mogen.

Einheit der Kirche bedeutet aber, gerade weil sie lebendige
Einheit eines Organismus ist, nicht Einerleiheit. Darum gibt



— 224 —
¢

es einer Mannigfaltigkeit der Aufgaben der Kirche entsprechend
eine Mannigfaltigkeit von Gaben, die Christus den Seinen
aus seiner Fiille verleiht. Gerade damit der Leib Christi, die
Kirche eine bleibe, d, h. ein geordnetes Ganzes — eine Allein-
heit, gleichsam ein Abbild oder besser ein Vorbild der alleinen
Schopfung des einen Gottes, muss es in ihr gesonderte Auf-
gabenkreise — Amter geben, die den besonderen Gaben, die
der Herr den Seinen gibt, entsprechen. Jede besondere Gabe
wird zur besonderen Aufgabe. Aber alle dienen demselben einen
Ziel: dem Dienst der einen Kirche, zur Verbreitung einerlei
Glaubens und Erkenntnisses des Sohnes Gottes? Damit kommen
wir zu den wichtigen Versen 11 ff. Es heisst: ,Und er gab
(#Ywxev) (nun) manche als Apostel, andere als Propheten, andere
als Evangelisten, andcre als Hirten und Lehrer, die Heiligen
zum Dienste zu bereiten“ (wgos vov xuzdoriouov oy ayiov &ig
Zoyov diaxovieg — also genauer: zum Werke des Dienstes). Mit
diesem é&gyov (axovias ist offenbar der Aufgabenkreis der Hei-
ligen, d. h. der Gemeinde und nicht der besonderen ,Amttriger*
gemeint. Deren ,Amt" ist die Zubereitung der Gemeinde zu werk-
tatiger Dienstleistung, d.h. zur Ausiibung ihres Berufes als
Christen. Den Gesamtinhalt und zugleich den theologischen Sinn
der ganzen Stelle hat Calvin!) sehr gut dahin zusammengefasst:
yDas Evangelium wird durch bestimmte Menschen verkiindigt,
die zu diesem Amte berufen sind. Diese Ordnung hat Gott fest-
gesetzt, um dadurch seine Gemeinde zu regieren, damit sie in
der Welt unversehrt erhalten bleibe und endlich sicher zu
ihrer Vollendung komme. Freilich konnte es verwunderlich
scheinen, dass Paulus Amter aufzihlt, wo man eigentlich eine
Rede tiber die Gaben des heiligen Geistes erwartet. Aber wenn
Gott Menschen in seinen Dienst beruft, so verbinden sich damit
unverweigerlich seine Gnadengaben. Setzt Gott Apostel und
Hirten ein, so iibertrigt er ihnen nicht nur ein #usseres Amt,
sondern riistet sie zugleich mit den nétigen Kriften aus, ohne
die sie ihr Amt nicht in rechter Weise verwalten koénnen. Wer
also von Gott selbst zum Apostel eingesetzt ward, hat nicht
nur einen leeren Titel, sondern auch Vollmacht und Kraft
empfangen !).“

") Calvin: Auslegung der Heiligen Schrift in deutscher Ubersetzung,
Bd. 13, 8. 158. Vgl. Corp. reform. Calvin, Bd. 51, col. 196.



— 226 —

Mit Calvin und den Reformatoren, die sich darin durchaus
im Einklang mit der altkatholischen Tradition befinden, méchten
wir zunichst zwei Punkte besonders hervorheben aus den Worten
des Apostels:

1. Es gibt ein besonderes kirchliches Amt, das von Gott
resp. Christus selber eingesetzt ist, das in besonderer Weise
nach verschiedenen Seiten den besonderen Auftrag hat, Christi
Vermichtnis an die Menschen zu verwalten und lebendig zu
erhalten, insbesondere zur Ausrichtung seines besonderen Auf-
trages an die Menschen, seines Evangeliums, der Verkiindigung
des Wortes Gottes, und zugleich zur Reinhaltung der evange-
lischen Wahrheit und Lehre.

2. Dieses Amt ist nicht einfach eine bureaukratische mensch-
liche Institution, eine psychologische oder soziologische Grosse,
sondern ist von Gott eingesetzt und mit besonderen Gnadengaben
versehen, so wie fiir jeden einzelnen Christen die Taufe auch
nicht nur eine #dussere Zeremonie, ein subjektiver Brauch oder
gar eine Widerspiegelung des seelischen Zustandes des Gliu-
bigen ist, sondern eine gottliche Realitiit darstellt, die ihn tat-
siichlich in ein neues Verhiltnis zu Gott versetzt und ihm,
dem Gliubigen, die Kraft zu einem neuen in Christus gegriin-
deten und von Christus fir uns festgehaltenen Leben gibt.

Ist die Kirche ,die Mutter, so einen jeglichen Christen
zeuget und triigt durch das Wort Gottes“ '), kraft des in ihr
lebendigen heiligen Geistes, so ist das kirchliche Amt das ord-
nungsgemiisse von Gott selbst eingesetzte und mit seinen Gnaden-
gaben gesegnete Mittel, dieses Christen zeugende und tragende
Werk der Kirche zu leiten und zu fithren. Das Amt ist berufen,
itber die Kontinuitit der Ausrichtung des Wortes Gottes an den
Menschen zu wachen, ja jene selber in dieser Welt der Ver-
ginglichkeit, soweit dies in menschlichen Kriften steht, zu
garantieren. Die Triger des Amtes konnen dies aber nur tun
als Glieder eines lebendigen Organismus, d. h. der Gesamtheit
der Kirche, der Gesamtheit der Gliubigen.

Die lebendige Vieleinheit und potentielle Alleinheit der
Kirche ist, wie wir noch deutlicher sehen werden, die Voraus-

1) Grosser Katechismus. Vgl. Theodosius Harnack: Die Kirche. S. 6.
Ahnlich ist fiir Calvin die Kirche die gemeinsame Mutter aller Frommen,
die sowohl Konige als Untertanen in dem Herrn gebiert, nihrt und lenkt. —
Und das geschieht eben durch das Amt.



— 226 —

setzung und zugleich Hauptgegenstand der Sorge des kirch-
lichen Amtes. Was bedeutet aber in Wahrheit solche Einheit
der Kirche? Die Einheit der Kirche ist immer schon vor der
Vielheit ihrer Glieder da — das ist sehr tief und wahr und
bedeutsam ausgedriickt in dem russisch-orthodoxen Begriffe der
,Sobornost’* (zugleich Katholizitat und Konziliaritit). Die Kirche
ist eine, weil sie Gottes, des einen Gottes, Kirche ist — sie ist
aber zugleich eine Vielheit, weil Gott ja ein Gott fiir viele —
ja der Gott aller ist; er ist ja Schépfer und Erléser des
Weltalls. Das Prinzip der Gemeinschaft der Kirche, der sobor-
nost” geht jedenfalls immer je irgendeinem Willen eines ein-
zelnen oder auch verschiedenen Willen einzelner voraus. Ihre
Verschiedenheit, die sie haben als unterschiedliche Menschen,
wird zur Einheit in der Verschiedenheit, dadurch dass sie, durch
das eine Wort Gottes berufen und an es glaubend, zur einen
Kirche gehoren, zu einer Kirche, die ihnen selber, ihren
Willensrichtungen, immer schon vorausgeht und die sie kraft
ihres individuellen Willens, ihrer Strebungen und Ziele niemals
selber konstituieren, etwa wie eine Anzahl von Menschen einen
Verein bilden kraft eines gemeinsamen Beschlusses oder auch
wie ein Volkskorper eine staatliche Gemeinschaft bildet kraft
der volonté générale oder auch dank ihres gemeinsamen Blutes.
Solche soziologische Gebilde sind immer Produkte einer Vielheit.
In der Kirche ist umgekehrt die Vielheit ein Produkt der Ein-
heit. So ist die Kirche eine Vieleinheit — ja letztlich ihrer
Bestimmung gemiiss eine Alleinheit?).

) Vgl. dazu S. Bulgakov in ,Das Selbstbewusstsein der Kirche“, Orient,
und Okzident, Heft 3, 1930, S.7: ,Die Kirche als Leib Christi, lebendig
durchwaltet vom heiligen Geist, ist die hdochste, die wirklichste Wirk-
lichkeit in uns selber, die wir in unserem kirchlichen Sein fiir uns selber
erlangen mogen, und wenn das kirchliche Sein an der Uberwindung des
persénlichen Isoliertseins erkannt wird, so ist damit wiederum unterstrichen,
dass Kirchlichkeit sobornost’ bedeutet, ein Eingegliedertsein in das wahre
universelle Leben des Leibes Christi, ein Eintauchen in die unausschopf-
baren Tiefen des gottmenschlichen Lebens. Die Kirchlichkeit als sobornost’
ist rational nicht zu erfassen und zu bestimmen, offenbart sie sich doch
erst jenseits der Grenzen aller Reflexion, alles isolierenden Denkens. Sie
ist jedem Individuum transzendent, obwohl sie fiir dass: lbe, sobald es Mit-
glied der Kirche geworden, zur imminenten Wirklichkeit wird. Sobornost’
ist wesenhafte Wahrteit, wesenhafte W ahrheit ist sobornost’®, und S. 5: ,In
der sobornost’ als Katholizitiit lebt jedes einzelne Glied der Kirche wie auch
die Gesamtheit der Glieder in der Einheit mit dem Ganzen der Kirche,
jener ,unsichtbaren Kirche', die, in unuuterbrochener Verbindung mit der



— 227 —

Paulus spricht nun in Aufzéihlung der kirchlichen Amter zuerst
von Aposteln; sie sind das erste Werkzeug des Auferbaus der
Kirche. Sie sind schon von Christus selber ausgewihlt worden,
zur Fortfithrung des von ihm faktisch begonnenen Werkes der
sichtbaren Kirchengriindung als die ,Sdulen“ (die Zwdlfe und
dann Paulus). Sie sind die eigentlichen Griinder der christlichen
Gemeinden und damit der einen Kirche kraft ihres besonderen
apostolischen Auftrages und nehmen darum eine besondere
Autoritiitsstellung ein !).

N

Den Aposteln sind die Propheten beigegeben, mit besonderen
Charismen ausgestattete Gliubige. Sie sind nicht Triger
eines bleibenden geordneten Amtes im strengen Sinne des
Wortes; von ihnen gilt ganz und gar: ,der Geist wehet, wo er
will4, sie sind in ecinem besonderen Sinne Wissende um die
Geheimnisse des Willens und des Heilplanes Gottes (vgl. 1 Kor.
12 und 14, Ap. Gesch. 13, 1, 15, 32 usw.). In neuerer Zeit
entspriichen ihnen etwa einzelne Startzen der russischen Kirche
oder auch der éltere Blumhardt.

Es folgen die Evangelisten (nur noch zweimal, Tim. 4, 5, und
Apg. 21, 8, genannt). Sie sind oftenbar berufen, das Werk der
Apostel ergiinzend und ausbauend, das Evangelium zu ver-
kiindigen, auszubreiten und in den Herzen der Gemeinden zu
stirken.

Dann die ,Hirten und Lehrer* (mit den zwei Ausdriicken
sind dieselben Personen gemeint). Sie sind die Vorsteher der
Gemeinden, die woso3vregor und énioxomor. Wichtig ist die Hervor-
hebung ihres Amtes als Lehrer; sie haben also vor allem fir
die Vertiefung und Festigung der wahren Glaubenserkenntnis
zu sorgen und iiber die Aufrechterhaltung der reinen Lehre zu
wachen.

Sie alle, die Triger besonderer Gaben und Aufgaben, haben
also vor allem zu arbeiten an der ,Erbauung des Leibes Christi“.

sichtbaren stehend, deren Fundament bildet. Folglich ist der Begriff der
Katholizitiit hier nicht nach aussen, sondern nach innen gekehrt. Und als
katholi~ch erscheint ein Glied der Kirche insoweit, inwieweit es sich in der
Einheit mit der unsichtbaren Kirche und somit in der Wahrheit wesend
befindet.“

1) Vgl. dazu darin iibereinstimmend: S. Bulgakov: Svjatje Petr i Joan,

dva prvoapostola (Die HI. Petrus und Joh.,, die Urapostel), Paris 1926, und
K. L. Schmidt: Die Kirche des Urchristentums, Tiibingen 1927.



— 228 —

Ganz besonders legt ihnen der Apostel die Aufgabe ans Herz,
sie hiitten tdtig zu sein im Sinne der Verwirklichung ,der Ein-
heit des Glaubens und der Erkenntnis des Sohnes Gottes“, die
nur dann verwirklicht, d. h. wahrhaft ,ausgereift” ist, wenn
die Gliubigen ganz und gar von der Fille Christi erfasst sind,
d. b. sie in sich zu fassen vermogen (so ist V. 13 woll zu erkliren).

Damit wird noch einmal klar betont, dass, wenn von Ein-
heit und oder auch nur von einem wahren Streben und Kémpfen
fir die Einheit der Kirche und fir die Erhaltung dieser Ein-
heit gerade mittels des Amtes ernsthaft die Rede sein soll,
die einzige Voraussetzung, der einzige Grund solcher Tiitig-
keit der in der Kirche lebendige, erhéhte Herr Jesus Christus
selber allein sein kann und nie und nimmer etwa eine Christi
einzige Vollmacht usurpierende kollektive oder monarchisch-
papale Hierarchie. Auch das Amt kann nie mehr als Werkzeug
des Wirkens Jesu Christi an seiner Gemeinde sein. Die Amts-
triger sind die Beauftragten der Kirche und Christi und nicht
souverine Beherrscher der Kirche — denn der Geist, der sie
innerlich bevollmichtigt, ist kein anderer als der in der ganzen
Kirche und in jedem Gliede derselben lebendige Geist und
nicht ein besonderer Geist; diese ist ja nichts anderes als die
je nach der Aufgabe geschenkte Gtabe des einen Herrn Jesu
Christi.

Das Amt kann sich darum, sofern es wahres Werkzeug
der Einheit der Kirche bleiben will, nie etwa zwischen Gott
und die Gldubigen stellen. Das widerspriche der sobernost’
der Kirche und dem allgemeinen Priestertum. Der Dienst fir
»die Einheit im Glauben und in der Erkenntnis des Gottes-
sohnes* hat zur Voraussetzung die lebendige Einheit von Amt
und Gesamtgemeinde im heiligen Geiste, d. h. im Glauben an
das Wort Gottes, demgegeniiber alle gleichmiissig zum Ge-
horsam verpflichtet sind, so dass der Amtstriger immer nur
als Beauftragter der ganzen Kirche fiir die Kirche sprechen
kann. Das wird in ausserordentlich bemerkenswerter Weise aus-
gesprochen in dem Sendschreiben des orthodoxen Patriarchen von
1849: ,Der Hiiter der Frommigkeit (d. h. aber der reinen Lehre)
ist bei uns der Leib der Kirche als solcher.“ Dazu sagt S. Bul-
gakov !) dies ist: ,das Volk selbst, das seinen Glauben unver-
MWahrt wissen will. Man darf nicht denken, dass das

') A. a. O. Orient und Okzident Nr. 3, S. 3.



— 229 —

Gehirn der Kirche, ihr Selbstbewusstsein, nur einem ihrer Glie-
der, nimlich der Hierarchie, die iber dem Leibe der Kirche
stinde und ihr die Wahrheit kundgibe, gehore. Die Hierarchie,
die iiber dem Volke, d. h. ausserhalb des Volkes, von ihr ge-
trennt steht, ist zur Kundgabe der kirchlichen Wahrheit nicht
mehr als das Volk fiahig, das sich von der Hierarchie trennt,
oder als der einzelne Mensch in seiner Isolierung, d. h. sie ist
dazu vollig unfihig. Sie erscheint in dieser Trennung und dieser
ihrer Entgegensetzung zur Kirche (ex sese) als ausserkirchlich
und unkirchlich, denn Kirche ist Einheit in der Liebe, und die
kirchliche Wahrheit wird nur kraft dieser kirchlichen Einheit
gegeben“. — Dann wird ausdricklich der pépstliche Primatsan-
spruch abgelehnt — ... ,Streng genommen ist das Erbe der
Geistesgaben, die der Kirche an Pfingsten geschenkt und durch
die Apostel auf ihre Nachfolger weitergeleitet wurden, auf die
ganze Kirche ausgedehnt“ ... In V. 16 wird von Paulus deut-
lich die Richtigkeit dieser ,sobornen“ — katholischen Wahr-
heit christologisch begriindet: Christus allein ist die bindende
Kraft des ganzen Leibes. Die Amtstriiger sind Triger des Amtes
nur Kraft ihrer Zugehorigkeit zu dieser Ganzheit der Kirche,
kraft des heiligen Geistes, der der Ganzheit der Kirche das
alleine Leben gibt. Das sichtbare Band der dynamisch-leben-
digen, sich immer im Aktus verwirklichenden Einheit ist die
Liebe (V. 16). Wohl kein Theologe hat die der Kirche wesent-
lich zugehorende Bedeutung der Funktion der Liebe in ihrer
Einheit mit dem Glauben und der Freiheit so ergreifend be-
tont, wie wiederum ein russischer Christ, der Slavophile Chom-
jakov, auf dessen Ecclesiologie ich hiermit ausdriicklich auf-
merksam machen mochte.

Mit dieser Erwihnung orthodoxer Theologen im Verein
mit den Reformatoren mdochte ich ganz prinzipiell meiner Uber-
zeugung Ausdruck verleihen, dass auch die protestantische Theo-
logie nur gewinnen kann durch ein liebevolles sich Versenken
in die Schiitze des Glaubens und der Erkenntnis, die die ortho-
doxe Kirche fir die Christenheit bewahrt und ihr vermittelt.
Nur auf diesem Wege kann wirklich fruchtbar und nicht nur
in abstrakten Redensarten und Liebenswirdigkeiten fiur die
sichtbare Einheit der Kirche des Orients und des Okzidents
gearbeitet werden. FrITZ LIEB.




	Das Amt als Ausdruck der Einheit der Kirche

