Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)

Heft: 4

Artikel: Heilsplan und Heilsverwirklichung nach Epheser 1,3-2,10
Autor: Gaugler, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404055

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 201 —

Heilsplan und Heilsverwirklichung
nach Epheser 1, 3—2, 10.

Referat, gehalten am 8. September 1930 an der ost-westlichen
Theologenkonferenz in Bern Y).

A

Wenn es als sicher gelten darf, dass der Apostel Paulus —
wenn er der Verfasser unseres Briefes ist — die Adressaten-
gemeinde resp. -gemeinden weder begriindet noch persénlich
nither gekannt hat, so darf doch aus diesem Resultat kein
Schluss gezogen werden auf den Erkenntnisstand der Leser.
Ich wage es deshalb, von der Beobachtung auszugehen, dass
im Epheserbriefe nicht Neubekehrte angeredet sein konnen,
sondern solche, die dazu herangereift sind, tiefer in die Ge-
heimnisse des verwandelnden Handelns Gottes eingefiihrt werden
zu konnen. Der locus de ecclesia ist, wie in der Lehrentwicklung
der Kirche, so auch in der Mitteilung der primiren Zeugen,
nicht einer der Anfangssiitze, sondern einer unter den schlies-
senden. Der Epheserbrief ist aber, wie immer man sich in der
Autorfrage zu entscheiden gezwungen sieht, dadurch gekenn-
zeichnet, dass er mit Gemeinden paulinischer Grundart von
der Kirche spricht. Allerdings muss sofort néither umschrieben
werden: nicht so, wie in der Dogmatik der locus de ecclesia
behandelt werden muss, sondern alles wird erfasst vom pri-
miren Subjekte des Schopfungs- resp. Neuschopfungsaktes
Gottes her, der sich in der Schaffung der Kirche vollzieht.
Es ist also gesprochen von dem Beschluss und dem Handeln
Gottes, die die Kirche begriinden, nicht von nachdenklichen
Bestimmungen iiber die bestehende Kirche. So oder so tragen
die Mitteilungen des Verfassers den Charakter des offenbarenden
Aufzeigens bisher verhiillter, nicht vollerkannter Vorgiinge
jener Wirklichkeitswelt, die dem Blicke des irdischen Menschen
von vornherein entzogen ist.

1) Das Referat wird hier wortlich wiedergegeben, obschon einzelne
Wendungen nur fiir die Diskussion berechnet waren.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1930. 14



— 202 —

Von diesem vorher ersehenden Planen und der an der
Gemeinde wenigstens zum Teil ersichtlichen Ausfithrung der
Gedanken Gottes handelt der Abschnitt 1, 3—2, 10, der unserer
heutigen Besprechung zugrunde liegt.

Will man den ganzen Abschnitt einem einheitlichen Ge-
sichtspunkte unterordnen, so diirfte es fir den an der west-
lichen Exegese Geschulten nicht allzuferne liegen, bei dem
Forscher einzusetzen, der Epheser 1 in aussergewdhnlich nach-
driicklicher Weise in den Vordergrund der Diskussion geriickt
hat, und weiterhin von einer Analyse des Begriffs auszugehen,
der ihm Anlass zu dieser Auswertung des ersten Epheserbrief-
kapitels wurde. Der Schrifttheologe Johann Albrecht Bengel
stellt den Begriff der oixorouie (1,10) in dieser Weise ins
Zentrum seiner gesamten, ausgesprochen biblizistischen Theo-
logie. Er stellt ihn, verallgemeinert als die oixorouic J:0d iiber
alle sonst etwa in dieser Weise als iiberragende Ordnungs-
begriffe verwandten Termini, also tiber den Begriff des foedus,
den Coccejus zentralisierte, tiber den Begriff des testamentum,
ja tber den des Gottesreiches oder gar den am &rgsten miss-
verstandenen der Gotteskindschaft ).

Er fasst ihn als Offenbarungsveranstaltung Gottes im um-
fassendsten Sinne. ,Okonomie“ ist ihm ,die dispensatio, die
Einteilung und Verwaltung des ganzen Weltlaufs, um ihn zum
Werke Gottes zu machen, in dem seine Herrlichkeit offenbar
wird“ 2). Der Begriff der oixorouie wird ihm so zu etwas wie einem
heuristischen Prinzip, einem Schliissel, der hundert verschlossene
Tiren aufschliesst. Tiiren welches Geb#dudes? mochten wir
fragen. Bengel misste antworten: die Kammern der Schrift-
wahrheit sind das zn erschliessende. Denn sein Interesse haftet
restlos an dem Unternehmen der moglichst weitgehenden Er-
offnung des Offenbarungswortes, der Schrift. Wie ihm dann aller-
dings unter der Arbeit der Untersuchung die Schrift selbst
wieder Glied in der Kette der durch die Schrift bezeugten
Offenbarungsvorginge wird, koénnen wir hier nicht verfolgen.
Es beschiftigt uns nur die Frage, wie weit Bengels Deutung
des oixovouie-Begriffs die Problemlage des Epheserbriefs zu
klaren dienlich ist.

) J. Winkelmann, Die Offenbarung, Dogmatische Studien, 1913, S. 450 £.
) Winkelmann, a. a. O. S. 405 f.



— 203 —

Rein historisch-exegetisch beurteilt, ist allerdings vorweg
festzustellen, dass Bengel Epheser 1,10 iiberfiillt. Dem Begriff
der oixovouic als solchem kommt weder im Epheserbrief noch
im neuen Testament iiberhaupt eine solch iiberragende Be-
deutung zu. Die Vokabel ofxovouia umfasst an unserer Stelle
sicher nicht so viel wie Bengel in sie hineinlegt. Da im ganzen
Abschnitt, dem Vers 10 angehort, vom schopferischen Denken
und Handeln Gottes die Rede ist, ist von vornherein anzu-
nehmen, dass orxoreuie ebenfalls auf ein Tun Gottes zu beziehen
ist. Der Ausdruck bezeichnet also das heilsgeschichtliche Wirken
Gottes und, wie die Genetive sagen, das fir die letzte Zeit, die
alle tbrigen zusammenfassende Endzeit, geplante Handeln. Es
werden also gerade durch den Begriff oixovouie«, der fiiglich
auch pluralische Verwendung finden konnte, die zeitlich ver-
schiedenen Handlungsweisen Gottes unterschieden. Rein von
Epheser 1 und einer sklavischen Exegese des Begriffs oixorvouie
aus, konnte dieser nie den iibergreifenden Sinn erhalten, den
ihm Bengel gibt.

Ist also Bengels Exegese ein Fehlgriff? Doch nur nach
ihrer weniger wichtigen Seite. Aufs Ganze der Erfassung von
Epheser 1 gesehen, bedeutet seine Auslegung ein Erreichen so
wesentlicher Einsichten, dass wir unsere Besprechung seines
otxovouie-Begriffs doch nicht als einen Umweg bewerten miissen.

Wenn wir von der speziellen Blickrichtung des Bengel-
schen Forschens absehen, so bleiben uns zwei Grunderkennt-
nisse als feste Resultate in der Hand, die wir fir die weiter-
fiilhrende Auslegung fruchtbar machen kénnen:

1. Der Gedanke der Heilsordnung: Gott verfolgt einen
bestimmten Plan. Er ist nicht so in die Geschichte einbezogen,
dass er selbst je von ihr iiberrascht und zu unvorhergesehenen
Wegen veranlasst wiirde, sondern die Weltgeschichte ist sein
Gedanke, sie ist letzterdings Heilsgeschichte.

2. Der Gedanke des iiberweltlichen Ziels: Das Ziel der
Heilsgeschichte ist nicht ein gesellschaftliches oder religioses
Ideal, weder individuelle noch iiberindividuelle Erfiillung mensch-
licher Bediirfnisse, sondern die Verherrlichung Gottes, die aber
die Offenbarung seiner Gnadenfiille ist.

Das sind fiir Bengels Zeit und besonders auch fiir den
Kreis, in dem er zum Teil personlich befangen bleibt, uner-



— 204 —

horte Einsichten. Sie beweisen einen Weitblick, der iiber die
ihm vorliegende, zeitgenossische Diskussion hinausweist.

Aber ein Moment vermissen wir auch sofort in seinen
Ausfithrungen, trotzdem es dem Wortlaut nach nicht fehlt. Das
ist die Erfassung der Bedeutung der Kirche innerhalb der so
erkannten Heilsgeschichte. Hier hat unsere exegetische Be-
sinnung einzusetzen und weiterzufiihren.

Wenn Bengel von der Kirche spricht, dann geht er nicht
von Einsichten aus, die ihm von seiner ‘Schriftexegese diktiert
sind, sondern er iiberlegt Lebenserfahrungen, die ihm seine
Verbindung mit dem Pietismus vermittelte. ir kommt von einer
durchaus individualistischen Frommigkeit her — nicht zum
urchristlichen Begriff der Kirche, sondern zu einem Gemein-
schaftsgedanken, der das Offenbarungswort iiber die Kirche
noch nicht erreicht. ,Bis dahin war ich fast nur allein ein
Christ“, sagt er von seiner Bekanntschaft mit A. H. Francke,
yhier aber lernte ich einsehen, was es um die Gemeinschaft
und Verbindung der Heiligen sei“ ). Nur deshalb, weil er auf
diesem Wege an das Problem der Kirche herankam, konnte
er in ihr bloss ,etwas Vorlidufiges, Interimistisches“ sehen 2).
Der Blick auf die empirische, verdorbene Kirche triibte ihm
den Blick fiir die Aussagen der Offenbarung iiber die Kirche.
Ihr Gréosstes sieht er darin, dass von ihr gilt: ecclesia scripturam
custodit ), — also in ihrem Zweck, nicht in ihrer Verwirk-
lichung an sich.

Diese Andeutungen miissen geniigen. Wir wollen ja nicht
Bengel deuten, sondern den Epheserbrief. Aber Bengels Ver-
sagen an diesem Punkt bei tiefsten Einsichten, wo es, wie er
so gerne sagt ,aufs Ganze“ geht, kann uns nur Ansporn sein,
mit schiirfster Aufmerksamkeit zu ergriinden, was iiber die
Kirche da steht.

Im Gegensatz zu der relativistisch-piadagogisch -soziolo-
gischen Auffassung, durch die der Pietismus die Kirche zu be-
greifen vermeint, und, wie wir gleich beifiigen missen, jede
Theologie sie allein zu umschreiben vermag, die von mensch-
lichen Voraussetzungen her an das Problem der Kirche heran-

) Gnomon, N.Ti, ed. octava, Stuttgart 1887, S. XIII; Winkelmann,
a. a, 0. 8. 429.

) Winkelmann, a. a. O. S. 431.

*) Gnomon, S. XIX; Winkelmann, a. a. O. S. 434.



— 205 —

tritt, steht die Kirche im Epheserbriefe da als ein Gegenstand
der Offenbarung. Was sie ist, wird nicht aus ihrer Erscheinung
oder ihrer Notwendigkeit erschlossen, auch nicht aus ihrer
Aufgabe abgelesen, sondern ,verkiindigt“. Dass eine christliche
Kirche — deren nihere Seinsweise in den spiitern Referaten
beleuchtet werden wird — sei, wird ebenso von jenseits der
menschlichen Erfahrung her mitgeteilt, wie, dass Christus sei
und was er sei. Das ist eine der Tatsachen, von denen aus-
zugehen ist. Eine religiose Zweckgemeinschaft konnte sich selbst
begreifen. Die Kirche empfingt ihren Begriff so gut wie ihre
Sendung durch apostolische Mitteilung. Das findet seinen
schiirfsten Ausdruck darin, dass die Kirche ,auserwiihlt* und
,vorher ersechen“ ist (1,4 und b), ,vor Grundlegung der Welt“
(4), das heisst: vor dem Akt, der das Umfassende schuf, hat
Gott sich vorgenommen, dieses Besondere, die Kirche zu schaffen.
Dadurch wird die Kirche als ein Erschaffenes aufgezeigt, das
nicht aus der Uberlegung und Absicht der Menschen ersteht,
sondern seinen Ursprung in Gott hat. Noch schirfer gefasst
liesse sich sagen: die Kirche konstituiert sich nicht aus den
einzelnen Menschen, die zu ibhr gelangen, sondern aus dem
Beschluss und der Wahl Gottes, der sie aus gerechtfertigten
Menschen schafft. Die Kirche ist ganz Gottes Werk. Und in-
sofern griindet sie im Uberirdischen, sie ist ein Wunder. Das
wird angezeigt in der Lokalbestimmung (3), die ihren Sitz an-
gibt. Sie ist &» roic movgariore, was auch, wenn man es mit
Recht im abgeblassten, technischen Sinne fasst, also einfach
mit ,im Himmel“ ibersetzt'), doch das Entscheidende Klar-
stellt, worauf es uns hier ankommt: sic ist ein himmlisches
Gebilde, das seinen Lebensstand erhilt durch himmlische oder,
wie ausdricklich gesagt wird, pneumatische Segnungen. Das
Hymnisch-Hyperbolische der Ausfihrungen diirfen wir hier,
wo es uns rein um die sachlichen Feststellungen geht, wohl
unbeachtet lassen.

Das ¢r Xowzp verschirft diese objcktivierenden Aussagen.
Ich glaube iberhaupt, dass die vielbesprochene Formel erst
im Zusammenhang mit dem Problem der Kirche ihre volle
Abklirung finden kann. Hier wird durch sie auch der Akt der

) M. Dibelius, Kommentar zn den Briefen an die Kol, Eph, und
Philemon, Handbuch zum N. T., herausgeg. von Lietzmann, 12, 2. Aufl, S. 44,



— 206 —

gvdoyie als nur in der gottlichen Person des Christus ermoglicht
aufgezeigt 1),

Was Vers 3 ortlich umschreibt, kennzeichnet Vers 4 in
geistlicher Beziehung. Die Kirche ist vorzeitlicher Setzung. Sie
ist nicht eine Zweckinstitution ad hoc, etwa die Antwort Gottes
auf das Versagen Israels, das ihn zu einer vorher nicht vor-
gesehenen Notwendigkeit veranlasste?), sondern sie ist von
Ewigkeit her, ,vor aller Zeit* in Christus auserwéhlt. Und
zwar ist sie nicht bloss abstrakt-programmatisch vorgesehen,
sondern in einem konkreten Liebesakt Gottes begriundet. (Das
&v ayany gehort zu diesem Vers?) und, was bei dem umstéind-
lichen Stil des Verfassers nicht unmdéglich ist, zu dem ent-
fernten sfsdsfewro. Auf keinen Fall darf es zum Infinitivsatz
gezogen werden).

Es ist fir unsere Untersuchung von grosser Wichtigkeit,
schon hier festzustellen, dass die hier gemeinte Auserwihlung
nicht Bevorzugung einzelner zur Seligkeit sein kann, sondern
sich auf die Kirche bezieht. Die Kirche ist die Erwiihlte. Sie
ist das primédre Objekt des pridestinativen Handelns Gottes.
Danach sind auch die Infinitivsitze zu deuten. Die Frage, ob
es sich hier um eine imputative oder durch ethisches Verhalten
zu erreichende Heiligkeit und Unstraflichkeit handle, ist sachlich
falsch gestellt. Diese Zweckbestimmungen sind Umschreibung
des Wesens der Kirche. Im Erwéhlungsakt ist diese Stellung
der Gemeinde im Verhiltnis zu Gott mitgesetzt. Dass aller-
dings der Rechtfertigungsgedanke des Apostels Paulus im
Hintergrunde steht, ist nicht zu bezweifeln, denn alle Néher-
bestimmungen, wie dass der Erwéahlungsakt év Xowori ermoglicht
ist, dass er aus der Liebe Gottes fliesst, bezeugen dies. In dem
Begriff des dxdéyso9ae sind auch schon die beiden Momente
enthalten, die uns spéter noch beschiftigen werden: die Be-
sonderung der Kirche aus dem Schopfungsganzen (€x) und ihre

1) Dibelius, a. a. 0. S. 45.

) Diese Deutung der urchristlichen Geschichte, die in der beachtens-
werten Schrift von E. Peterson, Die Kirche, mit grosser Eindriicklichkeit
vertreten wird, scheitert an den paulinischen Aussagen iiber die Pradesti-
nation der Kirche. ‘

’) Dibelius, a. a. 0. S. 46



— 207 —

Bestimmung zu einem bestimmten Dienste fir Gott, in seinem
Gesamtwerk (Medium)?1).

Der gottliche Charakter der Gemeinde wird auch daran
erkennbar, dass sie zu einer Stellung bestimmt ist, die in keiner
Weise erreichbar wire, ndamlich zur Sohnesstellung (5). Wieder
verweilt der Verfasser nicht bei einer Wesensbetrachtung der
Sohnschaft, etwa als einer Zustiindlichkeit des neuen Menschen,
Die bekannte Exegetenfrage, ob es sich um Adoption oder
wesenhafte Veridnderung des Menschen handle, ist vom Autor
aus gesechen, wenigstens an dieser Stelle, vollig entlegen, ja
geradezu storend. Denn die Sohnschaft ist auf jeden Fall eine
Erhohung, die sich in keiner Weise begreifen lisst. Dass Gott
das tut, was keiner hoffen oder gar beanspruchen kann, ist
gerade das, was der Apostel ins Licht ricken will. Dass er
handelt ganz nach dem Belieben seines Willens, nach seinem
Heilsplan ?), das festzustellen ist hier sein Anliegen. Diese
modYeois, die die Kirche begrundet, wird nicht nur in diesen
Einleitungssiitzen des Prodmiums betont, sondern sie steht, wie
Vers 11 zeigt, hinter allen Ausfiilhrungen unseres Abschnitts.

Es wére nun aber, und das ist das Richtige an der oixorouia-
L.ehre Bengels, ganz verfehlt, wiirde man annehmen, der
Apostel wolle den vollen Heilsplan Gottes mit diesem Plan zur
Schaffung der Kirche in eins setzen. Mit andern Worten: auch
im Epheserbrief ist die Kirche nicht das alleinige Objekt des
heilsgeschichtlichen Handelns Gottes. Ich kann mich dem Ein-
druck nicht entziehen, dass die Exegese des Epheserbriefes an
dem Mangel an Klarheit in der Unterscheidung der Aussagen,
die sich auf die Kirche und derer, die sich auf die Vollendung
der ganzen Schopfung beziehen, krankt. Im Hintergrund steht
so oder so noch jene eudimonistische Ekklesiologie, die in
der Kirche nur die Heilsanstalt zu sehen vermag, und zwar in
einem letzterdings doch sehr fragwiirdigen individualistischen
Sinne, die Heilsanstalt, die die einzelnen Glieder der Gemeinde
zur Seligkeit fihrt. So bewegt sich die Exegese von Epheser 1
gewohnlich in einem fatalen Halbdunkel: der Heilsplan Gottes
wird fast ganz auf die Kirche bezogen und die Kirche als die

1) J. Ch. K. von Hofmann, Die heilige Schrift neuen Testaments,
v, 1, 8. 9.

1) Siehe die Ubersetzung von Dibelius, a.a. 0. S. 46: ,Nach dem
Heilsplan seines Willens.



— 208 —

Gemeinschaft der zum Heil Berufenen gefasst. Hierr wird das
Verdienst Bengels um so grosser, als er hier seine eigenen,
pietistisch - individualistischen Voraussetzungen tberschreiten
muss. Er erkennt, allerdings ohne dem Begriff der Kirche ge-
recht zu werden, wie wir sahen, dass es in den Ausfiihrungen
von Epheser 1 um ,das Ganze“, das heisst aber um die Heils-
geschichte der ganzen Schopfung Gottes geht.

Wir miissen, um hier die Ubersicht zu gewinnen, auf Vers
10 vorgreifen. Die mgo'¥coic Gottes zielt auf eine Zusammen-
fassung des Alls, aller Geschopfe Gottes der obern und der untern
Welt in Christus, auf das avexsgalawioaodar ra mwérve év @
Xoworg hin. Der Begriff des evaxspadawovy ist nicht von xsgeadlr,
sondern von =xegdlciov abzuleiten, Im erhohten Christus soll
endgeschichtlich alles Geschopfliche seine Zusammenfassung,
seine einheitliche Vertretung finden. Schiirfer gefasst: Christus
ist der Erloser des Kosmos. Ohne ihn bliebe alles getrennt von
Gott. In Christus aber wird in der Vollendungszeit wieder alles
seine Beziehung zu Gott zurlickerhalten, Christus ist — mit
ausserpaulinischer Terminologie zu reden — der Vermittler
der einheitlichen und umfassenden Gottesherrschaft, die von
Gott fiir den abschliessenden Aon vorgesehen ist. Hier ist die
Ausweitung der christologischen Aussagen auf den Kosmos im
umfassenden Sinn vollzogen, aber zugleich Christologie und
Ekklesiologie sorgfiltig unterschieden, wenn auch nicht ge-
schieden. Aber festzuhalten ist hier vorerst: die Kirche gehort
zum Heilsplan Gottes, sie ist ein Teil dieses Planes, aber der
Heilsplan Gottes bezieht sich nicht nur auf die Kirche.

Aber was soll dann die Kirche?

Die Schilderung ihrer Situation nimmt in der ,Danksagung“
und ,Fiirbitte* des Epheserbriefes einen so breiten Raum ein,
dass das geriigte Ubersehen wohl verstindlich ist. Aber es
muss sich, wenn die eben erorterte Auffassung richtig ist, auf-
zeigen lassen, dass diese Schilderung nicht die ganze Heils-
wirklichkeit umfasst, die im Heilsplan vorgesehen ist, sondern
tiber die Kirche hinausweist. Ich werde versuchen, diese Sach-
lage in den Schlussfolgerungen aufzuhellen und bereite diese
vor durch eine kurze exegetische Erorterung der einzelnen
Abschnitte, die noch nicht niher besprochen wurde. Aus
logischen Griinden kehre ich die Reihenfolge bei der Behand-
lung um,



— 209 -—

Ich beginne mit dem Abschnit 2,1—10. Die Kirche wird hier
geschildert als ein neues Geschopf Gottes (mofpue — x1109evieg
&r Xowor “Iycov, 2,10), das zu bestimmten Aufgaben geschaffen
ist. Der Akzent liegt auf dem Wundercharakter dicser zweiten
Schopfung. Aus dem Todesstand, der durch den verhédngnis-
vollen Gehorsam gegen die gottfeindliche Macht Satans herbei-
gefihrt wurde, hat sie Gottes Machthandeln herausgerettet.
Die krasse Schilderung der Knechtschaft der Ungliubigen unter
diesen Beherrscher boser Engelmiichte, der seinen Sitz in den
untersten Riumen der obern Luftschicht, der untersten Wohnung
im himmlischen Bereich hat und von hier aus die Menschen
unter seinen gottentfremdenden Einfluss bannt (2), dient also
nicht dazu, das Verhalten der Gliubigen, etwa ihren
Glauben in ein ehrendes, abhebendes Licht zu stellen, sondern
umgekehrt: ihre ohnmiichtige Solidaritit mit der gesamten
Todeswelt wird hervorgehoben, um das vollig unerklirliche,
alle Erwartung tbersteigende Wunderhandeln Gottes an ihnen
in die volle Beleuchtung zu ricken. Er, Gott, hat aus Kindern
des Zorns, Kinder der Liebe gemacht. Die Schaffung der Kirche
ist der Erweis seiner alle menschliche und englische Erkenntnis
und Erwartung tibersteigenden ayc¢ay (3—5). Die parenthetische
Bemerkung ycoui éore veopousrar (H, wieder aufgenommen in 8)
trifft den Kernpunkt der Ausfihrungen. Auch das die nivrewc
sagt nicht, dass immerhin von des Menschen Seite aus auch
noch eine entscheidende Tat nétig sei, sondern schliesst in
echt paulinischer Reinlichkeit jedes éoyaltadar aus. yxiuot: und
nmiotg konnen nur als die zwei Seiten einer Aussage verstanden
werden!). Mag die Lebendigmachung und Erhéhung der Ge-
meinde wie immer verstanden werden miissen, — wir kommen
auf die Sache selbst noch zuriick —, zwei Momente sind unzwei-
deutig: es handelt sich bei der Tatsache der Gemeinde um einen
Wunderakt Gottes, und es geht um seine Verherrlichung, um
die Offenbarung seiner Gnadenmacht (7). Fiihrt dieser Abschnitt
in seinen Formulierungen besonders tief hinein in die Grund-
gedanken der paulinischen Rechtfertigungslehre, so ist damit
bedeutsam hervorgehoben, dass auch die Tatsache der Kirche
nur aus dem rechtfertigenden Handeln Gottes heraus verstanden

1) Sorgfiltige Ausfiihrungen zu diesem Problem finden sich bei
E. Haupt, Die Gefangenschaftsbriefe (bei Meyer) 7. Aufl.,, S. 64 ff.



— 210 —

werden kann. Mysterienterminologie und Rechtfertigungslehre
dienen hier derselben Feststellung: die Kirche ist nicht vom
Menschen her begreiflich, sondern angesichts der tatséichlichen
Lage des Menschen nur aus Gottes Gnadenwunder erfasshar.

Die Betrachtungsweise ist vorgesehen in dem Beweis-
abschnitt, der 2,1—10 voraufgeht, dem hymnischen Abschnitt
1,19—23, der die Grosse der Macht Gottes an seinem Handeln
am Christus aufzeigen soll. Alle Aussagen, in die nachher die
Kirche mit einbezogen wird, da sie ihre iiberrdumlich tiber-
zeitliche Lebenssphiire im Christus hat, werden hier unter den
Gesichtspunkt der Machtwirksamkeit Gottes geriickt.

Der Apostel kann sich nicht genug tun im steigernden Auf-
zithlen der Machttaten Gottes an seinem Christus. Besonders
bedeutsam ist, dass er sich nicht mit der gewohnten Aufziihlung
der Vorginge: Erweckung, Erhohung in die xigroc-Stellung be-
gniigt, sondern ausdriicklich die Geistermiichte aufziihlt, iber
die er ihn bei dieser Einsetzung erhob. Es ist an die guten
Engelmiichte zu denken, ohne dass ihre vollziihlige Nennung
hinter den aufgefiihrten Namen vermutet werden miisste. Das
Entscheidende liegt in der Tatsache, dass die Herrschaft alles
umfasst, den Bereich aller moglichen Herrschaft und auch
zeitlich jede Herrschaftsmoglichkeit. Es kann auch im zukiinf-
tigen Aon keine Einschrinkung oder Entziehung seiner Herr-
schaft geben (21).

Entgegen der naheliegenden Auslegung Haupts, die mit
Vers 22 b eine sachliche Wendung des Gedankengangs voll-
zogen sieht!), in dem Sinne némlich, dass nun nicht mehr von
dem die Rede wére, was Gott am Christus getan hat, sondern
von dem, was er der Gemeinde geschenkt, scheint mir der ganze
Aufbau dieses Beweisstiickes vielmehr in diesen letzten Versen
zu kulminieren. Die Schilderung eben dessen, was Gott an
Christus getan und womit er seine Allmacht ins Licht gestellt
hat, wird zu Ende gefiihrt. Es ist als bekannt vorausgesetat,
dass die Gemeinde hoher steht als die genannten Engelmiichte,
Die Tatsache, dass Christus zu ihrem Haupt gesetzt wurde, ist
deshalb dazu angetan, die alles iiberragende Hdéhe seiner
Herrscherstellung und damit die unerhorte Gewalt des gott-
lichen Machthandelns an seinem Christus aufzuzeigen. Nicht

') Haupt, a. a. 0. S. 43 ff.



— 211 —

die Stellung der Kirche wird also hier erértert, etwa unter
dem Gesichtspunkt des Organismuscharakters der Gemeinde,
sondern die Hochstellung der Kirche iiber allen Geistermiichten
wird hier beniitzt, um darauf eine Aussage ilber den Christus
aufzubauen. Gott hat ihm eine solch hohe Stellung gegeben,
dass er Haupt selbst des hochsten Gebildes, das er tber alle
Geschopfe erhob, ist: Haupt der Kirche, die sein Leib ist?),
(Ffdwxev ist also zu nehmen im Sinn von constituere. v1ép Térre
ist eng an xegeli) anzuschliessen.) Christus ist durch sein Ver-
hiilltnis zur Kirche ein alles iberragendes Haupt geworden,
in hochster Stellung dadurch, dass er Haupt dieses hochsten
Gebildes gottlicher Heilswirksamkeit ist.

Sehr schwer sind bei dieser Blickrichtung allerdings die
Aussagen iiber die Kirche als 7zli/omue Xoisroo am Schluss des
Kapitels zu erfassen (23) (denn so ist unzweifelhaft zu deuten,
nicht so, dass 70 mdjpwue sich auf Christus bezoge). Da aber
die Wiedergabe von mirpmpe mit ,Erginzung nicht an allen
Stellen, wo der Begriff auftritt, durchfiithrbar ist (z. B. Kol. 1,19,
2,9), erklirt man am besten nach Kol. 2,10: f61d &v adrfy me —
ahrowuevor: wie die Fille Gottes in Christus Wohnung nahm,
so durch Christus auch in der Gemeinde ?). In ihm wohnt nach
Kol. 2,9 alles Gottliche wesenhaft, und ebenso wohnt es in der
Gemeinde, die in ihm ist. Nochmals ist aber durch diese An-
fiigung die Hobhe der Machtstellung Christi hervorgehoben. Denn
nicht, dass die Gemeinde an ihm diese Fiille hat, was an anderer
Stelle wohl so hervorgehoben sein koénnte, ist in unserm Zu-
sammenhang betont, sondern dass Christus zum Haupt dieser
Gemeinde gemacht wurde, die doch zugleich Trigerin seiner
Fiille ist.

Die schliessende hymnische Umschreibung des Segenshan-
delns Christi, der bezeichnet wird als der, der alles in allen
mit der Gottesfiillle erfiillt, ist vielleicht schon formelhaft iiber-
nommen.

Wichtig fiirs Ganze bleibt aber bei dieser Beweisfilhrung
des Abschnittes 1,19—23, stets der Gesichtspunkt, dass, wo Gott

1 Ich halte die Ausfithrungen von H. Schlier iiber den Begriff der
Kirche im Epheserbrief in den Theologischen Blittern 1927, 1, Sp. 12 ff,
was diesen Punkt betrifft, fiir richtig.

7) Hier gut J. Belser, Der Epheserbrief des Apostels Paulus, 1908, S. 45 ff.



— 212 —

am Christus handelt, seine Allmacht, seine verwandelnde
Wundermacht zutage tritt.

Dieser Gesichtspunkt kennzeichnet auch die Aussagen, die
die Verwirklichung des Heils an der Kirche aufzeigen. Wir
finden diese Heilsgiiter vor allem aufgezihlt in dem noch nicht
behandelten Abschnitt 1, 6—14.

Vor allen wird die Erlosung, die in der ageoig véiv maga-
nrouctov besteht und im Siihnetod Jesu ihre Ermoglichung
hat (7), genannt.

Die Uberfiille der Gnade erwies sich aber an der Ge-
meinde nicht bloss in dem an sich noch negativen Akt der
Vergebung, der allerdings die Gemeinde erst zur Gemeinde
Gottes macht, — denn eine selbstverstiindlich stindige Gemeinde
kann sich der aufs Eschaton gerichtete Verfasser gar nicht
denken! —, sondern auch in positiven Gaben, die an sich mit
dem Begriff der Gottesgemeinde noch nicht selbstverstindlich
mitgegeben sind. Es werden in erster Linie genannt die Gaben
der Weisheit und der Einsicht, die die Gemeinde zur Erkenntnis
des Heilsplanes befihigen. Die Kirche ist nicht bloss Objekt
des gottlichen FErlosungshandelns, sondern Mitwisserin, Ein-
geweihte. Und nicht bloss ¢hre Seligkeit, ik Heil ist erkennbar,
sondern der ganze Heilsplan, das umfassende Wollen Gottes.
Das ist ein bedeutsamer Punkt in der Problematik von Epheser 1.
Die Heilsgiter der Heilsgemeinde weisen tiiber sie selbst hin-
aus. Die Heilsverwirklichung, so weit sie sich an der Kirche
vollzieht, ist allerdings Anfang einer allgemeinen Erlosung.
So viel sagt der Hinweis auf den Akt der Siindenvergebung,
ohne die es ja uberhaupt keinen Zugang zu Gott geben kann.
Aber zugleich ist durch die Schaffung der Kirche weitergewiesen
auf Geschehnisse der Heilsverwirklichung, die sich nicht in der
Kirche vollziehen. Jedoch auch so darf diese Weiterfilhrung
nicht verstanden werden, als wiire nach Paulus die Kirche nur
ein Vorliufiges, etwa im Sinne der modernen Betrachtungsweise:
die Kirche muss sich schliesslich selbst aufheben, damit das
Reich Gottes kommen konne, sondern: die Kirche ist mit ein-
bezogen in das Gotteshandeln, und zwar in jener Subjektivitiit
der Beteiligung, wie sie von Christus gilt. Allerdings muss so-
fort beigefiigt werden: es gibt keine in sich selbstindige Kirche.
Nur in der Verbindung mit Christus ist sie so beteiligt am
Heilshandeln Gottes.



— 213 —

Als drittes Gut wird die Erbberechtigung im Vollendungs-
zeitalter genannt (£xAingwYnusy 11), Es ist aber kaum einfach
an die Teilnabhme am Gottesreich gedacht, sondern, wie die Be-
stimung zur Sohnschaft zeigt (5), die, wie ich glaube, nie ge-
trennt von der Christologie verstanden werden kann, ist mit
der xAngovouiz an eine besondere Stellung im Kkiinftigen Aon
gedacht. Darauf hin weist auch Vers 18. Im heiligen Geiste
besitzen sie ein Angeld dieses Erbes, das sie versicnert, dass
sie einst das Ganze erlangen werden. Das Bild der Versiegelung
ist hier Ausdruck fiir die feste Zusicherung des noch nicht
empfangenen Vollerbes. (Eis amolitomaw tijs meptronivemg ist an
fogoayioYnre anzuschliessen und g mepumou/vsmg als Genetivus
explicativus zu nehmen und also zu tbersetzen: der (der Geist)
das Angeld unseres Erbes ist ,bis zur Erlésung, die uns (das
Erbe) gewinnen liisst“!).)

Diese Aussagen iiber die gegenwiirtigen Giiter der Er-
losung finden aber ihre Vertiefung erst in den schon beriihrten,
aber noch nicht zu Ende besprochenen positiven Worten iiber
die Gottesgemeinde am Schluss des ersten und im vorweg-
genommenen Abschnitt des Anfangs des zweiten Kapitels. Wenn
wir auch aus logischen Griinden die Bezeichnungen der Ge-
meinde als vape und 7d pwue des Christus (1, 23) nach der
Gedankenrichtung des ganzen Abschnitts erkliren mussten, so
kann uns das doch nicht hindern, diese, wohl schon technisch
gewordene Ausdrucksweise auch fiir sich zu behandeln. Wenn
es richtig ist, dass der romantische Organismusbegriff zur
Deutung des oosuc-Begriffs im Epheserbrief nicht herangezogen
werden darf, so ist aber doch jedenfalls durch ihn die engste
Zugehorigkeit von Christus und Gemeinde ausgesagt, wie durch
die Bezeichnung niowue die intensivste Erfulltheit der Ge-
meinde mit dem gottlichen Leben?). Diese enge Zusammen-
gehorigkeit wird noch kriiftiger festgehalten durch die com-
posita mit ovv in 2, 5 und 6. Weil sie Leib Christi sind, ge-
schieht an ihnen in dem Akt, der sie einverleibt, also im Sakra-

1) Ich schliesse mich hier an Dibelius an. Siehe a. a. O. S. 46 und 47.

%) Hierzu sagen die Thesen Schliers a. a. O. zu wenig. Was ich sagen
mochte, liegt etwa in der Richtung des Votums Siegmund-Schultzes in dem
Konferenzbericht: Die Kirche im N. T., Furche-Verlag 1930, S. 107.

Zur Durchfiihrung dieser Gedanken sind auch die bedeutsamen Aus-
filhrungen von K. L. Schmidt, Die Kirche des Urchristentums, Deissmann-
Festschrift 1927, S. 314, zu beachten.



— 214 —

ment der Taufe, was am Christus geschehen ist. Die Zusammen-
gehdrigkeit von Christus und Gemeinde kann nicht kriftiger
ausgesprochen werden. Die Gemeinde ist der Korper, der Teil
hat an der Gottestat am Christus, die die entscheidende Er-
16sung bringt: sie gehort zu ihm nach seiner neuen Lebendig-
keit und nach seiner Herrscherstellung. In anbetender Be-
wunderung verharrt der Apostel vor der Heilstatsache der
Kirche, die in ihrer Einheit mit Christus die unanschaulich-
reale Demonstration der gottlichen ydgic und aydzy und darin
zugleich der gottlichen dvée ist.

Die unanschauliche Demonstration! Denn noch ist die Kirche
Gegenstand des (tlaubens, noch ist ihr Leben verborgen mit
Christus in Gott (Kol. 3, 3 diirfen wir wohl so als Exegese zu
Eph. 2, T beniitzen), noch besitzt sie erst im Geist, dem von
aussen Unbegreifbaren, ihre Versicherung fiir die Teilnahme
am Gottesreich, noch ist sie erst so in die himmlische Herr-
schaft eingesetzt, dass in den Kindern des Ungehorsams, das
heisst: im Sichtbaren ,der Herrscher der Luftmacht* weiter
seinen vollen Einfluss ausiibt.

In ihrer realen Grosse und Bedeutung sieht sie erst der
Glaubige selbst, der durch Offenbarung erkennt, was sie ist.

Das heisst aber, dass die Heilsverwirklichung auch an
der Kirche selbst noch nicht zu Ende gefiihrt ist. Und damit
hiingt wiederum zusammen, dass es in der Heilsverwirklichung
nicht bloss um die Herauserrettung und Beseligung der zur
Kirche Erwiihlten gehen kann, sondern um eine Absicht mit
ihr, die dartiber hinausgreift.

Damit kommen wir endlich zum Zielpunkt unserer ganzen
Darstellung. So sehr die Kirche mit Christus als ihrem Haupt
iber alle Hoheitsméchte hinaufgeriickt ist, die Kirche selbst
ist nicht Endziel der Gedanken Gottes. Das zeigt sich auch
an einem Nebenumstand: nirgends ist in unsern Texten jene
verlegene, angstvolle Sorge um das neue Gottesvolk erkennbar
wie dort, wo die Erwdihlten Israels die allein Geretteten sind.
Dieser eschatologische Kurzschluss, das Kennzeichen destruierter
Tradition, etwa beim Verfasser der IV. Esra-Apokalypse be-
obachtbar, liegt Paulus vollig ferne. Die Gemeinde der Er-
wéhlung ist hier vielmehr als Instrument, als Demonstrations-,
oder schoner ausgedriickt: Offenbarungsorgan Gottes gedacht
fir die aiéves émepydueror (2,7). An der Kirche will Gott der-



— 215 —

einst, wenn ihre Sammlung beendet und die Zeit der Enthiillung
gekommen ist, aufzeigen, welches der ilberschwiingliche Reich-
tum seiner Gnade sei (1, 5. 6; 2, 7). Die Kirche soll dienen zum
Lobe seiner Herrlichkeit (1, 6. 14).

Aber nicht als blindes Instrument ist sie gedacht, sondern
als wissende, erkennende Macht (1,9. 17. 18), als die, die zur Sohn-
schaft gelangt, d. h. in der Einheit mit Christus zur Stellung
derer gefithrt wird, die im Heilshandeln Gottes nicht bloss
Objekt, sondern mit Subjekt sind.

Jetzt aber konnen wir erst umfassend sagen, was Heils-
plan und Heilsverwirklichung im Sinne des Epheserbriefver-
fassers sind. Der Heilsplan ist sachlich der Vorsatz zu dem, was
Bengel die oizovouie deov, die Offenbarungsveranstaltung ge-
nannt hat. Bei dieser dispensatio ist die Kirche zwar das
hochste Offenbarungsgebilde, aber durchaus nicht das Endziel.
Die Heilsverwirklichung aber ist die Durchfiihrung des ganzen
Programms. Nicht die Kirche stellt schon seine Ausfithrung
dar. Sie ist vielmehr nur ein erstes, bedingendes, ermoglichendes
Stiick der Offenbarungsgeschichte.

(teschichte ist die Offenbarung Gottes! Das ist weiterhin
eine wichtige Einsicht Bengelscher Schriftforschung. Die Offen-
barung ist nicht Mitteilung auf einer Fliche, sondern Abfolge
von einzelnen Offenbarungshandlungen, bis zur Herbeiftihrung
der abschliessenden Zeit, die die volle Offenbarung fiir alle
und tiber alles bringt, die Zusammenfassung unter dem Christus,
die Uberbriickung der Kluft zwischen Gott und Welt.

Aber, wenn das, was an der Kirche geschieht, auch nicht
einfach Ubertragen werden darf auf das, was an allen ge-
schehen soll, so ist doch die Kirche das grosse Demonstrativum,
wird sie einst, in die Sichtbarkeit geriickt, sein das gewaltige
Anschauungsbeispiel fiir Geisterméichte und Menschen fiir das,
was allein das Heil zu vermitteln vermag, fiir die Moglichkeiten
der Gnade Gottes. Und insofern ist an der Kirche abzulesen,
zwar nicht die Stellung der ganzen erlésten Welt, aber doch
das Dass und das Wie, die Weise, wie Gott den ganzen Heils-
plan zu verwirklichen gedenkt und vermag, nimlich ,durch
den Reichtum seiner Gnade“, der an der Kirche offenbar wird.

Ich komme zuriick auf die einleitende Bemerkung, dass
der Epheserbrief meiner Einsicht nach ein Brief fir Fort-
geschrittene sei. Die Niihe des Kolosserbriefes bestiirkt mich in



— 216 —

dieser Moglichkeit. Ich glaube, die Ausfiihrungen haben diese
Hypothese zwar nicht bewiesen, aber einigermassen wahr-
scheinlich werden lassen. Die Subtilitit der Art, wie unsere
Frage im Epheserbrief behandelt ist, spricht dafiir.

Diese Differenziertheit hat allerdings fiir uns auch ibre
prekiire Seite. Fiir den Verfasser lag die Frage, welches diese
Kirche sei, nicht vor. Fir ihn, den unmittelbar in der Ent-
scheidungssituation lebenden, war diese Frage gelost. Fir uns
aber ist sie ein quilendes Problem. Ein Losungsversuch aber
wiirde den Rahmen der exegetischen Erorterung sprengen.
Vielleicht diirfte aber die Frage doch die folgende Diskussion
beschéftigen.

Bern. ERNST GAUGLER.




	Heilsplan und Heilsverwirklichung nach Epheser 1,3-2,10

