
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)

Heft: 4

Artikel: Heilsplan und Heilsverwirklichung nach Epheser 1,3-2,10

Autor: Gaugler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404055

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


201

Heilsplan und Heilsverwirklichung
nach Epheser 1, 3—2,10.

Referat, gehalten am 8. September 1930 an der ost-westlichen
Theologenkonferenz in Bern ').

Wenn es als sicher gelten darf, dass der Apostel Paulus —
wenn er der Verfasser unseres Briefes ist — die Adressatengemeinde

resp. -gemeinden weder begründet noch persönlich
näher gekannt hat, so darf doch aus diesem Resultat kein
Schluss gezogen werden auf den Erkenntnisstand der Leser.
Ich wage es deshalb, von der Beobachtung auszugehen, dass

im Epheserbriefe nicht Neubekehrte angeredet sein können,
sondern solche, die dazu herangereift sind, tiefer in die
Geheimnisse des verwandelnden Handelns Gottes eingeführt werden
zu können. Der locus de ecclesia ist, wie in der Lehrentwicklung
der Kirche, so auch in der Mitteilung der primären Zeugen,
nicht einer der Anfangssätze, sondern einer unter den schlies-
senden. Der Epheserbrief ist aber, wie immer man sich in der
Autorfrage zu entscheiden gezwungen sieht, dadurch
gekennzeichnet, dass er mit Gemeinden paulinischer Grundart von
der Kirche spricht. Allerdings muss sofort näher umschrieben
werden: nicht so, wie in der Dogmatik der locus de ecclesia
behandelt werden muss, sondern alles wird erfasst vom
primären Subjekte des Schöpfungs- resp. Neuschöpfungsaktes
Gottes her, der sich in der Schaffung der Kirche vollzieht.
Es ist also gesprochen von dem Beschluss und dem Handeln
Gottes, die die Kirche begründen, nicht von nachdenklichen
Bestimmungen über die bestehende Kirche. So oder so tragen
die Mitteilungen des Verfassers den Charakter des offenbarenden
Aufzeigens bisher verhüllter, nicht vollerkannter Vorgänge
jener Wirklichkeitswelt, die dem Blicke des irdischen Menschen

von vornherein entzogen ist.

') Das Referat wird hier wörtlich wiedergegeben, obschon einzelne
Wendungen nur für die Diskussion berechnet waren.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1930. 14



— 202 —

Von diesem vorher ersehenden Planen und der an der
Gemeinde wenigstens zum Teil ersichtlichen Ausführung der
Gedanken Gottes handelt der Abschnitt 1, 3—2,10, der unserer
heutigen Besprechung zugrunde liegt.

Will man den ganzen Abschnitt einem einheitlichen
Gesichtspunkte unterordnen, so dürfte es für den an der
westlichen Exegese Geschulten nicht aüzuferne liegen, bei dem

Forscher einzusetzen, der Epheser 1 in aussergewöhnlich
nachdrücklicher Weise in den Vordergrund der Diskussion gerückt
hat, und weiterhin von einer Analyse des Begriffs auszugehen,
der ihm Anlass zu dieser Auswertung des ersten Epheserbrief-
kapitels wurde. Der Schrifttheologe Johann Albrecht Bengel
stellt den Begriff der olxovofxia (1,10) in dieser Weise ins
Zentrum seiner gesamten, ausgesprochen bibüzistischen Theologie.

Er stellt ihn, verallgemeinert als die oixorofu'a tisov über
alle sonst etwa in dieser Weise als überragende Ordnungsbegriffe

verwandten Termini, also über den Begriff des foedus,
den Coccejus zentralisierte, über den Begriff des testamentum,
ja über den des Gottesreiches oder gar den am ärgsten
missverstandenen der Gotteskindschaft ').

Er fasst ihn als Offenbarungsveranstaltung Gottes im
umfassendsten Sinne. „Ökonomie" ist ihm „die dispensatio, die

Einteilung und Verwaltung des ganzen Weltlaufs, um ihn zum
Werke Gottes zu machen, in dem seine Herrlichkeit offenbar
wird"2). Der Begriff der oixorofu'a wird ihm so zu etwas wie einem
heuristischen Prinzip, einem Schlüssel, der hundert verschlossene
Türen aufschliesst. Türen welches Gebäudes? möchten wir
fragen. Beugel musste antworten : die Kammern der
Schriftwahrheit sind das zu erschliessende. Denn sein Interesse haftet
restlos an dem Unternehmen der möglichst weitgehenden
Eröffnung des Offenbarungswortes, der Schrift. Wie ihm dann
allerdings unter der Arbeit der Untersuchung die Schrift selbst
wieder Glied in der Kette der durch die Schrift bezeugten
Offenbarungsvorgänge wird, können wir hier nicht verfolgen.
Es beschäftigt uns nur die Frage, wie weit Bengels Deutung
des ouwi'-'/ti'tt-Begriffs die Problemlage des Epheserbriefs zu
klären dienlich ist.

') J. Winkelmann, Die Offenbarung, Dogmatische Studien, 1913, S. 450 f.
*) Winkelmann, a. a. O. S. 405 f.



— 203 —

Rein historisch-exegetisch beurteilt, ist allerdings vorweg
festzustellen, dass Bengel Epheser 1,10 überfüllt. Dem Begriff
der oìxoroia'a als solchem kommt weder im Epheserbrief noch
im neuen Testament überhaupt eine solch überragende
Bedeutung zu. Die Vokabel oixovofiia umfasst an unserer Stelle
sicher nicht so viel wie Bengel in sie hineinlegt. Da im ganzen
Abschnitt, dem Vers 10 angehört, vom schöpferischen Denken
und Handeln Gottes die Rede ist, ist von vornherein
anzunehmen, dass oixovofii'cf ebenfalls auf ein Tun Gottes zu beziehen
ist. Der Ausdruck bezeichnet also das heilsgeschichtliche Wirken
Gottes und, wie die Genetive sagen, das für die letzte Zeit, die
alle übrigen zusammenfassende Endzeit, geplante Handeln. Es
werden also gerade durch den Begriff oixovofiia, der füglich
auch pluralische Verwendung finden könnte, die zeitlich
verschiedenen Handlungsweisen Gottes unterschieden. Rein von
Epheser 1 und einer sklavischen Exegese des Begriff's oixovofitct

aus, könnte dieser nie den übergreifenden Sinn erhalten, den
ihm Bengel gibt.

Ist also Bengels Exegese ein Fehlgriff? Doch nur nach
ihrer weniger wichtigen Seite. Aufs Ganze der Erfassung von
Epheser 1 gesehen, bedeutet seine Auslegung ein Erreichen so

wesentlicher Einsichten, dass wir unsere Besprechung seines

oixoro/n'a-Begriffs doch nicht als einen Umweg bewerten müssen.

Wenn wir von der speziellen Blickrichtung des Bengel-
schen Forschens absehen, so bleiben uns zwei Grunderkenntnisse

als feste Resultate in der Hand, die wir für die
weiterführende Auslegung fruchtbar machen können:

1. Der Gedanke der Heilsordnung: Gott verfolgt einen
bestimmten Plan. Er ist nicht so in die Geschichte einbezogen,
dass er selbst je von ihr überrascht und zu unvorhergesehenen
Wegen veranlasst würde, sondern die Weltgeschichte ist sein

Gedanke, sie ist letzterdings Heilsgeschichte.
2. Der Gedanke des überweltlichen Ziels: Das Ziel der

Heilsgeschichte ist nicht ein gesellschaftliches oder religiöses
Ideal, weder individuelle noch überindividuelle Erfüllung menschlicher

Bedürfnisse, sondern die Verherrlichung Gottes, die aber
die Offenbarung seiner Gnadenfülle ist.

Das sind für Bengels Zeit und besonders auch für den

Kreis, in dem er zum Teil persönlich befangen bleibt, uner-



— 204 —

hörte Einsichten. Sie beweisen einen Weitblick, der über die
ihm vorliegende, zeitgenössische Diskussion hinausweist.

Aber ein Moment vermissen wir auch sofort in seinen

Ausführungen, trotzdem es dem Wortlaut nach nicht fehlt. Das
ist die Erfassung der Bedeutung der Kirche innerhalb der so

erkannten Heilsgeschichte. Hier hat unsere exegetische
Besinnung einzusetzen und weiterzuführen.

Wenn Bengel von der Kirche spricht, dann geht er nicht
von Einsichten aus, die ihm von seiner "Schriftexegese diktiert
sind, sondern er überlegt Lebenserfahrungen, die ihm seine

Verbindung mit dem Pietismus vermittelte. Er kommt von einer
durchaus individualistischen Frömmigkeit her — nicht zum
urchristlichen Begriff der Kirche, sondern zu einem
Gemeinschaftsgedanken, der das Offenbarungswort über die Kirche
noch nicht erreicht. „Bis dahin war ich fast nur allein ein
Christ", sagt er von seiner Bekanntschaft mit A. H. Francke,
„hier aber lernte ich einsehen, was es um die Gemeinschaft
und Verbindung der Heiligen sei" '). Nur deshalb, weil er auf
diesem Wege an das Problem der Kirche herankam, konnte
er in ihr bloss „etwas Vorläufiges, Interimistisches" sehen 2).

Der Blick auf die empirische, verdorbene Kirche trübte ihm
den Blick für die Aussagen der Offenbarung über die Kirche.
IhrGrösstes sieht er darin, dass von ihr gilt: ecclesia scripturam
custodit3), — also in ihrem Zweck, nicht in ihrer Verwirklichung

an sich.
Diese Andeutungen müssen genügen. Wir wollen ja nicht

Bengel deuten, sondern den Epheserbrief. Aber Bengels
Versagen an diesem Punkt bei tiefsten Einsichten, wo es, wie er
so gerne sagt „aufs Ganze" geht, kann uns nur Ansporn sein,
mit schärfster Aufmerksamkeit zu ergründen, was über die
Kirche da steht.

Im Gegensatz zu der relativistisch-pädagogisch-soziologischen

Auffassung, durch die der Pietismus die Kirche zu
begreifen vermeint, und, wie wir gleich beifügen müssen, jede
Theologie sie allein zu umschreiben vermag, die von menschlichen

Voraussetzungen her an das Problem der Kirche heran-

') Gnomon, N. Ti, ed. oetava, Stuttgart 1887, S. XIII; Winkelmann,
a- a. O. S. 429.

*) Winkelmann, a. a. 0. S. 431.

*) Gnomon, S. XIX; Winkelmann, a. a. O. S. 434.



— 205 —

tritt, steht die Kirche im Epheserbriefe da als ein Gegenstand
der Offenbarung. Was sie ist, wird nicht aus ihrer Erscheinung
oder ihrer Notwendigkeit erschlossen, auch nicht aus ihrer
Aufgabe abgelesen, sondern „verkündigt". Dass eine christliche
Kirche — deren nähere Seinsweise in den spätem Referaten
beleuchtet werden wird — sei, wird ebenso von jenseits der
menschlichen Erfahrung her mitgeteilt, wie, dass Christus sei

und was er sei. Das ist eine der Tatsachen, von denen
auszugehen ist. Eine religiöse Zweckgemeinschaft könnte sich selbst

begreifen. Die Kirche empfängt ihren ßegriff so gut wie ihre
Sendung durch apostolische Mitteilung. Das findet seinen
schärfsten Ausdruck darin, dass die Kirche „auserwählt" und

„vorher ersehen" ist (1,4 und 5), „vor Grundlegung der Welt"
(4), das heisst: vor dem Akt, der das Umfassende schuf, hat
Gott sich vorgenommen, dieses Besondere, die Kirche zu schaffen.
Dadurch wird die Kirche als ein Erschaffenes aufgezeigt, das

nicht aus der Überlegung und Absicht der Menschen ersteht,
sondern seinen Ursprung in Gott hat. Noch scharfer gefasst
liesse sich sagen: die Kirche konstituiert sich nicht aus den
einzelnen Menschen, die zu ihr gelangen, sondern aus dem
Beschluss und der Wahl Gottes, der sie aus gerechtfertigten
Menschen schafft. Die Kirche ist ganz Gottes Werk. Und
insofern gründet sie im Überirdischen, sie ist ein Wunder. Das

wird angezeigt in der Lokalbestimmung (3), die ihren Sitz
angibt. Sie ist *'»' xoïç sTxovgavioiç, was auch, wenn man es mit
Recht im abgeblassten, technischen Sinne fasst, also einfach
mit „im Himmel" übersetzt1), doch das Entscheidende
klarstellt, worauf es uns hier ankommt: sie ist ein himmlisches

Gebilde, das seinen Lebcnsstand erhalt durch himmlische oder,
wie ausdrücklich gesagt wird, pneumatische Segnungen. Das

Hymnisch-Hyperbolische der Ausführungen dürfen wir hier,
wo es uns rein um die sachlichen Feststellungen geht, wohl
unbeachtet lassen.

Das êv Xçiox'ô verschärft diese objektivierenden Aussagen.
Ich glaube überhaupt, dass die vielbesprochene Formel erst
im Zusammenhang mit dem Problem der Kirche ihre volle
Abklärung finden kann. Hier wird durch sie auch der Akt der

') M. Dibelius, Kommentar zu den Briefen an die Kol., Eph., und
Philemon, Handbuch zum N. T., herausgeg. von Lietzmann, 12, 2. Aufl., S.44.



— 206 —

svXoyîa als nur in der göttlichen Person des Christus ermöglicht
aufgezeigt ').

Was Vers 3 örtlich umschreibt, kennzeichnet Vers 4 in
geistlicher Beziehung. Die Kirche ist vorzeitlicher Setzung. Sie
ist nicht eine Zweckinstitution ad hoc, etwa die Antwort Gottes
auf das Versagen Israels, das ihn zu einer vorher nicht
vorgesehenen Notwendigkeit veranlasste2), sondern sie ist von
Ewigkeit her, „vor aller Zeit" in Christus auserwählt. Und
zwar ist sie nicht bloss abstrakt-programmatisch vorgesehen,
sondern in einem konkreten Liebesakt Gottes begründet. (Das
sv dydnxj gehört zu diesem Vers8) und, was bei dem umständlichen

Stil des Verfassers nicht unmöglich ist, zu dem
entfernten sÇsXt'Çaxo. Auf keinen Fall darf es zum Infinitivsatz
gezogen werden).

Es ist für unsere Untersuchung von grosser Wichtigkeit,
schon hier festzustellen, dass die hier gemeinte Auservvählung
nicht Bevorzugung einzelner zur Seligkeit sein kann, sondern
sich auf die Kirche bezieht. Die Kirche ist die Erwählte. Sie

ist das primäre Objekt des prädestinativen Handelns Gottes.
Danach sind auch die Infinitivsätze zu deuten. Die Frage, ob

es sich hier um eine imputative oder durch ethisches Verhalten
zu erreichende Heiligkeit und Unsträflichkeit handle, ist sachlich
falsch gestellt. Diese Zweckbestimmungen sind Umschreibung
des Wesens der Kirche. Im Erwählungsakt ist diese Stellung
der Gemeinde im Verhältnis zu Gott mitgesetzt. Dass allerdings

der Rechtfertigungsgedanke des Apostels Paulus im
Hintergrunde steht, ist nicht zu bezweifeln, denn alle
Näherbestimmungen, wie dass der Erwählungsakt êv Xçtat'p ermöglicht
ist, dass er aus der Liebe Gottes fliesst, bezeugen dies. In dem

Begriff des sxXsysaü-ai sind auch schon die beiden Momente

enthalten, die uns später noch beschäftigen werden : die Be-

sonderung der Kirche aus dem Schöpfungsganzen (ix) und ihre

•) Dibelius, a. a. O. S. 45.

') Diese Deutung der urchristlichen Geschichte, die in der beachtenswerten

Schrift von E. Peterson, Die Kirche, mit grosser Eindrücklichkeit
vertreten wird, scheitert an den paulinischen Aussagen über die Prädestination

der Kirche. '

3) Dibelius, a. a. 0. S. 46



— 207 —

Bestimmung zu einem bestimmten Dienste für Gott, in seinem
Gesamtwerk (Medium) ').

Der göttliche Charakter der Gemeinde wird auch daran
erkennbar, dass sie zu einer Stellung bestimmt ist, die in keiner
Weise erreichbar wäre, nämlich zur Sohnesstellung (5). Wieder
verweilt der Verfasser nicht bei einer Wesensbetrachtung der
Sohnschaft, etwa als einer Zuständlichkeit des neuen Menschen.
Die bekannte Exegeten frage, ob es sich um Adoption oder
wesenhafte Veränderung des Menschen handle, ist vom Autor
aus gesehen, wenigstens an dieser Stelle, völlig entlegen, ja
geradezu störend. Denn die Sohnschaft ist auf jeden Fall eine

Erhöhung, die sich in keiner Weise begreifen lässt. Dass Gott
das tut, was keiner hoffen oder gar beanspruchen kann, ist
gerade das, was der Apostel ins Licht rücken will. Dass er
handelt ganz nach dem Belieben seines Willens, nach seinem

Heilsplan2), das festzustellen ist hier sein Anliegen. Diese

ngottsotç, die die Kirche begründet, wird nicht nur in diesen

Einleitungssätzen des Proömiums betont, sondern sie steht, wie
Vers 11 zeigt, hinter allen Ausführungen unseres Abschnitts.

Es wäre nun aber, und das ist das Richtige an der oixorofiia-
Lehre Bengels, ganz verfehlt, würde man annehmen, der
Apostel wolle den vollen Heilsplan Gottes mit diesem Plan zur
Schaffung der Kirche in eins setzen. Mit andern Worten : auch
im Epheserbrief ist die Kirche nicht das alleinige Objekt des

heilsgeschichtlichen Handelns Gottes. Ich kann mich dem
Eindruck nicht entziehen, dass die Exegese des Epheserbriefes an
dem Mangel an Klarheit in der Unterscheidung der Aussagen,
die sich auf die Kirche und derer, die sich auf die Vollendung
der ganzen Schöpfung beziehen, krankt. Im Hintergrund steht
so oder so noch jene eudämonistische Ekklesiologie, die in
der Kirche nur die Heilsanstalt zu sehen vermag, und zwar in
einem letzterdings doch sehr fragwürdigen individualistischen
Sinne, die Heilsanstalt, die die einzelnen Glieder der Gemeinde

zur Seligkeit führt. So bewegt sich die Exegese von Epheser 1

gewöhnlich in einem fatalen Halbdunkel : der Heilsplan Gottes

wird fast ganz auf die Kirche bezogen und die Kirche als die

') J. Ch. K. von Hofmann, Die heilige Schrift neuen Testaments,
IV, 1, S. 9.

') Siehe die Übersetzung von Dibelius, a. a. 0. S. 46: „Nach dem

Heilsplan seines Willens."



— 208 —

Gemeinschaft der zum Heil Berufenen gefasst. Hier-wird das
Verdienst Bengels um so grösser, als er hier seine eigenen,
pietistisch - individualistischen Voraussetzungen überschreiten
muss. Er erkennt, allerdings ohne dem Begriff der Kirche
gerecht zu werden, wie wir sahen, dass es in den Ausführungen
von Epheser 1 um „das Ganze", das heisst aber um die
Heilsgeschichte der ganzen Schöpfung Gottes geht.

Wir müssen, um hier die Übersicht zu gewinnen, auf Vers
10 vorgreifen. Die ttqo'Osoiç Gottes zielt auf eine Zusammenfassung

des Alls, aller Geschöpfe Gottes der obern und der untern
Welt in Christus, auf das dvaxsgiaXaiwaaolïai xà ndvxa sv ij)

Xgioxiì, hin. Der Begriff des dvaxsipaXaiovv ist nicht von xstpaXi),

sondern von xsifdXaiov abzuleiten. Im erhöhten Christus soll
endgeschichtlich alles Geschöpfliche seine Zusammenfassung,
seine einheitliche Vertretung finden. Schärfer gefasst : Christus
ist der Erlöser des Kosmos. Ohne ihn bliebe alles getrennt von
Gott. In Christus aber wird in der Vollendungszeit wieder alles
seine Beziehung zu Gott zurückerhalten, Christus ist — mit
ausserpaulinischer Terminologie zu reden — der Vermittler
der einheitlichen und umfassenden Gottesherrschaft, die von
Gott für den abschliessenden Äon vorgesehen ist. Hier ist die

Ausweitung der christologischen Aussagen auf den Kosmos im
umfassenden Sinn vollzogen, aber zugleich Christologie und
Ekklesiologie sorgfältig unterschieden, wenn auch nicht
geschieden. Aber festzuhalten ist hier vorerst : die Kirche gehört
zum Heilsplan Gottes, sie ist ein Teil dieses Planes, aber der
Heilsplan Gottes bezieht sich nicht nur auf die Kirche.

Aber was soll dann die Kirche?
Die Schilderung ihrer Situation nimmt in der „Danksagung"

und „Fürbitte" des Epheserbriefes einen so breiten Raum ein,
dass das gerügte Übersehen wohl verständlich ist. Aber es

muss sich, wenn die eben erörterte Auffassung richtig ist,
aufzeigen lassen, dass diese Schilderung nicht die ganze
Heilswirklichkeit umfasst, die im Heilsplan vorgesehen ist, sondern
über die Kirche hinausweist. Ich werde versuchen, diese Sachlage

in den Schlussfolgerungen aufzuhellen und bereite diese

vor durch eine kurze exegetische Erörterung der einzelnen
Abschnitte, die noch nicht näher besprochen wurde. Aus
logischen Gründen kehre ich die Reihenfolge bei der Behandlung

um.



— 209 —

Ich beginne mit dem Abschnit 2,1—10. Die Kirche wird hier
geschildert als ein neues Geschöpf Gottes (noirjfxa — xxtot/s'vxsç

sv Xqiüx(ö 'irjifov, 2,10), das zu bestimmten Aufgaben geschaffen
ist. Der Akzent liegt auf dem Wundercharakter dieser zweiten
Schöpfung. Aus dem Todesstand, der durch den verhängnisvollen

Gehorsam gegen die gottfeindliche Macht Satans
herbeigeführt wurde, hat sie Gottes Machthandeln herausgerettet.
Die krasse Schilderung der Knechtschaft der Ungläubigen unter
diesen Beherrscher böser Engelmächte, der seinen Sitz in den

untersten Räumen der obern Luftschiehtyder untersten Wohnung
im himmlischen Bereich hat und von hier aus die Menschen
unter seinen gottentfremdenden Einfluss bannt (2), dient also

nicht dazu, das Verhalten der Gläubigen, etwa ihren
Glauben in ein ehrendes, abhebendes Licht zu stellen, sondern

umgekehrt: ihre ohnmächtige Solidarität mit der gesamten
Todeswelt wird hervorgehoben, um das völlig unerklärliche,
alle Erwartung übersteigende Wundcrhandeln Gottes an ihnen
in die volle Beleuchtung zu rücken. Er, Gott, hat aus Kindern
des Zorns, Kinder der Liebe gemacht. Die Schaffung der Kirche
ist der Erweis seiner alle menschliche und englische Erkenntnis
und Erwartung übersteigenden dydnrj (3—5). Die parenthetische
Bemerkung %c<Qtii sais osOMOfis'roi (ö, wieder aufgenommen in 8)

trifft den Kernpunkt der Ausführungen. Auch das âià niatswç
sagt nicht, dass immerhin von des Menschen Seite aus auch
noch eine entscheidende Tat nötig sei, sondern schliesst in
echt paulinischer Reinlichkeit jedes sQyâÇsouai aus. y/'Qi; und

niaxiç können nur als die zwei Seiten einer Aussage verstanden
werden '). Mag die Lebendigmachung und Erhöhung der
Gemeinde wie immer verstanden werden müssen, — wir kommen
auf die Sache selbst noch zurück —, zwei Momente sind unzweideutig:

es handelt sich bei der Tatsache der Gemeinde um einen
Wunderakt Gottes, und es geht um seine Verherrlichung, um
die Offenbarung seiner Gnadenmacht (7). Führt dieser Abschnitt
in seinen Formulierungen besonders tief hinein in die
Grundgedanken der paulinischen Rechtfertigungslehre, so ist damit
bedeutsam hervorgehoben, dass auch die Tatsache der Kirche
nur aus dem rechtfertigenden Handeln Gottes heraus verstanden

') Sorgfältige Ausführungen zu diesem Problem finden sich bei
E. Haupt, Die Gefangenschaftsbriefe (bei Meyer) 7. Aufl., S. 64 ff.



— 210 —

werden kann. Mysterienterminologie und Rechtfertigungslehre
dienen hier derselben Feststellung: die Kirche ist nicht vom
Menschen her begreiflich, sondern angesichts der tatsächlichen
Lage des Menschen nur aus Gottes Gnadenwunder erfassbar.

Die Betrachtungsweise ist vorgesehen in dem
Beweisabschnitt, der 2,1—10 voraufgeht, dem hymnischen Abschnitt
1,19—23, der die Grösse der Macht Gottes an seinem Handeln
am Christus aufzeigen soll. Alle Aussagen, in die nachher die
Kirche mit einbezogen wird, da sie ihre überräumlich
überzeitliche Lebenssphäre im Christus hat, werden hier unter den

Gesichtspunkt der Machtwirksamkeit Gottes gerückt.
Der Apostel kann sich nicht genug tun im steigernden

Aufzählen der Machttaten Gottes an seinem Christus. Besonders
bedeutsam ist, dass er sich nicht mit der gewohnten Aufzählung
der Vorgänge: Erweckung, Erhöhung in die xiîp-oç-Stellung
begnügt, sondern ausdrücklich die Geistermiichte aufzählt, über
die er ihn bei dieser Einsetzung erhob. Es ist an die guten
Engelmächte zu denken, ohne dass ihre vollzählige Nennung
hinter den aufgeführten Namen vermutet werden musste. Das
Entscheidende liegt in der Tatsache, dass die Herrschaft alles
umfasst, den Bereich aller möglichen Herrschaft und auch
zeitlich jede Herrschaftsmöglichkeit. Es kann auch im zukünftigen

Äon keine Einschränkung oder Entziehung seiner
Herrschaft geben (21).

Entgegen der naheliegenden Auslegung Haupts, die mit
Vers 22 b eine sachliche Wendung des Gedankengangs
vollzogen sieht '), in dem Sinne nämlich, dass nun nicht mehr von
dem die Rede wäre, was Gott am Christus getan hat, sondern
von dem, was er der Gemeinde geschenkt, scheint mir der ganze
Aufbau dieses Beweisstückes vielmehr in diesen letzten Versen
zu kulminieren. Die Schilderung eben dessen, was Gott an
Christus getan und womit er seine Allmacht ins Licht gestellt
hat, wird zu Ende geführt. Es ist als bekannt vorausgesetzt,
dass die Gemeinde höher steht als die genannten Engelmächte.
Die Tatsache, dass Christus zu ihrem Haupt gesetzt wurde, ist
deshalb dazu angetan, die alles überragende Höhe seiner
Herrscherstellung und damit die unerhörte Gewalt des
göttlichen Machthandelns an seinem Christus aufzuzeigen. Nicht

*) Haupt, a. a. O. S. 43 ff.



— 211 -
die Stellung der Kirche wird also hier erörtert, etwa unter
dem Gesichtspunkt des Organismuscharakters der Gemeinde,
sondern die Hochstellung der Kirche über allen Geistermächten
wird hier benutzt, um darauf eine Aussage über den Christus
aufzubauen. Gott hat ihm eine solch hohe Stellung gegeben,
dass er Haupt selbst des höchsten Gebildes, das er über alle
Geschöpfe erhob, ist: Haupt der Kirche, die sein Leib ist1).
(s'âwxsv ist also zu nehmen im Sinn von constituere. vrrèç navra
ist eng an xsgaXi) anzuschüessen.) Christus ist durch sein
Verhältnis zur Kirche ein alles überragendes Haupt geworden,
in höchster Stellung dadurch, dass er Haupt dieses höchsten
Gebildes göttlicher Heilswirksamkeit ist.

Sehr schwer sind bei dieser Blickrichtung allerdings die

Aussagen über die Kirche als nXi'gwfia Xqiotov am Schluss des

Kapitels zu erfassen (23) (denn so ist unzweifelhaft zu deuten,
nicht so, dass xò nXrjçwfia sich auf Christus bezöge). Da aber
die Wiedergabe von nXrjQWfxa mit „Ergänzung" nicht an allen
Stellen, wo der Begriff auftritt, durchführbar ist (z. B. Kol. 1,19,
2,9), erklärt man am besten nach Kol. 2,10: sois iv avu» ns —
nX^QWjuvoi : wie die Fülle Gottes in Christus Wohnung nahm,
so durch Christus auch in der Gemeinde2). In ihm wohnt nach
Kol. 2,9 alles Göttliche wesenhaft, und ebenso wohnt es in der
Gemeinde, die in ihm ist. Nochmals ist aber durch diese

Anfügung die Höhe der Machtstellung Christi hervorgehoben. Denn

nicht, dass die Gemeinde an ihm diese Fülle hat, was an anderer
Stelle wohl so hervorgehoben sein könnte, ist in unserm
Zusammenhang betont, sondern dass Christus zum Haupt dieser

Gemeinde gemacht wurde, die doch zugleich Trägerin seiner
Fülle ist.

Die schliessende hymnische Umschreibung des Segenshandelns

Christi, der bezeichnet wird als der, der alles in allen
mit der Gottesfülle erfüllt, ist vielleicht schon formelhaft
übernommen.

Wichtig fürs Ganze bleibt aber bei dieser Beweisführung
des Abschnittes 1,19—23, stets der Gesichtspunkt, dass, wo Gott

') Ich halte die Ausführungen von H. Schlier über den Begriff der
Kirche im Epheserbrief in den Theologischen Blättern 1927, 1, Sp. 12 ff.,
was diesen Punkt betrifft, für richtig.

s) Hier gut J. Belser, Der Epheserbrief des Apostels Paulus, 1908, S. 45 ff.



— 212 —

am Christus handelt, seine Allmacht, seine verwandelnde
Wundermacht zutage tritt.

Dieser Gesichtspunkt kennzeichnet auch die Aussagen, die
die Verwirklichung des Heils an der Kirche aufzeigen. Wir
finden diese Heilsgüter vor allem aufgezählt in dem noch nicht
behandelten Abschnitt 1, 6—14.

Vor allen wird die Erlösung, die in der aysotç xûiv naça-
Ttxwfidxwv besteht und im Sühnetod Jesu ihre Ermöglichung
hat (7), genannt.

Die Überfülle der Gnade erwies sich aber an der
Gemeinde nicht bloss in dem an sich noch negativen Akt der
Vergebung, der allerdings die Gemeinde erst zur Gemeinde
Gottes macht, — denn eine selbstverständlich sündige Gemeinde
kann sich der aufs Eschaton gerichtete Verfasser gar nicht
denken! —, sondern auch in positiven Gaben, die an sich mit
dem Begriff der Gottesgemeindc noch nicht selbstverständlich
mitgegeben sind. Es werden in erster Linie genannt die Gaben
der Weisheit und der Einsicht, die die Gemeinde zur Erkenntnis
des Heilsplanes befähigen. Die Kirche ist nicht bloss Objekt
des göttlichen Erlösungshandelns, sondern Mitwisserin,
Eingeweihte. Und nicht bloss ihre Seligkeit, ihr Heil ist erkennbar,
sondern der ganze Heilsplan, das umfassende Wollen Gottes.
Das ist ein bedeutsamer Punkt in der Problematik von Epheser 1.

Die Pleilsgüter der Heilsgemeinde weisen über sie selbst
hinaus. Die Heilsverwirklichung, so weit sie sich an der Kirche
vollzieht, ist allerdings Anfang einer allgemeinen Erlösung.
So viel sagt der Hinweis auf den Akt der Sündenvergebung,
ohne die es ja überhaupt keinen Zugang zu Gott geben kann.
Aber zugleich ist durch die Schaffung der Kirche weitergewiesen
auf Geschehnisse der Heilsverwirklichung, die sich nicht in der
Kirche vollziehen. Jedoch auch so darf diese Weiterführung
nicht verstanden werden, als wäre nach Paulus die Kirche nur
ein Vorläufiges, etwa im Sinne der modernen Betrachtungsweise:
die Kirche muss sich schliesslich selbst aufheben, damit das
Reich Gottes kommen könne, sondern: die Kirche ist mit
einbezogen in das Gotteshandeln, und zwar in jener Subjektivität
der Beteiligung, wie sie von Christus gilt. Allerdings muss
sofort beigefügt werden: es gibt keine in sich selbständige Kirche.
Nur in der Verbindung mit Christus ist sie so beteiligt am
Heilshandeln Gottes.



— 213 —

Als drittes Gut wird die Erbberechtigung im Vollendungszeitalter

genannt (sxXr^würifisv 11). Es ist aber kaum einfach
an die Teilnahme am Gottesreich gedacht, sondern, wie die Be-

stimung zur Sohnschaft zeigt (5), die, wie ich glaube, nie
getrennt von der Christologie verstanden werden kann, ist mit
der xXrjQovofiia an eine besondere Stellung im künftigen Äon

gedacht. Darauf hin weist auch Vers 18. Im heiligen Geiste
besitzen sie ein Angeld dieses Erbes, das sie versichert, dass

sie einst das Ganze erlangen werden. Das Bild der Versiegelung
ist hier Ausdruck für die feste Zusicherung des noch nicht
empfangenen Vollerbcs. (Eiç ànoXvxçwoiv xFjç nect/rorfaewc ist an
sO(j>Qayiat}r][s anzuschliessen und x~ç ttsqiixoi^oswq als Genetivus
explicativus zu nehmen und also zu übersetzen: der (der Geist)
das Angeld unseres Erbes ist „bis zur Erlösung, die uns (das

Erbe) gewinnen lässt" ').)
Diese Aussagen über die gegenwärtigen Güter der

Erlösung finden aber ihre Vertiefung erst in den schon berührten,
aber noch nicht zu Ende besprochenen positiven Worten über
die Gottesgemeinde am Schluss des ersten und im
vorweggenommenen Abschnitt des Anfangs des zweiten Kapitels. Wenn
wir auch aus logischen Gründen die Bezeichnungen der
Gemeinde als Owfia und nXi'^wfia des Christus (1, 23) nach der
Gedankenrichtung des ganzen Abschnitts erklären mussten, so

kann uns das doch nicht hindern, diese, wohl schon technisch

gewordene Ausdrucksweise auch für sich zu behandeln. Wenn
es richtig ist, dass der romantische Organismusbegriff zur
Deutung des ac7,a«-Bcgriffs im Epheserbrief nicht herangezogen
werden darf, so ist aber doch jedenfalls durch ihn die engste
Zugehörigkeit von Christus und Gemeinde ausgesagt, wie durch
die Bezeichnung nXf[QWfw die intensivste Erfülltheit der
Gemeinde mit dem göttlichen Leben2). Diese enge
Zusammengehörigkeit wird noch kräftiger festgehalten durch die
composita mit ow in 2, 5 und 6. Weil sie Leib Christi sind,
geschieht an ihnen in dem Akt, der sie einverleibt, also im Sakra-

') Ich schliesse mich hier an Dibelius an. Siehe a. a. O. S. 46 und 47.

2) Hierzu sagen die Thesen Schliers a. a. 0. zu wenig. Was ich sagen
möchte, liegt etwa in der Richtung des Votums Siegmund-Schultzes in dem
Konferenzbericht: Die Kirche im N. T., Furche-Verlag 1930, S. 107.

Zur Durchführung dieser Gedanken sind auch die bedeutsamen
Ausführungen von K. L. Schmidt, Die Kirche des Urchristentums, Deissmann-
Festschrift 1927, S. 314, zu beachten.



— 214 —

ment der Taufe, was am Christus geschehen ist. Die Zusammengehörigkeit

von Christus und Gemeinde kann nicht kräftiger
ausgesprochen werden. Die Gemeinde ist der Körper, der Teil
hat an der Gottestat am Christus, die die entscheidende
Erlösung bringt : sie gehört zu ihm nach seiner neuen Lebendigkeit

und nach seiner Herrscherstellung. In anbetender
Bewunderung verharrt der Apostel vor der Heilstatsache der
Kirche, die in ihrer Einheit mit Christus die unanschaulich-
reale Demonstration der göttlichen tdqiç und dydnrj und darin
zugleich der göttlichen âo'Ça ist.

Die unanschauliche Demonstration Denn noch ist die Kirche
Gegenstand des Glaubens, noch ist ihr Leben verborgen mit
Christus in Gott (Kol. 3, 3 dürfen wir wohl so als Exegese zu
Eph. 2, 7 benützen), noch besitzt sie erst im Geist, dem von
aussen Unbegreifbaren, ihre Versicherung für die Teilnahme
am Gottesreich, noch ist sie erst so in die himmlische
Herrschaft eingesetzt, dass in den Kindern des Ungehorsams, das
heisst: im Sichtbaren „der Herrscher der Luftmacht" weiter
seinen vollen Einfluss ausübt.

In ihrer realen Grösse und Bedeutung sieht sie erst der
Gläubige selbst, der durch Offenbarung erkennt, was sie ist.

Das heisst aber, dass die Heilsverwirklichung auch an
der Kirche selbst noch nicht zu Ende geführt ist. Und damit
hängt wiederum zusammen, dass es in der Heilsverwirklichung
nicht bloss um die Herauserrettung und Beseligung der zur
Kirche Erwählten gehen kann, sondern um eine Absicht mit
ihr, die darüber hinausgreift.

Damit kommen wir endlich zum Zielpunkt unserer ganzen
Darstellung. So sehr die Kirche mit Christus als ihrem Haupt
über alle Hoheitsmächte hinaufgerückt ist, die Kirche selbst
ist nicht Endziel der Gedanken Gottes. Das zeigt sich auch
an einem Nebenumstand: nirgends ist in unsern Texten jene
verlegene, angstvolle Sorge um das neue Gottesvolk erkennbar
wie dort, wo die Erwählten Israels die allein Geretteten sind.
Dieser eschatologische Kurzschluss, das Kennzeichen destruierter
Tradition, etwa beim Verfasser der IV. Esra-Apokalypse
beobachtbar, liegt Paulus völlig ferne. Die Gemeinde der
Erwählung ist hier vielmehr als Instrument, als Demonstrations-,
oder schöner ausgedrückt: Offenbarungsorgan Gottes gedacht
für die alwvsç ènsQxófisvoi (2,7). An der Kirche will Gott der-



— 215 —

einst, wenn ihre Sammlung beendet und die Zeit der Enthüllung
gekommen ist, aufzeigen, welches der überschwängliche Reichtum

seiner Gnade sei (.1,5. 6; 2, 7). Die Kirche soll dienen zum
Lobe seiner Herrlichkeit (1, 6. 14).

Aber nicht als blindes Instrument ist sie gedacht, sondern
als wissende, erkennende Macht (1,9. 17. 18), als die, die zur
Sohnschaft gelangt, d. h. in der Einheit mit Christus zur Stellung
derer geführt wird, die im Heilshandeln Gottes nicht bloss
Objekt, sondern mit Subjekt sind.

Jetzt aber können wir erst umfassend sagen, was Heilsplan

und Heilsverwirklichung im Sinne des Epheserbriefver-
fassers sind. Der Ileilsplan ist sachlich der Vorsatz zu dem, was
Bengel die oixovofiia Üsov, die Offenbarungsveranstaltung
genannt hat. Bei dieser dispensatio ist die Kirche zwar das
höchste Otfenbarungsgebilde, aber durchaus nicht das Endziel.
Die Heilsverwirklichung aber ist die Durchführung des ganzen
Programms. Nicht die Kirche stellt schon seine Ausführung
dar. Sie ist vielmehr nur ein erstes, bedingendes, ermöglichendes
Stück der Offenbarungsgeschichte.

Geschichte ist die Offenbarung Gottes! Das ist weiterhin
eine wichtige Einsicht Bengelscher Schriftforschung. Die
Offenbarung ist nicht Mitteilung auf einer Fläche, sondern Abfolge
von einzelnen Oftenb&rungshandlungen, bis zur Herbeiführung
der abschliessenden Zeit, die die volle Offenbarung für alle
und über alles bringt, die Zusammenfassung unter dem Christus,
die Überbrückung der Kluft zwischen Gott und Welt.

Aber, wenn das, was an der Kirche geschieht, auch nicht
einfach übertragen werden darf auf das, was an allen
geschehen soll, so ist doch die Kirche das grosse Demonstrativum,
wird sie einst, in die Sichtbarkeit gerückt, sein das gewaltige
Anschauungsbeispiel für Geistermächte und Menschen für das,

was allein das Heil zu vermitteln vermag, für die Möglichkeiten
der Gnade Gottes. Und insofern ist an der Kirche abzulesen,
zwar nicht die Stellung der ganzen erlösten Welt, aber doch
das Dass und das Wie, die Weise, wie Gott den ganzen Heilsplan

zu verwirklichen gedenkt und vermag, nämlich „durch
den Reichtum seiner Gnade", der an der Kirche offenbar wird.

Ich komme zurück auf die einleitende Bemerkung, dass

der Epheserbrief meiner Einsicht nach ein Brief für
Fortgeschrittene sei. Die Nähe des Kolosserbriefes bestärkt mich in



— 216 —

dieser Möglichkeit. Ich glaube, die Ausführungen haben diese
Hypothese zwar nicht bewiesen, aber einigermassen
wahrscheinlich werden lassen. Die Subtilität der Art, wie unsere
Frage im Epheserbrief behandelt ist, spricht dafür.

Diese Differenziertheit hat allerdings für uns auch ihre
prekäre Seite. Für den Verfasser lag die Frage, welches diese
Kirche sei, nicht vor. Für ihn, den unmittelbar in der
Entscheidungssituation lebenden, war diese Frage gelöst. Für uns
aber ist sie ein quälendes Problem. Ein Lösungsversuch aber
würde den Rahmen der exegetischen Erörterung sprengen.
Vielleicht dürfte aber die Frage doch die folgende Diskussion
beschäftigen.

Bern. Ernst Gaugler.


	Heilsplan und Heilsverwirklichung nach Epheser 1,3-2,10

