
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)

Heft: 3

Artikel: Die zweite ostwestliche Theologenkonferenz in Bern : 6.-12. September
1930

Autor: Gaugler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404054

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404054
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


186 —

Die zweite ostwestliche Theologen¬
konferenz in Bern.

6.—12. September 1930.

Die Stockholmer Weltkonferenz für praktisches Christentum

setzte im Jahre 1925 eine Kommission für ökumenische
Zusammenarbeit der Professoren der Theologie ein, die seit
1927 sogenannte Theologenkonferenzen veranstaltet, die die

Einigung im praktischen Handeln vertiefen sollen durch die

Besinnung auf theologische Probleme, die hinter den praktischen
Aufgaben stehen. Über die frühern Zusammenkünfte berichtet kurz
die kirchliche Chronik dieser Zeitschrift im XIX. Jahrgang (1929),
Heft 4, Seite 233—235. Im letzten Jahr versammelten sich zum
ersten Male orthodoxe Theologen des Ostens mit anglikanischen,
lutherischen und reformierten Gelehrten des Westens in Novi-
Sad (Jugoslawien) unter dem Vorsitz des Bischofs Irenäus zur
Besprechung des Philipperbriefs. Die zweite ost-westliche
Theologenkonferenz fand in diesem Jahre in Bern unter dem Vorsitz
des Bischofs der christkathoüschen Kirche der Schweiz, Dr. Adolf
Küry, statt. Der Mitarbeiterkreis wurde leicht erweitert. Der
Gegenstand der Verhandlungen war: der Epheserbrief, mit
besonderer Berücksichtigung der Kirchenfrage.

Ein ausführlicher Bericht über die Tagung wird demnächst
in den „Theologischen Blättern", herausgegeben von Professor
D.. Karl Ludwig Schmidt in Bonn erscheinen, der die einzelnen
Referate und Diskussionsvoten im Auszug wiedergeben wird.
Hier soll nur eine kurze Mitteilung über den Verlauf der
Konferenz und ihre bedeutsamsten Gesprächsmomente gegeben
werden. Wir verweisen deshalb nachdrücklich auf den umfassenderen

Bericht.



— 187 —

I.

Das Programm und die Mitarbeiter.

Es war von Anfang an die Absicht der Veranstalter, nicht
in den exegetischen Fragen stecken zu bleiben, sondern die

Einzelexegese den umfassenden Erörterungen über die Kirchenfrage,

auch im Sinn des aktuellen Problems, dienstbar zu machen.
Deshalb wurden den einzelnen Referenten nicht bloss „Abschnitte",
sondern Themata zur Behandlung zugewiesen, und zwar möglichst
so, dass das gleiche Thema eine beidseitige, östliche und westliche

Beleuchtung erfuhr. Die Details des Behandlungsplans
werden bei der Darstellung des Gesprächs deutlich werden.
Wie mannigfaltig die Aussprache werden musste, zeigt schon
ein Blick in die Mitarbeiterliste, die wir hier wiedergeben, um
nachher die einzelnen Referenten und Votanten nur mit ihrem
Namen aufführen zu können. Ich nenne ausser bei den beiden
Vorsitzenden nur kurz das Hauptamt, die Konfessionszugehörigkeit,

die Lehrstätte1) und das Lehrfach der Mitglieder:
Erster Vorsitzender: Bischof Dr. Adolf Küry, Bischof der

christ-(alt-)katholischen Kirche der Schweiz, Professor für
Kirchengeschichte an der katholisch-theologischen Fakultät der
Universität Bern.

Zweiter Vorsitzender: Professor D. Dr. Martin Dibelius,
Ordinarius für neutestamentliche Wissenschaft an der Universität

Heidelberg, evangelische Kirche.

Mitglieder: Professor Nicolas von Arseniew, russisch-orthodox,

Königsberg und Warschau, russische Sprache und
systematische Theologie.

Professor Panagiotis Bratsiotis, griechisch-orthodox, Athen,
altes Testament, Septuaginta.

Professor Sergius Bulgakoff, russisch-orthodox, Paris, russisch-

theologisches Institut, systematische Theologie.
Professor Henri Ciavier, reformiert, Montpellier, faculté

libre de théologie protestante, Neues Testament.
Professor Ernst Gaugier, christ-(alt-)katholisch, Bern,

katholisch-theologische Fakultät, Neues Testament.
Professor Vasile Gheorgiu, orthodox, Cernauti (Cernowitz),

Rumänien, Neues Testament.

') Wo nur der Ortsname steht, ist die gleichnamige Universität gemeint.



— 188 —

Professor Wilbert Howard, Methodist, Birmingham, Hands-
worth College, Neues Testament.

Privatdozent Fritz Lieb, reformiert, bisher Basel, nun Bonn,
Dozent für östliches Christentum in Vergangenheit und Gegenwart.

Professor Wilhelm Michaelis, evangelisch, Bern, evangelischtheologische

Fakultät, Neues Testament.
Pfarrer Herman Neander, lutherisch, Estuna (Schweden).
Professor Theodor Odenwald, evangelisch, Heidelberg,

systematische Theologie.
Prinzipal H. Leonhard Pass, Anglikaner, Chichester,

Chichester Theological College, Neues Testament.
Professor Karl Ludwig Schmidt, evangelisch, Bonn, Neues

Testament.
Professor Dimitrije Stefanowitsch, orthodox, Belgrad, Neues

Testament.
Professor Stefan Zankow, orthodox, Sofia, Kirchenrecht.
Als ständige Gäste nahmen teil: V. D. M. Oskar Bauhofer

aus Genf, der alle Übersetzungen besorgte und den Mitgliedern
einen Vortrag über „Das theologische Problem des Naturrechts"
hielt, und stud, theol. Gordon Wheeler vom University College
in Oxford.

An den ersten zwei Tagen weilten auch als Gäste unter
uns der erste Vorsitzende der Theologenkommission, Professor
D. Adolf Deissmann, Rektor der Universität Berlin, und der
Führer der Stockholmer Bewegung, Erzbischof Nathan Soecler-

blom aus Upsala.
Samstag, den 6. September, 16 Uhr, trat die Konferenz zu

ihrer ersten Sitzung* im Senatszimmer der Universität zusammen.

Bischof Küry eröffnete sie mit einem Gebet. Darauf be-

grüsste er die Teilnehmer. Er gedachte dankbar der Ehrung,
die der altkatholischen Kirche durch die Übertragung der
diesjährigen Theologenkonferenz zuteil geworden. Er sieht darin
eine Anerkennung der beteiligten Mitarbeit der Altkatholiken
am Versöhnungswerk der Kirchen. Er erinnert an die von
Döllinger einberufenen Unionskonferenzen von 1874/75, an
die Besprechungen mit Orthodoxen, Anglikanern und Protestanten,
an die Verdienste seines Vorgängers, Bischof Herzog, der schon
an den Vorarbeiten für die Lausanner Konferenz mitwirkte,
an die Anteilnahme der Altkatholiken an „Stockholm" und
„Lausanne". Er schloss seine Rede mit dem Hinweis auf das



— 189 -
für die wissenschaftliche Zusammenarbeit besonders treffende
Wort Döllingers: „Die rechte Theologie muss universal sein
wie die Kirche."

Professor Deissmann sprach als erster Vorsitzender der
Theologcnkommission von der Aufgabe der Theologenkonferenz,
Gelehrte verschiedener Länder und Kirchen nicht bloss zum
Austausch der Gedanken, sondern zu gemeinsamer Arbeit
zusammenzuführen. Erteilte mit, dass die nächste Ostwestkonferenz
im Frühjahr 1932 in Athen stattfinden soll.

Erzbischof Soederblom lud die übernächste Ostwestkonferenz
nach Schweden ein.

Prinzipal Pass überbrachte die Grüsse des Lordbischofs
von Chichester, Professor Gheorghiu diejenigen des Erzbischofs
der Bukowina, Nektarie.

Professor Dibelius, der mit Bischof Küry die Hauptarbeit
für das Zustandekommen der Konferenz geleistet hat, sprach
über das Besondere der Berner Konferenz, dass sie auch an
die Öffentlichkeit trete und an einer Universität zweier
theologischer Fakultäten tage.

Professor Zankow verdankte als Orthodoxer die Einladung
Erzbischofs Soederbloms.

Nach diesen Eröffnungsansprachen ging man sofort zur
Besprechung des Epheserbriefes über. Ich will aber über diese
im Zusammenhang berichten und erzähle zuerst noch kurz
vom Beiwerk der Tagung.

IL
Die öffentliche Versammlung. Die Einladungen.

Zum Samstagabend hatte die Konferenz zu einer öffentlichen

Versammlung im Grossratssaale eingeladen, die sehr gut
besucht wurde.

Professor Deissmann orientierte einleitend über das
Stockholmer Werk im allgemeinen und die Bedeutung dieser
Theologenkonferenzen und die Begegnung von östlichen und
westlichen Kirchenvertretern im besondern.

Professor Nicolas von Arseniew sprach über „Die russische

Kirche und die ökumenische Bewegung". Der Vortrag hatte mehr
zeugnishaften, persönlichen Charakter. Er erscheint in diesem
Heft im Wortlaut.



— 190 —

Professor Sergius Bulgakoff stellte „Die Wesensart der
russischen Kirche" nach ihrer kontemplativ-asketischen, auf die
Heiligkeit abzielenden, nach ihrer mariologischen und
apokalyptischen Ausgestaltung dar. Auch dieses Referat erscheint
in dieser Zeitschrift in extenso.

Erzbischof Soederblom schloss die Reihe der Redner durch
eine kurze Ansprache, in der er auf die Gabe des Ostens
hinwies, der uns wieder zum Bewusstsein bringe, dass die Kirche
nicht ein rein soziologisches, menschliches Gebilde sei, sondern
ein göttliches Mysterium, „Gottes Geheimnis in der Welt".

Der Sonntag vereinigte alle Konferenzteilnehmer in der
christkatholischen Kirche, wo Bischof Küry ein feierliches Hochamt

zelebrierte und eine eindrucksvolle Predigt über den Dienst
der Wissenschaft an der Kirche hielt. Darauf wurden die Kon-
ferenzmitfflieder in Privatautos in die christkatholischen Ge-uö

meinden des Kantons Solothurn, nach Grenchen, Solothurn,
Starrkirch, Schönenwerd, Niedergösgen, Trimbach und Ölten
geführt, wo überall die Ortspfarrer kurze Referate über die
Geschichte der Kirchen hielten, die besichtigt wurden. In Trimbach

sammelten sich alle in einer schlichten Vesper, die aber
gerade in ihrer einfachen Form tiefe Eindrücke hinterliess.
Bei den Mahlzeiten in Solothurn und Ölten wurden herzliche
Worte gewechselt zwischen den christkathoüschen Behörden,
Synodalratspräsident Frey-Vogt und den Gemeindepräsidenten
Walker und Kamber, einerseits und dem Vertreter der
Konferenz, Professor Dibelius, anderseits. Der Zweck der Einladung,
den fremden Gästen einen Einblick in die Entstehung und das
Leben der christkatholischen Kirche zu geben, wurde erreicht.

Eine ähnliche Veranstaltung, die angenehme Erholung
brachte, führte die Konferenz am Dienstagnachmittag auf den
Thunersee. Der evangelisch-reformierte Synodalrat des Kantons
Bern hatte dazu eingeladen. Die Besichtigung der alten,
romanischen Kirche von Spiez brachte wieder reiche Belehrung.
Die Teilnehmer wurden auf einem besondern Schiff hierher und
dann zum Abendimbiss nach Merügen geführt, wo Pfarrer Rohr
von Hilterfingen im Namen des Synodalrates die Begrüssungs-
ansprache hielt, die durch die Vorsitzenden der Konferenz
erwidert wurde. Das Wertvollste an diesen Ausflügen aber war
wohl der persönliche Austausch, das „Zufällige" des Gesprächs,
das oft Bleibenderes gibt als die überlegte Mitteilung.



— 191 —

Am Mittwochabend empfing die evangelisch-theologische
Fakultät der Universität die Mitglieder der Konferenz in der
Münsterkapelle. Der Dekan, Professor D. Dr. Hoffmann, hielt
die Empfangsrede; Professor Schädelin, Pfarrer am Münster,
führte uns durch die Kirche ; Professor Graf, Münsterorganist,
erklärte das im Bau begriffene Orgelwerk.

Auf Donnerstagabend hatte die Regierung des Kantons
Bern zusammen mit dem Gemeinderat der Stadt zu einem
Dîner gebeten, an dem der Regierungspräsident Dr. Dürrenmatt
in wohlabgewogenen Worten zu den Geladenen sprach.
Regierungsrat Dr. Rudolf und Regierungsrat DriGuggisberg vertraten
die Kantonsregierung, Gemeinderat Steiger die Stadtbehörden,
Professor Dr. Gilg sprach als Prorektor im Namen der Universität.
Den Dank der Konferenz brachten die beiden Vorsitzenden und
im Namen der verschiedenen Gruppen Professor Bratsiotis und
Professor Ciavier zum Ausdruck.

III.
Die Arbeitssitzungen.

Aber nun endlich zur Sache, der Arbeit selbst. Schon
gleich die Eröffnungssitzung, am 6. September, brachte im
Anschluss an das Einleitungsreferat (I) über „Die Eigenart des

Epheserbriefs" (Michaelis) eine lebhafte Diskussion. Der Referent
vertrat die Echtheitshypothese mit zum Teil neuen Argumenten.
Er führte mit dem Hinweis auf die Bedeutung der Kanonizität
auch einen Gesichtspunkt in das Gespräch ein, der sich später
als sehr fruchtbar erwies, da damit die einseitige, äusserliche
Erörterung des Verfasserproblems ausgeschaltet und die
Fragestellung ins Prinzipielle erhoben wurde.

Die Frage, wie der Stil des Epheserbriefs zu beurteilen sei,
führte sofort zu ganz verschiedenen Aussagen. Dibelius empfindet
diesen Stil als „barock", Arseniew will ihn nach einem Wort
des Chrysostomus aus dem Ringen um den Ausdruck erklären.

Auch die Frage nach der paulinischen Mystik wird
aufgeworfen. Man ist einig, dass von pantheistischer Mystik bei
Paulus nicht die Rede sein kann.

Das Thema (IL) der Montagvormittagssitzung war: „Der
Heilsplan und die Heilsverwirklichung nach Eph. 1, 3—2, 10"

(Gheorghiu und Gaugier1). Es zeigte sich hier sofort, wie
') Das Referat Gaugier erscheint im Dezemberheft dieser Zeitschrift.



— 192 -
zentral das Kirchenproblem im Epheserbriefe liegt. Es waren
deshalb auch hier schon die Aussagen, die das Wesen der Kirche
umschreiben, sofort der einzige Gegenstand des Gesprächs. Die
Wendung in der Erkenntnis der Kirche, die in unserer Zeit
zum Durchbruch kommt, wurde kräftig ausgesprochen. Das
individualistische Verständnis der Kirche als einer von Menschen

gebildeten Gemeinschaft einzelner wurde fast allgemein
abgelehnt. Die Betonung des subjektiven Elements durch ein
Konferenzmitglied (Ciavier) war als Korrektiv eines einseitigen
Objektivismus gemeint. Die Kirche wurde neu gesehen als
göttliches Werk, als ein Wunder und Demonstrations-(Offen-
barungs-)Organ Gottes, das nicht soziologisch erfasst werden
kann. Auch protestantischerseits (Lieb) wurde diesen Grundthesen

aufs lebhafteste zugestimmt. Einzelne Voten führten
allerdings noch über diese Linien hinaus, so wenn Arseniew
die Ökonomie der Endzeit auch wesentlich als Kirche begreifen
wollte, Bulgakoff die Präexistenz der Kirche als ungeschaffenes
Sein deutete. Hier wurde der spekulative Hintergrund seiner
Exegese sichtbar, der keine eigentliche Entgegnung erfuhr.
Aber bedeutsam war, wie sich im Begriff der Kirche als einem
in Gott (Christus) gegründeten Wesen Orthodoxe, Katholiken
und Protestanten zusammenfanden. Diese Grundlinien wurden
durch die Referate zum Thema VII: „Christus und die Kirche",
Eph. 5, 25—32 (Glubokowskij, vorgetragen in Abwesenheit des

Referenten durch Zankow, Howard und Schmidt) noch
unterstrichen. (Die Aussprache über diesen Gegenstand musste wegen
der Abreise von Professor Zankow am Montagnachmittag und

Dienstagvormittag vorweggenommen werden.) Dabei bringt
besonders Schmidt gewichtige neue Gesichtspunkte in die
Diskussion hinein. Er weist auf den gnostischen Charakter der
Vorstellungsbilder hin, aber nicht so, dass nun der Verfasser des

Epheserbriefes selbst als Gnostiker gedeutet würde, sondern

so, dass er vielmehr als in der Auseinandersetzung mit der
Gnosis stehend, erkannt werden muss. Diese Beobachtung löst
manche exegetische Schwierigkeiten, die bei dem alogischen
Charakter der Aussagen sonst undurchdringbar blieben. Schwierige

Detailfragen, wie die nach dem Verhältnis von KsipaXr)

und owfia im Kirchenbegriff, oder die nach der Bedeutung des

fisoóxoixov xov" (pgayfiov (2, 14) fanden hier ihre teilweise
Erhellung.



— 193 —

Bei diesem und dem folgenden Thema: „Die Einheit der
Heilsgemeinde"-, Eph. 2, 11—22 (Stefanowitsch) entspinnt sich
eine lebhafte Aussprache über die Bedeutung der
Religionsgeschichte für die Exegese und das Problem der theologischen
Exegese. Es wird von den Vertretern der theologischen Exegese
anerkannt, dass der historischen Voruntersuchung grosser Wert
beizumessen sei, aber auch betont, dass sie niemals die
theologische Erfassung der Sache selbst, des Offenbarungswortes
als solchem ersetzen könne. Wie schwer belastet eine jede
sachliche Aussprache durch die gewollte oder unbewusste
philosophische Beeinflussung alles menschlichen Denkens ist, zeigte
ein Versuch, den Aussagen des Epheserbriefs durch den Funktionsbegriff

näherzukommen. Sofort entspann sich ein eifriges
Prinzipiengefecht, in dem die Vertreter einer ontologischen
Exegese statt moderne, antike und mittelalterliche Philosophumena

ins Gespräch einführten. Immerhin mag die Bemerkung
Bauhofers, dass das „ungeschaffene Sein", von dem die
Offenbarungsaussagen handeln, nicht mit Begriffen einer Philosophie,
die um die Überwirklichkeit der Offenbarungswelt noch gar
nicht weiss, erfasst werden kann, prinzipiell richtig sein, auch
wenn seine besondere Berufung auf die mittelalterliche
Philosophie sehr problematischer Natur ist. Jedenfalls zeigte sich
bei dieser Debatte, wie nötig es ist, die Hintergründe der
exegetischen Überlegung aufzudecken und nicht naiv oder leichtfertig

sich bei einer vermeintlichen Darstellung dessen, „was
dasteht" zu befriedigen. „Das, was dasteht" wurde in den
Referaten zumeist in sorgfältiger Paraphrase umschrieben, aber
die Aussprache erwies eben die Tatsache, dass damit die
Probleme noch nicht erschöpfend behandelt sind. In einer
Diskussion zwischen östlicher und westlicher Theologie wird
immer wieder so das Problem der ontologischen Erfassung der
Texte auftauchen müssen. Dass man an unserer Konferenz
nicht zu einer Einigung über diese Frage kam, weist nur
darauf hin, wie nötig es ist, auch diese Prinzipienfragen weiter
zu verfolgen. In den rein exegetischen Sachfragen war ein
weitgehendes gegenseitiges Lernen zu verspüren, wobei die
orthodoxen Forscher in unserer Literatur naturgemäss sich noch
heimischer zeigten als wir in der ihren. Die grossen
Unterschiede liegen also nicht hier, sondern in den „letzten" Zielen
der exegetischen Fragestellung. Die Lösung kann aber auch

Internat kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1930. 13



— 194 —

nicht in einem Regressus zur scholastischen Theologie liegen,
denn wenn im Protestantismus die Texte teilweise ethisiert
wurden, so wurden sie in der Scholastik logisiert. Aber selbst ein
Zurückgehen auf die Patristik kann keine letzte Hilfe bringen,
denn auch die Väter denken in Begriffen des damaligen Denkens,
die uns nicht mehr ohne weiteres zugänglich sind, weshalb
alle Probleme aus der Sachfrage unseres heutigen Denkens
und unserer gegenwärtigen konkreten Existenz heraus neu
durchdacht werden müssen. (Lieb.)

Im Anschluss an das vierte Thema: „Der Heidenapostel",
3, 1—21 (Pass) wurden wieder Spezialprobleme durchbesprochen,
so die Bedeutung der Stelle von „der Breite und Länge und Höhe
und Tiefe", die von den Gläubigen nach 3,18 begriffen werden soll,
die der Referent im Anschluss an Bischof Gore in sehr tiefer Weise
auf die Katholizität, zeitliche Universalität des Heils etc. bezogen
hatte, die aber Dibelius als ein Kardinalbeispiel für die Notwendigkeit

religionsgeschichtlicher Hilfsuntersuchungen hinstellte. Auch
der Begriff des nXrjçwfia wurde hier erörtert, zu dem
interessanterweise Bratsiotis Beiträge aus der griechischen Gemeinsprache

beibringen konnte. Ich erwähne diese Details nur im
Vorbeigehen, um daraufhinzuweisen, dass diese Einzelprobleme
auch zur Sprache kamen. Es ist aber hier wegen des kleinen
Raums, der mir zur Verfügung steht, nicht angängig, näher
auf sie einzugehen.

Zu einer Art Zusammenfassung der gewonnenen Erkenntnisse

über das Wesen der Kirche führte die Behandlung des

fünften Themas: „Das Amt als Ausdruck der Einheit", Eph. 4
1—16. (Bratsiotis und Lieb1).) Hier kam es zu einer besonders
eindrucksvollen Konfrontierung orthodoxer und reformatorischer
Aussagen. Die Kirche wurde grundsätzlich erfasst als das Organ
Gottes, das in Christus gründend, dazu da ist, Gottes Willen
in der Welt auszuführen. Sie entsteht nicht wie ein Verein
durch einen soziologisch erfassbaren Entschluss einzelner,
sondern durch den Ruf Gottes, das heisst: seiner Boten. Hat
so das Apostelamt allerdings konstitutive Bedeutung für die
Kirche, so ist aber doch das Amt nicht etwa als eine der
Kirche bürokratisch übergeordnete, sie regierende Institution
aufzufassen, sondern die Ämter sind der Kirche „gegeben",

l) Das Referat Lieb erscheint im Dezemberheft dieser Zeitschrift.



— 195 —

um in ihr die schon vorher gegebene Einheit zu bewahren.
In jedem und so auch in diesem Betracht ist in der Kirche
die Einheit und nicht die Vielheit das Primäre. Die Vielheit
entsteht aus der Einheit, nicht umgekehrt. Nachdrücklich wurde
der russisch-orthodoxe Begriff der Sobórnost, der Katholizität
im umfassenden Sinne, betont und von ihr aus die Aufgabe
der Teile, Ämter und Kirchenvolk, begründet. Der Geist des
Amtes ist nicht ein gesonderter, sondern der in der Kirche
lebendige Geist. Es gibt allerdings auch Ämter mit
ausserordentlicher Aufgabe, wie das Prophetenamt z. B., das sich
nicht einfach selbstverständlich in der Kirche vorfindet, sondern
da und dort auswirkt, in unserer Zeit etwa in Gestalten wie
den russischen Startzen und Blumhart d. Ä. Das Amt muss
die Haltung des Christus wiederholen, in dem Gott sich herab-
üess „in die untersten Örter der Erde" (Luther). Letzterdings
ist nicht ein Amt, und wäre es das höchste, Repräsentant des
Lebens der Kirche, sondern „Hüter der Frömmigkeit ist der
Leib Christi selbst". (Erklärung der orthodoxen Patriarchen
von 1849. Theologische Schriften von Chomjakoff.) (Lieb.) Zu
diesen Ausführungen wird in der Diskussion die wertvolle
Bemerkung beigetragen, dass in der Orthodoxie auch das Kirchenvolk

ein Amt, eine ebenso wichtige Aufgabe im ganzen der
Kirche habe wie die Hierarchie. Allerdings wird ein Unterschied

zwischen orthodoxer und protestantischer Amtsauffassung
dahingehend herausgearbeitet, dass die Hierarchie in der Orthodoxie

Sakramentsgewalt besitze, während im Protestantismus
das Amt wesentlich aus der priesterlichen Gewalt der Gemeinde

abgeleitet werde und deshalb als Ministerium verstanden
werden müsse (Bulgakoff).

Nebenbei entspinnt sich an einer vereinzelten Bemerkung
eine lebhafte Debatte über das Problem des Synergismus, bei
der deutlich wird, dass die synergistischen Aussagen bei Paulus

gar keine textlichen Unterlagen besitzen und dass die
synergistischen Formeln in der Orthodoxie aus der Abwehr gegen
die protestantischen Lehraussagen zu erklären sind.

Einen zweiten Höhepunkt erreicht die Aussprache im
Anschluss an das praktische Thema VI: ^Das christliche Leben'1

(Eph. 4,17—6,9). (Dibelius, Ciavier, von Arseniew). Das

formgeschichtliche Problem der paulinischen Paränese wird von
Dibelius sorgfältig umschrieben. Dabei wird aufgezeigt, dass



— 196 —

das aus fremder Tradition übernommene Gut im Epheserbrief
stärker verchristlicht ist als noch im Korintherbrief. Die Paränese
stellt nicht eine Ethik im besondern Sinne der Anweisung zur
innerweltlichen Gestaltung und Durchführung eines innerweltlichen

Programms dar. Sie ist bei der eschatologischen
Grundhaltung der Gemeinde nur zu verstehen als Ausdruck des

Heilsstandes selbst. Sie sagt nicht, das und das ist zu tun, um
zu dem und dem innerweltlichen Ziel zu gelangen, sondern sie
ist Ausfluss des christlichen Ethos selbst: „So handelt man als
Christ, sv X(tiOT(p.u

Es fällt im Gefolge auch das Stichwort „Inkarnationsethik"
(Arseniew), das aber erst im Verlauf der Aussprache seine
schärfere Deutung findet.

Diese Aussprache nämlich wurde in bedeutsamer Weise
gerade vom Osten her ins Prinzipielle erhoben. Bulgakoff, der
vom Marxismus herkommend, die Enge der paränetischen
Forderungen des Paulus, „dieser Herren- und Sklavenmoral",
stark empfand, wies darauf hin, dass das konkrete Problem
in jeder Zeit neu gestellt sei. Er erweiterte die Diskussionsgrundlage

dadurch, dass er den Fragenkomplex Christentum und
Kultur zur Sprache brachte. Er lehnt sowohl den Weg der
Unterwerfung der Welt, wie den Weg der Innerlichkeit, bei
denen die Welt letzterdings profan bleibt, ab. Seine Lösung
liegt auf der Linie des östlichen Verklärungsbegriffs. Er will
nicht Beherrschung der Welt durch die Kirche, noch Trennung
von Christentum und Kultur, aber Durchdringung der Kultur
mit dem christlichen Geiste, Verklärung der Erde.

Diese Gedanken werden konkretisiert durch das Votum
Liebs : Alle Versuche zur Verbindung von Kultur und Christentum,

die bis jetzt gewagt wurden, sind immer wieder gescheitert.
Die Antworten vergangener Jahrhunderte, ja auch der letzten
Jahrzehnte genügen alle nicht mehr. Wir stehen dieser Situation
gegenüber alle in einer gemeinsamen Not, in einer wahrhaft
ökumenischen Not. Diese Not enthält aber auch eine grosse
Verheissung. Wenn sich die ökumenischen Bewegungen nicht
in blossen Begrüssungen erledigen wollen, dann wäre hier
einzusetzen. Gerade die russische Kirche ringt um die Lösung
dieser Not (Pariser Konferenz 1930). Diese Kirche ist heute
„zurückgeworfen in die Katakomben". Ihr ungesundes Verhältnis
zum Staat ist ihr zur Tragödie geworden. Damit ist das Zeit-



— 197 —

alter Konstantins für sie und indirekt für die ganze Kirche
abgeschlossen.

Der Redner geht näher ein auf das Problem der
Inkarnationsethik. Er versteht das Stichwort im Anschluss an das
Wort Luthers von der „Herablassung Gottes bis in die tiefsten
Örter der Erde". Es ist die Bedeutung des Logos, dass er hereintritt

in die äusserste Not der Menschheit. Aufgabe der Kirche
wäre, dass sie das Werk der Inkarnation fortsetzte, dass sie
das Wort hineintrüge in diese tiefste Not, in der wir alle stehen.
Die letzte Tiefe dieser Not zeigt sich aber gerade darin, dass
heute ein ganzer Stand, das Proletariat, dieses Wort nicht „hört",
dass die Kirche es ihm nicht so zu verkündigen vermag, dass

er es „vernimmt". Die Kirche sollte das göttliche Wort so

verkündigen können, dass es da, in diese letzte Finsternis der
„Wertlosigkeit" hineindränge.

Diese Fragestellung beherrscht das weitere Gespräch, in
dem auch die sogenannte „Gesinnungsethik", gerade im
Angesicht der Bergpredigt als unmögliche Deutung verworfen wird.

Aus der Besprechung des Vin. Themas: „Der Kampf des

Christen, Epheser 6, 10—20 (Neander) ist besonders hervorzuheben,

dass dieser Kampf im engen Anschluss an den
Zentralgegenstand des Epheserbriefs kirchlich gedeutet wurde, nicht
individualistisch wie in den zahllosen Erbauungsreden über
diesen Text. Dieser Kampf hat sich gerade in unsern Tagen
gesteigert zum Kampf zwischen Christus und Antichrist. Im
Anschluss an die russische Verfolgung ruft Bulgakoff' auf zu
einem feurigen Christentum, das weiss, worum es geht.

Am letzten Konferenztag fasste Odenwald den theologischen

Ertrag der Diskussion in sorgfältig abgewogener Umschreibung
zusammen. Er konstatierte grundsätzliche Einigung über den

„Durchbruchscharakter", das heisst den Offenbarungscharakter
der Kirche. Allerdings vermisste er von diesem Gesichtspunkte
aus eine tiefere Erörterung des Glaubensbegriffs, wie sie erst
zur vollen Klärung geführt hätte. Auch in der ethischen
Aussprache kam es zu einer Einigung in der Erkenntnis der Tiefe
der Not, die die Schuld der Kirche aufdeckt und zugleich ihre
Aufgabe aufzeigt, — denn die Frage nach dem christlichen
Leben ist nicht getrennt von der Frage nach der Kirche zu
lösen. Aber auch hier werden letzte Aporien festgestellt. Wenn
das Wort von Marx zu Recht besteht, „dass die Philosophen



— 198 —

die Welt immer nur interpretiert haben, dass wir aber die
Aufgabe haben, die Welt zu verändern", so ist für uns aus der
Lage vor der Parusie zu erkennen, dass auch das „Veränderte"
nie verabsolutiert werden dürfte, sondern immer wieder zu
verändern ist. Es bleibt vieles unaussagbar, das schon als Not
und Wirklichkeit erspürt ist.

In der Aussprache kommen die differenzierten Erwägungen
Odenwalds nicht mehr so zur Auswirkung, wie es zu wünschen

gewesen wäre. Die Diskussion biegt unversehens zurück zum
Eingangsproblem, der Bedeutung der Echtheitsfrage, die unter
dem weitern Gesichtspunkt Kirche und Schrift erörtert wird.
Immerhin kommt es hier nochmals zu einer bedeutsamen

Begegnung östlicher und westlicher Anschauungsweise. Von
östlicher Seite ward zugestanden, dass die Orthodoxen von der
westlichen Forschung noch viel zu lernen hätten, um die
Schwierigkeiten in diesen Problemen sachlich bewältigen zu
können; von westlicher Seite wird zugegeben, dass die alte
Fragestellung nach der literarischen Verfasserfrage in gewissem
Sinne überholt sei, dass aber das Anliegen der Kirche, den

apostolischen und darum kanonischen Charakter dieser Schriften
zu erfassen, sein ganzes Gewicht behalte (Schmidt).

Professor Dibelius durfte in seinem Schlusswort die
Konferenz mit vollem Recht als „gelungen" bezeichnen. Er wies
aber auch in feiner Weise in die Tiefe, auf den Erfolg hin,
den jeder erst in der Stille, bei der neuen Arbeit an den
Texten erfahre, und endlich auf die geheime Wirkung, von
der nur Gott weiss.

Seinen Dankesworten an den Vorsitzenden schlössen sich
auch Professor Gheorghiu und Prinzipal Pass an.

Ein letztes Wort tiefgefühlten Dankes sprach Bischof Küry
selbst. Er dankte den östlichen Brüdern für reiche Anregung,
den westlichen Teilnehmern für die Gründlichkeit der Behandlung

und dem Vizepräsidenten und Übersetzer für ihre grosse
Arbeitsleistung. Er schloss mit dem zu Anfang zitierten Döllinger-
wort, es zum Ausdruck der Hoffnung wendend, dass wir dieser
ökumenischen Theologie wieder einen Schritt näher gerückt
seien.

Mag auch die Kürze der Zeit dazu geführt haben, dass
oft Probleme nur berührt werden konnten, die Art, wie die
Hauptprobleme angefasst wurden, führte immer wieder zu wirk-



— 199 -
liehen Begegnungen, zu einem Gespräch, das darin lebendig
war, dass es die Möglichkeit des Verstehens und der
Weiterführung aufleuchten liess. Die Gefahr des unwirklichen
Synkretismus wurde dadurch vermieden, dass die theologischen
Gegensätze mit erfreulicher Offenheit aufgedeckt und in ihrer
problematischen Bedeutsamkeit stehen gelassen wurden. Die
Muffigkeit rein gelehrter Abstraktion wurde unmöglich, weil
aus der realen Situation der Kirche und der Not der Welt
immer wieder konkrete Fragen wie peinvoll-frische Zugluft
ins Gespräch eindrangen. Dadurch ist vielleicht manche Spezialität
unberücksichtigt geblieben, aber der ganzen Bewegung von
Stockholm mehr gedient worden als auf dem Weg einer
beziehungslosen Schulexegese. Jedenfalls empfand jeder Teilnehmer,
dass man hier nicht „bei blossen Begrüssungen" blieb, sondern

aus der Not der Verantwortung heraus sprach und arbeiten
wollte.

Bern. Ernst Gaugler.

Neu eingegangen :

Brunner, E. : Gott und Mensch. Vier Untersuchungen über das

personhafte Sein. Verlag J. C. B. Mohr, Tübingen 1930. Mk. 3.60.

Bülck, W. : Das Kirchenproblem der Gegenwart. Verlag K. Wach-
holtz, Neumünster 1930. Mk. —. 50.

The Churches and the Welfare of Seamen. Life and Work Studies
and Documents Nr. 3. Verlag International Social Christian
Institute Genève. Preis Fr. 1.25.

Eiern, von, D. : Aus dem Tagebuch eines Kaplans. Verlag C.

Roemke & Cie., Köln 1930.

Florilegium patristicum.
Fase. IV. Q. S. F. Tertulliani Libr. de Praescriptione Haereticorum.

Addito S. Irenaei Adv. Haereses libro, III, 3—4. Mk. 2. —.
Fase. VIII. M. Minucii Felicis Octavius. Mk. 3.60.
Fase. XXIII. S. A. Augustini Libr. de videndo Deo seu Epistula

147. Mk. 1. 50.
Fase. XXIV. S. A. Augustini. De doctrina Christiana. Mk. 5.—.

Verlag P. Hanstein, Bonn.

Holzapfel, H. : Katholisch und Protestantisch. Eine leidenschaftslose

Klarstellung. 8a (VI u. 196 S.) Freiburg i. Br. 1930, Herder. Mk. 3.40.
Katholischer Katechismus, herausgegeben im Auftrag der alt¬

katholischen Synode. Willibrord-Buchhandlung, Freiburg i. Br.



— 200 —

Die Kirche im Neuen Testament in ihrer Bedeutung für die Gegenwart.
Ein Gespräch zwischen lutherischen, reformierten und freikirchlichen
Theologen. Herausgegeben von F. Siegmund-Schultze. Furche-
Verlag, Berlin 1930. Preis Mk. 3. 80.

Koch, H. : Cathedra Petri. Neue Untersuchungen über die Anfänge
der Primatslehre. Verlag A. Töpelmann, Giessen 1930. Mk. 12. —.

Headlam, A. C. : Christian Unity. Student Christian Movement Press.

32, Russell Square, London W. C. 1. 4/-.

Lambeth, Conference 1930. Encyclical Letter with the Resolutions
and Reports. S. P. C. K. London W. C. 2. 3/6 Cloth Coven.

Das Notbuch der russischen Christenheit. Eckart-Verlag, Berlin-
Steglitz 1930, geb. Mk. 7. 20.

Pohl, L.: Die Vernichtung Gottes. Eckart-Verlag, Berlin-Steglitz.
Mk. —. 90.

Papadopoulos, Ch. : Tó Tlqwxsïov zov 'EmOxónov Pwfxrjç. 'Iotoqixxj
xaì xQitixri fisXéxxj. Athen, Verlag der cAnaplasis>, 1930.

Parpert, F. Das Mönchtum und die evangelische Kirche. Ein Beitrag
zur Ausscheidung des Mönchtums aus der evangelischen Soziologie.

Heiler, Aus der Welt christlicher Frömmigkeit. Bd. 10, 80S.
Verlag Reinhardt, München. Preis geb. Mk. 5. 50.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie. in Bern


	Die zweite ostwestliche Theologenkonferenz in Bern : 6.-12. September 1930

