Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)

Heft: 3

Artikel: Die zweite ostwestliche Theologenkonferenz in Bern : 6.-12. September
1930

Autor: Gaugler, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404054

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404054
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 186 o

Die zweite ostwestliche Theologen-
konierenz in Bern.

6.—12. September 1930.

Die Stockholmer Weltkonferenz fiir praktisches Christen-
tum setzte im Jahre 1925 eine Kommission fiir dkumenische
Zusammenarbeit der Professoren der Theologie ein, die seit
1927 sogenannte Theologenkonferenzen veranstaltet, die die
Einigung im praktischen Handeln vertiefen sollen durch die
Besinnung auf theologische Probleme, die hinter den praktischen
Aufgaben stehen. Uber die friihern Zusammenkiinfte berichtet kurz
die kirchliche Chronik dieser Zeitschrift im XIX. Jahrgang (1929),
Heft 4, Seite 233—235. Im letzten Jahr versammelten sich zum
ersten Male orthodoxe Theologen des Ostens mit anglikanischen,
lutherischen und reformierten Gelehrten des Westens in Novi-
Sad (Jugoslawien) unter dem Vorsitz des Bischofs Irendus zur
Besprechung des Philipperbriefs. Die zweite ost-westliche Theo-
logenkonferenz fand in diesem Jahre in Bern unter dem Vorsitz
des Bischofs der christkatholischen Kirche der Schweiz, Dr. Adolf
Kiiry, statt. Der Mitarbeiterkreis wurde leicht erweitert. Der
Gegenstand der Verhandlungen war: der Epheserbrief, mit
besonderer Berlicksichtigung der Kirchenfrage.

Ein ausfiihrlicher Bericht iiber die Tagung wird demnichst
in den ,Theologischen Blittern“, herausgegeben von Professor
D. Karl Ludwig Schmidt in Bonn erscheinen, der die einzelnen
Referate und Diskussionsvoten im Auszug wiedergeben wird.
Hier soll nur eine kurze Mitteilung iiber den Verlauf der
Konferenz und ihre bedeutsamsten Gesprichsmomente gegeben
werden. Wir verweisen deshalb nachdriicklich auf den umfassen-
deren Bericht.



— 187 —

I.
Das Programm und die Mitarbeiter.

Es war von Anfang an die Absicht der Veranstalter, nicht
in den exegetischen Fragen stecken zu bleiben, sondern die
Einzelexegese den umfassenden Erorterungen iiber die Kirchen-
frage, auch im Sinn des aktuellen Problems, dienstbar zu machen.
Deshalb wurden den einzelnen Referenten nicht bloss , Abschnitte,
sondern Themata zur Behandlung zugewiesen, und zwar moglichst
so, dass das gleiche Thema eine beidseitige, ¢stliche und west-
liche Beleuchtung erfuhr. Die Details des Behandlungsplans
werden bei der Darstellung des Gespriichs deutlich werden.
Wie mannigfaltig die Aussprache werden musste, zeigt schon
ein Blick in die Mitarbeiterliste, die wir hier wiedergeben; um
nachher die einzelnen Referenten und Votanten nur mit ihrem
Namen auffiihren zu konnen. Ich nenne ausser bei den beiden
Vorsitzenden nur kurz das Hauptamt, die Konfessionszugehorig-
keit, die Lehrstitte!) und das Lehrfach der Mitglieder:

Erster Vorsitzender: Bischof Dr. Adolf Kiiry, Bischof der
christ-(alt-)katholischen Kirche der Schweiz, Professor fiir Kir-
chengeschichte an der katholisch-theologischen Fakultiit der
Universitiit Dern.

Zweiter Vorsitzender: Professor D. Dr. Martin Dibelius,
Ordinarius fiir neutestamentliche Wissenschaft an der Univer-
sitiit Heidelberg, evangelische Kirche.

Mitglieder: Professor Nicolas von Arseniew, russisch-ortho-
dox, Konigsberg und Warschau, russische Sprache und syste-
matische Theologie.

Professor Panagiotis Bratsiotis, griechisch-orthodox, Athen,
altes Testament, Septuaginta.

Professor Sergius Bulgakoff, russisch-orthodox, Paris, russisch-
theologisches Institut, systematische Theologie.

Professor Henri Clavier, reformiert, Montpellier, faculté
libre de théologie protestante, Neues Testament.

Professor Ernst Gaugler, christ-(alt-)katholisch, Bern, ka-
tholisch-theologische Fakultiit, Neues Testament.

Professor Vasile Gheorgiu, orthodox, Cernauti (Cernowitz),
Rumiinien, Neues Testament.

1) Wo nur der Ortsname steht, ist die gleichnamige Universitiit gemeint.



— 188 —

Professor Wilbert Howard, Methodist, Birmingham, Hands-
worth College, Neues Testament.

Privatdozent Fritz Lieb, reformiert, bisher Basel, nun Bonn,
Dozent fiir ¢stliches Christentum in Vergangenheit und Gegenwart.

Professor Wilhelm Michaelis, evangelisch, Bern, evangelisch-
theologische Fakultit, Neues Testament.

Pfarrer Herman Neander, lutherisch, Estuna (Schweden).

Professor Theodor Odenwald, evangelisch, Heidelberg,
systematische Theologie.

Prinzipal H. Leonhard Pass, Anglikaner, Chichester, Chi-
chester Theological College, Neues Testament.

Professor Karl Ludwig Schmidt, evangelisch, Bonn, Neues
Testament.

Professor Dimitrije Stefanowitsch, orthodox, Belgrad, Neues
Testament.

Professor Stefan Zankow, orthodox, Sofia, Kirchenrecht.

Als stindige Giéste nahmen teil: V. D. M. Oskar Bauhofer
aus Genf, der alle Ubersetzungen besorgte und den Mitgliedern
einen Vortrag tiber ,Das theologische Problem des Naturrechts®
hielt, und stud. theol. Gordon Wheeler vom University College
in Oxford.

An den ersten zwei Tagen weilten auch als Giiste unter
uns der erste Vorsitzende der Theologenkommission, Professor
D. Adolf Deissmann, Rektor der Universitidt Berlin, und der
Fithrer der Stockholmer Bewegung, Erzbischof Nathan Soeder-
blom aus Upsala.

Samstag, den 6. September, 16 Uhr, trat die Konferenz zu
ihrer ersten Sitzung im Senatszimmer der Universitit zusam-
men. Bischof Kiiry eroffnete sie mit einem Gebet. Darauf be-
grisste er die Teilnehmer. Er gedachte dankbar der Ehrung,
die der altkatholischen Kirche durch die Ubertragung der dies-
jahrigen Theologenkonferenz zuteil geworden. Er sieht darin
eine Anerkennung der beteiligten Mitarbeit der Altkatholiken
am Versohnungswerk der Kirchen. Er erinnert an die von
Déllinger einberufenen Unionskonferenzen von 1874/75, an
die Besprechungen mit Orthodoxen, Anglikanern und Protestanten,
an die Verdienste seines Vorgiingers, Bischof Herzog, der schon
an den Vorarbeiten fiir die Lausanner Konferenz mitwirkte,
an die Anteilnahme der Altkatholiken an ,Stockholm“ und
»Lausanne“. Er schloss seine Rede mit dem Hinweis auf das



— 189 —

fur die wissenschaftliche Zusammenarbeit besonders treffende
Wort Dollingers: ,Die rechte Theologie muss universal sein
wie die Kirche.“

Professor Deissmann sprach als erster Vorsitzender der
Theologenkommission von der Aufgabe der Theologenkonferenz,
Gelehrte verschiedener Lénder und Kirchen nicht bloss zum
Austausch der Gedanken, sondern zu gemeinsamer Arbeit zu-
sammenzufiihren. Er teilte mit, dass die nichste Ostwestkonferenz
im Frithjahr 1932 in Athen stattfinden soll.

Erzbischof Soederblom lud die tberniichste Ostwestkonferenz
nach Schweden ein.

Prinzipal Pass tiberbrachte die Grisse des Lordbischofs
von Chichester, Professor Gheorghiu diejenigen des Erzbischofs
der Bukowina, Nektarie.

Professor Dibelius, der mit Bischof Kiiry die Hauptarbeit
fiir das Zustandekommen der Konferenz geleistet hat, sprach
iiber das Besondere der Berner Konferenz, dass sie auch an
die Offentlichkeit trete und an einer Universitiit zweier theolo-
gischer Fakultiiten tage.

Professor Zankow verdankte als Orthodoxer die Einladung
Erzbischofs Soederbloms.

Nach diesen Eroffnungsansprachen ging man sofort zur
Besprechung des Epheserbriefes iiber. Ich will aber iiber diese
im Zusammenhang berichten und erzihle zuerst noch Kkurz
vom Beiwerk der Tagung.

1I.
Die offentliche Versammlung. Die Einladungen.

Zum Samstagabend hatte die Konferenz zu einer dffent-
lichen Versammlung im Grossratssaale eingeladen, die sehr gut
besucht wurde,

Professor Deissmann orientierte einleitend iiber das Stock-
holmer Werk im allgemeinen und die Bedeutung dieser Theo-
logenkonferenzen und die Begegnung von ostlichen und west-
lichen Kirchenvertretern im besondern.

Professor Nicolas von Arseniew sprach tber ,Die russische
Kirche und die okumenische Bewegung“. Der Vortrag hatte mehr
zeugnishaften, personlichen Charakter. Er erscheint in diesem
Heft im Wortlaut.



— 190 —

Professor Sergius Bulgakoff stellte ,Die Wesensart der
russischen Kirche* nach ihrer kontemplativ-asketischen, auf die
Heiligkeit abzielenden, nach ihrer mariologischen und apoka-
lyptischen Ausgestaltung dar. Auch dieses Referat erscheint
in dieser Zeitschrift in extenso. :

Evrzbischof Soederblom schloss die Reihe der Redner durch
eine kurze Ansprache, in der er auf die Gabe des Ostens hin-
wies, der uns wieder zum Bewusstsein bringe, dass die Kirche
nicht ein rein soziologisches, menschliches Gebilde sei, sondern
ein gottliches Mysterium, ,Gottes Geheimnis in der Welt“.

Der Sonntag vereinigte alle Konferenzteilnehmer in der
christkatholischen Kirche, wo Bischof Kiiry ein feierliches Hoch-
amt zelebrierte und eine eindrucksvolle Predigt iber den Dienst
der Wissenschaft an der Kirche hielt. Darauf wurden die Kon-
ferenzmitglieder in Privatautos in die christkatholischen Ge-
meinden des Kantons Solothurn, nach Grenchen, Solothurn,
Starrkirch, Schonenwerd, Niedergosgen, Trimbach und Olten
gefiihrt, wo iiberall die Ortspfarrer kurze Referate iiber die
Geschichte der Kirchen hielten, die besichtigt wurden. In Trim-
bach sammelten sich alle in einer schlichten Vesper, die aber
gerade in ihrer einfachen Form tiefe Eindriicke hinterliess.
Bei den Mahlzeiten in Solothurn und Olten wurden herzliche
Worte gewechselt zwischen den christkatholischen Behorden,
Synodalratspriisident Frey-Vogt und den Gemeindepriisidenten
Walker und Kamber, einerseits und dem Vertreter der Kon-
ferenz, Professor Dibelius, anderseits. Der Zweck der Einladung,
den fremden Gésten einen Einblick in die Entstehung und das
Leben der christkatholischen Kirche zu geben, wurde erreicht.

Eine é&hnliche Veranstaltung, die angenehme FErholung
brachte, fiihrte die Konferenz am Dienstagnachmittag auf den
Thunersee. Der evangelisch-reformierte Synodalrat des Kantons
Bern hatte dazu eingeladen. Die Besichtigung der alten, roma-
nischen Kirche von Spiez brachte wieder reiche Belehrung.
Die Teilnehmer wurden auf einem besondern Schiff hierher und
dann zum Abendimbiss nach Merligen gefiihrt, wo Pfarrer Rohr
von Hilterfingen im Namen des Synodalrates die Begriissungs-
ansprache hielt, die durch die Vorsitzenden der Konferenz er-
widert wurde. Das Wertvollste an diesen Ausfliigen aber war
wohl der personliche Austausch, das ,Zufillige“ des Gesprichs,
das oft Bleibenderes gibt als die tiberlegte Mitteilung,



— 191 —

Am Mittwochabend empfing die evangelisch-theologische
Fakultit der Universitit die Mitglieder der Konferenz in der
Miinsterkapelle. Der Dekan, Professer D. Dr. Hoffmann, hielt
die Empfangsrede; Professor Schidelin, Pfarrer am Miinster,
filhrte uns durch die Kirche; Professor Graf, Miinsterorganist,
erklirte das im Bau begriffene Orgelwerk.

Auf Donnerstagabend hatte die Regierung des Kantons
Bern zusammen mit dem Gemeinderat der Stadt zu einem
Diner gebeten, an dem der Regierungspriisident Dr. Diirrenmatt
in wohlabgewogenen Worten zu den Geladenen sprach. Regie-
rungsrat Dr. Rudolf und Regierungsrat Dr.' Guggisberg vertraten
die Kantonsregierung, Gemeinderat Steiger die Stadtbehorden,
Professor Dr. Gilg sprach als Prorektor im Namen der Universitiit.
Den Dank der Konferenz brachten die beiden Vorsitzenden und
im Namen der verschiedenen Gruppen Professor Bratsiotis und
Professor Clavier zum Ausdruck.

I11.
Die Arbeitssitzungen.

Aber nun endlich zur Sache, der Arbeit selbst. Schon
gleich die Eroffnungssitzung, am 6. September, brachte im An-
schluss an das Einleitungsreferat (I) tiber ,Die Eigenart des
Epheserbriefs“ (Michaelis) eine lebhafte Diskussion. Der Referent
vertrat die Echtheitshypothese mit zum Teil neuen Argumenten.
Er fiihrte mit dem Hinweis auf die Bedeutung der Kanonizitiit
auch einen Gesichtspunkt in das Gespréich ein, der sich spiiter
als sehr fruchtbar erwies, da damit die einseitige, dusserliche
Erorterung des Verfasserproblems ausgeschaltet und die Frage-
stellung ins Prinzipielle erhoben wurde.

Die Frage, wie der Stil des Epheserbriefs zu beurteilen sei,
fithrte sofort zu ganz verschiedenen Aussagen. Dibelius empfindet
diesen Stil als ,barock“, Arseniew will ihn nach einem Wort
des Chrysostomus aus dem Ringen um den Ausdruck erkliren.

Auch die Frage nach der paulinischen Mystik wird auf-
geworfen. Man ist einig, dass von pantheistischer Mystik bei
Paulus nicht die Rede sein kann.

Das Thema (IL.) der Montagvormittagssitzung war: , Der
Heilsplan und die Heilsverwirklichung nach Eph. 1, 3—2, 10“
(Gheorghiu und Gaugler?). Es zeigte sich hier sofort, wie

) Das Referat Gaugler erscheint im Dezemberheft dieser Zeitschrift,



— 192 —

zentral das Kirchenproblem im Epheserbriefe liegt. Es waren
deshalb auch hier schon die Aussagen, die das Wesen der Kirche
umschreiben, sofort der einzige Gegenstand des Gesprichs. Die
Wendung in der Erkenntnis der Kirche, die in unserer Zeit
zum Durchbruch kommt, wurde kriftig ausgesprochen. Das
individualistische Verstindnis der Kirche als einer von Menschen
gebildeten Gemeinschaft einzelner wurde fast allgemein ab-
gelehnt. Die Betonung des subjektiven Elements durch ein
Konferenzmitglied (Clavier) war als Korrektiv eines einseitigen
Objektivismus gemeint. Die Kirche wurde neu gesehen als
gottliches Werk, als ein Wunder und Demonstrations-(Offen-
barungs-)Organ Gottes, das nicht soziologisch erfasst werden
kann. Auch protestantischerseits (Lieb) wurde diesen Grund-
thesen aufs lebhafteste zugestimmt. Kinzelne Voten fiihrten
allerdings noch iiber diese Linien hinaus, so wenn Arseniew
die Okonomie der Endzeit auch wesentlich als Kirche begreifen
wollte, Bulgakoff die Priexistenz der Kirche als ungeschaffenes
Sein deutete. Hier wurde der spekulative Hintergrund seiner
Exegese sichtbar, der keine eigentliche Entgegnung erfuhr.
Aber bedeutsam war, wie sich im Begriff der Kirche als einem
in Gott (Christus) gegriindeten Wesen Orthodoxe, Katholiken
und Protestanten zusammenfanden. Diese Grundlinien wurden
durch die Referate zum Thema VII: ,Christus und die Kirche*,
Eph. 5, 26—32 (Glubokowskij, vorgetragen in Abwesenheit des
Referenten durch Zankow, Howard und Schmidt) noch unter-
strichen. (Die Aussprache iiber diesen Gegenstand musste wegen
der Abreise von Professor Zankow am Montagnachmittag und
Dienstagvormittag vorweggenommen werden.) Dabei bringt
besonders Schmidt gewichtige neue Gesichtspunkte in die Dis-
kussion hinein. Er weist auf den gnostischen Charakter der
Vorstellungsbilder hin, aber nicht so, dass nun der Verfasser des
Epheserbriefes selbst als Gnostiker gedeutet wiirde, sondern
so, dass er vielmehr als in der Auseinandersetzung mit der
Gnosis stehend, erkannt werden muss. Diese Beobachtung lost
manche exegetische Schwierigkeiten, die bei dem alogischen
Charakter der Aussagen sonst undurchdringbar blieben. Schwie-
rige Detailfragen, wie die nach dem Verhiltnis von Kepaly
und osue im Kirchenbegriff, oder die nach der Bedeutung des
peGToiyoy vov goaypov (2, 14) fanden hier ihre teilweise Er-
hellung.



— 193 —

Bei diesem und dem folgenden Thema: ,Die Einheit der
Heilsgemeinde*, Eph. 2, 11—22 (Stefanowitsch) entspinnt sich
eine lebhafte Aussprache iiber die Bedeutung der Religions-
geschichte fiir die Exegese und das Problem der theologischen
Exegese. Es wird von den Vertretern der theologischen Exegese
anerkannt, dass der historischen Voruntersuchung grosser Wert
beizumessen sei, aber auch betont, dass sie niemals die theo-
logische Erfassung der Sache selbst, des Offenbarungswortes
als solchem ersetzen konne. Wie schwer belastet eine jede
sachliche Aussprache durch die gewollte oder unbewusste philo-
sophische Beeinflussung alles menschlichen Denkens ist, zeigte
ein Versuch, den Aussagen des Epheserbriefs durch den Funktions-
begriff ndherzukommen. Sofort entspann sich ein eifriges
Prinzipiengefecht, in dem die Vertreter einer ontologischen
Exegese statt moderne, antike und mittelalterliche Philosophu-
mena ins Gesprich einfilhrten. Immerhin mag die Bemerkung
Bauhofers, dass das ,ungeschaffene Sein“, von dem die Offen-
barungsaussagen handeln, nicht mit Begriffen einer Philosophie,
die um die Uberwirklichkeit der Oftenbarungswelt noch gar
nicht weiss, erfasst werden Kann, prinzipiell richtig sein, auch
wenn seine besondere Berufung auf die mittelalterliche Philo-
sophie sehr problematischer Natur ist. Jedenfalls zeigte sich
bei dieser Debatte, wie notig es ist, die Hintergriinde der exe-
getischen Uberlegung aufzudecken und nicht naiv oder leicht-
fertig sich bei einer vermeintlichen Darstellung dessen, ,was
dasteht® zu befriedigen. ,Das, was dasteht® wurde in den
Referaten zumeist in sorgfiltiger Paraphrase umschrieben, aber
die Aussprache erwies eben die Tatsache, dass damit die
Probleme noch nicht erschépfend behandelt sind. In einer
Diskussion zwischen ostlicher und westlicher Theologie wird
immer wieder so das Problem der ontologischen Erfassung der
Texte auftauchen miissen. Dass man an unserer Konferenz
nicht zu einer Einigung iiber diese Frage kam, weist nur da-
rauf hin, wie notig es ist, auch diese Prinzipienfragen weiter
zu verfolgen. In den rein exegetischen Sachfragen war ein
weitgehendes gegenseitiges Lernen zu verspitren, wobei die
orthodoxen Forscher in unserer Literatur naturgemiiss sich noch
heimischer zeigten als wir in der ihren. Die grossen Unter-
schiede liegen also nicht hier, sondern in den ,letzten“ Zielen
der exegetischen Fragestellung. Die Losung kann aber auch

Internat kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1930. 13



— 194 —

nicht in einem Regressus zur scholastischen Theologie liegen,
denn wenn im Protestantismus die Texte teilweise ethisiert
wurden, so wurden sie in der Scholastik logisiert. Aber selbst ein
Zuriuckgehen auf die Patristik kann keine letzte Hilfe bringen,
denn auch die Viter denken in Begriffen des damaligen Denkens,
die uns nicht mehr ohne weiteres zugéinglich sind, weshalb
alle Probleme aus der Sachfrage unseres heutigen Denkens
und unserer gegenwirtigen konkreten Existenz heraus neu
durchdacht werden miissen. (Lieb.)

Im Anschluss an das vierte Thema: ,Der Heidenapostel®,
3, 1—21 (Pass) wurden wieder Spezialprobleme durchbesprochen,
so die Bedeutung der Stelle von ,der Breite und Linge und Hohe
und Tiefe“, die von den Glaubigen nach 3,18 begriffen werden soll,
die der Referent im Anschluss an Bischof Gore in sehr tiefer Weise
auf die Katholizitét, zeitliche Universalitit des Heils etc. bezogen
hatte, die aber Dibelius als ein Kardinalbeispiel fiir die Notwendig-
keit religionsgeschichtlicher Hilfsuntersuchungen hinstellte. Auch
der Begriff des midrpwue wurde hier erortert, zu dem interes-
santerweise Bratsiotis Beitrige aus der griechischen Gemein-
sprache beibringen konnte. Ich erwihne diese Details nur im
Vorbeigehen, um darauf hinzuweisen, dass diese Einzelprobleme
auch zur Sprache kamen. Es ist aber hier wegen des kleinen
Raums, der mir zur Verfiigung steht, nicht angingig, niiher
auf sie einzugehen.

Zu einer Art Zusammenfassung der gewonnenen Erkennt-
nisse iiber das Wesen der Kirche fithrte die Behandlung des
funften Themas: ,Das Amt als Ausdruck der Einheit“, Eph. 4
1—16. (Bratsiotis und Lieb').) Hier kam es zu einer besonders
eindrucksvollen Konfrontierung orthodoxer und reformatorischer
Aussagen. Die Kirche wurde grundsiitzlich erfasst als das Organ
Gottes, das in Christus grindend, dazu da ist, Gottes Willen
in der Welt auszufiithren. Sie entsteht nicht wie ein Verein
durch einen soziologisch erfassbaren Entschluss einzelner,
sondern durch den Ruf Gottes, das heisst: seiner Boten. Hat
so das Apostelamt allerdings Kkonstitutive Bedeutung fiir die
Kirche, so ist aber doch das Amt nicht etwa als eine der
Kirche biirokratisch {libergeordnete, sie regierende Institution
aufzufassen, sondern die Amter sind der Kirche ,gegeben¥,

1) Das Referat Lieb erscheint im Dezemberheft dieser Zeitschrift.



— 195 —

um in ihr die schon vorher gegebene Einheit zu bewahren.
In jedem und so auch in diesem Betracht ist in der Kirche
die Einheit und nicht die Vielheit das Primére. Die Vielheit
entsteht aus der Einheit, nicht umgekehrt. Nachdricklich wurde
der russisch-orthodoxe Begriff der Sobornost, der Katholizitit
im umfassenden Sinne, betont und von ihr aus die Aufgabe
der Teile, Amter und Kirchenvolk, begriindet. Der Geist des
Amtes ist nicht ein gesonderter, sondern der in der Kirche
lebendige Geist. Es gibt allerdings auch Amter mit ausser-
ordentlicher Aufgabe, wie das Prophetenamt z. B., das sich
nicht einfach selbstverstiindlich in der Kirche vorfindet, sondern
da und dort auswirkt, in unserer Zeit etwa in Gestalten wie
den russischen Startzen und Blumhart d. A. Das Awmt muss
die Haltung des Christus wiederholen, in dem Gott sich herab-
liess ,in die untersten Orter der Erde“ (Luther). Letzterdings
ist nicht ein Amt, und wire es das hichste, Reprisentant des
Lebens der Kirche, sondern ,Hiiter der Frommigkeit ist der
Leib Christi selbst“. (Erklirung der orthodoxen Patriarchen
von 1849. Theologische Schriften von Chomjakoff.) (Lieb.) Zu
diesen Ausfithrungen wird in der Diskussion die wertvolle Be-
merkung beigetragen, dass in der Orthodoxie auch das Kirchen-
volk ein Amt, eine ebenso wichtige Aufgabe im ganzen der
Kirche habe wie die Hierarchie. Allerdings wird ein Unter-
schied zwischen orthodoxer und protestantischer Amtsauffassung
dahingehend herausgearbeitet, dass die Hierarchie in der Ortho-
doxie Sakramentsgewalt besitze, wihrend im Protestantismus
das Amt wesentlich aus der priesterlichen Gewalt der Gemeinde
abgeleitet werde und deshalb als Ministerium verstanden
werden miisse (Bulgakoff).

Nebenbei entspinnt sich an einer vereinzelten Bemerkung
eine lebhafte Debatte iiber das Problem des Synergismus, bei
der deutlich wird, dass die synergistischen Aussagen bei Paulus
gar keine textlichen Unterlagen besitzen und dass die syner-
gistischen Formeln in der Orthodoxie aus der Abwehr gegen
die protestantischen Lehraussagen zu erkliren sind.

Einen zweiten Hohepunkt erreicht die Aussprache im An-
schluss an das praktische Thema VI: ,Das christliche Leben“
(Eph. 4,17—6,9). (Dibelius, Clavier, von Arseniew). Das form-
geschichtliche Problem der paulinischen Parinese wird von
Dibelius sorgfiltig umschrieben. Dabei wird aufgezeigt, dass



— 196 — -

das aus fremder Tradition tibernommene Gut im Epheserbrief
stirker verchristlicht ist als noch im Korintherbrief. Die Pariinese
stellt nicht eine Ethik im besondern Sinne der Anweisung zur
innerweltlichen Gestaltung und Durchfiihrung eines innerwelt-
lichen Programms dar. Sie ist bei der eschatologischen Grund-
haltung der Gemeinde nur zu verstehen als Ausdruck des
Heilsstandes selbst. Sie sagt nicht, das und das ist zu tun, um
zu dem und dem innerweltlichen Ziel zu gelangen, sondern sie
ist Ausfluss des christlichen Ethos selbst: ,So handelt man als
Christ, év Xowre.“

Es fallt im Gefolge auch das Stichwort ,Inkarnationsethik“
(Arseniew), das aber erst im Verlauf der Aussprache seine
schirfere Deutung findet.

Diese Aussprache nidmlich wurde in bedeutsamer Weise
gerade vom Osten her ins Prinzipielle erhoben. Bulgakoff, der
vom Marxismus herkommend, die Enge der parénetischen For-
derungen des Paulus, ,dieser Herren- und Sklavenmoral¥,
stark empfand, wies darauf hin, dass das konkrete Problem
in jeder Zeit neu gestellt sei. Er erweiterte die Diskussionsgrund-
lage dadurch, dass er den Fragenkomplex Christentum und
Kultur zur Sprache brachte. Er lehnt sowohl den Weg der
Unterwerfung der Welt, wie den Weg der Innerlichkeit, bei
denen die Welt letzterdings profan bleibt, ab. Seine Losung
liegt auf der Linie des ostlichen Verklirungsbegriffs. Er will
nicht Beherrschung der Welt durch die Kirche, noch Trennung
von Christentum und Kultur, aber Durchdringung der Kultur
mit dem christlichen Geiste, Verklirung der Erde.

Diese Gedanken werden konkretisiert durch das Votum
Liebs: Alle Versuche zur Verbindung von Kultur und Christen-
tum, die bis jetzt gewagt wurden, sind immer wieder gescheitert.
Die Antworten vergangener Jahrhunderte, ja auch der letzten
Jahrzehnte geniigen alle nicht mehr. Wir stehen dieser Situation
gegeniiber alle in einer gemeinsamen Not, in einer wahrhaft
6kumenischen Not. Diese Not enthilt aber auch eine grosse
Verheissung. Wenn sich die 6kumenischen Bewegungen nicht
in blossen Begriissungen erledigen wollen, dann wiire hier ein-
zusetzen. (Gerade die russische Kirche ringt um die Losung
dieser Not (Pariser Konferenz 1930). Diese Kirche ist heute
nzurickgeworfen in die Katakomben“. Thr ungesundes Verhéiltnis
zum Staat ist ihr zur Tragodie geworden. Damit ist das Zeit-



— 197 —

alter Konstantins fir sie und indirekt fiir die ganze Kirche
abgeschlossen.

Der Redner geht niiher ein auf das Problem der Inkarna-
tionsethik. Er versteht das Stichwort im Anschluss an das
Wort Luthers von der ,Herablassung Gottes bis in die tiefsten
Orter der Erde“. Es ist die Bedeutung des Logos, dass er herein-
tritt in die dusserste Not der Menschheit. Aufgabe der Kirche
wire, dass sie das Werk der Inkarnation fortsetzte, dass sie
das Wort hineintrige in diese tiefste Not, in der wir alle stehen.
Die letzte Tiefe dieser Not zeigt sich aber gerade darin, dass
heute ein ganzer Stand, das Proletariat, dieses Wort nicht ,hort®,
dass die Kirche es ihm nicht so zu verkiindigen vermag, dass
er es ,vernimmt“. Die Kirche sollte das gottliche Wort so ver-
kiindigen konnen, dass es da, in diese letzte Finsternis der
», Wortlosigkeit“ hineindriinge.

Diese Fragestellung beherrscht das weitere Gesprich, in
dem auch die sogenannte ,Gesinnungsethik“, gerade im An-
gesicht der Bergpredigt als unmdgliche Deutung verworfen wird.

Aus der Besprechung des VIII. Themas: ,Der Kampf des
Christen, Epheser 6, 10—20 (Neander) ist besonders hervorzu-
heben, dass dieser Kampf im engen Anschluss an den Zentral-
gegenstand des Epheserbriefs kirchlich gedeutet wurde, nicht
individualistisch wie in den zahllosen Erbauungsreden tiber
diesen Text. Dieser Kampf hat sich gerade in unsern Tagen
gesteigert zum Kampf zwischen Christus und Antichrist. Im
Anschluss an die russische Verfolgung ruft Bulgakoff auf zu
einem feurigen Christentum, das weiss, worum es geht.

Am letzten Konferenztag fasste Odenwald den theologischen
Ertrag der Diskussion in sorgfiltig abgewogener Umschreibung
zusammen. Er Konstatierte grundsétzliche Einigung iiber den
,Durchbruchscharakter“, das heisst den Offenbarungscharakter
der Kirche. Allerdings vermisste er von diesem Gesichtspunkte
aus eine tiefere Erorterung des Glaubensbegriffs, wie sie erst
zur vollen Klirung gefiihrt hiitte. Auch in der ethischen Aus-
sprache kam es zu einer Einigung in der Erkenntnis der Tiefe
der Not, die die Schuld der Kirche aufdeckt und zugleich ihre
Aufgabe aufzeigt, — denn die Frage nach dem christlichen
Leben ist nicht getrennt von der Frage nach der Kirche zu
lésen. Aber auch hier werden letzte Aporien festgestellt. Wenn
das Wort von Marx zu Recht besteht, ,dass die Philosophen



— 198 —

die Welt immer nur interpretiert haben, dass wir aber die Auf-
gabe haben, die Welt zu veridndern“, so ist fir uns aus der
Lage vor der Parusie zu erkennen, dass auch das ,Verinderte*
nie verabsolutiert werden diirfte, sondern immer wieder zu
veridndern ist. Es bleibt vieles unaussagbar, das schon als Not
und Wirklichkeit ersptirt ist.

In der Aussprache kommen die dlfferenmerten Erwigungen
Odenwalds nicht mehr so zur Auswirkung, wie es zu wiinschen
gewesen wére. Die Diskussion biegt unversehens zurtick zum
Eingangsproblem, der Bedeutung der Echtheitsfrage, die unter
dem weitern Gesichtspunkt Kirche und Schrift erértert wird.
Immerhin kommt es hier nochmals zu einer bedeutsamen Be-
gegnung ostlicher und westlicher Anschauungsweise. Von o0st-
licher Seite wird zugestanden, dass die Orthodoxen von der
westlichen Forschung noch viel zu lernen hitten, um die
Schwierigkeiten in diesen Problemen sachlich bewailtigen zu
konnen; von westlicher Seite wird zugegeben, dass die alte
Fragestellung nach der literarischen Verfasserfrage in gewissem
Sinne {iiberholt sei, dass aber das Anliegen der Kirche, den
apostolischen und darum kanonischen Charakter dieser Schriften
zu erfassen, sein ganzes Gewicht behalte (Schmidt).

Professor Dibelius durfte in seinem Schlusswort die Kon-
ferenz mit vollem Recht als ,gelungen“ bezeichnen. Er wies
aber auch in feiner Weise in die Tiefe, auf den Erfolg hin,
den jeder erst in der Stille, bei der neuen Arbeit an den
Texten erfahre, und endlich auf die geheime Wirkung, von
der nur Gott weiss.

Seinen Dankesworten an den Vorsitzenden schlossen sich
auch Professor Gheorghiu und Prinzipal Pass an.

Ein letztes Wort tiefgefiihlten Dankes sprach Bischof Kiiry
selbst. Er dankte den ostlichen Briidern fiir reiche Anregung,
den westlichen Teilnehmern fir die Griindlichkeit der Behand-
lung und dem Vizeprisidenten und Ubersetzer fiir ihre grosse
Arbeitsleistung. Er schloss mit dem zu Anfang zitierten Déllinger-
wort, es zum Ausdruck der Hoffnung wendend, dass wir dieser
okumenischen Theologie wieder einen Schritt niher geriickt
seien.

Mag auch die Kiirze der Zeit dazu gefiihrt haben, dass
oft Probleme nur berithrt werden konnten, die Art, wie die
Hauptprobleme angefasst wurden, fiihrte immer wieder zu wirk-



— 199 —

lichen Begegnungen, zu einem Gesprich, das darin lebendig
war, dass es die Moglichkeit des Verstehens und der Weiter-
fihrung aufleuchten liess. Die Gefahr des unwirklichen Syn-
kretismus wurde dadurch vermieden, dass die theologischen
Gegensitze mit erfreulicher Offenheit aufgedeckt und in ihrer
problematischen Bedeutsamkeit stehen gelassen wurden. Die
Muffigkeit rein gelehrter Abstraktion wurde unmoglich, weil
aus der realen Situation der Kirche und der Not der Welt
immer wieder konkrete Fragen wie peinvoll-frische Zugluft
ins Gespriich eindrangen. Dadurch ist vielleicht manche Spezialitit
unberiicksichtigt geblieben, aber der ganzen Bewegung von
Stockholm mehr gedient worden als auf dem Weg einer be-
ziehungslosen Schulexegese. Jedenfalls empfand jeder Teilnehmer,
dass man hier nicht ,bei blossen Begriissungen“ blieb, sondern
aus der Not der Verantwortung heraus sprach und arbeiten
wollte.

Bern. ERNST GAUGLER.

Neu eingegangen:

Brunner, E.: Gott und Mensch. Vier Untersuchungen iiber das
personhafte Sein. Verlag J. C. B. Mohr, Tiibingen 1930. Mk. 3.60.

Biilck, W.: Das Kirchenproblem der Gegenwart. Verlag K. Wach-
holtz, Neumiinster 1930. Mk. —. 50.

The Churches and the Welfare of Seamen. Life and Work Studies
and Documents Nr. 3. Verlag International Social Christian
Institute Geneve. Preis Fr. 1. 23.

Elern, von, D.: Aus dem Tagebuch eines Kaplans. Verlag C.
Roemke & Cie., Koln 1930.
Florilegium patristicum.
Fasc.1V. Q. S. F. Tertulliani Libr. de Praescriptione Haereticorum.
Addito S. Irenaei Adv. Haereses libro, III, 3—4. Mk. 2. —.
Fasc. VIII. M. Minucii Felicis Octavius. Mk. 3.60.
Fasc. XXIII. S. A. Augustini Libr, de videndo Deo seu Epistula
147. Mk. I. 50.
Fasc. XXIV. S. A. Augustini. De doctrina Christiana. Mk. 5. —.
Verlag P. Hanstein, Bonn.

Holzapfel, H.: Katholisch und Protestantisch. Eine leidenschaftslose
Klarstellung. 8° (VI u. 196 S.) Freiburg i. Br. 1930, Herder. Mk. 3. 40.

Katholischer Katechismus, herausgegeben im Auftrag der alt-
katholischen Synode. Willibrord-Buchhandlung, Freiburg i. Br.



— 200 —

Die Kirche im Neuen Testament in ihrer Bedeutung fiir die Gegenwart,
Ein Gesprach zwischen lutherischen, reformierten und freikirchlichen
Theologen. Herausgegeben von F. Siegmund-Schultze. Furche-
Verlag, Berlin 1930. Preis Mk. 3. 80.

Kock, H.: Cathedra Petri. Neue Untersuchungen iiber die Anfinge
der Primatslehre. Verlag A. Topelmann, Giessen 1930. Mk. 12. —.

Headlam, A. C.: Christian Unity, Student Christian Movement Press.
32, Russell Square, London W. C. 1. 4/-.

Lambeth, Conference 1930. Encyclical Letter with the Resolutions
and Reports. S. P. C. K. London W. C. 2. 3/6 Cloth Coven.

Das Notbuch der russischen Christenheit. Eckart-Verlag, Berlin-
Steglitz 1930, geb. Mk. 7. 20.

Pokl, L.: Die Vernichtung Gottes. Eckart-Verlag, Berlin-Steglitz.
Mk. —. go.

Papadopoulos, Ch.: Té Howreiov tot Emicxémov Pduns. Torogwmn)
xai xguixy) pslsry. Athen, Verlag der ¢Anaplasis», 1930.

Parpert, F. Das Monchtum und die evangelische Kirche. Ein Beitrag
zur Ausscheidung des Monchtums aus der evangelischen Sozio-
logie. Heiler, Aus der Welt christlicher Frommigkeit. Bd. 10, 80 S.
Verlag Reinhardt, Miinchen. Preis geb. Mk. 5. 5o.

Gedruckt bei Stimpfli & Cie. in Bern



	Die zweite ostwestliche Theologenkonferenz in Bern : 6.-12. September 1930

