
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)

Heft: 3

Artikel: Die Ostkirche und die ökumenische Bewegung

Autor: Arseniew, N. v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404052

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


176

Die Ostkirche und die ökumenische
Bewegung.

In unsern Tagen der tiefen Erschütterungen des Lebens
der Völker und der schroffen Kontraste kann man, neben einer
erhöhten moralischen Verwahrlosung, neben einem häufig agres-
siven Kampfe gegen die Religion (besonders in Sowjet-Russland),
auch in ganz entschiedener Weise eine Vertiefung und

Erneuerung des religiösen Lebens feststellen. Zu diesen Erscheinungen

eines erhöhten religiösen Interesses ist auch die
Tatsache zu rechnen, dass der christliche Osten und der christliche
Westen sich menschlich, gedanklich und auch in der religiösen
Erfahrung näher getreten sind. Das ist einer der grossen
Verdienste der ökumenischen Bewegung.

Worin liegt nun das Eigentümliche der Ostkirche? Die
Ostkirche ist sehr stark von dem Geist des urchristlichen
Realismus ergriffen. Es ist ein inbrünstiges Schauen des
Durchbruches der übermächtigen Realität Gottes in die Geschichte hinein,
in den Kosmos hinein. Es ist ein johanneischer Zug daran, wenn
man unter „johanneisch" nicht wie noch vor 20 Jahren in
irriger Weise eine einseitig spiritualistisch-allegorische
Betrachtungsweise versteht, sondern das Betonen der zwei Pole: der
übermächtigen Herrlichkeit, der masslosen Grösse und Majestät
Gottes und — des Konkreten, des wahrhaften Eingehens des

Ewigen Lebens in die Geschichte: „Wir haben Seine Herrlichkeit

— gesehen." Und ferner: „Das was im Anfang war, was wir
gehört haben, was wir gesehen haben mit unsern Augen, was
wir geschaut haben und was unsere Hände betastet haben —
von dem Worte des Lebens!"

Es ist eine Kontemplation der masslosen Herablassung, der
Demut Gottes. Die unendliche göttliche Realität, das worin wir
alle wurzeln und worin das ganze Leben wurzelt, das was wie
ein grosser Ozean uns von allen Seiten umgibt und umflutet,
das was unendlich reeller ist als wir und alle unsere Welt,
das ist hineingetreten in die konkrete, geschichtliche Entwick-



- 177 —

lung, das ist ein Stück geworden von dem konkreten Gewebe
der menschlichen Geschichte, ja noch mehr — der kosmischen
Entwicklung. „Das Wort ist Fleisch geworden."

Es ist dies kein Monopol der Ostkirche, das ist, wie gesagt,
urchristlich, johanneisch. Aber die Ostkirche ist ganz ergriffen
von dem Schauen dieses übermächtigen Inhaltes, sie vermag
ihren Blick nicht davon abzuwenden — von dieser Herrlichkeit
in der Demut, von diesem Einbruch der überwältigenden
Wirklichkeit Gottes. Sehr charakteristisch sind z. B. in dieser
Hinsicht die Gesänge der Ostkirche von der Nacht von Karfreitag
auf Karsamstag vor dem aufgebahrten Leichnam Christi, mit
der Betonung dieser zwei Pole: „Du Leben hast dich in das
Grab hineingelegt, o Christus, und die Ileeresscharen der Engel
erschauderten, als sie Deine Herablassung erblickten." „Der
Herrscher des Alls wird als Toter geschaut und in einem neuen
Grabe wird derjenige geborgen, der die Gräber der Toten
entleert hat", usw. Das ist urchristlicher Realismus.

Die Fülle Gottes ist hineingetreten in die Geschichte und
in die Welt und ist eine Hefe, ein Samen geworden für den
Prozess der Verklärung der Welt und des Lebens. Das ist
auch der kosmische Hintergrund der urchristlichen Botschaft.
Der Leib und die Materie werden rehabilitiert durch die Strahlen
der Herrlichkeit Gottes in seiner Menschwerdung und in seiner
Auferstehung. Dieganze Kreatur sehnt sich ja nach Paulus (Römer 8),
befreit zu werden von dem Dienste des verweslichen Wesen, in
die künftige Freiheit und Herrlichkeit der Kinder Gottes.

Denn es ist eine Botschaft des Sieges. Nicht bloss Hoffnung,
nicht bloss Erwartung ist es, sondern ein Zeugnisablegen von
der eingetretenen Fülle, von dem schon vollzogenen Siege. Das
Christentum ist primär eine Siegesbotschaft, ein Zeugnis von
dem Ergriffensein durch die Übermacht des erschienenen
Ewigen Lebens. „Wir können nicht umhin davon zu reden, was
wir gesehen und gehört haben." „Denn das Leben ist erschienen,
und wir sahen und bezeugen und verkündigen euch das Ewige
Leben, das bei dem Vater war, und das jetzt erschienen ist."
Das Sieghafte ist wesenhaft für das Christentum. Gott ist Herr
über die ganze Wirklichkeit, nicht über die Bioss-Innerlichkeit
allein. Es ist eine Expansionskraft, ein Eroberungszug in dieser
Botschaft. „Dies ist der Sieg, der die Welt überwunden hat —
unser Glaube."

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1930. 12



— 178 —

Das ist Urchristentum, und das wird in der Gegenwart
wieder lebendig. Nach den Erschütterungen des Weltkrieges
und der vielen Umstürze und Zusammenbrüche, die sich daran
knüpften, ist in der Welt eine starke Sehnsucht wach geworden
nach einer höheren Objektivität, die nicht mit fortgerissen wird im
Strudel der Zeit. Es ist ein Suchen und ein Trachten vorhanden,
ein Sichhinwenden zur übermächtigen Wirklichkeit Gottes. Diese
Strömungen in der abendländischen Welt laufen parallel dem
Leben der Ostkirche, unabhängig davon und doch analog und
übereinstimmend. Es ist eine Abkehr von dem jüngst
verstrichenen Zeitalter des übermässigen Subjektivismus, von dem

Versuch, Gott und das Göttliche in starkem Masse als eine
Projektion meiner inneren Subjektivität aufzufassen. „Gott
ist grösser als unser Herz." Gott wird wieder mit besonderer
Wucht als das Erste, das Primäre, das Entscheidende aufgefasst.

Charakteristisch vielleicht in dieser Hinsicht ist das

Epigraph (aus Calvin's Institutiones), das Karl Barth seiner
„Dogmatik" vorausschickte: „Nous ne sommes pas ici pour dire
et escrire ce que bon nous semble. Mais la parole de Dieu
nous tient obligez — et celuy qui parle et celuy qui écoute.
Car Dieu veut dominer sur nous, Jhésus Christ luy seul veut avoir
toute la maistrise." Sehr stark kommt dieses Sichhinwenden
zu einem Christentum, das als Siegesbotschaft und
Freudenbotschaft (aber als Kampf zugleich und männlicher, aktiver
Kampf — nur im Zeichen des schon stattgefundenen Sieges!)
aufgefasst wird und das den ganzen Umkreis des ganzen
geschichtlichen und natürlichen Lebens heiligen soll — den ganzen
Kosmos, unseren Leib, unseren Alltag, persönliches und öffentliches

Leben, unsere soziale Arbeit — in vielen religiösen
Strömungen der Gegenwart zum Ausdruck, so z. T. in einigen
religiös gestimmten Kreisen der deutschen Jugendbewegung und
sehr stark in den Kreisen der Anglo-Katholischen Bewegung
der Anglikanischen Kirche, die, vom freudigen Siegesbewusst-
sein eines johanneischen Christentums getragen, sich der sozialen
Arbeit widmen (man vergleiche auch die „Liturgische Bewegung"
des deutschen Katholizismus).

Besonders wichtig, vielleicht die wichtigste unter den
religiösen Erscheinungen der Gegenwart, ist, wie schon erwähnt,
der Glaubenskampf der russischen Kirche in Sowjet-Russland,
der Kirche, die unter der Last der Verfolgungen, unter der Last des



— 179 —

Kreuzes Christi, seine Wundmale an ihrem Leibe tragend, auch
die Kraft seiner Auferstehung und die Wirklichkeit und die
Gewissheit seines Sieges — gerade unter der Last des Kreuzes —
innerlich mit erneuter Kraft erlebt. Und noch eins ist wieder
mit besonderer Kraft und Lebendigkeit mitten im Leiden von
ihr erlebt worden: die Kirche als grosser Organismus, der
sich nicht gewaltsam zerstückeln lässt. Wenn man auch die

Vorsteher, die Hirten der Gemeinde — Bischöfe und Priester —
gewaltsam von den Gläubigen trennt, um in harter Verbannung
und in Zwangsarbeiten sie hinsiechen und verschmachten zu
lassen. Das innere lebendige Band der Einheit bleibt aber auch
in Drangsal bestehen, ungeachtet der Kerker und Riegel, der
Hinrichtungen und Marter.

Denn, wie schon gesagt, das Christentum ist entweder
«Siegesbotschaft (durch das Kreuz oder gar nichts. Daher sind
die Versuche einer Verteidigungsfront des Glaubens gegen den

Anprall des Unglaubens etwas Verfehltes: so gibt man den
Glauben eigentlich für verloren, dann gehört er nur noch in
das archäologische Museum (oder in die Rumpelkammer) hinein.

Nicht verteidigt braucht er zu werden, denn er ist eine
erobernde Macht. Der Sieg des Ewigen Lebens — der schon
vollbrachte Sieg des erschienenen Ewigen Lebens — muss ja die

ganze Geschichte, ja auch den kosmischen Prozess einmal
ergreifen und durchsetzen mit seiner Kraft — der Kraft des

fleischgewordenen, gekreuzigten und auferstandenen Herrn. Und
wir sind berufen, Zeugen (und zum Teil auch Diener) zu sein
Seines Sieges.

Dieser Weg — des gemeinsamen Ergriffenseins vor dem

Durchbruche des Ewigen Lebens, vor der Übermacht und dem
Reichtum der in konkreten geschichtlichen Gestalt erschienenen
Fülle des Ewigen Lebens, dieses johanneische Schauen Seiner
Herrlichkeit und Seiner Herablassung und die Heiligung und
die Erhöhung des gesamten Lebens dadurch, dass Er, die
Fülle des Vaters, in unser geschichtliches und natürliches
Leben eingetreten ist, dieses gemeinsame Ergriffensein von der
unendlich sich ausgiessenden Liebe Christi (/; yàq dyänxj /ov
Xoiaxov owsxsi i](.iàc — „die Liebe Christi ergreift uns", sagt
Paulus), dieses johanneische (und zugleich auch paulinische)
Christentum, dieses Überwältigtsein von den Strahlen Seiner
Herrlichkeit, die durch Seine selbstgewählte Erniedrigung hin-



— 180 —

durchschimmert, von den Strahlen dieses Sieges des
auferstandenen Herrn, und endlich das gemeinsame Hineinwachsen
in die Fülle Gottes und Christi — das ist der Weg, das ist der
königliche Weg, ja der einzige Weg zur künftigen Einheit der
Christenheit. 'Eyw iv avxoig xal Ov sv sfioi, Iva wOiv xsxsXsiwfxsvoi

sïç sv, Iva yivwGxr] o xoOfioç ort a{> fis dnèOrsilai; xaì xjydnrjOaç

avxovç xcttrwç sfis fjyanrjOaç (Joh. 17,23). N. V. ARSENIEW.


	Die Ostkirche und die ökumenische Bewegung

