Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)

Heft: 3

Artikel: Die Ostkirche und die 6kumenische Bewegung
Autor: Arseniew, N. v.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404052

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Ostkirche und die Okumenische
Bewegung.

In unsern Tagen der tiefen Erschiitterungen des Lebens
der Volker und der schroffen Kontraste kann man, neben einer
erhohten moralischen Verwahrlosung, neben einem hiufig agres-
siven Kampfe gegen die Religion (besonders in Sowjet-Russland),
auch in ganz entschiedener Weise eine Vertiefung und Er-
neuerung des religiosen Lebens feststellen. Zu diesen Erschei-
nungen eines erhohten religiosen Interesses ist auch die Tat-
sache zu rechnen, dass der christliche Osten und der christliche
Westen sich menschlich, gedanklich und auch in der religiésen
Erfahrung néher getreten sind. Das ist einer der grossen Ver-
dienste der 6kumenischen Bewegung.

Worin liegt nun das Eigentiimliche der Ostkirche? Die
Ostkirche ist sehr stark von dem Geist des urchristlichen Rea-
lismus ergriffen. Hs ist ein inbriinstiges Schauen des Durch-
bruches der ibermdchtigen Realitdt Gottes in die Geschichte hinein,
in den Kosmos hinein. Es ist ein jokanneischer Zug daran, wenn
man unter ,johanneisch“ nicht wie noch vor 20 Jahren in
irriger Weise eine einseitig spiritualistisch-allegorische Betrach-
tungsweise versteht, sondern das Betonen der zwei Pole: der
iiberméchtigen Herrlichkeit, der masslosen Grosse und Majestit
Gottes und — des Konkreten, des wahrhaften Eingehens des
Ewigen Lebens in die Geschichte: ,Wir haben Seine Herrlich-
keit — gesehen.* Und ferner: ,Das was im Anfang war, was wir
gehort haben, was wir gesehen haben mit unsern Augen, was
wir geschaut haben und was unsere Hinde betastet haben —
von dem Worte des Lebens!“

Es ist eine Kontemplation der masslosen Herablassung, der
Demut Gottes. Die unendliche géttliche Realitiit, das worin wir
alle wurzeln und worin das ganze Leben wurzelt, das was wie
ein grosser Ozean uns von allen Seiten umgibt und umflutet,
das was unendlich reeller ist als wir und alle unsere Welt,
das ist hineingetreten in die konkrete, geschichtliche Entwick-



— 177 —

lung, das ist ein Stiick geworden von dem konkreten Gewebe
der menschlichen Geschichte, ja noch mehr — der kosmischen
Entwicklung. ,Das Wort ist Fleisch geworden.“

Es ist dies kein Monopol der Ostkirche, das ist, wie gesagt,
urchristlich, johanneisch. Aber die Ostkirche ist ganz ergriffen
von dem Schauen dieses iibermichtigen Inhaltes, sic vermag
ihren Blick nicht davon abzuwenden — von dieser Herrlichkeit
in der Demut, von diesem Einbruch der iiberwiiltigenden Wirk-
lichkeit Gottes. Sehr charakteristisch sind %. B. in dieser Hin-
sicht die Gesiinge der Ostkirche von der Nacht von Karfreitag
auf Karsamstag vor dem aufgebahrten Leichnam Christi, mit
der Betonung dieser zwei Pole: ,Du Leben hast dich in das
Grab hineingelegt, o Christus, und die Heeresscharen der Engel
erschauderten, als sie Deine Herablassung erblickten. ,Der
Herrscher des Alls wird als Toter geschaut und in einem neuen
Grabe wird derjenige geborgen, der die Griber der Toten ent-
leert hat“, usw. Das ist urchristlicher Realismus.

Die Fiille Gottes ist hineingetreten in die Geschichte und
in die Welt und ist eine Hefe, ein Samen geworden fiir den
Prozess der Verklirung der Welt und des ILebens. Das ist
auch der kosmische Hintergrund der urchristlichen Botschaft.
Der Leib und die Materie werden rehabilitiert durch die Strahlen
der Herrlichkeit Gottes in seiner Menschwerdung und in seiner Auf-
erstehung. Dieganze Kreatur sehnt sich ja nach Paulus (Rémer 8),
befreit zu werden von dem Dienste des verweslichen Wesen, in
die kiinftige Freiheit und Herrlichkeit der Kinder Gottes.

Denn es ist eine Botschaft des Sieges. Nicht bloss Hoffnung,
nicht bloss Erwartung ist es, sondern ein Zeugnisablegen von
der eingetretenen Fiille, von dem schon vollzogenen Siege. Das
Christentum ist primar eine Siegesbotschaft, ein Zeugnis von
dem Ergriffensein durch die Ubermacht des erschienenen
Ewigen Lebens. [ Wir konnen nicht umhin davon zu reden, was
wir geschen und gehort haben.“  Denn das L.eben ist erschienen,
und wir sahen und bezeugen und verkiindigen euch das Ewige
Leben, das bei dem Vater war, und das jetzt erschienen ist.“
Das Sieghafte ist wesenhaft fiir das Christentum. Gott ist Herr
iiber die ganze Wirklichkeit, nicht iiber die Bloss-Innerlichkeit
allein. Es ist eine Expansionskraft, ein Eroberungszug in dieser
Botschaft. ,Dies ist der Sieg, der die Welt iiberwunden hat —
unser Glaube.“

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1930, 12



— 1718 —

Das ist Urchristentum, und das wird in der Gegenwart
wieder lebendig. Nach den Erschiitterungen des Weltkrieges
und der vielen Umstiirze und Zusammenbriiche, die sich daran
kniipften, ist in der Welt eine starke Sehnsucht wach geworden
nach einer héheren Objektivitit, die nicht mit fortgerissen wird im
Strudel der Zeit. Es ist ein Suchen und ein Trachten vorhanden,
ein Sichhinwenden zur iberméchtigen Wirklichkeit Gottes. Diese
Stromungen in der abendlindischen Welt laufen parallel dem
Leben der Ostkirche, unabhéingig davon und doch analog und
iibereinstimmend. Es ist eine Abkehr von dem jiingst ver-
strichenen Zeitalter des iibermissigen Subjektivismus, von dem
Versuch, Gott und das Gottliche in starkem Masse als eine
Projektion meiner inneren Subjektivitit aufzufassen, ,Gott
ist grosser als unser Herz.“ Gott wird wieder mit besonderer |
Wucht als das Erste, das Primire, das Entscheidende aufge-
fasst. Charakteristisch vielleicht in dieser Hinsicht ist das
Epigraph (aus Calvin’s Institutiones), das Karl Barth seiner
,Dogmatik* vorausschickte: ,Nous ne sommes pas ici pour dire
et escrire ce que bon nous semble, Mais la parole de Dieu
nous tient obligez — et celuy qui parle et celuy qui écoute.
Car Dieu veut dominer sur nous, Jhésus Christ luy seul veut avoir
toute la maistrise.“ Sehr stark kommt dieses Sichhinwenden
zu einem Christentum, das als Siegesbotschaft und Freuden-
botschaft (aber als Kampf zugleich und minnlicher, aktiver
Kampf — nur im Zeichen des schon stattgefundenen Sieges!)
aufgefasst wird und das den ganzen Umkreis des ganzen ge-
schichtlichen und nattirlichen Lebens heiligen soll — den ganzen
Kosmos, unseren Leib, unseren Alltag, personliches und o6ffent- -
liches IL.eben, unsere soziale Arbeit — in vielen religiosen
Stromungen der Gegenwart zum Ausdruck, so z. T. in einigen
religios gestimmten Kreisen der deutschen Jugendbewegung und
sehr stark in den Kreisen der Anglo-Katholischen Bewegung
der Anglikanischen Kirche, die, vom freudigen Siegesbewusst-
sein eines johanneischen Christentums getragen, sich der sozialen
Arbeit widmen (man vergleiche auch die , Liturgische Bewegung*
des deutschen Katholizismus).

Besonders wichtig, vielleicht die wichtigste unter den reli-
giosen Erscheinungen der Gegenwart, ist, wie schon erwihnt,.
der Glaubenskampf der russischen Kirche in Sowjet-Russland,
der Kirche, die unter der Last der Verfolgungen, unter der Last des



— 1719 —

Kreuzes Christi, seine Wundmale an ihrem Leibe tragend, auch
die Kraft seiner Auferstehung und die Wirklichkeit und die Ge-
wissheit seines Sieges — gerade unter der Last des Kreuzes —
innerlich mit erneuter Kraft erlebt. Und noch eins ist wieder
mit besonderer Kraft und Lebendigkeit mitten im Leiden von
ihr erlebt worden: die Kirche als grosser Organismus, der
sich nicht gewaltsam zerstiickeln ldsst. Wenn man auch die
Vorsteher, die Hirten der Gemeinde — Bischofe und Priester —
gewaltsam von den Gldubigen trennt, um in harter Verbannung
und in Zwangsarbeiten sie hinsiechen und verschmachten zu
lassen. Das innere lebendige Band der Einheit bleibt aber auch
in Drangsal bestehen, ungeachtet der Kerker und Riegel, der
Hinrichtungen und Marter.

Denn, wie schon gesagt, das Christentum ist entweder
Siegesbotschaft (durch das Kreuz!) oder gar nichts. Daher sind
die Versuche einer Verteidigungsfront des Glaubens gegen den
Anprall des Unglaubens etwas Verfehltes: so gibt man den
Glauben eigentlich fiir verloren, dann gehoért er nur noch in
das archéologische Museum (oder in die Rumpelkammer) hin-
ein. Nicht verteidigt braucht er zu werden, denn er ist eine er-
obernde Macht. Der Sieg des Ewigen Lebens — der schon voll-
brachte Sieg des erschienenen Ewigen Lebens — muss ja die
ganze Geschichte, ja auch den kosmischen Prozess einmal er-
greifen und durchsetzen mit seiner Kraft — der Kraft des
fleischgewordenen, gekreuzigten und auferstandenen Herrn. Und
wir sind berufen, Zeugen (und zum Teil auch Diener) zu sein
Seines Sieges.

Dieser Weg — des gemeinsamen Ergriffenseins vor dem
Durchbruche des Ewigen Lebens, vor der Ubermacht und dem
Reichtum der in konkreten geschichtlichen Gestalt erschienenen
Fiille des Ewigen Lebens, dieses johanneische Schauen Seiner
Herrlichkeit und Seiner Herablassung und die Heiligung und
die Erhohung des gesamten Lebens dadurch, dass Kr, die
Fiille des Vaters, in unser geschichtliches und natiirliches
Leben eingetreten ist, dieses gemeinsame Ergriffensein von der
unendlich sich ausgiessenden Liebe Christi (1 yee eydmy vod
Xowrov ovvéxst fuide — die Liebe Christi ergreift uns“, sagt
Paulus), dieses ]ohannelsche (und zugleich auch pauhmsehe)
Christentum, dieses Uberwiiltigtsein von den Strahlen Seiner
Herrlichkeit, die durch Seine selbstgewiihlte Erniedrigung hin-



— 180 —

durchschimmert, von den Strahlen dieses Sieges des auf-
erstandenen Herrn, und endlich das gemeinsame Hineinwachsen
in die Fiille Gottes und Christi — das ist der Weg, das ist der
konigliche Weg, ja der einzige Weg zur kiinftigen Einheit der
Christenheit. Eyo év avrois xai 60 &v duoi, ive @ow vevedawusvor
slc &y, e ywdoxy 6 266uos 0TL OV ue drd0rsatdag xed Nydnnoeg
avrovg xadwg fud nydnnoes (Joh. 17,23). N. V. ARSENIEW.




	Die Ostkirche und die ökumenische Bewegung

