
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)

Heft: 3

Artikel: Die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen und das altkatholische
Kirchenideal im Lichte des eucharistischen Wunders

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404051

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 146

Die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen

und das altkatholische Kirchenideal im Lichte des

eucharistischen Wunders *).

Es könnte wohl als Wagnis empfunden werden, dass wir
die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen, deren
Verwirklichung ja noch in weiter Ferne steht, kurzerhand in das

Licht jenes Wunders stellen, das dem katholischen Christen
in der hl. Eucharistie entgegentritt. Es dürfte die
Wiedervereinigung in der gemeinsamen Feier der hl. Eucharistie, die

Abendmahlsgemeinschaft unter den Kirchen, wohl als Endziel
der noch zu realisierenden Union ins Auge gefasst werden, aber
nicht als Ausgangspunkt. Ohne Zweifel ist es auch so, dass

vorerst über so tiefgreifende Fragen wie die des Kirchenbegriffs
und des kirchlichen Amtes, oder über die überaus weitschichtigen
Probleme der kirchlichen Abendmahlslehre selbst in gründlicher
theologischer Verständigungsarbeit Klarheit geschaffen und eine
Einheit erzielt werden muss. Allein, so dringlich diese theologische

Gelehrtenarbeit für die Wahrheit einer zukünftigen Union
ist, so dürfen und können wir es — wenn anders die
Wiedervereinigung nicht bloss Sache der Theologen und kirchlichen
Würdenträger bleiben, sondern das christliche Kirchenvolk
selbst erfassen soll — nicht unterlassen, die Feier der hl.
Eucharistie heute schon in ihrer Bedeutung, die sie für das Leben
der Christgläubigen tatsächlich hat, ins Auge zu fassen und von
da aus zu untersuchen, welche Bedeutung die hl. Eucharistie,
von den Gläubigen der verschiedenen Kirchen und ihren
Voraussetzungen aus gesehen, im Hinblick auf eine zukünftige
Wiedervereinigung haben könne. In diesem Sinne wollen wir
versuchen, nicht so sehr den Lehrgehalt, sondern die verschiedenen

gottesdienstlich-liturgischen Auswirkungen der Eucharistie,
d. h. die Verschiedenheiten und Gegensätze, die sich im Verlauf
der Jahrhunderte in der Einschätzung und Übung der Eucharistie
ergeben haben, darzustellen und gleichzeitig erwägen, inwiefern
im Sinne der Feier der hl. Eucharistie, wie die altkatholische

*) Vorliegende Arbeit ist hervorgegangen aus einem Vortrag, gehalten
am 23. März 1930 in der Augustinerkirche in Zürich.



— 147 —

Kirche sie nach dem Urbild der alten Kirche übt, eine
Überwindung jener Gegensätze und eine Wiedervereinigung der
getrennten Kirchen möglich sei. Im Sinne dieser Einschränkung
möchten wir die folgenden Ausführungen verstanden wissen.

Die christlichen Kirchen lassen sich, soweit sie für unsere
Darstellung in Betracht kommen, im wesentlichen in drei grosse
Gruppen einteilen: erstens die Kirchen der Reformation (die
lutherische, die reformierte Kirche, die anglikanische Kirche,
die grossen evangelischen Kirchen der anglo-amerikanischen
Welt); zweitens die morgenländisch-orthodoxe Kirche, die im
Patriarchat von Konstantinopel ihr geistiges Zentrum hat;
drittens die römisch-katholische Kirche. Es könnte nun vielleicht
befremden, dass wir die römische Kirche in unsere Betrachtung
miteinbeziehen, hat sie doch durch die päpstliche Enzyklika
Mortalium animos vom Jahre 1928 in kategorischer Form ihre
ablehnende Stellungnahme gegenüber allen Wiedervereinigungsbestrebungen

ausserhalb der römischen Kirche bekundet. Trotz
der Härte ihrer Absage, trotz dem überheblichen Ton ihrer
Aufforderung zur Unterwerfung unter den römischen Stuhl
können und dürfen wir, wie das auch Prof. Heiler einmal sehr

eindringlich sagt '), nicht davon ablassen, die römisch-katholische
Kirche als das grösste und wichtigste Glied des mystischen Leibes
Christi in unsere Bestrebungen, in unser Gebet, in unsern
Glauben an die Wiedervereinigung der Christenheit mitein-
zuschliessen. Wir Altkatholiken haben dazu um so mehr Anlass,
als unsere Kirche aus der römischen unmittelbar hervorgegangen
ist und gerade auch ihre liturgische Form der Abendmahlsfeier

von ihr empfangen hat.

I. Die römisch-katholische Kirche.

Als die Altkatholiken sich in den 70iger Jahren des letzten
Jahrhunderts von der römisch-katholischen Kirche trennten, so

geschah das — wie wir immer wieder betonen müssen — nicht
in der Absicht, eine neue Konfession zu gründen, neue Dogmen
aufzustellen und einen neuen Kultus einzuführen, sondern um
gegenüber den neuen Dogmen der päpstlichen Kurie, insbesondere

gegenüber der Lehre von der Unfehlbarkeit und clem

Universalepiskopat des römischen Papstes festzuhalten am
Glaubensgut, der Verfassung und dem Kultus der alten,
ungeteilten und darum wahrhaft katholischen Kirche. „Id teneamus,



— 148 —

quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est; hoc
est etenim vere proprieque catholicum", dieser Satz des Vinzenz
von Lerin wurde darum im Jahre 1889 von den altkatholischen
Bischöfen mit Recht zum Grundprinzip der altkatholischen
Kirche erhoben 2). Dass und wie dieses Prinzip im katholischen
Gottesdienst, d. h. in der Feier der hl. Eucharistie, sich
auswirken müsse, hat Bischof Herzog in seinem Hirtenbrief vom
Jahre 1888: „Die hl. Eucharistie als Gottesdienst der christlichen
Gemeinde" dargelegts). Herzog weist in diesem Schreiben nach,
dass der katholische Abendmahlsgottesdienst nur dann ist, was
er nach den Zeugnissen des Neuen Testamentes und der alten
Kirche sein soll, wenn er t7ememtiegottesdienst, d. h. ein Gottesdienst

ist, den nicht der Priester für die Gemeinde, sondern die
Gemeinde selbst durch das Organ des Priesters feiert. Die ganze
Tragweite dieser grundsätzlichen Abkehr von der römischen
Messe, die wesentlich eine Priestermesse ist, können wir erst
dann recht verstehen, wenn wir die Frage beantworten, worum
es in der Feier des hl. Abendmahles letztlich geht? Die
Antwort kann, nach den Zeugnissen des Evangeliums und der
Urkirche 4), nicht zweifelhaft sein : dass Jesus Christus, Gottes
eingeborener Sohn, der am Kreuz für uns gestorben ist, als der
sterbende und auferstehende Herr uns gegenwärtig sei, auf
dass er die Sünde uns vergebe und wir, mit ihm uns vereinend,
an seinem Leben der Auferstehung teilhaben. Es sind also —
wenn wir von dem im Abendmahl vorausgesetzten Glauben an
die Inkarnation absehen — im wesentlichen zwei sich notwendig

ergänzende Geschehnisse, die im Mittelpunkt des Abendmahles
stehen: der Opfertod und die Auferstehung Jesu. Aber vom
Evangelium aus gesehen muss es klar sein, dass der sterbende
und auferstehende Herr uns im Abendmahl nicht gegenwärtig
sein kann, wenn Christus nicht zuvor „in uns" ist. Wir müssen
Christus „in uns" haben, bevor wir „sein Fleisch essen und
sein Blut trinken" (Joh. 6,54). Mit andern Worten : wir müssen

an ihn, an seinen Opfertod und seine Auferstehung glauben.
Damit ist aber gesagt, dass wir, sobald wir das hl. Abendmahl
feiern, vor die persönliche Entscheidung gestellt sind: glaubst
du oder glaubst du nicht? Es ist die im eminenten Sinn
existentiell - persönliche Gaubensfrage, die an alle, die am
eucharistischen Gottesdienst teilnehmen, gestellt ist und die alle
am Gottesdienst mitverantwortlich macht. Gerade das ist aber



— 149 —

der Punkt, an dem sich unsere Bedenken gegen die
römischkatholische Messe, wie sie sich namentlich in den letzten
Jahrhunderten in Verleugnung der urchristlichen Tradition entwickelt
hat, erheben müssen. Denn sie kennt den Appell an den Glauben

des Einzelnen nicht mehr und kann darum auch nicht
mehr sein, was sie nach ihrem ursprünglichen Sinn sein soll,
Gemeindcgottesdienst. Wie das zu verstehen ist, soll zunächst
erhellt werden an der verschiedenen Art, wie sich der Opfertod

Christi dem römisch-katholischen und dem altkatholischen
Gläubigen in der Messe darstellt.

Der Ausgangspunkt ist für beide derselbe: die Tatsache,
dass Jesus Christus auf Golgatha, nach seinen eigenen Worten,
„zur Vergebung der Sünden Vieler" (Matth. 26,28) gestorben
ist. In unbedingtem Gehorsam zu seinem himmlischen Vater
hat Jesus am Kreuz bis zum Äussersten und Letzten sich selbst
hingegeben, sich selbst „erniedrigt" (Phil. 2,8), indem er alles,
was er menschlich Hohes an sich hatte, in den Tod gab, auf
dass durch und in seinem Untergang „Gott allein die Ehre'*1

habe oder, wie die römische Kirchenlehre sagt, „Gott überflies-
sende Genugtuung verschafft sei." Erlösungsbedeutung hat das

Kreuzesopfer Christi dadurch, dass auf Golgatha Gottessohn
das Opfer seiner selbst, das wir Menschen niemals zu leisten
vermöchten, in freiem Gehorsam vollbracht hat. Er hat uns damit
die Sündenvergebung erwirkt insofern, als er uns „prinzipiell"
den Weg geöffnet hat (besser gesagt : in Ewigkeit den Weg öffnet),
dass nun auch wir unsererseits das völlige Opfer unsrer selbst

bringen können. Denn worin bestünde unsere Sünde anders als

gerade darin, dass wir uns selbst, unsern Eigenwillen, nicht ganz
opfern, uns nicht ganz überwinden lassen, auf dass Gott allein die
Ehre habe Das Opfer also, das Jesus zu unserer Erlösung auf
Golgatha ein für allemal dargebracht hat und das wir nach seinem

Auftrag (Lk. 22,19) im Abendmahl uns vergegenwärtigen sollen,
erfüllt nur dann seine wahre Bestimmung, wenn wir in persönlicher,
von Glaube getragener Selbsthingabe es zu unserm eigenen ma chen.

Mit andern Worten : das Opfer Christi erfüllt (in seiner kultischen
Darstellung) nur dann seine Bestimmung, wenn es vom
Gläubigen in seiner objektiv-subjektiven Doppelbedeutung erfasst
wird. Wir müssen darum, wie das namentlich in den Offer-

toriumsgebeten dem Gläubigen nahegelegt wird, bei der
Abendmahlsfeier durch unsere persönliche Anteilnahme am Opfer



— 150 —

„in das Sterben Christi hineinwachsen" 6). „Weder will Gott
Christus von uns ohne uns, noch uns ohne Christus empfangen,
nur die Oblation, in welcher die doppelte Darbringung und
Hingabe Christi und der Gläubigen verschmolzen ist, ziemt
den Jüngern des Gekreuzigten" (Döllinger) 6). Möglich aber
ist das nur, wenn prinzipiell und faktisch der Weg jedem
Gläubigen offen steht, an dem im Altarsakrament dargestellten
Opfertod Christi aktiv teilzunehmen, d. h. wenn die Opferfeier
Gemeindegottesdienst ist. Das ist, auf das Messopfer angewandt,
der Sinn der „hl. Eucharistie als Gottesdienst der christlichen
Gemeinde".

Inwiefern erfüllt nun die heutige römisch-katholische Messe

diese für den ursprünglich-katholischen Gemeindegottesdienst
grundlegende Bedingung nicht mehr? Vergegenwärtigen wir
uns zunächst, in welcher Lage sich der römisch-katholische
Gläubige befindet: wie wir wissen, werden alle Gebete der
Messe lateinisch gesprochen, in einer Sprache also, die die
allerwenigsten der Gläubigen verstehen. Der Gläubige kann
also, auch wenn das geschähe, sich in der Messe selbst gar
nicht aufgerufen fühlen zur Glaubensentscheidung und persönlichen

Selbsthingabe. Da infolgedessen vom Gläubigen das

Opfer nicht verlangt und darum auch nicht geleistet wird 7),

droht — immer vom römisch-katholischen Gläubigen aus
gesehen — das im Abendmahl dargestellte Opfer Christi,
eines wesentlichen Teiles seines Inhaltes entleert, für ihn
keine Wirklichkeitsbedeutung mehr zu haben und zum blossen

Wort, zur Behauptung herabzusinken. So sollte es wenigstens

scheinen. Aber an dem Punkte, wo in der römischen
Messe diese Lücke sich auftun musste, tritt dem Gläubigen die
Kirche entgegen mit einer Lehre über das Opfer, die an sich
vielleicht einer dem Opferbegriff des Neuen Testamentes
adäquaten Interpretation fähig, unter den obgenannten
Voraussetzungen notwendigerweise für das Glaubensbewusstsein des

Römischkatholiken fatal werden muss : Jesus Christus selbst,
so stellt sich nun dem Gläubigen die Sachlage dar, steigt im
Messopfer „mit Hilfe des Priesters" auf den Altar nieder und
erneuert hier selbst in unblutiger Weise das Opfer, das er auf
Golgatha geleistet, resp. eingeleitet hat. Die Opfergabe auf
Golgatha und auf dem Altar ist dieselbe, ebenso der Opferer,
nämlich Christus, nur die Art und Weise der Opferung ist eine



— 151 —

andere, eine blutige dort, eine unblutige hier. Kreuz- und Altaropfer

hangen für den Römischkatholiken in direkter,
unmittelbarer Weise zusammen, indem ihm das Altaropfer eine
„Wiederholung" oder „Erneuerung" des Kreuzopfers ist8). Der
etwas plumpe Einwand protestantischer Kritik, dass damit in
der römischen Messe „das, was auf Golgatha geschehen, auf dem
Altar gemacht wrerde", trifft insofern das Richtige, als dadurch,
dass der Gläubige zur persönlichen Selbsthingabe entscheidend
nicht veranlasst wird, für seinen Aspekt das, was auf Golgatha
die Tat unbedingten Sohnesgehorsams war, im Messopfer nicht
mehr als diese Tat erfasst wird, sondern zu einem rein
gegenständlichen, dinglichen, das Subjekt überhaupt nicht
ansprechenden Vorgang herabgedrückt wird. Der Wirklichkeitscharakter

des im Abendmahl dargestellten Kreuzopfers, der offenbar
durch jene Lehre gerettet werden sollte, der aber nur in der
im Glauben und in persönlicher Selbsthingabe erfassten
Offenbarungstat Gottes selbst ruhen kann, wird dadurch an ein im
uneigentlichen Sinn objektives, unecht-sakramentales Geschehen

gebunden, dem der Gläubige rein passiv-kontemplativ, als ein
„die Messe Hörender", beiwohnt. Falscher Sakramentalismus
einerseits, reine Passivität des Gläubigen andrerseits, das ist
die unvermeidliche Folge, sobald die katholische Gottesdienstübung

nicht mehr ist, was sie sein soll: Gemeindegottesdienst.
Gewiss dürfen wir die Tatsache nicht unberücksichtigt

lassen, dass auch nach römischer Lehre der Gläubige dem
mysterium tremendum des Messopfers nicht nur passiv
„beiwohnt", insofern nämlich nicht, als der Priester das von Christus
auf dem Altar erneuerte Opfer Gott darbringt, um ihm, dem

Gläubigen, die Frucht des Kreuzesopfers, d. h. vor allem die Ver-
gebungderSünden, „zuzuwenden". Durch diese Zuwendung scheint
der Gläubige ein am Opfer Christi persönlich Beteiligter zu
werden. Allein diese Zuwendung der Opferfrucht erfolgt nun
charakteristischerweise „ohne Zutun" des Gläubigen ; sie wird
erwirkt durch den Akt der Darbringung, den der Priester am
Altar allein vornimmt, indem er Christi Opfer Gott darbietet.
An dieser im römisch-katholischen Bewrusstsein lebendigen Lehre
von der Zuwendung der Opferfrucht durch die Feier der hl.
Messe wird nun die ganze dem Evangelium zuwiderlaufende
Zuspitzung des römischen Opferbegriffs erst recht deutlich : wird
es uns in der Schrift nicht klar gesagt, dass Christus nicht eine



— 152 —

Gabe ist, die wir Gott darbringen, sondern die Gott uns schenkt
(Joh. 3,16), indem er uns die Möglichkeit gibt, mit ihm in
Gemeinschaft zu treten Wenn wir recht sehen, haben aber gerade
in dieser Lehre, die in offenem Widerspruch steht zum Evangelium,
die meisten Missbräuche des römischen Messewesens ihren
Ursprung : von da aus ist es ja erst möglich, dass Messen gelesen
werden, um Gott Genugtuung zu leisten oder von ihm Erlass
der Sündenstrafen zu erlangen, dass Messen gelesen werden
gegen Geld, mit besondern Applikationen, zu gleicher Zeit in
derselben Kirche; kurz von da aus werden der ganze Aberglaube,
der leere Formalismus und Mechanismus, die Äusserlichkeit
und Würdelosigkeit, die dem römischen „Messe-Lesen" oft
anhaften, erst recht verständlich — Missstände, gegen die schon
die Reformatoren mit Recht aufgestanden sind. Wenn sie aber
m. E. die Messe abschafften und den Opfergedanken damit aus
der Kirche mehr oder weniger austilgten, so sind sie gewiss
zu weit gegangen. Vom Evangelium her gesehen hat der
Opferbegriff zentrale Bedeutung und kann nicht ohne Schaden für
das kirchliche Leben ausgemerzt werden, zumal da nach Jesu

eigener Anordnung und gemäss der Praxis der apostolischen
Gemeinden das Erinnerungsmahl an den Tod Christi im Mittelpunkt

des Gottesdienstes stehen soll.
Es könnte nun aber aus unserer Darstellung der Eindruck

entstehen, dass wir durch die Betonung des Anteils der Gemeinde
am eucharistischen Opfer die Heilsbedeutung des Opfers Christi
ganz vom glaubenden Subjekt abhängig machen und es damit
seines objektiven Charakters berauben, indem Christus ja offenbar

nur noch so weit als der sterbende Herr im Abendmahl
gegenwärtig sei, als wir uns selbst ihm glaubend opfern. Das
aber ist darum nicht der Fall, weil auch nach altkatholischer
Lehre Jesus Christus entscheidend kraft seines ewigen Priestertums

im Opfer des Abendmahles gegenwärtig ist. Er ist
— und das müssen wir mit allem Nachdruck betonen — im
Abendmahl der eigentliche Opferer und das eigentliche Opferlamm

dadurch, dass er im Stande seiner Erhöhung das ein
für allemal auf Golgatha geleistete Opfer nach Hebr. 9,11,12
fortwährend im Himmel darbringt, indem er in der Gegenwart
Gottes für uns erscheint (Hebr. 9,24). Das eucharistische Opfer
ist als „wahres und eigentliches Opfer" die irdische Vergegenwärtigung

jener ewigen, himmlischen Darbringung, „so dass



— 153 —

auf dem irdischen Altar der Kirche dieselbe Gegenwart und
derselbe Vorgang stattfindet wie im himmlischen Heiligtum,
hier auf dem Altar vor den Augen der Gläubigen verhüllt,
dort aufgedeckt" (Döllinger) 9). Die objektive Wirklichkeitsbedeutung,

der Offenbarungscharakter des eucharistischen
Opfers kann nicht in jener direkten Weise, wie das durch die
Ausdrücke römischer Lehre, wie renovatio, identificatio usw.
angedeutet wird, am Kreuzesopfer hängen, sondern nur indirekt,
indem das Altaropfer primär eine Darstellung ist der himmlischen
Darbringung, die ihrerseits in Bezogenheit steht zum Kreuzesopfer.
Dass dieser Sachverhalt, der von der römischen Lehre zwar
zugegeben wird, im Bewusstsein des römisch-katholischen Gläubigen
völlig zurücktritt, ist mit eine Folge davon, dass in der
römischen Messe zur persönlichen Glaubensentscheidung, in der das

ewige Priestertum des erhöhten Herrn allein in seiner aktuellen
Heilsbedeutung erfasst würde, entscheidend nicht veranlasst
wird.

Diese letzteren Feststellungen können uns vielleicht den
tieferen Grund der ganzen Diskrepanz zwischen der römisch-katholischen

Messe und dem altkatholischen Gemeindegottesdienst
ahnen lassen. Er liegt, wenn wir recht sehen, in dem Umstände,
dass der ganze Glaubensbegriff, der der römischen Messe

zugrunde liegt, ein anderer ist als er dort sein muss, wo die
Eucharistie Gemeindegottesdienst ist: es ist, kurz gesagt, in der
römischen Messe der Assensusglaube vorausgesetzt, im altkatholischen

Gemeindegottesdienst aber der Fiduzialglaube. Denn was
vom römisch-katholischen Gläubigen verlangt wird, das ist lediglich,

dass er der „von Gott übernatürlich geoffenbarten Wahrheit,
die die Kirche ihren Gliedern mit der Verpflichtung, sie zu

glauben, verkündet", zustimme, in unserem Falle der Wahrheit
also, dass Christus auf Golgatha für unsere Sünden gestorben
ist und auf dem Altar sein Opfer erneuert, um uns die Opferfrucht

zuzuwenden. Durch die äusserlich-au toritative Forderung
blosser Zustimmung zur Kirchenlehre wird aber jede persönliche
Glaubensentscheidung im Sinne des Fiduzialglaubens prinzipiell
unmöglich. Denn die Forderung des Fiduzialglaubens bedeutet
in bezug auf das Altaropfer für den am Gottesdienst Beteiligten
nicht nur, dass er einer Kirchenlehre, und wäre sie noch so

korrekt, zustimme, sondern in freier Entscheidung in ein
persönliches Vertrauensverhältnis trete zu dem im Abendmahl sich



— 154 —

opfernden Christus; konkreter gesprochen: dass er sich selbst
mit Christus opfere im Vertrauen auf die Erlösungskraft des
Todes des Herrn. Da aber der Fiduzialglaube sich auf die
Gottheit im Menschen Jesus bezieht, resp. auf die im Menschen
Jesus sich offenbarende Gottestat, ist für den Fiduzialgläubigen
auch im eucharistischen Opfer Christus nicht nur „seiner
Menschheit nach" gegenwärtig, sondern zugleich als der
erhöhte Herr, der das auf Golgatha einmal dargebrachte Opfer
im Himmel fortwährend dem Vater fürbittend darbietet.

Die grundsätzlich verschiedene Bedeutung des Fiduzial-
und des Assensusglaubens für die Feier der Eucharistie wird
vielleicht noch deutlicher, wenn wir — allerdings in äusserster
Kürze — die verschiedene Art, wie dem römisch-katholischen
und dem altkatholischen Gläubigen die Gegenwart Christi im
Altarsakrament sich darstellt, ins Auge fassen. Es ist ohne
weiteres klar, dass Jesus Christus im Abendmahl, primär,
gegenwärtig ist kraft seiner Auferstehung und Erhöhung.
Voraussetzung des Glaubens an die Gegenwart Christi im
Abendmahl ist also der Glaube an die glorreiche Auferstehung
des Herrn. Gerade der Auferstehungsglaube ist aber im
eminenten Sinn nur möglich als Fiduzialglaube ; d. h. er kann
nicht ein blosses Fürwahrhalten der Tatsache sein, dass Jesus
damals im Garten des Joseph von Arimathäa auferstanden ist,
sondern muss aktuelles Vertrauen sein zu der am sterbenden
Herrn von Gott vollbrachten Auferstehungstat, in der Weise,
dass wir in der Auferstehung Christi die Verheissung der eigenen
Auferstehung erkennen (I. Kor. 15); nur so kann er als der
Lebendige unter uns weilen. Dieser Glaube aber, der in
so radikaler Weise uns über uns selbst und diese Welt hinausweist,

wird uns geschenkt allein durch den heiligen Geist. Er
ist es darum, der heilige Geist, der uns im Abendmahl der Gegenwart

Christi würdigt, indem Gott in seinem Licht das Wunder der
Wandlung, der Erscheinung des Herrn in den materiellen
Elementen Brot und Wein vollzieht. Das war — bei aller
Verschiedenheit der Konzeption — der Glaube der ersten Christen,
es ist auch der Glaube der altkatholischen Kirche, wenn sie
bei der Feier des Abendmahles in der Epiklese den hl. Geist
anruft: Sende uns also, wir bitten dich demütig, deinen heiligen
Geist, den Spender alles Lebens und aller Heiligung! — Was
uns hier wichtig ist, das ist nicht der Vorgang der Wandlung



— 155 —

in seiner objektiven und subjektiven Bedeutung selbst, sondern
die Tatsache, dass in der Eucharistie im Hinblick auf die
Gegenwart Christi um die Sendung des hl. Geistes gebetet, und
zwar von der Gemeinde gemeinsam gebetet wird. Das besagt,
dass für den altkatholischen Gläubigen die Gegenwart Christi,
soweit als das Gebet zur Integrität ihrer Aktualisierung durch
die Konsekration gehört, nicht am Gebet des Priesters allein
hängt, sondern am Gebet der durch den heiligen Geist auf
Christus gläubig vertrauenden Gemeinde, indem der Herr selbst
uns die Verheissung gegeben hat, dass dort, wo zwei oder drei
in seinem Namen versammelt seien, er unter ihnen weilen werde
(Mt. 18, 20). In diesem Sinne kann gesagt werden, die Gegenwart

Christi hänge — immer vom Gläubigen aus gesehen —
an der xoivwvia, an der Gemeinschaft der auf den Herrn
Vertrauenden.

Es ist nun auch unter diesem Gesichtspunkt gewiss nicht
zufällig, dass die Epiklese, die Bitte um den hl. Geist, die wir
in fast allen Liturgieen der alten Kirche in irgendeiner Form
finden, in der römischen Messe fehlt. Sie kann fehlen, weil
der Appell an den Glauben des Einzelnen und damit die
Gemeinde als die Gemeinschaft der auf den Auferstandenen
Vertrauenden ausgeschaltet ist. Damit wird es auch verständlich,
dass die entscheidende Bedeutung des hl. Geistes für die Gegenwart

Christi in der römischen Messe zurücktritt, indem die
Gegenwart Christi für den Römischkatholiken wesentlich konstituiert

wird durch die vom Priester gesprochenen Konsekrationsworte,

durch die die Elemente Brot und Wein substantiell
umgewandelt werden in den Leib und das Blut Christi. Ähnlich
wie .das Opfer Christi wird auch die Gegenwart Christi in der
Eucharistie aus dem existentiellen Fiduzialglauben des Einzelnen,
in dem ihre Offenbarungswirklichkeit allein erfasst würde,
verlegt in ein mirakulöses, durch das Wort des Priesters
herbeigeführtes äusseres Geschehen, d. h. in den (das Subjekt nicht
ansprechenden) Vorgang der substantiellen Wandlung, in die

sogen. Transsubstantiation der Elemente. Was vom Gläubigen
verlangt wird, ist darum nicht das unmittelbare gläubige
Vertrauen zur Gegenwart des Herrn, sondern die unterwürfige
Zustimmung zur Lehre von der Transsubstantiation. Das ist
eine zweite unvermeidliche Folge der römischen Verleugnung
des katholischen Gemeindegottesdienstes, die ihrerseits zurück-



— 156 —

geht auf eine vollständige Verkennung des evangelischen
Fiduzialglaubens.

Diese Andeutungen dürften genügen, um zu verstehen, was
wir meinen, wenn wir abschliessend unser Urteil folgendermassen

zusammenfassen : sowohl der Opferbegriff als auch die
Lehre von der Gegenwart Christi sind so, wie sie sich dem
römisch-katholischen Gläubigen in der Messe heute darstellen,
unhaltbar; sie können nur dann wieder ihren ursprünglichen,
im Evangelium tief begründeten Sinn erfüllen, wenn sie neu
verstanden werden vom evangelischen Fiduzialglauben aus.
Dann allein wird auch die römische Messe wieder in vollem
Umfange das werden, was der ursprüngliche Sinn des
katholischen Gottesdienstes ist: Gemeindegottesdienst.

Wir haben aber bis jetzt nur die Unterschiede zur
römischen Abendmahlsfeier hervorgehoben, von den Gemeinsamkeiten

aber, dir wir doch im Hinblick auf eine Wiedervereinigung
vor allem berücksichtigen mussten, noch gar nichts gesagt.
Es darf aber nicht vergessen werden, dass wir mit unsern
Darlegungen nicht einen konfessionellen Standpunkt einem
andern konfessionellen Standpunkt, etwa einen konfessionell-
altkatholischen einem konfessionell-römisch-katholischen
gegenüberstellen, sondern, getreu dem Grundprinzip unserer
Reformbewegung, von der allgemeinen Kirche aus die römischen
Sonderbestrebungen zu verstehen und im Sinne des Evangeliums
zu überwinden versucht haben. Übersehen wir nicht, dass die
altkatholische Messliturgie ja nichts anderes ist als die
römischabendländische in gereinigter Form. Die liturgische Form ist
für den römisch- und altkatholischen Gottesdienst dieselbe, nur
will ihr die altkatholische Kirche den alten, eigentlichen und
wahren Inhalt wieder zurückgeben. Dass diese Form dazu noch
fähig ist, ist an sich schon eine grosse Verheissung, die
Verheissung nämlich, dass alle die genannten Fatalitäten, die der
römischen Messe heute noch anhaften, innerlich überwunden
werden können. Bestrebungen wie die der sogen, liturgischen
Bewegung innerhalb der römischen Kirche, die darauf zielen,
dem Laien die liturgischen Gebete und Handlungen verständlich
zu machen und ihn zur aktiven Teilnahme am Gottesdienst
zu erziehen, führen in ihrer Konsequenz notwendigerweise zum
im Fiduzialglauben der Gemeinde ruhenden Gemeindegottesdienst.

Wir sollten darum, anstatt die alten Schlagworte gegen



— 157 —

die Missbräuche der römischen Messe zu wiederholen, das echte
und grosse evangelische Gut, das trotz allen Verirrungen
und Verunstaltungen in der römischen Messe niedergelegt ist,
in den Vordergrund stellen und in persönlichem Verkehr und
publizistischer Aussprache, wie das auch Prof. Heiler einmal
vorschlägt11), eine Annäherung suchen an die wahrhafte
Katholizität gerade etwa der liturgischen Bewegung. Von da aus
durfte sich für den gesamten romfreien Katholizismus, der an
der altchristlichen Gottesübung festhält, dem römischen
Katholizismus gegenüber vorläufig eine erste ökumenische Aufgabe
ergeben.

II. Die Kirchen der Reformation.

Es unterliegt keinem Zweifel, dass die altkatholische Kirche
mit den Kirchen der Reformation vieles gemein hat12), trotzdem
gerade die Gottesdienstform hier und dort eine andere ist. Wir
denken da vor allem an den Ursprung der altkatholischen
Kirche. Wie die Reformation des 16. Jahrhunderts war auch
die altkatholische Reformbewegung des letzten Jahrhunderts
eine Protestbewegung, in deren Mittelpunkt d&a Autoritätsprohlem
stand. Was kann, was muss für unsern Glauben höchste
Autorität sein? Das war die Frage, die die Reformatoren umtrieb,
das war auch die Frage, die die Gründer der altkatholischen
Kirche bewegte. Nur die Antworten waren verschiedene:
höchste Autorität ist uns allein das in der hl. Schrift
niedergelegte Wort Gottes, das, im Glauben erfasst, in direkter Weise
zu uns spricht und uns der Rechtfertigung gewiss sein lässt —
so sagten die Reformatoren. Gottes Wort und die Tradition der
(ungeteilten) Kirche, antworteten die Führer des Altkatholizismus :

so entscheidend und wichtig die hl. Schrift ist, so wenig kann
die Tradition der Kirche, soweit sie der hl. Schrift entspricht,
als Quelle des Glaubens und des kirchlichen Lebens ausser
acht gelassen werden. Zum reformatorischen Schriftprinzip
tritt damit für den Altkatholizismus das katholische Traditionsprinzip.

Man hat nun protestantischerseits immer wieder den
Einwand erhoben, dass der Altkatholizismus durch sein Festhalten
an der kirchlichen Tradition sich den direkten Weg zum
Evangelium versperre; der Mensch habe zwischen Gotteswort und
seiner persönlichen Glaubensentscheidung keine Instanz, auch



— 158 —

die kirchliche Tradition nicht als Glaubensautorität zu
anerkennen. Insofern aber der Altkatholizismus an der kirchlichen
Tradition festhalte, habe er den Weg, den die Reformatoren
konsequent gegangen, nur halb beschritten.

Wie verhält es sich damit? Wir wollen, anstatt das katholische

Traditionsprinzip in seinem ganzen Umfang gegenüber
der protestantischen Kritik allgemein theoretisch zu rechtfertigen,
nachzuweisen suchen, wie gerade die altkatholische Feier der
Eucharistie, die als historisch gewordene Form der Abendmahlsfeier

ein grosses und wichtiges Stück der kirchlichen
Überlieferung im engern Sinne 1S) in sich schliesst, der reinen
Wortverkündigung nicht nur nicht entgegenwirkt, sondern auf sie
eminent positiv einwirken kann.

Wir wollen, um diesen Nachweis zu erbringen, zunächst
kurz darlegen, worum es sich handelt, wrenn wir vom „Worte
Gottes" in der hl. Schrift reden : wenn wir — ohne dogmatische
Voreingenommenheit ") — die Schriften des Alten Testamentes
studieren, so können wir zunächst von einem inhaltlich
bestimmten Worte Gottes nichts, sondern nur die Tatsache
feststellen, dass da gewisse auserwählte Männer wie Abraham,
Mose, Elia usw. in besonderem Verkehr stehen mit Gott. Es
ist aber Gott selbst, der für das Empfinden dieser Männer zu
diesem Verkehr die Initiative ergreift. Er erscheint ihnen plötzlich,

unerwartet, geheimnisvoll, gibt ihnen kurze, bestimmte
Aufträge, nach deren Erfüllung er sich oft wieder von ihnen
zurückzieht. Ihnen, die die alte Zeit Nabi, Gottesmänner, nennt,
teilt Gott keine allgemein gültigen Gebote mit; wo das der
Fall zu sein scheint, handelt es sich in der Regel um
nachträgliche Einschübe in den Text. Tatsächlich kann man darum
von diesen Männern nur eines sagen : dass sie in lebendigem
Verkehr stehen mit Gott und diesen Verkehr als ein grosses
„Geheimnis" empfinden. An ihre Stelle treten in späterer Zeit
die Propheten, die nun im Unterschied zu den Nabi mit einer
bestimmten Botschaft an das Volk herantreten. Allein, was sie

sagen, ist nicht weniger wunderbar und geheimnisvoll. In allen
ihren Reden kehrt immer wieder derselbe Ruf wieder : Ende
Israels! Das Undenkbare, Unmögliche soll Ereignis werden: das
Volk, das Gott vor allen erwählt und unzählige Male schon vor
dem Untergang gerettet hat, soll von ihm selbst vernichtet
werden. Der himmlische Retter und Beschützer Israels offenbart



— 159 —

sich seinem Volke durch den Mund seiner Propheten als ein Gott
des Zornes und der Rache. Das angekündigte Ende kommt
auch wirklich; aber mitten in der Katastrophe tritt eine neue
Botschaft ans Tageslicht, die sich als das grösste aller Geheimnisse

erweist: das Ende Israels ist das Ende der Welt, das,
nahe bevorstehend, der Anfang eines neuen Aeons ist, des
Reiches Gottes, das diese Welt ablösen wird. Diese Botschaft
ist in ihrer Universalität gleichbedeutend mit der Verheissung,
dass überall dort, wo die Menschen im Zusammenbruch, vor
dem Ende, unter dem Gerichte Gottes stehen, Gott ihnen auch
nahe ist als der Erlöser, der ihnen die Sünde vergebende und
sie zur Auferstehung und zum Leben rufende Herr. Der Gott
des Zornes offenbart sich damit endgültig als Gott der
Barmherzigkeit und Liebe. Den vollkommensten Ausdruck hat das

grosse Geheimnis dieser von Jesus Christus verkündeten Botschaft
gefunden im Leben Jesu selbst, zentral aber in seinem Kreuzestod

und in seiner Auferstehung, seinem Tod, der das Ende des

Alten, seiner Auferstehung, die der Anfang des Neuen ist.
Gewiss sind das allgemein bekannte Dinge ; aber wissen wir

auch, dass sie ein grosses Geheimnis sind und nur als
Geheimnis verstanden werden können Und dass, wenn sie für
uns kein Geheimnis mehr sind, sie eben darum nicht mehr
wahr, nicht mehr Gottes Wort sind? Reden wir deutlicher:
Mit dem Ausdruck Geheimnis, Mysterium, bezeichnen wir die
Tatsache, dass das, was für mich undenkbar, unvorstellbar,
unmöglich ist, in Wahrheit doch ist, Leben und Wirklichkeit
hat — wohl verstanden : nicht etwa doch denkbar, doch möglich

sein könnte, sondern wirklich ist. Nehmen wir ein Beispiel :

dass Gott dich oder mich erwähle, zum Gegenstand seiner
besonderen Liebe mache und mit seiner Gnade erfülle, das ist
doch für dich oder mich sündigen Menschen ganz undenkbar,
unmöglich — und doch ist es so; es ist nicht nur denkbar
oder möglich, so dass ich sagen könnte: es ist möglich, dass

Gott mich liebt — vielleicht. Nein, Gott hat dich erwählt, trägt
und erfüllt dein niederes Dasein mit dem ganzen Reichtum
seiner Gnade und Liebe. Es ist so, so undenkbar wie es ist;
es ist eben ein — Geheimnis, ein, das Geheimnis der absoluten
Jenseitigkeit Gottes, das ich nur unter Furcht und Zittern
entgegennehmen kann. Wenn es mir aber kein Geheimnis mehr
ist, dass Gott mich liebt, sondern eine Alltäglichkeit, eine



— 160 —

religiöse Selbstverständlichkeit, ein Gemeinplatz, gerade dann
ist es nicht mehr wahr, ist es nicht mehr Gottes Wort.

Wir sehen nun ohne weiteres, dass es für die Verkündigung
des Wortes Gottes durch Menschen von geradezu entscheidender
Bedeutung ist, dass in ihr das „Geheimnis" zu seinem vollen
Recht komme. Wird nun diese grundlegende Bedingung echter
Wort-Gottes-Verkündigung im protestantischen, zumal im
reformierten Gottesdienst erfüllt? Es lässt sich wohl kaum bestreiten,
dass gerade in den Kirchen der Reformation, wo die
Wortverkündigung meistens beschränkt bleibt auf die Predigt, auf
den mehr oder weniger lehrhaften Kanzelvortrag, die grosse
Gefahr besteht, dass die Botschaft des Herrn wohl verkündigt
wird, aber durch den aller sprachlich-lehrhaften Formulierung
eigentümlichen Ration alisierungsprozess gerade ihres Wesentlichen,

nämlich ihres Geheimnischarakters, entkleidet wird und
damit letztlich nicht mehr als Gottes Wort vernommen werden
kann. Und zwar sind es, wenn wir recht sehen, im wesentlichen
drei das rechte Wortverständnis bedrohende Gefahren, die,
wohlverstanden, unabhängig von den persönlichen Auffassungen
des Predigers, in der durch den einseitigen Wortgottesdienst
gegebenen Situation selbst liegen: es sind dies erstens der
Moralismus, sodann der Rationalismus im engern Sinn
(Intellektualismus) und schliesslich der Psychismus, die alle ihren
Grund und ihre Wirkung im für das protestantische Kirchentum

typischen Lndividualismus haben. Der Moralismus — wir
müssen uns mit Andeutungen begnügen — kann hier
insofern als eine Gefahr für die Reinheit der Wortverkündigung
bezeichnet werden, als im blossen Wortgottesdienst die sittlichen
Gebote des Evangeliums, so etwa die Forderungen der
Bergpredigt, völlig losgerissen erscheinen von ihrem eigentlichen
Zentrum, dem Versöhnungstod und der Auferstehung Christi,
deren lebendige und reale Vergegenwärtigung der Gläubige
der vorreformatorischen Zeit in der Feier der hl. Eucharistie
als das grosse zentrale Geheimnis des Evangeliums vor sich
gehabt hat. In ihrer Isolierung vom Geheimnis werden die
Gebote dem blossen Hörer des Wortes nur noch sehr schwer verständlich

als das, was sie sind, als ein grosses Geheimnis, das Gott in
seiner Barmherzigkeit uns sündigen Menschen als das Geheimnis
und die Kraft unseres praktischen Verhaltens mitteilen will.
Die sittlichen Forderungen des Evangeliums werden dann



— 161 —

nur ihrem rein moralisch-lehrhaften Inhalt nach erfasst, d. h.
nach Massgabe des individual- oder sozialethischen Bewusstseins

des Hörers und eben damit moralistisch umgedeutet.
Es können aber auch — und das ist die Fatalität des
Rationalismus im engern Sinn — die eigentlich zentralen
Heilstatsachen des Evangeliums selbst, die Fleischwerdung Gottes

in Christus, die Wunder Christi, sein Tod und seine

Auferstehung, jüngstes Gericht und Totenerweckung bei bloss
lehrhaftem Vortrag leicht um ihren Geheimnischarakter, an
dem aber gerade ihre Wirklichkeitsbedeutung liegt, gebracht
werden. Diese Gefahr besteht nicht nur dort, wo die
Heilstatsachen (die Wunder Christi beispielsweise) rationalistisch
ausgelegt, etwa im Sinne der liberalen Theologie psychologischgeschichtlich

erklärt und in Ideen und Gedanken umgedeutet
oder im Sinne der altprotestantischen Orthodoxie spekulativ-
supranaturalistisch verdinglicht werden, sondern das Fatale
liegt daran, dass sie immer nur verkündet und damit ihrer Form
nach immer als Produkt des sprachlichen Rationalisierungsprozesses

dem Hörer sich darstellen, aber nie in ihrer Unmittelbarkeit

vor den Gläubigen treten. Dadurch wird diesem im
Gottesdienst gewissermassen nie Gelegenheit geboten, den
entscheidenden Schritt zu tun und sich vor ihnen als vor Wundern,
die Gott in Christus vollzieht, zu beugen und sie als solche

entgegenzunehmen, wie das der gläubige Katholik, vor das

eucharistische Wunder gestellt, an dem er Christi geheimnisvolle
Gegenwart erlebt, im Gottesdienst zu tun Gelegenheit hat. Es

bleibt beim Gläubigen, der immer nur hört, leicht bei jener
glaubenden Einstellung, die die Heilstatsachen mehr in ihrer
Möglichkeit denkend, rationalistisch-intellektuell erwägt, als

von ihrer geheimnisvollen Wirklichkeit sich ergreifen lässt15).
Die „Vernunft" hat im protestantischen Gottesdienstleben leicht
das letzte Wort, damit aber ist das Geheimnis vertrieben.
Schliesslich aber besteht auch dort, wo zur Überwindung der
einseitigen Lehrhaftigkeit der Wortverkündigung bewusst am
Geheimnis festgehalten wird, wo beispielsweise „mystisch"
gepredigt wird, noch eine andere Gefahr, die des Psychismus.

Dadurch, dass der Gläubige vom Geheimnis, das auch das seines

Lebens werden soll, immer nur durch die Person des Predigers,
also subjektiv, reden hört, wird dieses Geheimnis leicht nicht
mehr als das verstanden, was es ist, als absolut jenseitiges ;

Internat, kirchl. Zeitschrift. Heft 3, 1930. 11



— 162 —

es tritt ja dem Hörer immer nur als Reflex der religiösen
Erfahrung und des Seelenlebens des Predigers entgegen, wie es

ganz folgerichtig dann auch vom Hörer nur in der eigenen
religiös-seelischen Erfahrung gesucht wird. So geschieht es dann,
dass das jenseitige Geheimnis Gottes mit dem „Geheimnis"
der menschlichen Seele allmählich zerfliesst und aus dem

lebendigen, jenseitig-wirklichen Gott, dessen Stimme nur unter
Furcht und Zittern zu vernehmen ist, ein bloss geglaubter,
erlebter, vorgestellter Gott wird, der an sich sehr geheimnisvoll
erscheinen mag, der aber nicht mehr das echte Geheimnis der
Jenseitigkeit, sondern das unechte des der Seele immanenten
Gottes an sich trägt.

Es ist selbstverständlich, dass die geschilderten Gefahren
nicht nur die protestantische Lehrverkündigung, sondern alle,
auch die vom protestantischen Kanzelvortrag sich in der Regel
nach Form und Inhalt stark unterscheidende katholische Predigt
bedrohen. Alles menschliche Reden von Gott befindet sich in
derselben Not. Wir wollen auch nicht bezweifeln, dass der
protestantischen Gottesdienstfeier in ebenso hohem Masse wie
dem katholischen Kultus die Verheissung gegeben ist, in ihrer
Weise die genannten Fatalitäten von der Wortverkündigung
zu bannen. Wenn wir darum im folgenden, sofern das implicite
noch nicht geschehen ist, zeigen, wie durch die sonntägliche Feier
der Eucharistie im katholischen Kultus jene Gefahren prinzipiell
aufgehoben werden, so geschieht das nicht, um die Vorzüge
katholischer Gottesdienstübung zu preisen, sondern lediglich, um im
Interesse des gegenseitigen Verstehens protestantischen Einwendungen

gegenüber konkret zu zeigen, in welchem Sinne auch der
katholische Kultus auf die Wahrheit der Wortverkündigung
eminent positiv einwirken kann.

Im Mittelpunkt des katholischen Gottesdienstes — das ist
das erste, das zu sagen ist — steht für das Bewusstsein des

Gläubigen nicht die Predigt, sondern die Feier des hl.
Abendmahles. Dadurch erscheint auch die in den Niederungen des

Moralismus, des Rationalismus oder des Psychismus sich bewegende
Predigt von vornherein überstrahlt vom Lichte des eucharistischen

Wunders und wird vom Hörer darum wesentlich
verstanden als wenn auch unvollkommenes Zeugnis des „ganz
andern", des echten und unverfälschten Geheimnisses Gottes.
Dass das eucharistische Wunder an sich schon allem Ratio-



— 163 —

îalismus entgegenwirkt, ist ohne weiteres verständlich. Denn
ür das unverdorbene katholische Bewusstsein ist die Feier
1er Eucharistie als die lebendige Vergegenwärtigung der In-
:arnation, des Versöhnungstodes und der Auferstehung Christi
lurch und durch Geheimnis. In und an ihr tritt dem Katho-
iken die göttliche Wirklichkeit selbst als Geheimnis entgegen,
lewiss könnte am eucharistischen Wunder zunächst derselbe
Nationalismus sich wieder geltend machen, indem versucht
pürde, das Wunder selbst dem Gläubigen verständlich zu
lachen. Ein solcher Versuch ist Tatsache geworden — um nur
in Beispiel zu nennen — in der römisch-katholischen Kirche,
adem sie die Lehre von der Transsubstantiation, die nichts anderes
3t als ein — zudem unglücklicher — Versuch, das Geheimnis
ational zu deuten, als verbindliche Glaubenslehre erklärt hat.
Meser Lehre, aber auch allen andern Abendmahlsstreitigkeiten
egenüber begnügt sich die altkatholische Kirche mit der
Festteilung, dass Jesus Christus im Abendmahl „real und geistig"
egenwärtig ist, erklärt sich aber nicht über das Wie. Die Zu-
ückhaltung, die die altkatholische Kirche sich damit getreu der
iberlieferung der ungeteilten Kirche, die eine Lehre über das
Vie nicht als verbindlich erklärt hat, auferlegt, ist nicht als fal-
cher „Liberalismus" misszuverstehen, sondern ist in der Sache
albst begründet, indem sie das eucharistische Geschehen als das
elten lässt, was es nach seinem ursprünglichen Sinn sein soll :

leheimnis. Nur insofern die Eucharistie das in vollem Sinne ist,
ann sie auch Gewähr bieten gegen den Rationalismus der Predigt,
.ber auch der Moralismus wird durch das Wunder der Eucha-
istie unwirksam gemacht, indem in ihrem Lichte dem Gläu-

igen der notwendige und unmittelbare Zusammenhang aller
rebote mit der Botschaft der Vergebung und Versöhnung durch
en Kreuztod Jesu lebendig vor Augen tritt und ihn stets daran
rinnert, dass es im Evangelium um anderes geht als nur
m moralische Lehren, nämlich um das Leben selbst, das sich

ns als das Geheimnis der Barmherzigkeit Gottes schenken
ill. Schliesslich muss durch die Eucharistie auch aller Psy-
hismus, dem gerade das beredte Kanzelwort so leicht verfällt,
rschüttert werden, indem dadurch, dass Gott sich dem Gläu-
igen in der Eucharistie unter den materiellen Gestalten von
rot und Wein mitteilt, die Erkenntnis wach bleibt, dass Gott
n Sinne des biblischen Realismus nicht bloss der Herr und



— 164 —

Meister unseres seelischen, unseres Innenlebens ist, also
niemals in der menschlichen Seele „aufgehen" kann, sondern
durch sein Eingehen in die öoß£, in die Materie und Körperlichkeit

uns immer wieder als der „ganz andere" mit dem
Anspruch gegenüber tritt, unsern ganzen Menschen, Seele und
Leib, in Besitz zu nehmen, indem er als Schöpfer und Erlöser
der Welt auch die „äussere" Welt in seiner Hand hat. Aller
Kult des Innenlebens ist durch den echten sakramentalen
Realismus der Eucharistie unmöglich gemacht.

Überwunden wird aber durch die Eucharistie auch aller
Individualismus. Individualistisch nämlich sind, wie schon
angedeutet, Moralismus, Rationalismus und Psychismus. Sie sind

es, weil sie über die Subjekt-Objekt-Gespaltenheit grundsätzlich
nicht hinauskommen : der Moralismus nicht, weil dem sittlichen
Bewusstsein des Subjekts die Welt sich immer als das zu
bearbeitende, zu verbessernde Objekt gegenüberstellt; der
Rationalismus nicht, weil das Vernunftsubjekt die Heilstatsachen
nur als Denkobjekte begreift; der Psychismus nicht, weil das

Geheimnis, in das empirische Subjekt aufgenommen, unvermeidlich

zum Objekt wird. Der Individualismus kann bei diesem
Sachverhalt nicht überwunden werden durch die blosse
Forderung der Unterordnung des Einzelnen unter die Gemeinschaft,
sondern nur durch das Wunder der lebendigen Gegenwart der
„objektiven" Wirklichkeit Gottes in der Eucharistie, insofern das

glaubende „Subjekt" sich unter sie beugt. In dieser aktuellen

Unterordnung des Einzelnen unter Gottes Geheimnis im Sakrament,
in welcher der Einzelne mit dem eigenen zugleich auch das

Geheimnis des Lebens seines Bruders erkennt, wird gottesdienstliche

Gemeinschaft erst eigentlich möglich. In diesem Sinne
kann gesagt werden, dass „erst durch das Sakrament vom
Worte Gottes jede Missdeutung im Sinne des Individualismus
radikal beseitigt ist" (E. Brunner).

Das sind nur Andeutungen, aus denen immerhin deutlich
werden sollte, in welchem Sinn die katholische Abendmahlsfeier,
die uns ein wichtiges Stück kirchlicher Überlieferung ist, der
reinen Wortgottes-Verkündigung, die gerettet und gewährleistet
zu haben das unvergängliche Verdienst der Reformation ist, nicht
hindernd im Wege steht, sondern ihr im Gegenteil maximal dienen
kann. Wenn darum in den Kirchen der Reformation noch immer
viel Misstrauen herrscht gegen das katholische Traditionsprinzip,



— 165 —

das sich zumal für den protestantischen Laien in der katholischen
Liturgie am deutlichsten ausprägt, so können solche Bedenken
nicht wirksamer zerstreut werden als dadurch, dass wir
hinweisen auf die unmittelbare Bezogenheit der katholischen
Abendmahlsfeier auf das Zentrale des Evangeliums selbst und auf ihre
heilsame und entscheidende Einwirkung auf die Reinheit und
Wahrheit kirchlicher Wortverkündigung.

Allerdings bleibt für protestantisches Empfinden oft noch
etwas anderes am katholischen Gottesdienst unverständlich :

warum hält die katholische Kirche in ihrer Liturgie so zähe
fest an alten, vor Jahrhunderten entstandenen Gebeten, die
der Ausdruck der Frömmigkeit von Generationen sind, deren
Gebetsanliegen nicht mehr die unsrigen sind? Demgegenüber
weisen wir zunächst darauf hin, dass die liturgischen Gebete
nicht „zufällig" entstanden sind, sondern in unmittelbarer Nähe
des eucharistischen Wunders im Verlaufe von vielen
Jahrhunderten sich herausgebildet haben. Sie sind darum nicht nur
getragen vom Besten und Tiefsten, was Gott der betenden
Christenheit ins Herz gelegt hat, sondern sie sind erfüllt vom
Zentrum des Evangeliums selbst, vom Geheimnis, das die
Eucharistie uns vergegenwärtigt. Unsere Bedenken gegen die katholische

Liturgie können darum, wenn sie ehrlich sind, nicht
grösser sein, als sie gegen das formulierte Gebet überhaupt»
also das gemeinsame Beten der Gläubigen, sein können. Damit
kommen wir auf etwas Zweites : das liturgische Beten ist primär
nicht Gebet im subjektiv-individualistischen Sinn — dieses wird
vielmehr dabei schon vorausgesetzt —, nicht ich bete in der
Liturgie, nicht du, sondern wir zusammen16). Das liturgische Beten

ist das Gebet der Gläubigen, die durch das Wunder Gottes

unter sich wesentlich verbunden sind zum mystischen Leib Christi
und die in und aus dieser Verbundenheit beten. Wir nennen dieses

gemeinsame Beten der durch Gottes Tat Erlösten „Anbetung".
In der Anbetung können wir in aller Wahrhaftigkeit, sollen
wir aber auch aus ganzem Herzen unser persönliches Gebet
mit dem Gebet der Gläubigen aller Jahrhunderte, ja selbst,
wie wir das in der Präfation tun, mit dem der himmlischen
Heerscharen vereinen, indem wir uns niederwerfen vor dem

dreimal heiligen Gott der Himmel und Welten. Was wir hier
Anbetung nennen, ist, wenn wir recht sehen, trotz allem
Individualismus auch in der protestantischen Kirche noch lebendig



— 166 —

nämlich im Kirchenlied. Darum wird der katholische Christ
wohl im protestantischen Gottesdienst, zumal in reformierten
Gegenden, am meisten sich angesprochen fühlen von der Weihe,
Gewalt und Würde des echt protestantischen Kirchenliedes,
deren beste, wie wir noch besonders bemerken möchten, dem
16. und 17. Jahrhundert entstammen, also bereits ein Gut
protestantisch-kirchlicher Tradition sind. Von da aus dürfte sich
vielleicht für das protestantische Denken der Weg zum
Verständnis des liturgischen Betens der katholischen Kirche am
ehesten öffnen.

Die altkatholische Kirche steht naturgemäss derjenigen
der reformatorischen Kirchen am nächsten, die als einzige am
katholischen Traditionsprinzip bewusst festhält. Es ist dies die

anglikanische und amerikanisch-bischöfliche Kirche. Sie
anerkennt, wie die altkatholische Kirche, die Glaubensentscheidungen

der ungeteilten Kirche (wenigstens der vier ersten der
ökumenischen Konzilien) als verbindlich an. Sie steht durch
ihr Amt — sie kennt das Amt des Bischofs, Priesters und
Diakons — in Gemeinschaft mit der apostolischen Kirche, sie

feiert, zumal in den Hauptkirchen, sonntäglich das hl. Abendmahl.

Einer Annäherung der anglikanischen und der altkatholischen

Kirche stand darum von Anfang an wesentlich nichts
im Weg 17). So kam es schon an der ersten von Döllinger
geleiteten Bonner Unionskonferenz vom Jahre 1874 zu einer
provisorischen Einigung. Diese ist an der zweiten Bonner
Konferenz dadurch von beiden Seiten bestätigt worden, dass die

völlige Interkommunion proklamiert wurde. Ihre religiöse Weihe
erfuhr die erzielte Einigung im Jahre 1879 in der christkathoüschen

Pfarrkirche zu Bern, indem der anglikanische Bischof
Cotteril und die altkatholischen Bischöfe Reinkens und Herzog
durch den gemeinsamen Empfang des hl. Abendmahles zum
erstenmal ihre kirchliche Gemeinschaft bekundeten. Seither
sind die Beziehungen zur anglikanischen Kirche, deren Verlauf
hier nicht näher verfolgt werden kann, die besten geblieben
und sind namentlich an den Altkatholikenkongressen und an
der Lausannerkonferenz und den Sitzungen der Fortsetzungsausschüsse

der Weltkonferenzen von Stockholm, Lausanne und
Prag gefestigt und vertieft worden18). Wir dürfen hoffen, dass
die grosse und einflussreiche Kirche mit mehr Erfolg als die
zahlenmässig schwache altkatholische Kirche der protestanti-



— 167 —

sehen Welt den Wert und die Notwendigkeit der kirchlichen
Überlieferung und damit des katholischen Traditionsprinzips
verständlich zu machen verstehe und es auf diesem Wege
möglich sei, den für das ganze abendländische Christentum
unheilvollen Zwiespalt zwischen katholisch und protestantischevangelisch

zu überwinden.

III. Die morgenländisch-orthodoxe Kirche.

Die morgenländisch-orthodoxe Kirche galt in der
Öffentlichkeit des christlichen Abendlandes im allgemeinen noch bis

vor wenigen Jahren als ein in kultischem Zeremoniell, in
exklusiver Rechtgläubigkeit, sklavischer Verkettung an den Staat
und strenger Hierarchie erstarrter, toter Kirchenkörper. Heute
wissen wir aber, durch den in neuerer Zeit einsetzenden
Verkehr zwischen östlichem und westlichem Christentum eines
bessern belehrt, dass die morgenländisch-orthodoxe Kirche
christliches Leben von urtümlicher Gewalt, grosser Intensität
und Reinheit in sich birgt und durch die Jahrhunderte hindurch
urkirchliches Erbgut sich erhalten hat, das dem abendländischen
Kirchentum weithin verloren gegangen ist. Es muss darum für
den abendländischen Katholizismus, der an der alten, urchristlichen

Zeit sich orientieren möchte, besonders lehrreich sein,
zu erwägen, worin der morgenländische Katholizismus sich vom
abendländischen Christentum unterscheidet und was er mit ihm
gemein hat. Wir wollen darum zunächst das der orthodoxen Kirche

Eigentümliche, soweit es in der Liturgie zum Ausdruck kommt,
in allgemeinen Zügen darstellen und hierauf unser Augenmerk darauf

richten, in welcher Weise unser abendländischer Katholizismus,

soll er dem der ungeteilten Kirche wieder konformer
werden, vom orthodoxen Kirchentum befruchtet werden kann.

Im Vordergrund des orthodoxen Kirchentums, so wie es

namentlich in der Liturgie zum Ausdruck kommt, steht die

wunderbare, den Christen zu Freude und Jubel rufende
Tatsache der Auferstehung Christi. Dort wo für das abendländische
Christentum der Kreuzestod Christi, die dem Menschen zu
vergebende Sünde und das damit gegebene Leidvolle und Schwere
des sittlichen Kampfes steht, erhebt sich für das morgenländische
Christentum mit seiner reichen Volksfrömmigkeit die Botschaft
der Auferstehung, des Sieges und Triumphes des Lebens über
Vergänglichkeit und Tod, die alles Erdenleid überwindende



— 168 —

Osterfreude 19). „Die Freude der Auferstehung — das ist der
Grundton, der die gesamte Weltanschauung der morgenländischen
Kirche durchklingt", mit diesen Worten leitet N. v. Arseniew
sein feinsinniges Büchlein „Ostkirche und Mystik" ein 20). „Es
mögen frohlocken in geziemender Weise die Himmel und die
Erde und die Unterwelt, es feiere also die ganze Schöpfung
die Auferstehung Christi, in der sie festgegründet ist" — so

singt die Kirche in ihren Osterliedern, so singt und klingt
es durch ihre ganze Liturgie : Christus ist auferstanden

Der tiefere Sinn, den diese Botschaft für den morgenländischen

Christen hat, geht aus den Worten des zitierten
Hymnus besonders deutlich hervor: die Auferstehungsbotschaft
ist in ihrer Gnadenwirkung nicht nur auf den Menschen gerichtet,

indem sie nur ihm das ewige Leben zusichert, sondern sie

umfasst die ganze Schöpfung, selbst das kreatürliche Leben,
„die Himmel und die Erde und die Unterwelt", sie hat
kosmische Bedeutung. Durch die leibliche Auferstehung Christi
ist der Keim der Unsterblichkeit und Erlösung in jede Kreatur
gelegt. „Christi Auferstehung bedeutet die Auferstehung der

ganzen Welt" (Heiler). Der göttliche Ruhmesglanz der
Auferstehung Christi breitet sich aus über die ganze clem

Tode verfallene Welt und taucht sie ein in das Licht der
Verklärung. Verklärt ist der durch die Auferstehung Christi
erlöste Mensch, verklärt ist die Welt, die, den Gesetzen der
Vergänglichkeit im Prinzip bereits enthoben, schon dem
zukünftig-jenseitigen Aeon angehört. So ist schliesslich „die ostkirchliche

Frömmigkeit ganz dem Jenseits zugewandt", nämlich der
himmlischen Herrlichkeitswelt, die in unsere armselige Welt
hereinbrechen wird. — Es sind also im wesentlichen drei
Grundtatsachen, die die morgenländische Kirche in ihrer Liturgie

den Gläubigen immer wieder ins Bew*usstsein ruft: die

Auferstehung Christi, der Grund ewiger Freude; dann die in
der Auferstehung Christi ruhende Verklärung der Welt; und
schliesslich die Hoffnung auf den neuen Aeon.

Wieso ist nun aber in der morgenländischen Kirche dieser
dreifache Auferstehungsglaube so viel lebendiger als in unserm
abendländischen Christentum? Der tiefe Grund liegt in der
orientalischen Liturgie selbst; in ihrem Verlauf erfährt der
Gläubige am Wunder der Eucharistie in mystischer Weise das
Geheimnis der Auferstehung Christi immer wieder neu ; in der



— 169 —

hl. Eucharistie erneuert sich für ihn auch das geheimnisvolle
Licht der Verklärung, das über die Welt sich ergiesst; an ihr
aber erlebt er auch die wunderbare Nähe der in diese Welt
hereinbrechenden Jenseitswelt. Welche Bedeutung dieser
dreifache Glaube an die Auferstehung, die Verklärung und den

neuen Aeon der morgenländischen Kirche für unsern
abendländischen Katholizismus haben könne, das wollen wir noch
kurz zu zeigen versuchen.

Es unterliegt keinem Zweifel, dass die morgenländische
Kirche durch die starke Betonung der Auferstehungstatsache
in der Liturgie ein christliches Glaubensgut zur Geltung bringt,
das mehr, als wir gemeinhin glauben, den Gottesdienst der
Urkirche beherrscht hat. Wenn die ersten Christen das Abendmahl

feierten in der Erwartung der baldigen Wiederkunft des

Herrn und des damit verbundenen Anbruchesdes Reiches Gottes21),
so war das für sie wesentlich gleichbedeutend damit, dass der
Auferstandene unter ihnen weile. Parusie, Verklärung und
Auferstehung gingen für ihr Bewusstsein ineinander über ").
Wir sollten darum, wenn wir im Abendland das Abendmahl
feiern, insbesondere, da die Hoffnung auf die Wiederkunft des

Herrn in unserm Kirchenvolk nicht mehr sehr lebendig ist,
auf die Bedeutung der Auferstehungstatsache für das Abendmahl

viel mehr Gewicht legen, als das gemeinhin geschieht.
Wie das aus unserer Auseinandersetzung mit der römisch-katholischen

Abendmahlsfeier schon hervorgehen kann, hat für den
altkatholischen Christen durch die besondere Art, wie sich ihm
die Gegenwart Christi im Abendmahl darstellt, der
Auferstehungsglaube besondere Dringlichkeit. Wir dürfen darin wohl
einen Hinweis sehen auf eine besondere Mission, die der
Altkatholizismus in aller Demut am abendländischen Katholizismus

zu erfüllen hat : dem besonderen Charisma der morgenländischen

Kirche, das sie in ihrem lebendigen Auferstehungsglauben
besitzt, sich mehr und mehr zu öffnen, auf dass dieses für das

Urchristentum wesentliche Glaubensgut im Gottesdienst des

Abendlandes nicht ganz verloren gehe und auch die
abendländischen Christen es wieder lernen, im Geist der ersten Zeugen
das eucharistische Brot zu brechen „mit Frohlocken" (Apg. 2,46).

Nicht weniger wichtig aber ist, dass die Auferstehungsbotschaft

auch im Abendland wieder in ihrer universalen, die



— 170 —

ganze Welt umspannenden Bedeutung im kirchlich-liturgischen
Leben zum Durchbruch komme. Es kann dem abendländischen
Christentum, zumal wie es sich in neuester Zeit entwickelt
hat, der Vorwurf nicht erspart hleiben, dass es in einseitiger
Weise eingestellt ist auf das Seelenheil des Einzelnen, die
persönliche Rechtfertigung. So wichtig — vom Evangelium aus
gesehen — die Gewissheit der persönlichen Rechtfertigung
ist, so ist sie doch eigentlich nur ein Ausgangspunkt : im Sinne
des urchristlichen Universalismus sollen wir das Ganze, die

gesamte Schöpfung, das kreatürliche und das soziale Leben in
unsern Glauben und in unsere Liebe einschliessen und uns
dessen stets bewusst bleiben, dass „auch die Kreatur frei werden

soll von dem Dienst des vergänglichen Wesens zu der
herrlichen Freiheit der Kinder Gottes" (Röm. 8,21). Christus
ist auferstanden nicht nur für uns, sondern zur Erlösung
der Welt.

Dieser Glaube hat in seiner Universalität für eine richtige
und innerlich wahrhaftige Feier des Abendmahles, wie sie der
Tradition der katholischen Kirche entspricht, nicht geringe
Bedeutung. Denn von einem lebendigen Glauben an die durch
die Auferstehung Christi gewirkte Verklärung der Welt aus
kann all das erst gerechtfertigt erscheinen, was wir den

„äusseren Schmuck" der katholischen Kirche nennen, Kruzifixe,
Gemälde, Statuen, goldene Kirchengeräte, buntfarbige priesterliche

Gewänder usw. 23). Wo dieser Glaube fehlt, muss das

ganze „äussere Gepränge" des katholischen Kultus, weil den
Geboten evangelischer Einfachheit und apostolischer Armut
widersprechend, unverständlich bleiben. Tatsächlich ist es

denn auch der altchristliche Verklärungsglaube gewesen, wie
er heute fast nur noch in der morgenländisch-orthodoxen Kirche

lebendig ist, der den kultischen Schmuck im wesentlichen
geschaffen hat. Schon in den Basiliken der ältesten Zeit finden
wir die crux gemmeta, das mit Edelsteinen geschmückte Kreuz
als Typus des verklärten Herrn. Die durch die Eucharistie
dargestellte und erwirkte Neuschöpfung und Verklärung der
Welt darf und soll ihren Ausdruck finden im festlichen Schmuck
der Kirche, soweit er die adäquate Darstellung der inneren
Verklärung der an den auferstandenen und verklärten Herrn
und an die durch ihn gewirkte Erlösung der Welt Glaubenden
ist. Selbst „tote" Stoffe wie Stein, Holz, Farben, Gold und Silber



— 171 —

dürfen als Symbole der Verklärung dienen, in die sie ja selbst
einbezogen sind. Von da aus dürfte eine Erneuerung des

urchristlich-morgenländischen Verklärungsglaubens nicht nur für
das abendländische Christentum im allgemeinen, sondern besonders

auch für die katholische Gottesdienstübung von heilsnot-
wendiger Bedeutung sein, um so mehr, als ein grosser Teil
des kultischen Schmucks, zumal die Messgewänder, orientalischen

Ursprungs ist.
Endlich ist aber auch die dritte der oben genannten Grundideen

des orthodoxen Christentums für das richtige Verständnis
der katholischen Liturgie von grosser Bedeutung: die
Jenseitshoffnung. Auf Grund ihres lebendigen Auferstehungs- und
Verklärungsglaubens ist die Jenseitshofthung der orientalischen
Kirche allerdings eine etwas andere, dem Evangelium konformere
als die abendländisch-katholische, wie sie sich namentlich
seit Gregor dem Grossen entwickelt hat. Im östlichen Christentum

lebt nämlich noch die echt evangelische und urchristliche
Hoffnung, dass Gottes Reich auf dieser Erde sich offenbaren
werde, indem das, was jetzt auf Erden nur als Keim der
Auferstehung und Verklärung im Meuschen und in der Kreatur
verborgen liegt, an den Tag kommen und erweckt werden
wird zu voller Entfaltung des Lebens, auf dass Gott in der
Kreatur sei „alles in allem". Der neue Aeon wird in diese Welt
hereinbrechen, indem Mensch und Kreatur werden „gewandelt"
werden zur Daseinsweise der Offenbarungswelt. — Was bedeutet
aber dieser Glaube für den christlichen Kultus? Er bedeutet
zunächst die lebendige Vergegenwärtigung der Tatsache, dass das,

was uns heute noch Geheimnis ist und nur als Geheimnis verstanden

werden kann, dereinst aufgedeckt vor unsern Augen liegen
wird. Dann aber wird auch das „kultische" Geheimnis, das

Wunder der Eucharistie als solches aufgehoben sein und aller
irdische Gottesdienst hinfallen müssen, da wir den Herrn selbst
in seiner Herrlichkeit schauen werden „von Angesicht zu
Angesicht" (1. Kor. 13,12). Der aus dem Auferstehungs- und
Verklärungsglaube hervorgehende Glaube an das nahe Ende der
Dinge dieser Welt hat dadurch für allen Kultus aktuelle
Bedeutung: nur in seinem Lichte werden wir davor bewahrt,
die heilige Handlung als etwas Letztes, Endgültiges zu
betrachten und das uns in der Eucharistie entgegentretende
Geheimnis um des Geheimnisses willen, aus „mystischem



_ 172 —

Bedürfnis", zu pflegen. Ja, wir stehen nicht an, zu behaupten, dass
aller christliche Kultus unter diesem Gesichtspunkt überhaupt
nur erlaubt ist, wenn er gefeiert wird in der urchristlichen
Erwartung des nahen Endes und des Anfangs des Neuen, so

wie die ersten Christen das Brot brachen in der Hoffnung auf
die baldige Wiederkunft des Herrn: „Es komme die Gnade
und es vergehe diese Welt; Maranatha, es komme der Herr!"

Der Aufersteh ungsglaube, die Verklärungsidee, die
Jenseitshoffnung des orientalischen Christen, das sollten nur drei
Beispiele sein, an denen deutlich werden sollte, in welchem Sinne
das abendländische Christentum vom Osten Entscheidendes zu
lernen hat und insbesondere, in welchem Sinne die altkatholische
Kirche durch ihren Willen, das altkirchliche Erbgut im
abendländischen Christentum zu behaupten, der Ostkirche nahe steht.
Dass zwischen der orthodoxen und altkatholischen Kirche ein

tiefes Verwandtschaftsverhältnis bestehe, ist schon frühzeitig von
beiden Seiten erkannt worden 24). Schon an den bereits erwähnten

Bonner Unionskonferenzen der Jahre 1874/75 ist in gelehrter
Zwiesprache zwischen orthodoxen und altkatholischen Theologen
in den hauptsächlichsten Fragen der theologischen Spekulation
eine weitgehende Einigung erzielt worden. Die theologische
Unionsarbeit wurde in den 90er Jahren von besonderen
Kommissionen, auf orthodoxer Seite von der sogen. Petersburger,
auf altkatholischer Seite von der Rotterdamer Kommission
weitergeführt. Nach längerem Unterbruch sind die Verhandlungen

erst wieder nach dem Kriege, nachdem ihnen durch
einen freundschaftlichen Briefwechsel zwischen dem Patriarchat
von Konstantinopel und Bischof Herzog der Boden vorbereitet
worden war, an der Genfer Präliminarversammlung für die
Weltkonferenz für Glaube und Verfassung vom Jahre 1920

aufgenommen worden. An der Lausanner Weltkonferenz selbst
fanden zwischen Orthodoxen und Altkatholiken spezielle
Verhandlungen statt, deren Ergebnis der Beschluss war, die Frage
der Abendmahlsgemeinschaft zu studieren und einer Lösung
entgegenzuführen. Die Abendmahlsgemeinschaft mit der
orthodoxen Kirche würde ohne Zweifel nicht nur eine bedeutende
religiöse Stärkung für die altkatholische Kirche selbst
bedeuten, sondern es wäre damit nach Jahrhunderte alter
Trennung der erste wirkliche Schritt zur Versöhnung
des Gegensatzes zwischen abendländischem und morgenlän-



— 173 —

dischem Katholizismus getan und es wäre zudem vor der christlichen

Welt erwiesen, dass selbst zwischen solchen Gliedern der
christlichen Kirche, die durch ihre geschichtliche Entwicklung und
kulturelle Eigenart einander in manchem fremd sind, eine
Wiedervereinigung auf dem Boden der ungeteilten Kirche möglich ist.

Die Verschiedenheiten und Gegensätze, die zwischen dem

römisch-katholischen, dem protestantisch-evangelischen und
dem morgenländisch-orthodoxen Gottesdienstleben in bezug
auf die Eucharistie bestehen, sind gewiss gross. Aber sie

sind — das sollte mit unsern Ausführungen gezeigt werden

— nicht so, dass sie nicht überwunden werden können,

wenn anders sie nur auf ihre gemeinsame Basis, die
sie im Evangelium und im gottesdienstlichen Leben der alten
Kirche haben, zurückgeführt werden. Das meinen wir nicht
im Sinne einer künstlichen Rekonstruktion vergangener
Entwicklungen, sondern im Sinne einer lebendigen Neuorientierung
am Alten, wie sie dem altkatholischen Kirchenideal entspricht.
Ob alle Kirchen zu einer solchen Neuorientierung an der
Katholizität der ungeteilten Kirche bereit sein werden, ist
allerdings fraglich. Der Weg bis zur völligen
Abendmahlsgemeinschaft der christlichen Kirchen wird darum ein weiter
und schwerer sein. Aber wenn, wie wir mit Grund hoffen

dürfen, die Interkommunion einmal hergestellt sein wird zwischen
den Kirchen, die am Traditionsprinzip der alten Kirche
festhalten, nämlich zwischen der morgenländisch-orthodoxen, der
anglikanischen und der altkatholischen Kirche, dann dürfte
schon ein entscheidender Schritt der eucharistischen Union

entgegen getan sein t6). Nicht nur wrürde dadurch das Band der
Liebe enger geschlossen um die Gläubigen dieser drei Kirchen,
sondern es dürfte dann auch der übrigen Christenheit mehr
und mehr die Bedeutung des eucharistischen Wunders für eine

zukünftige Wiedervereinigung aufgehen und der Tag nicht mehr
allzu ferne sein, da in den Herzen der Christgläubigen die
urchristliche Sehnsucht wieder erwacht, sich zu scharen um
den Einen Altar, um in der realen Gemeinschaft mit Jesus Christus

unter sich eins zu werden, wie der Sohn eins ist mit dem Vater
(Joh. 17,21). Dann wird — das ist unsere feste Zuversicht —
in der Kraft der Verheissung des Herrn, dass einst Eine Herde
sein werde und Ein Hirte (Joh. 10,16), das ergreifende Gebet



— 174 —

sich erfüllen, das die Zeugen der ersten Zeit, das heilige Brot
brechend, zum himmlischen Vater sandten: „Wie dieses
gebrochene Brot zerstreut war auf den Bergen und zusammengebracht

eins wurde, so lass deine Kirche von den Enden der
Erde zusammengebracht werden in dein Reich!"

Zürich. Urs Küky.

Anmerkungen.

') F. Heiler, Rom und die Einigung der Kirchen, IKZ 1928, S. 65 ff.
a) E. Herzog, Hirtenbriefe, Neue Folge. Aarau 1901, S. 72.

') Ibidem, S. 22 ft*.

4) I. Kor. 11, 26; Apg. 2,46. Did. 9. Das Abendmahl gilt als Gedächtnisfeier

an den Tod Christi, vor allem bei Paulus, während in der
palästinensischen Urgemeinde offenbar der Auferstandene im Mittelpunkt der
Feier steht

6) Vgl. Otto Gilg, Die Messe, Ölten 1924, S. 132.
6) Döllinger, I. v., Christentum und Kirche, Regensburg 1868, S. 256.

') Wir reden hier nicht vom Messopfer als der «Schule und Quelle
katholischen Opferlebens», noch von der Opferung des Priesters im Namen
der Gläubigen (N. Gihr, Das heilige Messopfer, Freiburg i. B. 1912, S. 174

u. 98), sondern vom Opfer der Gläubigen in seiner unmittelbaren und
notwendigen Be/.iehuug auf das Opfer Christi.

•) Cat. Rom. II, 4, 74 ; Gihr, ibidem, S. 163.
9) Ig. v. Döllinger, ibidem, S. 255.
10) RGG I 17.

") F. Heiler, IKZ 1928, S. 109.
1J) Vgl. Otto Gilg, Im Zwiegespräch mit der reformatorischen Bewegung

IKZ 1928, S. 157.
13) Es ist zu unterscheiden zwischen kirchlicher Überlieferung und

dogmatischer Tradition; während die letztere protestantischerseits
theoretisch im allgemeinen abgelehnt wird (die neuere dialektische Theologie
scheint allerdings die traditio constitutiva wieder aufnehmen zu wollen,
E. Brunner, Gott und Mensch 1930, S. 61), wird die erstere praktisch
verleugnet. In unserem Zusammenhang soll nur die letztere berücksichtigt
werden, da sie auch nach katholischem Grundsatz als lex orandi die Glaubenstradition,

die lex credendi, bestimmt.
") Wir folgen im wesentlichen der Darstellung Bernhard Duhms,

Das Geheimnis in der Religion, Freiburg und Leipzig 1896.

") Über diesen grundsätzlichen Fehler des Rationalismus kommt auch
die dialektische Theologie nicht hinaus, wenn sie, in logischen Denkkategorien

sich bewegend, in Offenbarung und Glaube das «Unmögliche als
möglich» geworden erklärt (vgl. dazu die Einwendungen Erik Petersons,
Was ist Theologie, Bonn 1925, S. 6).

16) Vgl. Romano Guardini, Liturgische Bildung, Quickborn 1923, S. 60.

") E. Herzog, Gemeinschaft mit der anglo-amerikanischen Kirche,
Bern 1881.

18) Inzwischen sind die Verhandlungen an der Lambethkonferenz vom
Juli 1930 weitergeführt worden; dabei ist die Utrechter Erklärung der
Altkatholiken als Basis der zukünftigen Unionsverhandlungen anerkannt
worden.



— 175 —

") F. Heiler, Morgenländischer und abendländischer Katholizismus
IKZ 1926, S. 12.

20) N. v. Arseniew, Ostkirche und Mystik, München 1925.

al) Vgl. 0. Gilg, Die Messe, S. 149.

") RGG I 12 ff.
") Dieser Gedanke wird ausgeführt von Ildefons Herwegen, Das

Kunstprinzip der Liturgie, Paderborn 1920, S. 19.

**) Über das Geschichtliche vgl. A. Küry, Die Beziehungen des
Altkatholizismus zu den orthodoxen Kirchen des Ostens, IKZ 1925, S. 212.

") Derselbe Gedanke wurde ausgesprochen an der Lausanner
Weltkonferenz ; vgl. A. Küry, Bericht über die Weltkonferenz für Glaube und
Kirchenverfassung, herausgegeben von H. Sasse, Berlin 1929, S. 412.


	Die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen und das altkatholische Kirchenideal im Lichte des eucharistischen Wunders

