Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)

Heft: 3

Artikel: Zur religiésen und kirchlichen Lage der Gegenwart : Vortrag
Autor: Keussen, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404050

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 129 —

Zur religiosen und kirchlichen Lage der
(Gegenwart.

Vortrag gehalten auf der Pfarrkonferenz anliisslich der Reichssynode in
Koblenz, Juni 1930.

Als vor wenigen Wochen d1e Aufforderung an mich erging,
der Pfarrkonferenz in einer zusammenfassenden Ubersicht ein
Bild der religiosen und Kkirchlichen Lage der Gegenwart zu
bieten, das einer sich anschliessenden Aussprache zugrunde
gelegt werden konnte!), hat mich dieses Ersuchen, dem ich
gerne nachgekommen bin, innerlich stark bewegt; denn ich
empfand, dass damit auch fiir mich selbst eine Aufforderung
gegeben war, Beobachtungen, Eindriicke, Gedanken zu kléiren,
die seit langem lastend auf meiner Seele lagen. Denn eine
gelegentliche Aussprache tiber einzelne Fragen kann die ent-
scheidende Klarstellung des ungeheuren Geschehens im ganzen
nicht ersetzen, das sich im geistigen und wirtschaftlichen
Leben unseres Volkes, unserer Zeit vollzieht, eines Geschehens,
in welches die christlichen Religionen, die Kirchen und wir
alle, ein jeder ganz personlich, aktiv und passiv mit hinein-
verflochten sind. Wer unter dem Druck dieses Geschehens
leidet — und wer unter uns litte nicht darunter? —, der wird
schon die Erkenntnis wie eine Erlosung begriissen, was denn
der Sinn und das Ziel der gewaltigen Bewegung ist, die heute
alles Leben in Religion, Politik und Staatsleben, Wirtschaft
und Gesellschaftsleben ergriffen hat. Er wird jeden Versuch
dankbar begriissen, der mit dem Ernst, der der Sache an-
gemessen ist, dahin zielt, in diesem Chaos, das eine neue Welt
gebidren will, die Stellung der christlichen Kirchen, die be-

1 Die Aussprache musste leider unterbleiben. Vielleicht kann der
hier vorliegende in einzelnen Punkten ergiinzte Abdruck des Vortrags
eine solche nachtriiglich noch in die Wege leiten. Den mir vorliegenden
Entwurf hatte ich in der Rede in freier Form ausgestaltet.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1930. 9



— 130 —

sondere Aufgabe unserer Kirche begreiflich zu machen. Als
ein Versuch dieser Art, der zuniichst unter der personlichen
Selbstverantwortung meines Gewissens steht, mige die folgende
Darlegung gewertet werden.

1. Vor zwei Jahren ungefihr haben die ,Stiddeutschen
Monatshefte“ ein Sonderheft unter dem Titel ,Die Krisis der
Religion“ herausgegeben. Aus den dort gesammelten Zeugnissen
fiilhrender Ménner aus den verschiedenen kirchlichen Lagern
war lbereinstimmend das Zugesténdnis zu entnehmen, dass die
christlichen Kirchen den seelischen Kontakt mit weiten Kreisen
des ihnen mnoch zugehorigen Kirchenvolkes verloren haben,
dass die christliche Religion in den iiberlieferten kirchlichen
Formen infolge einer inneren Wandlung des Lebensgefiihls und
der Lebensanschauung, die seit dem Ausgang des Weltkriegs
immer schroffer in die Erscheinung tritt, einer bisher nicht
gekannten Krisis entgegentreibt, und dass die Kirchen infolge-
dessen den schwersten Kampf um die Geltung des religiosen
Gemeinschaftsgedankens zu fithren haben. Auf Einzelheiten gehe
ich nicht ein. Die wesentliche Tatsache steht jedenfalls fest:
Wir leben in einer religiosen Krisis, deren Auswirkung auf
allen Lebensgebieten zu verspiiren ist. Wir konnen die Griinde
dieser Krisis im weiten Umfang {ibersehen, nicht aber ihren
Ausgang. Ob dieser die Erfilllung der erschiitternden Verheissung
yreligio depopulata“ bringen wird oder ob die Kirchen in der
Kraft des lebendigen Glaubens die religiose Krisis iiberwinden
werden, das vermogen wir mit menschlichen Mitteln nicht
zu entscheiden. Nur darauf miissen wir hier abheben, dass die
Kirchen fiir den Ausgang der Krise an ihrem Teile mitverant-
wortlich sind. Diese Verantwortung aber fordert, dass sie viel
mehr, als es bisher geschehen, aus der Kraft des religiosen Glau-
bens und Lebens heraus aktiv und fiihrend das geistige, das
soziale, das politische Leben der Zeit zu beeinflussen trachten.
Man soll und muss es spiiren, dass die Kirchen eine Sendung
von Gott zu erfiillen haben. Im einzelnen wird diese Verant-
wortung auch beim Unterricht der heranwachsenden Jugend
in die E rscheinung treten miissen. Dieser Unterrichtist eben bisher
viel zu sehr ,Unterricht“, wihrend er im positiven Sinne religics
erweckend wirken musste. Durch den Unterricht soll die heran-
reifende Jugend dessen bewusst werden, dass ihr Leben Gott
gehort und dass sie sich selbst verliert, wenn sie Gott verliert.



— 131 —

Wir diirfen sie nicht anders als mit dem Bewusstsein dieser
Entscheidung ins Leben entlassen. Denn wir schulden ihr das
Christentum als Lehre, aber viel mehr noch als Leben 1),

2. Die religiose Krisis ist zugleich Kirchenkrisis, d. h. Kri-
gis des religiosen Gemeinschaftsgedankens. In den Grossstidten,
aber vielfach auch schon in den Mittel- und Kleinstiidten, ja selbst
auf dem Lande sind erhebliche Teile der Kirchengemeinden,
oft mehr als die Hiilfte, dem kirchlichen Leben entfremdet.
Soweit ein Zusammenhang mit der Kirche noch besteht,
beschrinkt sich dieser fast nur noch auf bestimmte Akte des
kirchlichen Lebens, an welchen man mehr aus Tradition als
aus personlicher Uberzeugung festhilt (Taufe, Erstkommunion
und Konfirmation, Trauung, Begribnis). — Die Griinde fiir
diese religiose wie fiir diese kirchliche Krisis sind mannigfacher
Art. Sie wirken sich anders in den Bildungsschichten wie in
den Schichten des werktitigen Proletariats aus, wenngleich
nicht zu verkennen ist, dass Motive, die zur religiosen Zer-
setzung in der Bildungsschicht gewirkt haben, in der Proletarier-
schicht in vergroberter Form wirksam geworden sind, und dass
umgekehrt die irreligiose Lebenseinstellung dieser auch aut die
Bildungsschicht wirkt und den wirtschaftlichen Materialismus
auch in ihr zur Lebens- und Weltanschauung umgebildet hat,
so dass das Endergebnis auch hier eine Art von geistigem
Bolschewismus ist.

3. Die religiose wie die kirchliche Krisis haben eine lange
Vorgeschichte, deren Verlauf im ganzen man kennen muss,
um die Krisis in ihren tieferen Griinden zu verstehen. Aus
dieser Vorgeschichte, bei der ich nachher noch verweilen werde,
hebe ich zuniichst eine entscheidende Tatsache hervor, die
in ihrer nach allen Seiten verhingnisvollen Auswirkung
die gegenwértige krisenhafte Lage in erster Linie herbei-
gefithrt hat. Sie ist gegeben durch die Ablésung des altchrist-
lichen, dann auch des scholastisch-mittelalterlichen Welt- und
Lebensbildes, das vom religiosen und sittlichen Zielgedanken be-
herrscht war, durch das mechanische und naturalistische
Weltbild, das Philosophie, Geschichte und Soziologie seit dem
15. Jahrhundert entworfen haben. Die wesentlichen Phasen
dieses Umbildungsprozesses zu schildern, behalte ich mir vor.

) Vgl. Fr. Gogarten, Die religiose Entscheidung, S. 5.



— 132 —

— Zuniichst aber wenden wir uns den Kirchen als den Gemein-
schaftsbildungen zu, die vom religitsen Zielgedanken aus sinn-
voll die Gesamtheit des Lebens zu begreifen versuchten. Seit
Augustinus haben sie in den Mittelpunkt ihres Weltbildes den
Reichsgottesgedanken gestellt. Seine Darstellung findet dieser
nach mittelalterlicher Auffassung in Staat und Kirche. Denn
auch der Staat ist ihr zufolge keineswegs ein nur weltliches,
sondern ein wesenhaft religioses Gemeinschaftsgebilde. Jeder
einzelne ist diesen Michten eingegliedert. Jeder hat in ihrem
Umkreis einen Beruf zu erfiillen und stellt in Verbindung mit
andern einen Stand dar. Es ist ein durchaus organisch, in
Stufen und Stinden, die gliedhaft einander dienen, aufgebautes
Gemeinschaftsideal, das also den metaphysischen Hintergrund
der mittelalterlichen Menschheit bildet.

Doch in seiner geschichtlichen Verwirklichung hat dieses
Ideal die formenden Krifte in sich aufgenommen, die dasromische
Weltreich dem Mittelalter als Erbe hinterlassen hatte. So tiber-
nahm das frinkische Reich den Gedanken der Universalmon-
archie, der sich in der Folge als die schwerste Belastung fir die
Politik des romisch-deutschen Kaisertums erweisen sollte. Aus
der gleichen Quelle schopfte die Kirche den Gedanken des
Kirchenrechts und baute ihre Beamtenhierarchie nach dem
Vorbild aus, den der Verwaltungsorganismus des romischen
Staatswesens ihr darbot. Die Folgerichtigkeit dieser Intwicke-
lung fithrte im Abendland zum kirchlichen, an den Bischof von
Rom gebundenen Zentralismus. Die rémische Kirche iibernahm
nun auch alle Weltherrschaftsanspriiche des Imperium Romanum
und hat sie in den Kundgebungen der mittelalierlichen Pépste,
insbesondere in der Bulle ,Unam sanctam“ als Glaubenssitze
formuliert. Diese machtpolitische Umgestaltung der Kirche, die
sich nun nicht mehr darauf beschrinken wollte, ein geistig
religivser Organismus zu sein, hat dann die weltpolitischen
Konflikte mit dem kaiserlichen Imperium herbeigefiihrt, die fiir
beide Méchte und zugleich fiir die religiose Kultur des Mittel-
alters zerstorend waren. In diesen Kémpfen hat die Kirche
sich immer mehr politisiert, zugleich aber machtpolitisch genau
S0 wie die kaiserliche Universalmonarchie den modernen
Nationalstaaten gegeniiber an Boden verloren. Das Ergebnis
tritt sinnfillig in der Geschichte des Kirchenstaates in die Er-
scheinung, der seit dem Ende des 18. Jahrhunderts der Auf-



— 133 —

losung entgegentreibt, 1870 dem Ansturm des endlich zur
Einheit gelangten italienischen Nationalstaates erliegt, und
mit dessen Verlust sich die romische Kirche durch das Mussolini-
abkommen vom vergangenen Jahr abgefunden hat. Die Politiker
des Vatikans haben also die Unmoglichkeit erkannt, ihre Kirchen-
politik weiterhin noch durch die Anspriiche auf einen terri-
torialen Machtstaat zu belasten. — Bedeutet dieser Verzicht
eine wesenhafte Umgestaltung des Charakters der roémischen
Weltkirche ? — 1In diese Frage ist eingeschlossen die weitere
Frage nach der

a) weltpolitischen und religiosen Lage der rémisch-katholischen
Kirche.

Geblieben ist zuniichst der romischen Kirche die macht-
politische Organisation in ihrem inneren Aufbau. Sie will infolge-
dessen auch nach aussen hin nicht nur als religiose, sondern
auch als politische Organisation gewertet werden und sich
durchsetzen. Geblieben ist die absolute Zentralisation ihrer
Verwaltung, die im Zeitalter der Restauration im 19. Jahrhun-
dert ihre abschliessende dogmatische Sanktion in den dogmati-
schen Dekreten iiber den Universalepiskopat und die Unfehl-
barkeit des romischen Bischofs erhalten hat. Geblieben ist der
romischen Kirche die machtpolitische Tendenz, auf indirektem
Wege die Staaten ihren Zwecken und Zielen dienstbar zu
machen. Sie hat auf diesem Wege durch eine geschickte Po-
litik — auch die Konkordate mit Bayern und Preussen beweisen
diesen Satz — ausserordentliche Erfolge errungen. Die Frage
ist nur diese, ob die romische Kirche diese Erfolge und ihre
machtpolitische Stellung in der abendléindischen Welt wird
halten konnen. Denn wie alle andern Kirchen ist auch sie von
der allgemeinen religitsen und Kkirchlichen Krisis betroffen.
Wie diese ringt auch sie um die Seelen der Menschen. Die
okatholische Aktion“ miiht sich um die Wiedererweckung des
religiosen und kirchlichen Lebens in den mit der Kirche nur
noch #usserlich verbundenen Kreisen. Ganz gewiss steht hinter
diesem Bemiihen ernste Sorge um das Heil der Seelen, die
Triebkraft lebendigen Glaubens. Aber neben diesen religitsen
Motiven sind in dieser Kirche immer wieder die politischen
wirksam: der Trieb zu herrschen. — Vielleicht, dass dieser
Trieb dieser Kirche dereinst zum Verhiingnis werden wird, wie
er es nach Ddollingers Urteil den Jesuiten geworden ist. Sie



— 134 —

bauen unermiidlich, und plotzlich bricht das ganze miihsam
errichtete Werk in sich zusammen.

b) Auf einer ganz anderen Grundlage baut sich die Stellung
der protestantischen Kirchen insbesondere in Deutschland auf.
Urspriinglich erwachsen aus der Glaubensmystik Luthers, lehnt
der Protestantismus schon grundsiitzlich die ausschliessliche
Heilsvermittelung durch die Kirche, wie der mittelalterliche
Katholizismus sie vertreten und betétigt hatte, ab. An ihre Stelle
trat die unmittelbare Beziehung des Einzelnen zu Christus
durch den erlosenden Glauben an ihn und seine Verdienste.
Darin liegt eine stark individualistische, den Kirchenbegrift
tiberhaupt auflosende Tendenz, wie sie anfangs im Gefolge
Luthers bei Sebastian Frank mit voller Deutlichkeit in die
Erscheinung getreten ist. — Dass Luther ihr nicht nachgegeben
hat, lag einmal in seiner Erkenntnis, dass auch die Glaubens-
mystik durch Wort und Sakrament genihrt werden miisse, zu
deren Verwaltung um der Ordnung willen ,Diener am Wort*
notwendig seien. Daher kann auch die erstrebte Geisteskirche
eines berufsmissigen Beamtentums nicht entbehren. — Um
die Einheit des Glaubens und die Ordnung der Kirche gegen-
iiber den Schwarmgeistern zu wehren, musste Luther weiterhin
auf das Staatskirchentum zuriickgreifen, das namentlich seit
den Reformkonzilien den Landesfiirsten weitgehende kirchliche
Rechte iiberwiesen hatte. — Da die Bischife, von einzelnen Fillen
abgesehen, die aber erst nach der Zeit der Errichtung der
protestantischen Landeskirchen eintraten, sich der Reformation
fern hielten, mussten die Landesfiirsten an ihre Stelle treten.
Die reformierten Kirchen sind hier dem demokratischen Volks-
kirchentum néher verbunden geblieben, indem sie in den Pres-
byterien und Konsistorien allerdings wesentlich theologisch
geleitete Verwaltungsorgane fiir die Gemeinden und die Kir-
chen schufen. — Die politische Umwilzung nach dem Welt-
krieg hat den Summepiskopat entfernt und die zuvor schon
bestehenden landeskirchlichen Verwaltungsorgane selbstéindig
gemacht. Zugleich sind Bestrebungen aufgetreten, den fiirst-
lichen Summepiskopat durch die Wiedereinfiihrung des Bischofs-
amtes in der Kirche zu ersetzen. Bisher haben diese aber nur
vereinzelt, namentlich in Sachsen, Erfolg gehabt. Auch in an-
derer Hinsicht sind in den vom Staatsdruck freigewordenen
Kirchen Neigungen aufgetreten, katholisches Erbgut wieder



— 135 —

zu Ehren zu bringen, insbesondere auch die kultische Armut
der Liturgie durch Anniherung der gottesdienstlichen Formen
an die katkolische Messe zu bereichern und ganz allgemein
den Kirchengedanken aus seiner biirokratischen Enge und Diirftig-
keit hinauszufiihren und ihm einen wirklich religiosen Gehalt zu
geben. Am stirksten haben sich diese Neigungen in der hoch-
kirchlichen Bewegung und in den Kreisen gezeigt, die sich um
die Zeitschrift ,Unam sanctam“ zusammenfanden. Ihr fithrender
Kopf ist heute noch der viel genannte und umstrittene Professor
Friedrich Heiler. — Es liisst sich aber kaum verkennen, dass
der Widerhall dieser Bestrebungen im ganzen ein rechtschwacher
geblieben ist. Die offiziellen Kirchenleitungen stehen ihnen wohl
meist fremd, wenn nicht ablehnend gegeniiber. — Doch vielleicht
werden sie auf einem anderen Wege zu einer erneuten Dis-
kussion des Problems der Kkirchlichen Gemeinschaft gefiihrt
werden. — Wir wissen, wie dieses Problem seit der Oxford-
bewegung im Anfang des 19. Jahrhunderts die anglikanische
Staatskirche auf das tiefste bewegt und zu einer katholischen
Umformung dieser Kirche in einem sehr erheblichen Ausmass
gefihrt hat. Es ist nicht tbertrieben, wenn man sagt, dass
diese Kirche ihre katholiche Seele wiedergefunden hat. Eben
darum hat diese Kirche aus ihrer insularen Abgeschlossenheit
hinaus gestrebt und Fihlungnahme mit den katholischen
Nationalkirchen des Ostens gesucht. Wiihrend des Weltkriegs
mogen politische Beweggriinde fiir die Ankniipfung dieser Be-
ziehungen bestimmend gewesen sein. Doch nicht diese aus einer
augenblicklichen Konstellation entstandenen Beriihrungen und
Freundschaftsbeteuerungen sind das Entscheidende, sondern
die Tatsache, dass auf Anregung der bischoflichen Kirche in
Amerika eine wirklich weltumspannende Organisation der
christlichen Kirchen aller Linder und Bekenntnisse unter dem
Namen ,Faith and order“ geschatten wurde mit dem Ziel, eine
Verstiandigung tiber die Grundlagen der christlichen Gemein-
schaft, also der Kirche, zu suchen. Der Krieg hat die Arbeit
dieser Organisation aufgehalten, doch nicht unterbunden. Schon
1920 konnte in Genf eine Vorkonferenz tagen, die weiterer
Verstiindigung, vor allem der Berufung einer Weltkonferenz,
die Wege bahnen sollte. 1927 ist diese dann in Lausanne zu-
sammengetreten, und sie erbrachte, wenn sich auch Rom von
ihr fernhielt, ein iiberwiiltigendes Zeugnis dafiir, dass die Sehn-



— 136 —

sucht nach der unsichtbaren Kirche Christi ein Einigungsband
unter den durch ihre geschichtliche Formung getrennten Kir-
chen bildet. Wieviele Trennungsgriinde und Vorbehalte auch
noch bestehen bleiben, so ist man doch in dem Bewusstsein
auseinandergegangen, dass die Bemiihungen um eine Verstéin-
digung nicht als Illusion behandelt werden diirfen. Jedenfalls
sind hier Faden gekniipft worden, die fiir die Gestaltung des
Kirchenproblems in der Zukunft vielleicht einmal von ausschlag-
gebender Bedeutung sein werden. — Im deutschen Protestan-
tismus hat man seither begonnen, die ,6kumenische Bewegung*
als eine sehr ernsthafte Frage zu betrachten, eine Frage, die
sich die Kirchen um ihrer selbst willen stellen miissen. Denn
man spiirt es, dass auch die Kirchen nicht allein leben kénnen,
sondern eine Verbundenheit mit der allgemeinen Christenheit
suchen miissen, wenn anders die Kirche Christi wieder eine
lebendige Tatsache in aller Welt werden soll.

Eben darum muss ich meinem Bedauern dariiber Ausdruck
geben, dass wir in der altkatholischen Kirche Deutschlands
nach meinem personlichen Eindruck uns dieser Bewegung nicht
genug angenommen haben ). Wir haben hier der Sendung,
die uns Déllinger in den Unionskonferenzen in Bonn und durch
die Vortrige liber die Wiedervereinigung der christlichen Kir-
chen hinterlassen hat, nicht genug nachgelebt, ,als Werkzeug
und Vermittelungsglied einer kiinftigen Wiedervereinigung der
getrennten Christen und Kirchen zu dienen“ %). — Wir sollten
uns in dieser Frage viel mehr, als es bisher geschehen, in der
Offentlichkeit zu Wort melden und gerade dadurch die Auf-
merksamkeit auf die religiose und kirchliche Bedeutung des
Altkatholizismus lenken. Das erscheint um so notwendiger,
weil wir von der Polemik gegen Rom allein nicht leben kénnen
und weil iiberdies diese Polemik gegen Rom durch die kirchen-
politische Lage der Gegenwart erschwert und vielfach gar
nicht mehr verstanden wird. Man mag das bedauerlich finden,
aber es niitzt nichts, gegen Tatsachen blind zu sein.

¢) Damit komme ich zur gegenwdrtigen Lage des Altkatholi-
zismus und der althkatholischen Kirche. — Der altkatholische

) In einem warmherzigen Aufruf an die in der Utrechter Union
vereinigten altkatholischen Kirchen, an ihre Bischdfe, Geistlichen und Gliu-
bigen ist hingegen Bischof Dr. Kiiry fiir die Ziele der Lausanner Konferenz -
und verwandte Bestrebungen eingetreten. 4

?) Brief an Pfr. Widmann. S. J. Friedrich, J. v. Dollinger III. 618,



— 137 —

drchengedanke, d. h. der Gedanke eines katholischen Kirchen-
ams auf wesenhaft religioser Grundlage, ist so alt wie die
atholische Kirchenorganisation wtberhaupt. Mit dem weltpoli-
'schen Machtkatholizismus, der sich im Abendland im Papst-
am  konzentrierte, hat er jahrhundertelang einen erbitterten
.ampf gefihrt. Er hat in diesem Kampf gegeniiber dem ro-
1ischen Zentralismus den Gedanken des katholischen National-
irchentums als der urspriinglichen Form des katholischen
irchentums vertreten, der den katholischen Universalismus
1it den Forderungen des Volkskirchentums verbinden sollte.
lass er in diesem Kampfe sich nicht durchsetzen konnte, lag
n der Kurzsichtigkeit der katholischen Firsten und Staaten,
ie nicht begriffen, dass man, wie Joseph II. sich einmal aus-
adriickt hat, ,katholisch sein konne, ohne romisch zu sein®.
n dieser Zaghaftigkeit, die selbst Ludwig XIV. vor der letzten
olgerung, das Bestitigungsrecht des Papstes fiir die von ihm
rnannten Bischofe aufzuheben, zuriickschrecken liess, sind die
orderungen der gallikanischen Grundrechte in der franzssischen
irche erlegen, wie die nationalkirchlichen Bestrebungen in
ieatschland und Osterreich im achtzehnten und zu Beginn des
eunzehnten Jahrhunderts. Als dann der romische Zentralismus
arch das vatikanische Konzil dogmatisiert wurde, fand die
‘tkatholische Bewegung nur eine lahme Unterstiitzung durch
e deutschen Regierungen. Vielleicht war es auch ein tragisches
erhingnis fiir uns, dass Dollinger, wenn auch nicht als Gelehr-
r und Charakter, so doch als kirchlicher Fiihrer versagte. —
> kam es, dass die altkatholische Kirchenbildung als Volks-
rchenbewegung in den Anfingen stecken blieb und die Kirche
1 Grunde den Charakter einer Notkirche behielt. Dadurch
it sie an Expansivkraft verloren. Denn die Politiker und auch
e Massen selbst achten und werten nur die Masse. — Weiter
usste die Polemik gegen das Vatikanum und die pépstliche
nfehlbarkeit sehr bald an Aktualitit verlieren, einmal darum,
eil auch die Kirchengeschichte in ihrer aktuellen Gestaltung
ets durch Gegenwartsereignisse bestimmt wird. Das Vatikanum
shorte selbst in der romischen Kirche schon bald der Ver-
wngenheit an. Deutlich war das vor einem Jahrzehnt, anliss-
h des H0jiahrigen Jubiliums der Unfehlbarkeitserkliarung, zu
iiren. Auch die romische Presse hat von diesem Jubilium
hr wenig Aufsehen gemacht. — Gewiss, das Dogma ist nun



— 138 —

dem ,depositum fidei¥, der romischen Glaubenslehre, einverleibt.
Aber einstweilen macht man praktisch von ihm einen sehr
sparsamen Gebrauch. Man miisse, so hat schon wenige Jahre
nach seiner Verkiindigung der grosse englische Konvertit und
spiitere Kardinal Newman erklirt, die Geltung dieses Dogmas
auf ein Minimum beschriinken. Und wenn man demgegeniiber
auf die Tatsache verweist, dass doch auch in den letzten Jahr-
zehnten eine Reihe der bedeutendsten und edelsten Theologen
der romischen Zensur oder gar der Exkommunikation verfallen
seien — ich nenne nur die Fialle Rosmini, Kraus, Schell, Tyrell,
Loisy und neuerdings Wittig —, so ist hierzu zu bemerken,
dass solche Fille nicht erst durch das Vatikanum geschaffen
worden sind, sondern schon seit Jahrhunderten in der diszi-
plindren Praxis der romischen Kirche tiblich sind. — Der einzige
Papst, der gesonnen war, von dem Vorrecht der Unfehlbarkeit
weitgehenden Gebrauch zu machen, war Pius X., und die
Methode seiner Kirchenregierung ist bis in die Jesuitenkreise
hinein mit recht geteilten Gefiihlen aufgenommen worden. Seit-
her ist es wieder still geworden. Auch mit der Neuberufung
eines Konzils, von der immer wieder die Rede ist, nimmt man
sich Zeit. Die romische Kurie ist, wie die Verhiltnisse liegen,
einstweilen diplomatisch genug, die pépstliche Unfehlbarkeit
zunichst nur in der Theorie bestehen zu lassen. Um nochmals
Newman mit einem Satz aus seiner Verteidigungsschrift des
Vatikanums gegen Gladstone zu Worte kommen zu lassen:
»Es gibt Waffen, die zu furchtbar sind, als dass man sie frei
gebrauchen konnte.“ — Infolgedessen tritt der machtpolitische
romische Katholizismus sehr viel verdeckter in die Erscheinung
wie zu Zeiten Pius’ IX. Auch hier kann man von einer Leere
des Schlachtfeldes reden. Das erschwert unseren Kampf gegen
das vatikanische Dogma, gegen den pépstlichen Zentralismus
und gegen das romische System als solches ungemein. — Die
Generation aber, welche die Erregung der Gewissen gegen das
Unfehlbarkeitsdogma miterlebt hat, ist dahin oder nur noch in
einzelnen Gliedern in und ausser unseren Gemeinden vorhanden.
Man versteht es nicht, wie wir uns als Katholiken ausserhalb
Roms behaupten wollen.

Um hier unser Recht kenntlich zu machen, scheint es
allerdings auch mir wenig ertragreich, die Polemik gegen das
Vatikanum im Augenblick noch fortzusetzen: sie war einer



— 139 —

bestimmten geschichtlichen Lage angemessen, die heute vor-
tiber ist und die wir nicht wiederherstellen konnen. Damit
will ich nicht der Polemik gegen rémische Machtpolitik, gegen
romische Unduldsamkeit und Hirte iiberhaupt, das Recht ab-
sprechen. Sie mag im einzelnen Falle gut und erwiinscht sein.
Wenn wir aber unser Lebensrecht nur durch diese Polemik
erweisen wollen, kommen wir nicht weiter. — Wir missen
vielmehr dem romischen Universalismus mit seiner Bindung an
den romischen Geist den Kkatholischen Universalismus auf
nationalkirchlicher Grundlage entgegenstellen. Das ist aber
nur moglich, wenn wir uns bei der grossen Verstindigungs-
arbeit der Kirchen, wie sie heute im Gange ist, mit in die
vorderste Reihe stellen. Der . Vereinigung des Weltbundes fiir
internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen“ sollten, das
ist mein personlicher Wunsch, alle Kollegen als Mitglieder an-
gehoren. Wir erfiillen damit auch eine nationale Pflicht. Denn
diese Vereinigung bemiiht sich unter Siegmund Schulzes Fiih-
rung, in den fremden Kirchen das verpflichtende Bewusstsein
zu wecken, dass die Kriegsschuldfrage einer Losung im Sinne
von Recht und Gerechtigkeit und also nicht im Sinne des
Versailler Schuldspruchs bediirfe, sie bemiiht sich um eine
gerechte Losung des Minderheitenrechts, um eine Entgiftung der
internationalen Atmosphire von blindem nationalistischem Hass.

In diesem Zusammenhange mochte ich der Anregung eines
Kollegen folgend ein kurzes Wort sagen iiber den in protestan-
tischen Kreisen gepflegten Gedanken einer ,Deutschkirche®,
der sich in einer gleichbenannten Zeitschrift ein Werbeorgan
geschaften. Ich habe in diese Zeitschrift nur einen fliichtigen
Blick werfen koénnen und fithle mich also nicht berufen, ein
abschliessendes Urteil iiber diese Bestrebungen zu &dussern.
Doch ich will mich genauer ausdriicken: Ich muss mein Urteil
auf das Grundsitzliche beschriinken. Vielleicht ist das auch
besser so. Denn mein Urteil wird dadurch von dem besonderen
Anlass, von der besonderen Art bestimmter Personlichkeiten
gelost. Grundsitzlich also sage ich: Wir sind Nationalkirche
und wollen unser kirchliches Leben auf der Grundlage deutscher
Sprache, deutscher Geistesbildung und Kultur pflegen. — Aber
wenn man aus dem Deutschtum eine Religion macht, wenn
man einen ,deutschen Christus“ fordert, wenn man das alte
Testament einfach tiber Bord wirft, so lehne ich ab. — Christus



— 140 —

ist der Erloser der Menschheit und kein nationaler Fiihrer der
Deutschen. -— Wir wollen und werden uns von unserem deut-
schen Volkstum nicht lésen, das wir als eine Gottesgabe fir
uns empfinden, aber wir wollen auf den Gedanken der Mensch-
heit, die durch Christus in sein Reich gefiihrt werden soll, nicht
lassen. ,Hier ist nicht Sklave noch Freier, nicht Grieche noch
Barbare, sondern wir sind alle Einer in Jesus Christus.“
(Gal. 3. 28.) :

Damit komme ich zu der grossen Bewegung, die die An-
liegen der Menschheit in unserer Zeit aus dem Geiste Christi
heraus zu priiffen und zu werten sich vorgenommen hat. Diese
Bewegung ist in der ,Weltkonferenz fiir praktisches Christen-
tum“ zusammengefasst und hat zum ersten Male auf der Stock-
holmer Konferenz 1925 eine Reihe von Forderungen aufgestellt,
die von allen christlichen Kirchen im nationalen und interna-
len Volkerleben, im Wirtschaftsleben, in der Politik der Volker
vertreten werden sollten. Diese in einer ,,Botschaft an die Christen-
heit“ formulierten Forderungen vertrete ich personlich Satz fir
Satz, und ich will nicht verschweigen, dass sich darunter auch
der Satz befindet: ,Wir betrachten es als Pflicht der Kirchen,
zusammen mit uns dem Abscheu vor dem Kriege Ausdruck
zu geben und zu erkldren, dass der Krieg vollstindig unfiahig
ist, internationale Zwistigkeiten zu regeln.“

Ich bin also der Meinung, dass die Kirchen in der Friedens-
bewegung eine aktive und fiihrende Rolle {ibernehmen sollten.
Das ist nicht im Sinne der sogenannten deutschen Friedensgesell-
schaft gemeint, die da glaubt, sie diene dem Frieden, wenn sie das
eigene Volk verunglimpft und seine Lebensrechte verkiimmert,
wohl aber in der sicheren Erkenntnis, dass eine neue Welt-
katastrophe, wie sie der Weltkrieg darstellte, die europiische
und christliche Kultur vollstindig zerstoren wiirde. Es kann
nicht Gottes Wille sein, das Recht des Stéirkeren durch Ver-
nichtungsmaschinen und Giftgas erweisen zu lassen. Und wenn
man darauf hinweist, dass die Natur ganz allgemein auf den
Kampf ums Dasein eingestellt sei und darum wohl auch die
menschliche Geschichte, so scheint mir das eine unbedachte Rede.
‘Denn was in der Natur geschieht, ist lingst noch keine Regel,
kein Gesetz fiir die Sittlichkeit, denn diese verkindigt uns,
was geschehen soll, nicht was geschieht. — Der Einwand, dass
In der menschlichen Geschichte bisher immer noch der Krieg



— 141 —

die ultima ratio dargestellt habe, erledigt sich durch die Tat-
sache, dass der vergangene und der gegenwiértige Stand mensch-
licher Sittlichkeit lingst nicht der vom christlichen Gewissen
anzustrebende KEndzustand sein kann. Dem Recht der Selbst-
hilfe war im mittelalterlichen Fehderecht ein weiter Raum
gelassen. In dem allgemeinen Rechtsbéwusstsein und im offent-
lichen Recht hat es heute lingst sein Recht verloren. — Seit
dem Ende des 30jihrigen Krieges hat sich allgemein die
Erkenntnis durchgesetzt, dass es eine sittliche und religiose
Rechtfertigung fiir Glaubenskriege nicht gebe und dass der
Kamptf um den Glauben nur mit geistigen Waffen, ja im
christlichen Geiste nur durch den Wettstreit der Liebe zu
filhren sei, — Der Einwand endlich, dass der Verzicht auf den
Krieg den Wehrlosen ganz in die Hand dessen gebe, der von
seiner tliberlegenen Macht einen bedenkenlosen Gebrauch zu
machen gewillt sei, moge durch eine Erinnerung wenn auch
nicht widerlegt, wohl aber entkréiftet werden. — Auch die
Jiinger Jesu haben sich selbst und das Evangelium wehrlos
dem Vernichtungswillen des romischen Staates ausgeliefert.
Und doch war ihr Glaube am Ende der Sieg, der die Welt
iiberwand!

Die Friedensfrage ist also im tiefsten Grunde eine Glaubens-
frage, und wie dem religiosen Glauben iiberhaupt begegnet
ihr als entschiedenster Widersacher der Mammonsgeist, der
heute die Welt beherrscht. Tiuschen wir uns nicht: Hinter
einem kiinftigen Kriege werden bestimmt und ausschlaggebend
okonomische Interessen stehen. Fiir eine Maskierung dieser
Interessen werden die Beteiligten gewiss Sorge tragen. Sie
werden die nationalen Leidenschaften aufpeitschen ; sie werden,
wenn es notig ist, auch wieder einen religiosen Kreuzzug pre-
digen. In der Tat aber wird die dimonische Mammonsmacht
hier wie gegenwiirtig tiberhaupt, unser Schicksal gestalten, wo-
fern wir nicht durch den Glauben diese Macht tiberwinden.

4. Einer der filhrenden deutschen Staatsmiinner nach dem
Weltkriege (Rathenau) hat das Wort gepriigt: Wirtschaft ist
Schicksal. Er hat damit auf eine Tatsache verwiesen, deren
Druck wir heute iiberall im politischen, im sozialen wie im
geistigen Leben spiiren. Wir miissen uns fragen, wie es denn
gekommen ist, dass die Wirtschaft so ausschliesslich unser
Leben zu gestalten scheint, dass die geistigen Kriifte, die einst



— 142 —

dieses Leben beherrschten, zum wenigsten mitbestimmten, wie
ohnmiichtig darniederliegen und zusehen miissen, dass der
Wirtschaftsgeist unserem Volke Seele und Gewissen nimmt.
Scheint nicht diese Entwicklung wie eine von der Gestaltung
des Lebens selbst herbeigefiihrte Bestiitigung des 6konomischen
Materialismus’, also der Weltanschauung von Karl Marx und des
Bolschewismus ? — Haben nicht auch unsere Wirtschaftstiihrer
zu einem nicht geringen Teil diese Weltanschauung sich zu
eigen gemacht nur mit umgekehrtem Vorzeichen? — Also dass
das Ergebnis: Hier die Masse mit ihren wirtschaftlich gebun-
denen und nur durch Wirtschaft und Technik zu befriedigenden
Bediirfnissen, dort der okonomisch im Sinne des Kapitalismus
gestaltende Wille der Industriefiihrer ist, in beiden Fillen aber
ausschliesslich ¢konomische Interessen als Exponenten des
wirtschaftlichen Prozesses und des Lebens tiberhaupt erscheinen!

Wir wiederholen noch einmal unsere Frage, wie es dahin
gekommen ist. Unsere Antwort aber, die selbstverstindlich die
hier wirksamen Griinde zusammenfassen und vereinfachen muss;
hat zwei eptscheidende Ursachen dieser Entwicklung voran-
zustellen. Von der ersten haben wir schon gesprochen: sie ist
gegeben durch die seit dem Ausgang des Mittelalters vollzogene
Umstellung des Weltbildes und der Lebensanschauung. Die
zweite ist gegeben durch die Umstellung des wirtschaftlichen
Lebens, die durch die allgemeine Einfiihrung der Maschine
in den wirtschaftlichen Produktionsprozess veranlasst wurde,
durch Technik und Rationalisierung, durch den modernen Ka-
pitalismus und die von ihm bewirkte Wandlung der Wirtschaft,
deren wesentliche Energiequellen in der Industrie gesammelt
wurden. Die Umstellung des Weltbildes, die sich in der neueren
Philosophie spiegelt, fiihrt in der Kosmologie, Biologie, Psycho-
logie und Soziologie in gleicher Weise zu einer Methode, die
den mechanischen Prozess allem Geschehen zugrunde legt.
Die Welt und das Leben in ihr werden als Mechanismus auf-
gefasst. Jede religiose Ziel- und Zweckbestimmung wird als
Illugion behandelt. Die Wissenschaft ist wertfrei. In diesem
Sinne hat schon Spinoza sein monistisches Weltbild als ein
solches charakterisiert, dessen rationale Geschlossenheit keine
Einfugung von Zweckbestimmungen vertrage. — Entsprechend
hat die englische Erfahrungsphilosophie seit Hume das Seelen-
leben als einen mechanischen durch Assoziationen bedingten



-— 143 —

Prozess zu erkliren versucht. Auch hier entfillt jedes formende
und regulierende Prinzip. Alles macht sich von selbst. Das
seelische Leben ist unpersonlich. Die Psychologie wird zu einer
Wissenschaft, die nach einer Seele nicht mehr fragt. — Aller-
dings regulieren lisst sich der psychische Prozess doch noch.
Man muss ihn als Glied des okonomischen Prozesses denken.
Man muss zu ermitteln suchen, an welcher Stelle dieses Pro-
zesses er seine hochste Leistungsfihigkeit entfalten kann. Man
muss, das ist die weitere Aufgabe der Psychotechnik, seine
Arbeitstechnik so entwickeln, dass sie bei geringstem Energie-
aufwand den grossten Nutzeffekt erzielt. — Fir diese Be-
trachtung ist der Mensch in der Tat nur noch Glied eines im
Grunde ganz unpersonlichen Prozesses. Er wird gar nicht
anders gewertet und ist jederzeit ersetzbar. Nur eine Moglich-
keit bleibt fiir diese ¢konomische Lebensauffassung noch offen:
das ist der Mensch, die Masse als Konsument. Hier die primi-
tiven wie die raffinierten Bediirfnisse zu entwickeln, zu steigern,
zu befriedigen, das ist das weitere Ziel, das diese Art des
Denkens beschiiftigt. Sie rechnet dabei durchgehends nur mit
der sinnlich gebundenen Vitalitit des Menschen. Im Zusammen-
hang damit steht jene einseitige Uberschitzung des Sports als
eines Mittels der Entspannung nach der Monotonie des Arbeits-
prozesses und weiter als ein Mittel, die Vitalitit als solche in
ihrer Energie zu erhalten. Im Zusammenhang damit begegnen
wir jenem Kultus der Sexualitit, der eben in ihr die gefiihls-
miissig stiirkste Erregung und Entspannung sinnlicher Vitalitit
sucht und findet. Wenn der himmlische Eros erloschen, wenn
das menschliche Leben keine Ewigkeitsgedanken mehr in sich
fasst, dann mag allerdings die sinnliche Erotik zur stirksten
und ziigellos herrschenden Lebensmacht werden.

Die Lebensumstellung, die ich hier schildere, bietet in ihrem
Ergebnis ein erschiitterndes Bild. Bisher hat allerdings nur der
Bolschewismus in Russland sie zum Evangelium erhoben und
die Machtmittel des Staates dafiir eingesetzt, sie in allen ihren
Folgerungen zu verwirklichen und aus diesem Grunde Religion
und Kirche totzuschlagen, damit nur noch dieses Evangelium
geglaubt werde. Wirtschaft ist Schicksal, in dem sich der Sinn
des Lebens, der Sinn auch der menschlichen Geschichte erfiillt.

Aber es besteht kein Zweifel, dass der geistige Bolschewis-
mus, der skonomische Ma,terla,llsmus heute auch die Uberzeugung



— 144 —

von Millionen in den europiischen Kulturldndern, ja in aller
Welt geworden ist, auch von solchen, die den Bolschewismus
als Wirtschaftssystem ablehnen. Die véllige Diesseitigkeitsein-
stellung des Lebens, die Eingliederung in irgendeinen Arbeits-
prozess und dessen 6konomische Ausnutzung, die Bewertung
des Lebens nur nach seiner Vitalitdt, darin erschopft sich ge-
danken- und gefiihlsméssig ihre ganze Existenz. Im Grunde ist
das Welt- und Lebensbild, das sich uns hier bietet, von einer
starken Primitivitit, aber vielleicht gerade darum so wirksam.
Léingst hat denn auch die kritische Besinnung der Wissenschaft
in der Biologie, in der Psychologie, wie in der Metaphysik die
Unzuldnglichkeit des Mechanismus und die Notwendigkeit
formgebender und regulierender Prinzipien fiir die Erklirung
des staatlichen wie des geistigen Lebens anerkannt; doch jene
robuste Lebensanschauung, die ich soeben in ihrem Werdegang
wie in ihrem Ergebnis zu charakterisieren hatte, will sich
weder mit kritischer Philosophie noch mit religitsen Gedanken
beschweren. Sie wird von einem grossen Teil ihrer Anhinger
in gewollter Selbstgeniigsamkeit einfach als Lebenspraxis iiber-
nommen und durchgefiihrt. Sie zu erreichen, sie fiir den Glau-
. ben zuriickzugewinnen, ist daher der Kirche fast unmdoglich
gemacht. Sie darf und soll sich zwar damit nicht abfinden,
aber sie kann menschlich gesprochen auf die Tatsache ver-
weisen, dass sie hier vor das Ergebnis einer Entwickelung
gestellt ist, an der sie vielleicht unmittelbar keine Schuld trigt.

Viel bedenklicher und fiir das Gewissen der Kirche be-
lastender stellt sich die religiose und kirchliche Krisis der
grossen Schar dar, die religios und kirchlich heimatlos geworden
sind, weil die Kirche sie innerlich nicht zu halten vermochte.
Noch schlimmer aber wire es, wenn wir selbstgerecht hier
auch die eigene Verschuldung ableugnen wollten. KEs ist tat-
sichlich so — und zwar in allen Kirchen —, dass ihre Religion
viel zu sehr Wortreligion geworden ist, dass ihr Glaube des
Beweises ,des Geistes und der Kraft“ entbehrt. Es ist so, dass
sie in vergangenen Jahrzehnten ihre soziale Verantwortung
léngst nicht geniigend empfunden und durch die Tat erhértet hat.
Sie hat nur zu oft geschwiegen, wo sie reden musste. — Im
Mittelpunkt des katholischen Gottesdienstes steht die Eucharistie
und damit der Opfergedanke. Seine ergreifende Kraft aber
kann . dieser Gedanke nur dann erhalten, wenn wir in der



— 145 —

Kraft des Glaubens uns durch personliche Opfer als Jesu Jiinge
erweisen. Noch einmal wiederhole ich die im Eingang au
gesprochene Forderung: Man muss es spiiren, dass die Kirche
eine Mission zu erfiillen haben, tiberall und bei allen Geleger
heiten, wo das Gewissen mitzureden und zu handeln hat. Thi
Mission macht die Kirche nicht zum Selbstzweck, sondern stel
sie in den Dienst Gottes und aller, die korperlich, seelisc
geistig der Hilfe bediirfen. In diesem Dienst werden die Kirche
Christi Opferleben darstellen, dann werden sie leben, oder s
werden in diesem Dienst des Glaubens und der Liebe versage:
dann mogen sie noch eine Zeit lang vegetieren, aber die Fiise
derer, die sie begraben werden, stehen vor der Tiire. In diese:
Sinne ist die Kkirchliche und religiose Krisis der Gegenwa
wirklich eine Krisis fiir die Kirche und bringt fiir uns alle d
letzte und tiefste Verantwortung zum Ausdruck, die wir v
dem Herrn der Kirche, vor Gott und unserem Gewissen z
tragen haben.

Karlsruhe. RupoLF KEUSSEN.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1930. 10



	Zur religiösen und kirchlichen Lage der Gegenwart : Vortrag

