
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)

Heft: 3

Artikel: Zur religiösen und kirchlichen Lage der Gegenwart : Vortrag

Autor: Keussen, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


129

Zur religiösen und kirchlichen Lage der
Gegenwart.

Vortrag gehalten auf der Pfarrkonferenz anlässlich der Reichssynode in
Koblenz, Juni 1930.

Als vor wenigen Wochen die Aufforderung an mich erging,
der Pfarrkonferenz in einer zusammenfassenden Übersicht ein
Bild der religiösen und kirchlichen Lage der Gegenwart zu
bieten, das einer sich anschliessenden Aussprache zugrunde
gelegt werden könnte '), hat mich dieses Ersuchen, dem ich

gerne nachgekommen bin, innerlich stark bewegt; denn ich
empfand, dass damit auch für mich selbst eine Aufforderung
gegeben war, Beobachtungen, Eindrücke, Gedanken zu klären,
die seit langem lastend auf meiner Seele lagen. Denn eine
gelegentliche Aussprache über einzelne Fragen kann die
entscheidende Klarstellung des ungeheuren Geschehens im ganzen
nicht ersetzen, das sich im geistigen und wirtschaftlichen
Leben unseres Volkes, unserer Zeit vollzieht, eines Geschehens,
in welches die christlichen Religionen, die Kirchen und wir
alle, ein jeder ganz persönlich, aktiv und passiv mit
hineinverflochten sind. Wer unter dem Druck dieses Geschehens
leidet — und wer unter uns litte nicht darunter? —, der wird
schon die Erkenntnis wie eine Erlösung begrüssen, was denn
der Sinn und das Ziel der gewaltigen Bewegung ist, die heute
alles Leben in Religion, Politik und Staatsleben, Wirtschaft
und Gesellschaftsleben ergriffen hat. Er wird jeden Versuch
dankbar begrüssen, der mit dem Ernst, der der Sache

angemessen ist, dahin zielt, in diesem Chaos, das eine neue Welt
gebären will, die Stellung der christlichen Kirchen, die be-

') Die Aussprache musste leider unterbleiben. Vielleicht kann der
hier vorliegende in einzelnen Punkten ergänzte Abdruck des Vortrags
eine solche nachträglich noch in die Wege leiten. Den mir vorliegenden
Entwurf hatte ich in der Rede in freier Form ausgestaltet.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1930. 9



— 130 —

sondere Aufgabe unserer Kirche begreiflich zu machen. Als
ein Versuch dieser Art, der zunächst unter der persönlichen
Selbstverantwortung meines Gewissens steht, möge die folgende
Darlegung gewertet werden.

1. Vor zwei Jahren ungefähr haben die „Süddeutschen
Monatshefte" ein Sonderheft unter dem Titel „Die Krisis der
Religion" herausgegeben. Aus den dort gesammelten Zeugnissen
führender Männer aus den verschiedenen kirchlichen Lagern
war übereinstimmend das Zugeständnis zu entnehmen, dass die
christlichen Kirchen den seelischen Kontakt mit weiten Kreisen
des ihnen noch zugehörigen Kirchenvolkes verloren haben,
dass die christliche Religion in den überlieferten kirchlichen
Formen infolge einer inneren Wandlung des Lebensgefühls und
der Lebensanschauung, die seit dem Ausgang des Weltkriegs
immer schroffer in die Erscheinung tritt, einer bisher nicht
gekannten Krisis entgegentreibt, und dass die Kirchen infolgedessen

den schwersten Kampf um die Geltung des religiösen
Gemeinschaftsgedankens zu führen haben. Auf Einzelheiten gehe
ich nicht ein. Die wesentliche Tatsache steht jedenfalls fest :

Wir leben in einer religiösen Krisis, deren Auswirkung auf
allen Lebensgebieten zu verspüren ist. Wir können die Gründe
dieser Krisis im weiten Umfang übersehen, nicht aber ihren
Ausgang. Ob dieser die Erfüllung der erschütternden Verheissung
„religio depopulata" bringen wird oder ob die Kirchen in der
Kraft des lebendigen Glaubens die religiöse Krisis überwinden
werden, das vermögen wir mit menschlichen Mitteln nicht
zu entscheiden. Nur darauf müssen wir hier abheben, dass die
Kirchen für den Ausgang der Krise an ihrem Teile mitverantwortlich

sind. Diese Verantwortung aber fordert, dass sie viel
mehr, als es bisher geschehen, aus der Kraft des religiösen Glaubens

und Lebens heraus aktiv und führend das geistige, das
soziale, das poli tische Leben der Zeit zu beeinflussen trachten.
Man soll und muss es spüren, dass die Kirchen eine Sendung
von Gott zu erfüllen haben. Im einzelnen wird diese
Verantwortung auch beim Unterricht der heranwachsenden Jugend
in die E rscheinung treten müssen. Dieser Unterricht ist eben bisher
viel zu sehr „Unterricht", während er im positiven Sinne religiös
erweckend wirken musste. Durch den Unterricht soll die
heranreifende Jugend dessen bewusst werden, dass ihr Leben Gott
gehört und dass sie sich selbst verliert, wenn sie Gott verliert.



— 131 —

Wir dürfen sie nicht anders als mit dem Bewusstsein dieser
Entscheidung ins Leben entlassen. Denn wir schulden ihr das
Christentum als Lehre, aber viel mehr noch als Leben *).

2. Die religiöse Krisis ist zugleich Kirchenkrisis, d. h. Krisis

des religiösen Gemeinschaftsgedankens. In den Grossstädten,
aber vielfach auch schon in den Mittel- und Kleinstädten, ja selbst
auf dem Lande sind erhebliche Teile der Kirchengemeinden,
oft mehr als die Hälfte, dem kirchlichen Leben entfremdet.
Soweit ein Zusammenhang mit der Kirche noch besteht,
beschränkt sich dieser fast nur noch auf bestimmte Akte des
kirchlichen Lebens, an welchen man mehr aus Tradition als
aus persönlicher Überzeugung festhält (Taufe, Erstkommunion
und Konfirmation, Trauung, Begräbnis). — Die Gründe für
diese religiöse wie für diese kirchliche Krisis sind mannigfacher
Art. Sie wirken sich anders in den Bildungsschichten wie in
den Schichten des werktätigen Proletariats aus, wenngleich
nicht zu verkennen ist, dass Motive, die zur religiösen
Zersetzung in der Bildungsschicht gewirkt haben, in der Proletarierschicht

in vergröberter Form wirksam geworden sind, und dass

umgekehrt die irreligiöse Lebenseinstellung dieser auch auf die
Bildungsschicht wirkt und den wirtschaftlichen Materialismus
auch in ihr zur Lebens- und Weltanschauung umgebildet hat,
so dass das Endergebnis auch hier eine Art von geistigem
Bolschewismus ist.

3. Die religiöse wie die kirchliche Krisis haben eine lange
Vorgeschichte, deren Verlauf im ganzen man kennen muss,
um die Krisis in ihren tieferen Gründen zu verstehen. Aus
dieser Vorgeschichte, bei der ich nachher noch verweilen werde,
hebe ich zunächst eine entscheidende Tatsache hervor, die
in ihrer nach allen Seiten verhängnisvollen Auswirkung
die gegenwärtige krisenhafte Lage in erster Linie
herbeigeführt hat. Sie ist gegeben durch die Ablösung des altchristlichen,

dann auch des scholastisch-mittelalterlichen Welt- und
Lebensbildes, das vom religiösen und sittlichen Zielgedankcn
beherrscht war, durch das mechanische und naturalistische
Weltbild, das Philosophie, Geschichte und Soziologie seit dem
15. Jahrhundert entworfen haben. Die wesentlichen Phasen
dieses Umbildungsprozesses zu schildern, behalte ich mir vor.

') Vgl. Fr. Gogarten, Die religiöse Entscheidung, S. 5.



— 132 —

— Zunächst aber wenden wir uns den Kirchen als den
Gemeinschaftsbildungen zu, die vom religiösen Zielgedanken aus sinnvoll

die Gesamtheit des Lebens zu begreifen versuchten. Seit
Augustinus haben sie in den Mittelpunkt ihres Weltbildes den

Reichsgottesgedanken gestellt. Seine Darstellung findet dieser
nach mittelalterlicher Auffassung in Staat und Kirche. Denn
auch der Staat ist ihr zufolge keineswegs ein nur weltliches,
sondern ein wesenhaft religiöses Gemeinschaftsgebilde. Jeder
einzelne ist diesen Mächten eingegliedert. Jeder hat in ihrem
Umkreis einen Beruf zu erfüllen und stellt in Verbindung mit
andern einen Stand dar. Es ist ein durchaus organisch, in
Stufen und Ständen, die gliedhaft einander dienen, aufgebautes
Gemeinschaftsideal, das also den metaphysischen Hintergrund
der mittelalterlichen Menschheit bildet.

Doch in seiner geschichtlichen Verwirklichung hat dieses
Ideal die formenden Kräfte in sich aufgenommen, die das römische
Weltreich dem Mittelalter als Erbe hinterlassen hatte. So
übernahm das fränkische Reich den Gedanken der Universalmonarchie,

der sich in der Folge als die schwerste Belastung für die
Politik des römisch-deutschen Kaisertums erweisen sollte. Aus
der gleichen Quelle schöpfte die Kirche den Gedanken des

Kirchenrechts und baute ihre Beamtenhierarchie nach dem
Vorbild aus, den der Verwaltungsorganismus des römischen
Staatswesens ihr darbot. Die Folgerichtigkeit dieser Entwickelung

führte im Abendland zum kirchlichen, an den Bischof von
Rom gebundenen Zentralismus. Die römische Kirche übernahm
nun auch alle Weltherrschaftsansprüche des Imperium Romanum
und hat sie in den Kundgebungen der mittelalterlichen Päpste,
insbesondere in der Bulle „Unam sanctam" als Glaubenssätze
formuliert. Diese machtpolitische Umgestaltung der Kirche, die
sich nun nicht mehr darauf beschränken wollte, ein geistig
religiöser Organismus zu sein, hat dann die weltpolitischen
Konflikte mit dem kaiserlichen Imperium herbeigeführt, die für
beide Mächte und zugleich für die religiöse Kultur des Mittelalters

zerstörend waren. In diesen Kämpfen hat die Kirche
sich immer mehr politisiert, zugleich aber machtpolitisch genau
so wie die kaiserliche Universalmonarchie den modernen
Nationalstaaten gegenüber an Boden verloren. Das Ergebnis
tritt sinnfällig in der Geschichte des Kirchenstaates in die
Erscheinung, der seit dem Ende des 18. Jahrhunderts der Auf-



— 133 —

lösung entgegentreibt, 1870 dem Ansturm des endlich zur
Einheit gelangten italienischen Nationalstaates erliegt, und
mit dessen Verlust sich die römische Kirche durch das
Mussoliniabkommen vom vergangenen Jahr abgefunden hat. Die Politiker
des Vatikans haben also die Unmöglichkeit erkannt, ihre Kirchenpolitik

weiterhin noch durch die Ansprüche auf einen
territorialen Machtstaat zu belasten. — Bedeutet dieser Verzicht
eine wesenhafte Umgestaltung des Charakters der römischen
Weltkirche? — In diese Frage ist eingeschlossen die weitere
Frage nach der

a) weltpolitischen und religiösen Lage der römisch-katholischen
Kirche.

Geblieben ist zunächst der römischen Kirche die
machtpolitische Organisation in ihrem inneren Aufbau. Sie will infolgedessen

auch nach aussen hin nicht nur als religiöse, sondern
auch als politische Organisation gewertet werden und sich
durchsetzen. Geblieben ist die absolute Zentralisation ihrer
Verwaltung, die im Zeitalter der Restauration im 19. Jahrhundert

ihre abschliessende dogmatische Sanktion in den dogmatischen

Dekreten über den Universalepiskopat und die Unfehlbarkeit

des römischen Bischofs erhalten hat. Geblieben ist der
römischen Kirche die machtpolitische Tendenz, auf indirektem
Wege die Staaten ihren Zwecken und Zielen dienstbar zu
machen. Sie hat auf diesem Wege durch eine geschickte
Politik — auch die Konkordate mit Bayern und Preussen beweisen
diesen Satz — ausserordentliche Erfolge errungen. Die Frage
ist nur diese, ob die römische Kirche diese Erfolge und ihre
machtpolitische Stellung in der abendländischen Welt wird
halten können. Denn wie alle andern Kirchen ist auch sie von
der allgemeinen religiösen und kirchlichen Krisis betroffen.
Wie diese ringt auch sie um die Seelen der Menschen. Die

„katholische Aktion" müht sich um die Wiedererweckung des

religiösen und kirchlichen Lebens in den mit der Kirche nur
noch äusserlich verbundenen Kreisen. Ganz gewiss steht hinter
diesem Bemühen ernste Sorge um das Heil der Seelen, die

Triebkraft lebendigen Glaubens. Aber neben diesen religiösen
Motiven sind in dieser Kirche immer wieder die politischen
wirksam: der Trieb zu herrschen. — Vielleicht, dass dieser
Trieb dieser Kirche dereinst zum Verhängnis werden wird, wie
er es nach Döllingers Urteil den Jesuiten geworden ist. Sie



— 134 —

bauen unermüdlich, und plötzlich bricht das ganze mühsam
errichtete Werk in sich zusammen.

b) Auf einer ganz anderen Grundlage baut sich die Stellung
der protestantischen Kirchen insbesondere in Deutschland auf.
Ursprünglich erwachsen aus der Glaubensmystik Luthers, lehnt
der Protestantismus schon grundsätzlich die ausschliessliche
Heilsvermittelung durch die Kirche, wie der mittelalterliche
Katholizismus sie vertreten und betätigt hatte, ab. An ihre Stelle
trat die unmittelbare Beziehung des Einzelnen zu Christus
durch den erlösenden Glauben an ihn und seine Verdienste.
Darin liegt eine stark individualistische, den Kirchenbegriff
überhaupt auflösende Tendenz, wie sie anfangs im Gefolge
Luthers bei Sebastian Frank mit voller Deutlichkeit in die

Erscheinung getreten ist. — Dass Luther ihr nicht nachgegeben
hat, lag einmal in seiner Erkenntnis, dass auch die Glaubensmystik

durch Wort und Sakrament genährt werden müsse, zu
deren Verwaltung um der Ordnung willen „Diener am Wort"
notwendig seien. Daher kann auch die erstrebte Geisteskirche
eines berufsmässigen Beamtentums nicht entbehren. — Um
die Einheit des Glaubens und die Ordnung der Kirche gegenüber

den Schwarmgeistern zu wehren, musste Luther weiterhin
auf das Staatskirchentum zurückgreifen, das namentlich seit
den Reformkonzilien den Landesfürsten weitgehende kirchliche
Rechte überwiesen hatte. —- Da die Bischöfe, von einzelnen Fällen
abgesehen, die aber erst nach der Zeit der Errichtung der
protestantischen Landeskirchen eintraten, sich der Reformation
fern hielten, mussten die Landesfürsten an ihre Stelle treten.
Die reformierten Kirchen sind hier dem demokratischen Volks-
kirchentum näher verbunden geblieben, indem sie in den
Presbytérien und Konsistorien allerdings wesentlich theologisch
geleitete Verwaltungsorgane für die Gemeinden und die
Kirchen schufen. — Die politische Umwälzung nach dem Weltkrieg

hat den Summepiskopat entfernt und die zuvor schon
bestehenden landeskirchlichen Verwaltungsorgane selbständig
gemacht. Zugleich sind Bestrebungen aufgetreten, den
fürstlichen Summepiskopat durch die Wiedereinführung des Bischofsamtes

in der Kirche zu ersetzen. Bisher haben diese aber nur
vereinzelt, namentlich in Sachsen, Erfolg gehabt. Auch in
anderer Hinsicht sind in den vom Staatsdruck freigewordenen
Kirchen Neigungen aufgetreten, katholisches Erbgut wieder



— 135 —

zu Ehren zu bringen, insbesondere auch die kultische Armut
der Liturgie durch Annäherung der gottesdienstlichen Formen
an die katkolische Messe zu bereichern und ganz allgemein
den Kirchengedanken aus seiner bürokratischen Enge und Dürftigkeit

hinauszuführen und ihm einen wirklich religiösen Gehalt zu

geben. Am stärksten haben sich diese Neigungen in der
hochkirchlichen Bewegung und in den Kreisen gezeigt, die sich um
die Zeitschrift „Unam sanctam" zusammenfanden. Ihr führender
Kopf ist heute noch der viel genannte und umstrittene Professor
Friedrich Heiler. — Es lässt sich aber kaum verkennen, dass

der Widerhall dieser Bestrebungen im ganzen ein recht schwacher
geblieben ist. Die offiziellen Kirchenleitungen stehen ihnen wohl
meist fremd, wenn nicht ablehnend gegenüber. — Doch vielleicht
werden sie auf einem anderen Wege zu einer erneuten
Diskussion des Problems der kirchlichen Gemeinschaft geführt
werden. — Wir wissen, wie dieses Problem seit der
Oxfordbewegung im Anfang des 19. Jahrhunderts die anglikanische
Staatskirche auf das tiefste bewegt und zu einer katholischen
Umformung dieser Kirche in einem sehr erheblichen Ausmass

geführt hat. Es ist nicht übertrieben, wenn man sagt, dass
diese Kirche ihre katholiche Seele wiedergefunden hat. Eben
darum hat diese Kirche aus ihrer insularen Abgeschlossenheit
hinaus gestrebt und Fühlungnahme mit den katholischen
Nationalkirchen des Ostens gesucht. Während des Weltkriegs
mögen politische Beweggründe für die Anknüpfung dieser
Beziehungen bestimmend gewesen sein. Doch nicht diese aus einer
augenblicklichen Konstellation entstandenen Berührungen und

Freundschaftsbeteuerungen sind das Entscheidende, sondern
die Tatsache, dass auf Anregung der bischöflichen Kirche in
Amerika eine wirklich weltumspannende Organisation der
christlichen Kirchen aller Länder und Bekenntnisse unter dem

Namen „Faith and order" geschaffen wurde mit dem Ziel, eine

Verständigung über die Grundlagen der christlichen Gemeinschaft,

also der Kirche, zu suchen. Der Krieg hat die Arbeit
dieser Organisation aufgehalten, doch nicht unterbunden. Schon
1920 konnte in Genf eine Vorkonferenz tagen, die weiterer
Verständigung, vor allem der Berufung einer Weltkonferenz,
die Wege bahnen sollte. 1927 ist diese dann in Lausanne
zusammengetreten, und sie erbrachte, wenn sich auch Rom von
ihr fernhielt, ein überwältigendes Zeugnis dafür, dass die Sehn-



— 136 —

sucht nach der unsichtbaren Kirche Christi ein Einigungsband
unter den durch ihre geschichtliche Formung getrennten
Kirchen bildet. Wieviele Trennungsgründe und Vorbehalte auch
noch bestehen bleiben, so ist man doch in dem Bewusstsein
auseinandergegangen, dass die Bemühungen um eine Verständigung

nicht als Illusion behandelt werden dürfen. Jedenfalls
sind hier Fäden geknüpft worden, die für die Gestaltung des

Kirchenproblems in der Zukunft vielleicht einmal von ausschlaggebender

Bedeutung sein werden. — Im deutschen Protestantismus

hat man seither begonnen, die „ökumenische Bewegung"
als eine sehr ernsthafte Frage zu betrachten, eine Frage, die
sich die Kirchen um ihrer selbst willen stellen müssen. Denn
man spürt es, dass auch die Kirchen nicht allein leben können,
sondern eine Verbundenheit mit der allgemeinen Christenheit
suchen müssen, wenn anders die Kirche Christi wieder eine
lebendige Tatsache in aller Welt werden soll.

Eben darum muss ich meinem Bedauern darüber Ausdruck
geben, dass wir in der altkatholischen Kirche Deutschlands
nach meinem persönlichen Eindruck uns dieser Bewegung nicht
genug angenommen haben J). Wir haben hier der Sendung,
die uns Döllinger in den Unionskonferenzen in Bonn und durch
die Vorträge über die Wiedervereinigung der christlichen
Kirchen hinterlassen hat, nicht genug nachgelebt, „als Werkzeug
und Vermittelungsglied einer künftigen Wiedervereinigung der
getrennten Christen und Kirchen zu dienen" J). — Wir sollten
uns in dieser Frage viel mehr, als es bisher geschehen, in der
Öffentlichkeit zu Wort melden und gerade dadurch die
Aufmerksamkeit auf die religiöse und kirchliche Bedeutung des
Altkatholizismus lenken. Das erscheint um so notwendiger,
weil wir von der Polemik gegen Rom allein nicht leben können
und weil überdies diese Polemik gegen Rom durch die
kirchenpolitische Lage der Gegenwart erschwert und vielfach gar
nicht mehr verstanden wird. Man mag das bedauerlich finden,
aber es nützt nichts, gegen Tatsachen blind zu sein.

c) Damit komme ich zur gegenwärtigen Lage des Altkatholi-
zismus und der altkatholischen Kirche. — Der altkatholische

*) In einem warmherzigen Aufruf an die in der Utrechter Union
vereinigten altkatholischen Kirchen, an ihre Bischöfe, Geistlichen und
Gläubigen ist hingegen Bischof Dr. Küry für die Ziele der Lausanner Konferenz
und verwandte Bestrebungen eingetreten.

2) Brief an Pfr. Widmann. S. J. Friedrich, J. v. Döllinger III. 618.



— 137 —

[irchengedanke, d. h. der Gedanke eines katholischen Kirchenjms

auf wesenhaft religiöser Grundlage, ist so alt wie die
atholische Kirchenorganisation überhaupt. Mit dem weltpoli-
ischen Machtkatholizismus, der sich im Abendland im Papst-
tm konzentrierte, hat er jahrhundertelang einen erbitterten
^ampf geführt. Er hat in diesem Kampf gegenüber dem rö-
lischen Zentralismus den Gedanken des katholischen National-
irchentums als der ursprünglichen Form des katholischen
jrchentums vertreten, der den katholischen Universalismus
lit den Forderungen des Volkskirchentums verbinden sollte,
»ass er in diesem Kampfe sich nicht durchsetzen konnte, lag
n der Kurzsichtigkeit der katholischen Fürsten und Staaten,
ie nicht begriffen, dass man, wie Joseph IL sich einmal aus-
sdrückt hat, „katholisch sein könne, ohne römisch zu sein",
n dieser Zaghaftigkeit, die selbst Ludwig XIV. vor der letzten
olgerung, das Bestätigungsrecht des Papstes für die von ihm
mannten Bischöfe aufzuheben, zurückschrecken liess, sind die
orderungen der gallikanischen Grundrechte in der französischen
irche erlegen, wie die nationalkirchlichen Bestrebungen in
'eutsehland und Österreich im achtzehnten und zu Beginn des
eunzehnten Jahrhunderts. Als dann der römische Zentralismus
jrch das vatikanische Konzil dogmatisiert wurde, fand die
Itkatholische Bewegung nur eine lahme Unterstützung durch
e deutschen Regierungen. Vielleicht war es auch ein tragisches
erhängnis für uns, dass Döllinger, wenn auch nicht als Gelehr-

ir und Charakter, so doch als kirchlicher Führer versagte. —
kam es, dass die altkatholische Kirchenbildung als Volks-

rchenbewegung in den Anfängen stecken blieb und die Kirche
i Grunde den Charakter einer Notkirche behielt. Dadurch
it sie an Expansivkraft verloren. Denn die Politiker und auch
e Massen selbst achten und werten nur die Masse. — Weiter
usste die Polemik gegen das Vatikanum und die päpstliche
nfehlbarkeit sehr bald an Aktualität verlieren, einmal darum,
eil auch die Kirchengeschichte in ihrer aktuellen Gestaltung
ets durch Gegenwartsereignisse bestimmt wird. Das Vatikanum
mörte selbst in der römischen Kirche schon bald der
Verlegenheit an. Deutlich war das vor einem Jahrzehnt, anläss-
;h des 50jährigen Jubiläums der Unfehlbarkeitserklärung, zu
lüren. Auch die römische Presse hat von diesem Jubiläum
hr wenig Aufsehen gemacht. — Gewiss, das Dogma ist nun



- 138 —

dem „depositum fidei", der römischen Glaubenslehre, einverleibt.
Aber einstweilen macht man praktisch von ihm einen sehr
sparsamen Gebrauch. Man müsse, so hat schon wenige Jahre
nach seiner Verkündigung der grosse englische Konvertit und
spätere Kardinal Newman erklärt, die Geltung dieses Dogmas
auf ein Minimum beschränken. Und wenn man demgegenüber
auf die Tatsache verweist, dass doch auch in den letzten
Jahrzehnten eine Reihe der bedeutendsten und edelsten Theologen
der römischen Zensur oder gar der Exkommunikation verfallen
seien — ich nenne nur die Fälle Rosmini, Kraus, Schell, Tyrell,
Loisy und neuerdings Wittig —, so ist hierzu zu bemerken,
dass solche Fälle nicht erst durch das Vatikanum geschaffen
worden sind, sondern schon seit Jahrhunderten in der
disziplinaren Praxis der römischen Kirche üblich sind. — Der einzige
Papst, der gesonnen war, von dem Vorrecht der Unfehlbarkeit
weitgehenden Gebrauch zu machen, war Pius X., und die
Methode seiner Kirchenregierung ist bis in die Jesuitenkreise
hinein mit recht geteilten Gefühlen aufgenommen worden. Seither

ist es wieder still geworden. Auch mit der Neuberufung
eines Konzils, von der immer wieder die Rede ist, nimmt man
sich Zeit. Die römische Kurie ist, wie die Verhältnisse liegen,
einstweilen diplomatisch genug, die päpstliche Unfehlbarkeit
zunächst nur in der Theorie bestehen zu lassen. Um nochmals
Newman mit einem Satz aus seiner Verteidigungsschrift des

Vatikanums gegen Gladstone zu Worte kommen zu lassen :

„Es gibt Waffen, die zu furchtbar sind, als dass man sie frei
gebrauchen könnte." — Infolgedessen tritt der machtpolitische
römische Katholizismus sehr viel verdeckter in die Erscheinung
wie zu Zeiten Pius' IX. Auch hier kann man von einer Leere
des Schlachtfeldes reden. Das ersehwert unseren Kampf gegen
das vatikanische Dogma, gegen den päpstlichen Zentralismus
und gegen das römische System als solches ungemein. — Die
Generation aber, welche die Erregung der Gewissen gegen das
Unfehlbarkeitsdogma miterlebt hat, ist dahin oder nur noch in
einzelnen Gliedern in und ausser unseren Gemeinden vorhanden.
Man versteht es nicht, wie wir uns als Katholiken ausserhalb
Roms behaupten wollen.

Um hier unser Recht kenntlich zu machen, scheint es
allerdings auch mir wenig ertragreich, die Polemik gegen das
Vatikanum im Augenblick noch fortzusetzen: sie war einer



— 139 —

bestimmten geschichtlichen Lage angemessen, die heute
vorüber ist und die wir nicht wiederherstellen können. Damit
will ich nicht der Polemik gegen römische Machtpolitik, gegen
römische Unduldsamkeit und Härte überhaupt, das Recht
absprechen. Sie mag im einzelnen Falle gut und erwünscht sein.
Wenn wir aber unser Lebensrecht nur durch diese Polemik
erweisen wollen, kommen wir nicht weiter. — Wir müssen
vielmehr dem römischen Universalismus mit seiner Bindung an
den römischen Geist den katholischen Universalismus auf
nationalkirchlicher Grundlage entgegenstellen. Das ist aber
nur möglich, wenn wir uns bei der grossen Verständigungsarbeit

der Kirchen, wie sie heute im Gange ist, mit in die
vorderste Reihe stellen. Der „Vereinigung des Weltbundes für
internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen" sollten, das

ist mein persönlicher Wunsch, alle Kollegen als Mitglieder
angehören. Wir erfüllen damit auch eine nationale Pflicht. Denn
diese Vereinigung bemüht sich unter Siegmund Schulzes
Führung, in den fremden Kirchen das verpflichtende Bewusstsein
zu wecken, dass die Kriegsschuldfrage einer Lösung im Sinne

von Recht und Gerechtigkeit und also nicht im Sinne des

Versailler Schuldspruchs bedürfe, sie bemüht sich um eine

gerechte Lösung des Minderheitenrechts, um eine Entgiftung der
internationalen Atmosphäre von blindem nationalistischem Hass.

In diesem Zusammenhange möchte ich der Anregung eines

Kollegen folgend ein kurzes Wort sagen über den in protestantischen

Kreisen gepflegten Gedanken einer „Deutschkirche",
der sich in einer gleichbenannten Zeitschrift ein Werbeorgan
geschaffen. Ich habe in diese Zeitschrift nur einen flüchtigen
Blick werfen können und fühle mich also nicht berufen, ein

abschliessendes Urteil über diese Bestrebungen zu äussern.

Doch ich will mich genauer ausdrücken: Ich muss mein Urteil
auf das Grundsätzliche beschränken. Vielleicht ist das auch
besser so. Denn mein Urteil wird dadurch von dem besonderen

Anlass, von der besonderen Art bestimmter Persönlichkeiten
gelöst. Grundsätzlich also sage ich: Wir sind Nationalkirche
und wollen unser kirchliches Leben auf der Grundlage deutscher

Sprache, deutscher Geistesbildung und Kultur pflegen. — Aber
wenn man aus dem Deutschtum eine Religion macht, wenn
man einen „deutschen Christus" fordert, wenn man das alte
Testament einfach über Bord wirft, so lehne ich ab. — Christus



— 140 —

ist der Erlöser der Menschheit und kein nationaler Führer der
Deutschen. — Wir wollen und werden uns von unserem
deutschen Volkstum nicht lösen, das wir als eine Gottesgabe für
uns empfinden, aber wir wollen auf den Gedanken der Menschheit,

die durch Christus in sein Reich geführt werden soll, nicht
lassen. „Hier ist nicht Sklave noch Freier, nicht Grieche noch
Barbare, sondern wir sind alle Einer in Jesus Christus."
(Gal. 3. 28.)

Damit komme ich zu der grossen Bewegung, die die
Anliegen der Menschheit in unserer Zeit aus dem Geiste Christi
heraus zu prüfen und zu werten sich vorgenommen hat. Diese
Bewegung ist in der „Weltkonferenz für praktisches Christentum"

zusammengefasst und hat zum ersten Male auf der
Stockholmer Konferenz 1925 eine Reihe von Forderungen aufgestellt,
die von allen christlichen Kirchen im nationalen und internalen

Völkerleben, im Wirtschaftsleben, in der Politik der Völker
vertreten werden sollten. Diese in einer „Botschaft an die Christenheit"

formulierten Forderungen vertrete ich persönlich Satz für
Satz, und ich will nicht verschweigen, dass sich darunter auch
der Satz befindet: „Wir betrachten es als Pflicht der Kirchen,
zusammen mit uns dem Abscheu vor dem Kriege Ausdruck
zu geben und zu erklären, dass der Krieg vollständig unfähig
ist, internationale Zwistigkeiten zu regeln."

Ich bin also der Meinung, dass die Kirchen in der
Friedensbewegung eine aktive und führende Rolle übernehmen sollten.
Das ist nicht im Sinne der sogenannten deutschen Friedensgesellschaft

gemeint, die da glaubt, sie diene dem Frieden, wenn sie das
eigene Volk verunglimpft und seine Lebensrechte verkümmert,
wohl aber in der sicheren Erkenntnis, dass eine neue
Weltkatastrophe, wie sie der Weltkrieg darstellte, die europäische
und christliche Kultur vollständig zerstören würde. Es kann
nicht Gottes Wille sein, das Recht des Stärkeren durch
Vernichtungsmaschinen und Giftgas erweisen zu lassen. Und wenn
man darauf hinweist, dass die Natur ganz allgemein auf den
Kampf ums Dasein eingestellt sei und darum wohl auch die
menschliche Geschichte, so scheint mir das eine unbedachte Rede.
Denn was in der Natur geschieht, ist längst noch keine Regel,
kein Gesetz für die Sittlichkeit, denn diese verkündigt uns,
was geschehen soll, nicht was geschieht. — Der Einwand, dass
in der menschlichen Geschichte bisher immer noch der Krieg



— 141 —

die ultima ratio dargestellt habe, erledigt sich durch die
Tatsache, dass der vergangene und der gegenwärtige Stand menschlicher

Sittlichkeit längst nicht der vom christlichen Gewissen
anzustrebende Endzustand sein kann. Dem Recht der Selbsthilfe

war im mittelalterlichen Fehderecht ein weiter Raum
gelassen. In dem allgemeinen Rechtsbewusstsein und im öffentlichen

Recht hat es heute längst sein Recht verloren. — Seit
dem Ende des 30jährigen Krieges hat sich allgemein die
Erkenntnis durchgesetzt, dass es eine sittliche und religiöse
Rechtfertigung für Glaubenskriege nicht gebe und dass der
Kampf um den Glauben nur mit geistigen Waffen, ja im
christlichen Geiste nur durch den Wettstreit der Liebe zu
führen sei. — Der Einwand endlich, dass der Verzicht auf den

Krieg den Wehrlosen ganz in die Hand dessen gebe, der von
seiner überlegenen Macht einen bedenkenlosen Gebrauch zu
machen gewillt sei, möge durch eine Erinnerung wenn auch
nicht widerlegt, wohl aber entkräftet werden. — Auch die

Jünger Jesu haben sich selbst und das Evangelium wehrlos
dem Vernichtungswillen des römischen Staates ausgeliefert.
Und doch war ihr Glaube am Ende der Sieg, der die Welt
überwand

Die Friedensfrage ist also im tiefsten Grunde eine Glaubensfrage,

und wie dem religiösen Glauben überhaupt begegnet
ihr als entschiedenster Widersacher der Mammonsgeist, der
heute die Welt beherrscht. Täuschen wir uns nicht: Hinter
einem künftigen Kriege werden bestimmt und ausschlaggebend
ökonomische Interessen stehen. Für eine Maskierung dieser
Interessen werden die Beteiligten gewiss Sorge tragen. Sie

werden die nationalen Leidenschaften aufpeitschen ; sie werden,
wenn es nötig ist, auch wieder einen religiösen Kreuzzug
predigen. In der Tat aber wird die dämonische Mammonsmacht
hier wie gegenwärtig überhaupt, unser Schicksal gestalten,
wofern wir nicht durch den Glauben diese Macht überwinden.

4. Einer der führenden deutschen Staatsmänner nach dem

Weltkriege (Rathenau) hat das Wort geprägt : Wirtschaft ist
Schicksal. Er hat damit auf eine Tatsache verwiesen, deren
Druck wir heute überall im politischen, im sozialen wie im
geistigen Leben spüren. Wir müssen uns fragen, wie es denn

gekommen ist, dass die Wirtschaft so ausschliesslich unser
Leben zu gestalten scheint, dass die geistigen Kräfte, die einst



— 142 —

dieses Leben beherrschten, zum wenigsten mitbestimmten, wie
ohnmächtig darniederliegen und zusehen müssen, dass der
Wirtschaftsgeist unserem Volke Seele und Gewissen nimmt.
Scheint nicht diese Entwicklung wie eine von der Gestaltung
des Lebens selbst herbeigeführte Bestätigung des ökonomischen
Materialismus', also der Weltanschauung von Karl Marx und des
Bolschewismus — Haben nicht auch unsere Wirtschaftsführer
zu einem nicht geringen Teil diese Weltanschauung sich zu
eigen gemacht nur mit umgekehrtem Vorzeichen — Also dass
das Ergebnis: Hier die Masse mit ihren wirtschaftlich gebundenen

und nur durch Wirtschaft und Technik zu befriedigenden
Bedürfnissen, dort der ökonomisch im Sinne des Kapitalismus
gestaltende Wille der Industrieführer ist, in beiden Fällen aber
ausschliesslich ökonomische Interessen als Exponenten des

wirtschaftlichen Prozesses und des Lebens überhaupt erscheinen!
Wir wiederholen noch einmal unsere Frage, wie es dahin

gekommen ist. Unsere Antwort aber, die selbstverständlich die
hier wirksamen Gründe zusammenfassen und vereinfachen muss,
hat zwei entscheidende Ursachen dieser Entwicklung
voranzustellen. Von der ersten haben wir schon gesprochen : sie ist
gegeben durch die seit dem Ausgang des Mittelalters vollzogene
Umstellung des Weltbildes und der Lebensanschauung. Die
zweite ist gegeben durch die Umstellung des wirtschaftlichen
Lebens, die durch die allgemeine Einführung der Maschine
in den wirtschaftlichen Produktionsprozess veranlasst wurde,
durch Technik und Rationalisierung, durch den modernen
Kapitalismus und die von ihm bewirkte Wandlung der Wirtschaft,
deren wesentliche Energiequellen in der Industrie gesammelt
wurden. Die Umstellung des Weltbildes, die sich in der neueren
Philosophie spiegelt, führt in der Kosmologie, Biologie, Psychologie

und Soziologie in gleicher Weise zu einer Methode, die
den mechanischen Prozess allem Geschehen zugrunde legt.
Die Welt und das Leben in ihr werden als Mechanismus
aufgefasst. Jede religiöse Ziel- und Zweckbestimmung wird als
Illusion behandelt. Die Wissenschaft ist wertfrei. In diesem
Sinne hat schon Spinoza sein monistisches Weltbild als ein
solches charakterisiert, dessen rationale Geschlossenheit keine
Einfügung von Zweckbestimmungen vertrage. — Entsprechend
hat die englische Erfahrungsphilosophie seit Hume das Seelenleben

als einen mechanischen durch Assoziationen bedingten



— 143 —

Prozess zu erklären versucht. Auch hier entfällt jedes formende
und regulierende Prinzip. Alles macht sich von selbst. Das
seelische Leben ist unpersönlich. Die Psychologie wird zu einer
Wissenschaft, die nach einer Seele nicht mehr fragt. — Allerdings

regulieren lässt sich der psychische Prozess doch noch.
Man muss ihn als Glied des ökonomischen Prozesses denken.
Man muss zu ermitteln suchen, an welcher Stelle dieses
Prozesses er seine höchste Leistungsfähigkeit entfalten kann. Man

muss, das ist die weitere Aufgabe der Psychotechnik, seine
Arbeitstechnik so entwickeln, dass sie bei geringstem
Energieaufwand den grössten Nutzeffekt erzielt. — Für diese
Betrachtung ist der Mensch in der Tat nur noch Glied eines im
Grunde ganz unpersönlichen Prozesses. Er wird gar nicht
anders gewertet und ist jederzeit ersetzbar. Nur eine Möglichkeit

bleibt für diese ökonomische Lebensauffassung noch offen :

das ist der Mensch, die Masse als Konsument. Hier die primitiven

wie die raffinierten Bedürfnisse zu entwickeln, zu steigern,
zu befriedigen, das ist das weitere Ziel, das diese Art des

Denkens beschäftigt. Sie rechnet dabei durchgehends nur mit
der sinnlich gebundenen Vitalität des Menschen. Im Zusammenhang

damit steht jene einseitige Überschätzung des Sports als
eines Mittels der Entspannung nach der Monotonie des

Arbeitsprozesses und weiter als ein Mittel, die Vitalität als solche in
ihrer Energie zu erhalten. Im Zusammenhang damit begegnen
wir jenem Kultus der Sexualität, der eben in ihr die gefühls-
mässig stärkste Erregung und Entspannung sinnlicher Vitalität
sucht und findet. Wenn der himmlische Eros erloschen, wenn
das menschliche Leben keine Ewigkeitsgedanken mehr in sich

fasst, dann mag allerdings die sinnliche Erotik zur stärksten
und zügellos herrschenden Lebensmacht werden.

Die Lebensumstellung, die ich hier schildere, bietet in ihrem
Ergebnis ein erschütterndes Bild. Bisher hat allerdings nur der
Bolschewismus in Russland sie zum Evangelium erhoben und
die Machtmittel des Staates dafür eingesetzt, sie in allen ihren
Folgerungen zu verwirklichen und aus diesem Grunde Religion
und Kirche totzuschlagen, damit nur noch dieses Evangelium
geglaubt werde. Wirtschaft ist Schicksal, in dem sich der Sinn
des Lebens, der Sinn auch der menschlichen Geschichte erfüllt.

Aber es besteht kein Zweifel, dass der geistige Bolschewismus,

der ökonomische Materialismus heute auch die Überzeugung



_ 144 —

von Millionen in den europäischen Kulturländern, ja in aller
Welt geworden ist, auch von solchen, die den Bolschewismus
als Wirtschaftssystem ablehnen. Die völlige Diesseitigkeitseinstellung

des Lebens, die Eingliederung in irgendeinen Arbeits-
prozess und dessen ökonomische Ausnutzung, die Bewertung
des Lebens nur nach seiner Vitalität, darin erschöpft sich ge-
danken- und gefühlsmässig ihre ganze Existenz. Im Grunde ist
das Welt- und Lebensbild, das sich uns hier bietet, von einer
starken Primitivität, aber vielleicht gerade darum so wirksam.
Längst hat denn auch die kritische Besinnung der Wissenschaft
in der Biologie, in der Psychologie, wie in der Metaphysik die

Unzulänglichkeit des Mechanismus und die Notwendigkeit
formgebender und regulierender Prinzipien für die Erklärung
des staatlichen wie des geistigen Lebens anerkannt; doch jene
robuste Lebensanschauung, die ich soeben in ihrem Werdegang
wie in ihrem Ergebnis zu charakterisieren hatte, will sich
weder mit kritischer Philosophie noch mit religiösen Gedanken
beschweren. Sie wird von einem grossen Teil ihrer Anhänger
in gewollter Selbstgenügsamkeit einfach als Lebenspraxis
übernommen und durchgeführt. Sie zu erreichen, sie für den Glauben

zurückzugewinnen, ist daher der Kirche fast unmöglich
gemacht. Sie darf und soll sich zwar damit nicht abfinden,
aber sie kann menschlich gesprochen auf die Tatsache
verweisen, dass sie hier vor das Ergebnis einer Entwickelung
gestellt ist, an der sie vielleicht unmittelbar keine Schuld trägt.

Viel bedenklicher und für das Gewissen der Kirche
belastender stellt sich die religiöse und kirchliche Krisis der
grossen Schar dar, die religiös und kirchlich heimatlos geworden
sind, weil die Kirche sie innerlich nicht zu halten vermochte.
Noch schlimmer aber wäre es, wenn wir selbstgerecht hier
auch die eigene Verschuldung ableugnen wollten. Es ist
tatsächlich so — und zwar in allen Kirchen —, dass ihre Religion
viel zu sehr Wortreligion geworden ist, dass ihr Glaube des
Beweises „des Geistes und der Kraft" entbehrt. Es ist so, dass
sie in vergangenen Jahrzehnten ihre soziale Verantwortung
längst nicht genügend empfunden und durch die Tat erhärtet hat.
Sie hat nur zu oft geschwiegen, wo sie reden musste. — Im
Mittelpunkt des katholischen Gottesdienstes steht die Eucharistie
und damit der Opfergedanke. Seine ergreifende Kraft aber
kann. dieser Gedanke nur dann erhalten, wenn wir in der



— 145 —

Kraft des Glaubens uns durch persönliche Opfer als Jesu Jung»
erweisen. Noch einmal wiederhole ich die im Eingang au
gesprochene Forderung : Man muss es spüren, dass die Kirche
eine Mission zu erfüllen haben, überall und bei allen Gelegei
heiten, wo das Gewissen mitzureden und zu handeln hat. Ihi
Mission macht die Kirche nicht zum Selbstzweck, sondern stel
sie in den Dienst Gottes und aller, die körperlich, seelisc

geistig der Hilfe bedürfen. In diesem Dienst werden die Kirche
Christi Opferleben darstellen, dann werden sie leben, oder s

werden in diesem Dienst des Glaubens und der Liebe versage
dann mögen sie noch eine Zeit lang vegetieren, aber die Füss

derer, die sie begraben werden, stehen vor der Türe. In diese
Sinne ist die kirchliche und religiöse Krisis der Gegenwa
wirklich eine Krisis für die Kirche und bringt für uns alle d

letzte und tiefste Verantwortung zum Ausdruck, die wir v(
dem Herrn der Kirche, vor Gott und unserem Gewissen z

tragen haben.*öv

Karlsruhe. Rudolf Keussen.

Internat, kirchl Zeltschrift, Heft 3, 1930. 10


	Zur religiösen und kirchlichen Lage der Gegenwart : Vortrag

