Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)

Heft: 2

Artikel: Christentum - Kirche - Sakrament
Autor: Rinkel, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404049

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 103 —

Christentum — Kirche — Sakrament

Die folgenden Ausfiihrungen wurden in einem aus ungefahr
zwanzig protestantischen Studenten verschiedener Fakultiten
bestehenden Kreise vorgetragen. Dieselben gehorten verschie-
denen protestantischen Kirchen und Ricﬁtungen an, standen
jedoch alle auf positiv-christlichem Standpunkt und waren
alle Mitglieder des Niederlindischen Christenstudenten Vereins
(N.C.S.V.). In diesem Kreise wurden im Wintersemester einige
Fragen zu dem obigen Thema studiert, iiber welche auf jeder
abendlichen Zusammenkunft von einem dazu eingeladenen Ver-
treter je einer anderen Kirche referiert wurde. Dem Vortrag
folgte jedesmal ein Gedankenaustausch, welcher der eigentliche
Zweck war.

Der dadurch bedingte Charakter des bekennenden Zeug-
nisses erklirt geniigend das absichtliche Fehlen dogmatisch-
spekulativer Ausfiihrungen. Hauptsache blieb die Bekanntgabe
des Glaubens der jedesmal vertretenen Kirche und es ist ja
gerade die unzweideutige, unkomplizierte Aussage des Glaubens-
inhaltes, die auch die Lausanner Konferenz in der Zukunft
von den Kirchen und ihren theologischen Vertretern erwartet.

L

Was ist das Wesentliche des christlichen Glaubens?

Ich habe gegen diese Frage immer gewisse Bedenken.
Hauptsichlich weil sie voraussetzt, dass man sie kurz und
scharf umgrenzt beantworten kann.

Ich halte dies nicht fiir richtig und bin der Meinung, dass
die Antwort nur gegeben werden kann, wenn man sich zugleich
iiber mehrere grundsiitzliche Fragen Rechenschaft gibt. Dass
ich hierin nicht vereinzelt dastehe, beweist die Tatsache, dass
man in unseren Tagen nicht mehr so rasch bereit ist,  ein
Wesen des Christentums“ zu schreiben, wie im Anfange dieses
Jahrhunderts, Zudem gibt es doch zu denken, dass die Vorliebe



— 104 —

fiir derartige Beschreibungen am meisten auf der Seite der
modernen Theologie sich vorfand. Wo alte Grundsitze ver-
lassen und Zentralgedanken Dbeiseite geschoben wurden, da
wurde neue Besinnung auf das Wesen des Christentums not-
wendig, und so mochte es vielleicht gelingen, dasjenige in eine
knappe Definition zusammen zu fassen, was fiir den Geist eines
Paulus als eine ,Tiefe des Reichtums* (Rém. 11, 33) und ,mannig-
faltige Weisheit Gottes* (Eph. 3, 10) galt.

Franziskus von Assisi bildete bekanntermassen seine ganze
Auffassung nach Mt. 10, 9f.: ,Schaffet euch weder Gold- noch
Silber- noch Kupfergeld an, noch zwei Roécke, noch Schuhe
usw.“; und er wurde ein wahrer Heiliger, mit dem das Mode-
christentum vor einigen Jahren gemiitlich kokettiert hat. Tolstoi
ging praktisch in See mit einem Fragment aus Mt. 5, vor allem
38 und 39: ,Widerstehe dem Bosewicht nicht, sondern wer
dich auf die rechte Wange schléigt, dem halte auch die andere
hin.* Andere versuchten es mit Jesu Wort: ,Liebe Gott iiber
alles und den Nichsten wie dich selbst“, denn dies ist ja das
ganze Gesetz und die Propheten; oder mit der Liebe von
1. Kor. 13, oder mit dem ,Glauben, der durch die Liebe wirk-
sam ist* von Gal. b, 6. Es ist klar, dass aus diesen Auffassun-
gen heraus Musterexemplare individueller Christen aufwachsen
konnen, aber gleich klar ist, dass hiemit das Wesen des
Christentums nur noch kaum berthrt wird.

Von grosstem Einfluss wurde Harnacks Auffassung. Das
Wesen des Christentums ist ihm ,das Erlebnis der einzelnen
Seele“, dass Gott ihr Vater ist. Fir ihn ,spricht das ganze
Evangelium sich aus in dem Gefiige: Gott der Vater, die Vor-
sehung, die Kindschaft, der unendliche Wert der Menschen-
seele“; ,nicht der Sohn, sondern allein der Vater gehért in
das Evangelium, wie es Jesus verkiindigt hat, hinein.“ Ich
weiss, dass dies vielen modernen Theologen unserer Tage zu
wenig ist; bedeutet Christus doch fiir viele unter ihnen mehr
als Vorbild und Fiihrer; aber ich bleibe bei der Behauptung,
dass die moderne Theologie auch unserer Zeit kraft ihrer wissen-
schaftlichen Grundsitze und Folgerungen kein Recht hat, das
Wesen des Christentums etwa reicher zu umschreiben als
' Ha{‘DaCk es getan. Es sind die Grundsiitze, die hier entscheiden
es 1st der Ausgangspunkt, von dem hier alles abhiingig ist.



— 106 —

Die altkatholische Kirche steht dagegen in ihren Grund-
sitzen auf ,positiv-christlichem“ Boden. Ich bediene mich des
Ausdruckes ,positiv-christlich“, weil ich damit eine heutzutage
iibliche und bekannte Klassifikation andeute. Aber als alt-
katholischer Theologe mochte ich lieber sagen: die altkatholische
Kirche stiitzt sich auf die alten katholischen Grundsatze. Ich
bitte dabei sofort beim Wort  katholisch“ einmal nicht zu denken
an ,romisch“, wie man dies protestantischerseits gewohnt ist,
denn ,katholisch“ und ,rémisch“ verhalten sich zueinander wie
das Universelle zum Partikularisierten.

Das entscheidende katholische Prinzipist der Traditions-
gedanke, d. h. das Glaubensbewusstsein der Kirche oder der
Gemeinde Christi, das sich an erster Stelle in der hl. Schrift aus-
gesprochen und weiter an der hl. Schrift fortwihrend orientiert
hat. Katholisch ist deshalb das Glaubensbewusstsein, das sich
Hliberall, allzeit und bei allen“ gleich bleibt; das in unverletzter
Lebensgemeinschaft, durch das Glaubensbewusstsein aller Ge-
schlechter hindurch, aus der hl. Schrift, d.i. aus dem reinsten
Glaubenszeugnis, lebt.

Katholisch sein heisst also damit schon jeden Bruch zwischen
hl. Schrift und iltestem Christentum, zwischen N. Testament und
dltester Evangeliumsverkiindigung, zwischen Evangelium und
Briefen oder noch konkreter : zwischen Jesus und Paulusverneinen.

Dieses muss erst gesagt werden, weil es der Ausgangspunkt
ist, der bei der Bestimmung des Wesens des Christentums oder
des christlichen Glaubens massgebend ist. Dieses Prinzip lehnt
in bezug auf den Inhalt der hl. Schrift jede dogmatische Kritik
ab, die im Widerspruch mit dem Glaubensbewusstsein der alten
Kirche steht, mit der jedes Kkatholische Glaubensbewusstsein
sich lebendig durch alle Geschlechter und Jahrhunderte hin-
durch verbunden fiihlt.

Auf diesem Grunde erst kann erklirt werden, was nach
unsrer Auffassung das Wesen des christlichen Glaubens ist.
Dennoch habe ich weitere Bedenken, dieses Wesen in wenigen
Worten zu umschreiben, weil der Kern der christlichen Predigt,
welche im N. Testament verdolmetscht und vom Glaubens-
bewusstsein der Kirche in festem Kontakt mit diesem N. Testa-
mente weitergetragen wird, mehr umfasst als einen einzigen Be-
griff oder eine Tatsache. Ich konnte natiirlich sagen: das Wesen des
Christentums besteht in der Offenbarung Gottes in Christo.



— 106 —

Wenn ich dieses in einem positiv-christlichen Kreise sage,
werden wir einander nicht missverstehen, aber derselbe Aus-
druck wird auch verwendet von Theologen, die sehr bestimmt
etwas anderes darunter verstehen als ich.

Sollte ich eine Umschreibung wihlen, dann méchte ich
am liebsten auf das apostolische Glaubensbekenntnis der zwolf
Artikel oder auf das Konstantinopolitanische hinweisen.

Das Christentum ist die Verkiindigung Gottes des Vaters,
der sich in seinem ewigen Sohne Jesus Christus offenbart hat.
Dieser Jesus Christus ist Mensch wie wir, wahrhaft und voll-
kommen; aber Er ist zugleich wahrhaft und vollkommen Gott,
wie die Ausprigung seines Wesens und der Abglanz seiner
Herrlichkeit (Hebr. 1, 3). In Thm kommt Gott selbst zu uns,
ist Gott mit uns. In Ihm ist das zerrissene Band zwischen Gott
und uns wiederhergestellt worden, von Gotteswegen; denn Gott
war in Christo und versohnte die Welt mit sich (2. Kor. 5, 19).

Wenn ich also das Wesen des Christentums als Offenbarung
Gottes in Christo charakterisiere, stehen im Herzen dieser Offen-
barung die Begriffe Verséhnung und Erlosung. Bei diesen Worten
mochte ich hier nicht an eine bestimmte theologische Theorie
denken, sondern ich nehme sie im einfachen biblischen Sinne hin,
in welchem sie regelmiissig mit Christus verbunden werden.

Weiter aber will ich zum Wesen des Christentums noch
zwei Seiten rechnen, nidmlich die Voraussetzung dieser Ein-
heit von Verséhnung und Erlésung und deren Fortwirkung.

Die Voraussetzung des Erlosungswerkes Christi ist die
Siinde, als die Ursache der zerrissenen Gottesgemeinschaft des
Menschen. Ich sage dieses absichtlich, weil man vielleicht
sagen koénnte, dass schon das Gesetz die Kenntnis der Siinde
gebracht hat. Ja, allerdings; Christus heisst nicht der Offen-
barer der Siinde, sondern gerade — wie die hl. Schrift wieder-
holt sagt — die Offenbarung des Liebenswillens Gottes. Den-
noch halte ich die Behauptung aufrecht, dass das Evangelium,
gerade durch die Offenbarung des Liebenswillens Gottes in
Christo, zugleich die schiirfste Offenbarung tiber die Finsternis
der Siinde ist. Die Liebe Gottes ist kein passiver, kein bloss
pazifistischer Begriff, sondern sie ist aktiv und im Kampf begriffen.
Erst das Evangelium hat uns aus der Notwendigkeit des Werkes
Christi und aus der Hoheit seiner Person heraus die Siinde als
verhéngnisvolle Entfremdung von Gott erkennen lassen. Zum



— 107 —

‘Wesen des Christentums gehort die Anerkennung der Siinde
als des Bruches zwischen Gott und Mensch. Ich rechne diese
Anerkennung deshalb dazu, weil sich stets auch der Siinden-
begriff #ndert, sobald das Wesen des Christentums anders auf-
gefasst wird. Denn mit diesem Begriff hingt zusammen: die
Stellung Gottes gegenitber dem Bosen, das Verhiltnis des
Schopfers zum Geschépf und wiederum als Folge davon das
ganze Erlosungswerk Christi.

Die Fortwirkung des Erlosungswerkes Christi ist die per-
sonliche Seligmachung des Menschen. Ich gebrauche das Wort
,Seligmachung®, um damit den héchsten Endzweck zu nennen,
womit ich also iiber dieses irdische Leben hinausweise, um
allem Eudimonismus vorzubeugen und das Endgliick des Men-
schen nicht von Gott zu lésen. Das Christentum kennt kein
hochstes Gut, das wir mittelst Gott erreichen kénnten, sondern
sein hochstes Gut ist der Allgiitige selbst. Das Wesen des
Christentums fordert den Glauben an eéin wiederhergestelltes
Verhiiltnis des Menschen zu Gott als das hochste Ziel des
Menschenlebens. Und dieses Verhiiltnis muss gipfeln in einem
»frui Deo“, welches sich fiur den Menschen ausbreiten wird auf
»Sein ganzes Herz, auf seine ganze Kraft und auf sein ganzes
Denken“. Mit dem Worte ,Seligmachung“ also 6ffnet das
Christentum die Aussicht auf das, was man die Eschatologie
nennt, deren nihere Differenzierung hier natiirlich nicht be-
handelt werden kann.

Ich rede von der ,personlichen“ Seligmachung des Menschen,
weil das Evangelium sich an das Individuum, an die Einzel-
person richtet. Wir sind keine Teile, keine Partikel oder Atome,
sondern Glieder eines Organismus. Wir stellen einen geschlos-
senen, in Gottes Auge teuren Wert an sich dar. Jeder
Gedanke an eine Zusammenschmelzung zu einem Menschheits-
korper oder einer Menschheitsseele entstellt das Wesen des
Christentums und dréngt es in die Richtung des philosophischen
Monismus und des metaphysischen Evolutionismus, die die In-
dividualitit aufheben.

Und ich rede von ,personlicher Seligmachung“ des Menschen,
weil dies die Perspektive auf die Entwicklung des Gottesreiches
und auf die fortschreitende Offenbarung Gottes in der Aneignung
des Werkes Christi durch den hl. Geist ersffnet. Dies ist selbst-
verstidndlich von grosster Wichtigkeit, denn von hier aus be-



— 108 —

herrscht das Christentum das Gebiet der Lehre von der Kirche
und der Lehre vom Heile und von den Sakramenten, und das
ganze Gebiet der Ethik, durch welch letztere das ganze Leben
der Gesellschaft und des Einzelnen in den Wirkungskreis des
Christentums hineingezogen wird.

Siinde — Christus — Seligmachung oder: Erlésungsnot — Er-
loser — Erlosung, das erachte ich als das Wesen des Christen-
tums, in dessen Herzen Christus steht, als der Erléser und
Mittler zwischen Gott und Mensch, wobei Gott wesentlich aktiv
und der Mensch wesentlich rezeptiv ist.

Die altkatholische Kirche vertritt diese Gedanken, weil sie
in ihnen den Inhalt der Offenbarung Gottes erblickt, welche
ihr Zeugnis in der hl. Schrift und ihre fortwéihrende Bestiatigung
und ihr Weitertragen im Glaubensbewusstsein der Kirche findet.
Dieses letztere — meine Verdolmetschung des katholischen
Traditionsbegriffes — kann ich nicht entbehren, denn es ist
das ,lebendige“ Band, der Lebensnerv, der mich, historisch-
zeitlichen Menschen, an das Glaubenszeugnis der hl. Schrift bindet.

Selbstverstindlich ist am Endpunkt des Traditionsweges,
wo ich selber stehe, ein Drittes notig, nédmlich mein eigenes
" Glaubensbewusstsein, das das von der Tradition weitergetragene
Glaubenszeugnis der hl. Schrift bejaht und sich aneignet. Ich
beabsichtige damit jedoch nicht zum Rationalismus umzu-
schwenken, mit andern Worten: ich stelle hl. Schrift und Tra-
dition damit nicht in letzter Instanz unter das Imperium der
ratio, sondern ich trage ihr gesamtes Glaubenszeugnis hiniiber
in die Sphire des personlichen subjektiven Glaubens und an-
erkenne hier vollig das irrationale Moment der Glaubens-
erfahrung; wobei ich jedoch beachte, dass der Glaube eine
Funktion des Bewusstseins ist, so gut wie auch die Ratio eine
Funktion ist. Ich will damit folgendes sagen: in dem Augen-
blick, wo Gottes Offenbarung, welche die hl. Schrift ver-
dolmetscht und die auf dem Traditionswege im Glaubensbewusst-
sein der Kirche zu mir kommt, mein Herz beriihrt, geschieht
an mir Gottes wunderbares Werk. Bei dem einen wird die
Ratio als erste am stirksten beriihrt werden, bei jenem das
Gefiihl, bei einem Dritten der Wille, aber in jedem Falle gilt:
es ist nicht mein Werk, sondern Gottes Wunder geschieht an
mir. Ob man hier das Wort Offenbarung benutzt oder es
nGnade* oder auch ,testimonium Spiritus sancti“ nennt, ist



— 109 —

dem altkatholischen Theologen irrelevant. Wir haben eine ge-
wisse Furcht vor vielgebrauchten historischen Formeln; so ist
z. B. der Begriff des testimonium Spiritus sancti das belastete
Stichwort einer bestimmten schlimmen Subjektivitit geworden.

IL.

Die Frage nach dem Wesen der Kirche ist wieder ganz
besonders lebendig und von unmittelbar praktischer Bedeutung
geworden durch die Weltkonferenz fiir Glauben und Verfassung,
welche 1920 ihre vorbereitende Zusammenkunft in Genf abhielt
und im August 1927 zu ihrer ersten grossen Tagung in Lausanne
zusammentraf. W

Auf dem im August 1928 in Utrecht gehaltenen Altkatho-
likenkongress habe ich tiber unsere Stellung zu der Lausanner-
konferenz gesprochen und u. a. folgende Sitze formuliert:

»1. Das Evangelium Christi ist in die Welt gekommen, um
durch die Jahrhunderte hindurch fortgetragen zu werden. Wo
Evangelium ist, muss Kirche sein. Unter dem Evangelium soll
man nicht nur die Lehre von Jesus Christus verstehen, sondern
auch sein Werk. Die frohe Botschaft ist nicht nur die, dass
Erlosung moglich ist, sondern sie ist die Erlosung selbst. Es
geht deutlich aus dem Evangelium selbst hervor, aber auch
die Wirklichkeit lehrt es, dass dort, wo die Botschaft der
Erlosung Glauben findet, eine Gemeinschaft entsteht, die diese
Botschaft bewahrt, ausbaut und verkiindigt. Das ausserkirch-
liche Christentum verkennt die Geschichte, verkennt den or-
ganischen Zusammenhang der Menschheit und verkennt uber-
dies den gottlichen Charakter des Evangeliums der Verséhnung.
Die Erfahrung lehrt, dass ausserkirchliche Stromungen im Mo-
ralismus verlaufen oder sich doch wieder zu neuen kirchlichen
Gemeinschaften konsolidieren.“

2. ,Die Kirche ist kraft der Botschaft, die sie bewahrt
und forttrigt, nicht nur eine Vereinigung von Gleichgesinnten,
nicht nur eine Kirche des Wortes, sondern die Anstalt des
Heils, der Hafen der Rettung, wo die Erlésung Wirklichkeit
wird, wo das Leben Gottes durch Christus stréomt, sich offenbart
und mitteilt. Sie ist der Leib Christi, der ihr Haupt ist. Sie
muss das sein, — aber wir sagen gleich dazu, dass sie es von
Anfang an nur mangelhaft gewesen ist. Uberall und immer,
wenn ein gottliches Ideal in Menschen Gestalt gewinnt, wird
das menschliche Kleid Makel aufweisen. Auch die Kirche, der



— 110 —

Leib Christi, wird durch Menschen gebildet, und auch der
erléste Mensch ist ein strauchelnder Mensch. Die Kirche als
gottgewollte Anstalt, als Triigerin der Versshnung Gottes in
Christus, ist der Zugang zu Gottes Konigreich. Sie bleibt jedoch
in ihrer von Menschen bestimmten Form fortwiithrend hinter
ihrem Ideal zurlick, sie ist mit Gottes Konigreich niemals iden-
tisch. Darum kann keine Kirche sich als den Leib Christi be-
zeichnen unter Ausschluss der anderen Kirchen. Denn der
Leib Christi ist eins und ungeteilt, und an jeder Teilung oder
Trennung trigt jede Kirche, auch die, die vom Alten nicht
abgewichen zu sein meint, gleiche Schuld.“

Ich gebe damit dem Gedanken Ausdruck, dass die Kirche
notwendig und von Gott gewollt ist. Das ist allerdings eine im
Neuen Testamente unbestrittene Tatsache. Dass die ,Staten-
vertaling“ (offizielle holléndisch-protestantische Bibeliibersetzung
von 1618/19) das Wort ,ekklésia“ ausnahmslos mit ,Gemeinde”
libersetzt, ist meines Erachtens ein Fehler, in welchem sie denn
auch bei weitem nicht von jeder protestantischen Bibellber-
setzung unterstiitzt wird. Die Kirche ist die unabweisliche Folge
der Offenbarung und des Erlésungswerkes Christi. Und als
solche ist sie nicht eine blosse Organisation, sondern eine Heils-
anstalt, welche so eng mit Christus verbunden ist, dass sie der
Leib ist, welcher Ihn zum Haupt hat. Die Verbindung mit
Christus ist so innig, dass Paulus in Eph. 5, 32 dasselbe ein
»mystérion mega“, ein sacramentum magnum nennt. IThre Auf-
gabe ist nach neutestamentlicher Ansicht die Vermittlung des
Heils in Wort und Gnadenleben. Daher versteht es sich, dass Sa-
krament und Amt zu ihren wesentlichen Lebenselementen gehéren.

In obengenannten Sitzen wird auch das Problem der sicht-
baren und unsichtbaren Kirche beriihrt. Das ganze Neue Testa-
ment gibt die Versicherung, dass Christus selbst seine Kirche
baut, dass Er seiner Kirche zufiihrt, wer Ihm wohlgefallt, dass
Er seinen Leib beseelt und ernihrt, und dass also Er allein
entscheidet und weiss, wer seinem Leib angehort. Seine Kirche
ist somit eine ecclesia invisibilis.

Aber alle Kenntnis und alles Leben aus der Gnade Gottes
benutzt natiirliche, menschliche Wege. Als Menschen sind wir
nicht anderswo erreichbar, nicht anders empféinglich; sogar der
nGlaube‘ kommt aus dem ,Héren“. Daher ist die Kirche ein
Organismus, eine Anstalt, die als solche von Menschen ihre Form



— 111 —

und ihren Bestand hat. Darin besteht die Hinfélligkeit der Kirche.
Sie ist nicht das Gottesreich selbst. Das ,extra ecclesiam nulla
salus“ hat seine Wahrheit von der Seite Gottes aus, aber keine
kirchliche Gemeinschaft kann oder darf dieses auf sich selbst
anwenden. Die Kirche ist von unserer Seite aus der einzige
Hafen der Rettung, aber Gott ist an keinem von Menschen
angelegten Hafen gebunden. Es verhilt sich hiermit wie mit
der Taufe. Wir betrachten die Taufe auf den Glauben an Jesus
Christus als zur Seligkeit notwendig, d. h. fir uns Menschen
ist die Taufe die Ture, der Zugang zu Gottes Konigreich; aber
wir schreiben Gott nicht die Gesetze vor: FEr ist selbstver-
stindlich an die Grenze, die Er fiir uns aufgestellt hat, selbst
nicht gebunden.

Die Pluriformitéit von Kirchen ist freilich eine Siinde der
Christenheit; denn der Leib Christi ist einer, und Pluriformitat
ist Zerreissung des Einen ; aber sie bedeutet deswegen noch nicht
die Absperrung der ecclesia invisibilis. Diese unsere Mannigfaltig-
keit ist jedoch die Augenbinde, die uns davon abhélt, die Grenze
der unsichtbaren Kirche zu erblicken. Daher kann keine Kirche
sich die wahre, d. h. die allein-seligmachende nennen; sie kann
nur danach streben, ihr anzugehoéren; sie kann hoéchstens —
von der Richtigkeit ihres Bestrebens iiberzeugt — behaupten,
dass sie ihr angehort; aber sie kann nicht sagen, dass eine
andere Kirche ihr nicht angehort. Denn an der Trennung trigt
jede Kirche Schuld, aktiv und passiv; und solange Gnaden-
leben und hl. Geist in einer Kirche nicht fehlen, hat kein
Mensch und keine Kirche das Recht, eine Kirche als von Christo
abgeschnitten zu erkléren.

Wenn die rémische Kirche dies dennoch tut, und auch
die ,Gereformeerde“ Kirche dies zuweilen verkiindigt, so
halten wir das nicht nur fiir einen Widerspruch zur christlichen
Liebe, nicht nur fiir Hochmut, sondern auch fiir siindige Ver-
blendung und Verfinsterung der Koénigsmacht Christi.

In diesem Sinne strebt unsere Kirche danach, zu der una
sancta catholica et apostolica zu gehoren.

Ihre Einheit ist gebunden an den einen Herrn Jesus Christus,
der mit keinem Papst vertauscht werden kann; sie offenbart
sich durch den einen Glauben, der in einer ,Konfession“ oder
einem Symbolum nur eine menschliche Verdolmetschung findet,
und in der einen Taufe, zur Vergebung der Siinden durch den



— 112 —

Glauben an Jesus Christus. Wenn uns eine Aussage gestattet
wére, wiirden wir sagen, dass jeder, der an den einen Herrn
glaubt und auf Ihn zur Vergebung seiner Siinden getauft ist,
der einen Kirche, welche Christi Leib ist, angehore.

Die Kirche ist heilig, und die Heiligkeit ist an sie allein
gebunden. In ihr liegt das Heil und die Seligkeit Christi, nicht
ausser ihr. Ihre Mitglieder sind die Heiligen, die an die Heilig-
keit und an den Herrn der Heiligkeit Verkauften und Ver-
bundenen; sie sind Konige und Priester und Geistestempel in
einem. Und jede einzelne Kirche, die heilig sein will, muss
diesen heiligen Herrn und seinen hl. Geist besitzen, muss nach
seiner heiligen Lehre leben und sein heiliges gottliches Leben
in ihre Mitglieder hineintragen.

Die Kirche ist katholisch, nicht rémisch. Es ist ein ver-
héngnisvoller Fehler, dass die Reformation das Pridikat ,ka-
tholisch“ preisgegeben und kaum noch in ihrem Bekenntnis
im verwisserten Worte ,allgemein“ erhalten hat. Die Folge
war, dass jeder Protestant das Wort ,katholisch“ identifiziert
oder wenigstens assoziiert mit ,rémisch“, und dass er nicht
weiss, dass schon die Kirche des ersten Jahrhunderts, die
Kirche des Apostels Johannes und seiner Jinger Ignatius und
Polykarpus den Namen ,ekklésia katholiké“ trug; und dass
er nicht versteht, dass ein Romischer an erster Stelle rémisch
ist und nicht katholisch.

Mit ,allgemein“ ist ,katholisch“ nur diirftig und einseitig
libersetzt. Der Lateiner hat seinerzeit verstanden, dass dieses
Wort nicht iibersetzt werden sollte; sonst hiitte er ja gewiss das
Wort ,universalis“ oder ,communis“ oder dergleichen benutzt.
»Katholisch* ist nicht nur ein Ausdruck fir die Distanz nach
Ort und Zeit, sondern ein Wesensausdruck. Er will der Einheit
und Heiligkeit der Kirche Ausdruck geben und besagt, dass
die katholische Kirche immer dieselbe ist und iiberall und in
allen Jahrhunderten dieselbe bleibt. Jede Gemeinde, die sich
zu dem einen heiligen Herrn bekannte, an dem von den Aposteln
verkiindeten (lauben festhielt und den alten Glaubensbesitz
in Wort und Gnadenleben weitertrug und ausstrahlte, konnte
gewiss sein, dass in ihr das ,holon* wirksam war, das eine
ungeteilte Ganze, welches die Kirche Christi konstituiert.

Also ist ,katholisch“ das Kriterium der Reinheit, das nicht
in Zahl oder Mass sich dussert, sondern in der Reinheit ihrer



— 113 —

Predigt, in dem reinen, gelduterten Geist ihres Kultus, in dem
reinen Geist ihrer organischen Verwaltung, in der Reinheit
ihrer Sittenlehre und ihres Lebens. Und die Kirche ist die
reinste, welche ihre Reinheit priifen kann an dem Besten, das
die Kirche im Laufe der Jahrhunderte bis auf die Apostel zuriick
in all den genannten Faktoren aufgewiesen hat.

Die Kirche ist apostolisch. Damit will gesagt werden, dass
die Kirche ihre Universalitit, ihr Leben und ihre Gestalt auf
die Apostel zuriickfiihrt. Die Apostolizitit ist der Ausdruck
fir den Traditionscharakter der Kirche, ihres Glaubens und
ihrer Verfassung. Es ist klar, dass eine Kirche aufhort aposto-
lisch zu sein, wenn sie nicht wie die Kirche der Apostel ist,
wenn sie nicht mehr ,beharrt in der Lehre der Apostel“. Aber
Apostolizitit hat im Symbol der alten Kirche auch einen kon-
kreten Sinn. Sie ist zu jeder Zeit auch der Ausdruck fiir die
Originalitit ihres Amtslebens gewesen.

Die Kirche fordert eine Amtseinrichtung. Auf dem oben-
erwihnten Altkatholikenkongress im Jahre 1928 formulierte
ich es folgendermassen:

,Der Charakter der menschlichen Societas, in welcher die
organische Gliederung nie fehlen kann, ohne dass das Ganze
zu einem unfruchtbaren und hilflosen Chaos zerfillt, erfordert
in der Kirche Christi, weil sie der mystische Organismus des
zu den Menschen herabsteigenden gottlichen Lebens ist, das
Amt der Heilsverwaltung, welches seinen Charakter sowohl der
Gottlichkeit der Heilsaussendung wie auch der Menschlichkeit
der Heilsbestimmung entnimmt.“

,Daher umfasst das Amt einen unmittelbar von Gott ge-
stellten Auftrag; aber dieser Auftrag wird kraft des organischen
Charakters der kirchlichen Societas auf organisch-kirchlichem
Wege iibertragen.“

Ich will damit ausdriicken, dass das Amt in der Kirche
kein Zufall ist, sondern eine Einrichtung, welche im Evangelium
verankert ist und welches keine Kirche entbehren kann, ohne
ihren Charakter als Kirche nicht nur zu verletzen, sondern
sogar zu verlieren. Dieses Amt findet seine Grundlage in der
Sendung der Apostel durch den Herrn selbst. Joh. 15, 20—27;
17, 14 ff.; 20, 19—23 enthalten unzweifelhaft eine Vollmacht
fiir die elf Jinger. Seine Konsolidierung erhilt das Amt im
frilhesten apostolischen Zeitalter in der Stellung der Episkopen

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1930. 8



— 114 —

und Presbyter, deren Aufgabe umschrieben wird als das Weiden
der Herde des Herrn, das Predigen und Ermahnen, das Ver-
walten der Gnadengaben Gottes und das Auflegen der Hinde
zur ["Ibertra.gung der Amtsvollmacht, durch welche Handauf-
legung allein das Amt erworben wird.

Ich glaube nicht, dass protestantischerseits diese neutesta-
mentliche Perspektive bestritten werden kann. Es wire mir
z. B. moglich, es mit den neutestamentlichen Angaben zu illu-
strieren, welche Dr. J. Riemens in seiner kurzgefassten ,Christe-
lijke Dogmatiek* (Nijkerk 1924) aufzihlt. Es ist gleichfalls
historisch unbestreitbar, dass von den friilhesten Zeiten an das
episkopal-presbyterale Amt in der Kirche die bestindige Ver-
fassung war, welche ein Kennzeichen und Biirge fir die Rein-
heit und Kontinuitit wurde, so dass Katholizitit und Apostolizitéit
fortwihrend und ununterbrochen Hand in Hand gingen.

Der Kern dieser kirchlichen Verfassung bleibt die priester-
liche Handauflegung; der Unterschied zwischen Episkopos und
Presbyter ist nicht eine grossere oder geringere Mitteilung
hl. Geistes, sondern eine aus dem Wesen der Verfassung heraus-
gewachsene Abstufung, bei welcher von selbst der Auftrag der
Handauflegung die Aufgabe der Aufseher oder Bischife wurde,
und das Werk der Seelsorge Aufgabe der Presbyter oder Priester,

Dieser Entwicklungsgang ist so alt und konstant und knipft
so unmittelbar an die Arbeit der Apostel an, dass es fiir uns
unbegreiflich ist, dass die protestantische Kirche die bischéfliche
Verfassung der Kirche meistenorts preisgegeben hat.

Ganz unbegreiflich ist es natiirlich nicht. Die Reformation
ist aus einer Zeit hervorgewachsen, in welcher im Abend-
lande die Hierarchie die Kirche in eine horende und eine
lehrende Kirche gespalten hatte, und in welcher das Leben der
Gnade in einem deistischen Sakramentsbegriffe und in allerlei
heidnischen Auswiichsen mechanisiert worden war. Wir halten
jedoch daneben die Behauptung aufrecht, dass zu jeder Zeit
reinere Gedanken lebendig geblieben sind und der wahrhaftige
Katholizismus als tiefer Unterstrom bewahrt blieb. Er bricht
iI_l jedem Jahrhundert wiederum ans Licht und er hat unsre
eigene Kirche bis auf den heutigen Tag genihrt. Aber die
unselige Verwechslung von ,romisch® und ,katholisch“ hat
sich fiir die ungeteilte Kirche verhingnisvoll erwiesen, was



— 115 —

nicht die Reformation, sondern der Bruch mit der morgen-
lindischen Kirche zuerst bewiesen hat.

Die altkatholische Kirche legt deshalb grosses Gewicht auf
die apostolische Sukzession, d. h. sie will gewiss sein, dass ihr
Amt apostolischen Charakter besitzt, und sieht dieses durch die
Handauflegung der rechtmiissigen Amtstriger in Gegenwart
der Gemeinde verbiirgt. Kein Amtstriger kann ohne Herde
sein. Nicht das Amt schafft die Kirche, sondern die Kirche
ruft das Amt. Das Axiom der alten Kirche war sowohl das
»nulla ecclesia sine episcopo“ als das ,nullus episcopus sine
ecclesia¥. Ein Verfahren wie das der theosophischen, sogenannten
ofrei-katholischen Kirche“, welche Bischofe ,konsekriert“, bloss
um eine mysterivse, sakramentelle, iibernatiirliche Kraft zu tiber-
tragen, ohne Frage, ob es eine Herde, eine Kirche gebe, welche
den Amtstriiger rufe, ist ein unkatholisches und deshalb unchrist-
liches Spiel mit Werten, woriiber nicht wir Menschen, sondern
Gott allein zu verfiigen hat. Ein solches Verfahren ist grober
Gnostizismus und hat mit christlichem Gnadenleben und Auftrag
von Christus her nichts gemein.

Was denken wir vom Amte der anderen Kirchen? Ich
mochte zunichst sagen, dass die Apostolizitit der Kirche zwar
ihren Ausdruck in der Apostolizitit ihrer Amtstrager hat, aber
nicht darin aufgeht. Die Kirche ist nicht apostolisch, weil ihre
Amtstriager sich Glied fir Glied an das Altertum binden; diese
Auffassung wiirde mechanisch lauten und konnte fir die Kirche
verhiingnisvoll werden, sobald irgendwo ein entdeckter oder
nie entdeckter Bruch steckte. Die Kirche ist apostolisch auf
Grund ihres Glaubens, ihrer Lehre und Sitten, auf Grund ihrer
traditionellen Gebundenheit die Jahrhunderte hindurch an Chris-
tus und die Apostel. Aber gerade in dieser traditionellen Ge-
bundenheit ist das Amt gegeben. Wir diirfen es aus dem apo-
stolischen Erbe nicht isolieren und wegtun. Es gehort ins
katholische ,holon“ und ist unentbehrlich in der menschlichen
Verwaltungsarbeit der organischen Kirche.

Wir wollen also damit vollig anerkennen, dass Christi
Gnadenleben und die Salbung seines hl. Geistes in jeder Kirche,
welche sich zu dem einen Herrn und seinen ungeteilten Glauben
bekennt, gegenwirtig sein konnen; aber wir halten die heilige
Vollmacht oder den Auftrag von Christi wegen, welche mensch-
licherseits mittelst Handauflegung durch den Willen und die



— 116 —

Genehmigung der Gemeinde vollzogen wird, fiir unentbehrlich.
Eine Kirche, die es wagt, dieses Band zu losen, setzt sich einer
atomistischen Zersplitterung und einem Individualismus aus,
die die Verantwortlichkeit der Kollektivitit verkennen und an
deren Stelle die Gefahr der Willkiir setzen. Dass diese Gefahr
nicht nur in der Einbildung besteht, wird tberall anerkannt,
aber dieses ndher darzulegen ist hier nicht meine Aufgabe.

I11.
Ich komme zum Sakramentsbegriff.

Gleich wie das Amt gehért auch das Sakrament zu den
wesentlichen Lebenselementen der Kirche, weil das Heil in
Christo innerhalb der Kirche gegeben wird.

Auf dem genannten Utrechter Altkatholikenkongress von
1928 habe ich folgenden Satz formuliert :

»Das Wesen der menschlichen Personlichkeit, worin das
Sinnes- und das Geisteselement in eine vollkommene Einheit
aufgegangen sind, muss die Niherung, die Mitteilung des gott-
lichen Lebens im sinnlich-geistlichen Geschehen erfahren. Zu-
gleich erfordert der soziale Charakter des Leibes Christi, d. h.
das Gemeinschaftsleben der Kirche, das Aufeinanderangewiesen-
und Fireinanderverantwortlichsein aller Angehoérigen Christi,
ein gemeinschaftliches Erfahren des durch Christus erschlosse-
nen Gnadenreichtums. “ :

»Darum weisen die Sakramente einen individuellen und
doch zugleich auch sozialen Charakter auf, eine sinnlich-sym-
bolische Form und einen geistig-realen Inhalt, eine objektive
Bedeutung und eine subjektiv bedingte Wirkung.*

Ich gebe damit an erster Stelle dem Gedanken Ausdruck,
dass eine Kirche ohne Sakramente nicht bestehen kann, dass
sie gar keine Kirche ist, denn praktisch geredet geschieht in
ihr nichts, es gibt keine Heilsvermittlung. Man verstehe mich
nicht falsch; ich sage nicht, dass es keine Heilsvermittlung
ausser den Sakramenten gibt, sondern ich will sagen, dass
eine Kirche, welche die Heilsvermittlung in den Sakramenten
prinzipiell verneint, auch alle weitere Heilsvermittlung leugnen
muss, denn jede Heilsvermittlung ist an unsere menschliche
Struktur gebunden. Ich gestatte hier sogar keinen Rekurs auf
das sogenannte intuitive Gotteserkennen oder Gotteserleben —
nennen wir es Mystik —, denn ich halte auch unser tiefstes



— 117 —

Bewusstsein, wiire es denn sogar ganz von unsern auf das Sicht-
und Tastbare gerichteten Sinnen gelost, dennoch fiir durch
und durch menschlich und kreatiirlich.

Weiter beabsichtige ich zu sagen, dass das Sakrament an
sinnliches Geschehen gebunden ist wie an ein Kleid — dem Theo-
logen ist hier auch der Begiff des vehiculum geléiufig — wéhrend
sein eigentliches Geschehen geistig-gottlich ist.

Man wird sich damit wohl einverstanden erkliren, aber
ich habe damit eben noch nicht alles gesagt. Liegt doch hier
die Frage nach dem ,ex opere operato“, dem protestantischer-
seits entschieden abgelehnten Ausdruck der romischen Theologie.
Die Frage heisst: wird das Heil vermittelt, sobald die Hand-
lung vollzogen wird, also bloss kraft der Vollziehung dieser
Handlung ? Ich koénnte antworten: ja, wenn alles wahrheits-
gemiiss geschieht ; nein, wenn alles unwahrhaftig geschieht.

Ich will damit sagen, dass der Ausdruck ,ex opere ope-
rato“ praktisch und wissenschaftlich wertlos ist, es sei denn
freilich, dass man das Mechanische als Hohepunkt der Religiositiit
betrachtet. Wo das Heilige ein Spiel wird, mit welchem keine
aufrichtige Gottesberihrung beabsichtigt wird, da ist kein Heil,
sondern ,krima“, Gericht, wie Paulus in 1. Kor. 11 sagt. Wenn
ofalsche Briider“ unter der betriigerischen Maske der Heils-
begierde Menschen irrefithren, um auf diesem Wege Gottes
Segen zu erschleichen,. so wird da kein Segen aus Gottes
Gnadenherzen geraubt, sondern es geschieht eine Stinde wider
den hl. Geist.

Im Sakrament darf nichts Mechanisches sein. Sobald dies
der Fall ist, totet es sich selbst. Aber wo Aufrichtigkeit ist, wo
Heilsbegierde das Motiv ist, da offnet sich Gottes Herz auch fir
den armseligsten Menschen, auch mittels der erbéirmlichsten Form.

Natiirlich ist dies prinzipiell gesagt und gemeint. Es ist
selbstverstindlich, dass in einer Kirche alles mit Anstand und
in Ordnung geschehe, und dass eine festbestimmte Form Spender
und Empfinger binde, damit geschehe, nicht was diese zwei
gelegentlich wollen, sondern das, was die Kirche will. Die
Kirche ist Christi Leib, sie ist es, die ihren Amtstrégern gebietet,
dem gottsuchenden Menschen mit selbstverleugnender Demut
zu dienen. Das ist priesterliche Arbeit, welche nichts mit
dem mit Recht getadelten hierarchischen Hochmut, der sich
zum Mittler zwischen Gott und Menschen aufwirft, zu schaffen



— 118 —

hat. Einer ist euer Mittler, nimlich Christus. Es ist das Odium der
rémischen Kirche, dass der Protestantismus den katholischen
Charakter des dienenden Priesteramtes nicht mehr erkannt hat
und vergass, dass schon Augustin nicht aufhorte zu erkliren,
nicht Petrus, nicht Paulus, nicht der ,minister sacramenti
sondern , Christus est qui baptizat“.

Weiter will ich dem Gedanken Ausdruck geben, dass die
Sakramente tatséichliche, wirkliche Heilsmittel sind.

Uberfliissig zu sagen, dass die protestantische Theologie
in diesem Punkte bei weitem nicht einstimmig ist. Ich kann
also nicht daran denken, gewisse Meinungen hier zu erwéhnen.
Aber ich spreche als Glauben der altkatholischen Kirche aus,
dass sie auf Grund der hl. Schrift und der Tradition keinen
Augenblick Zweifel hegt an der Realitit des Sakramentes. Ein
Sakrament ist tatsdchlich ein Symbol, aber ein Symbol mit
realem Inhalt, nicht bloss ein Symbol. Ich mdéchte es in folgender
Weise sagen: an einem Symbol allein hat meine Seele nichts.
Wenn die Kirche Christi Heilsmittel besitzt, dann sind diese
auch wirklich Mittel zum Heile, Versicherungen Gottes, dass
sein Liebeswille uns umgibt und durchdringen will. Es er-
scheint mir sogar unwiirdig, fiir das Leben meiner Seele irre-
fiihrend und fiir das Vertrauen meines Glaubens verhéngnisvoll,
wenn ich in einem Sakramente nichts weiteres sehen diirfte
als ein Zeichen (signum), nichts besseres empfangen diirfte
als ein Siegel (sigillum). Bei dem Zeichen miisste ich voraus-
setzen, dass das Heil gelegentlich folgen werde; bei dem Siegel,
dass es schon gekommen sei. Aber was ist denn eigentlich noch
ein Sakrament, wofiir dient es dann noch? Und ist dann das
Herabkommen des Heils, vor- oder nachher, vielleicht kein
Sakrament®) ?

Aus diesem Grunde bekennt sich die altkatholische Kirche
zur realen Gegenwart Christi im hl. Abendmahle. Auch hier ist
der Grundgedanke: ich will Heil empfangen, ich méchte Christum
besitzen ; ein Zeichen, welches kein wirkliches Zeichen dessen

') Bei dem nachfolgenden Gedankenaustausch wurde darauf hingewiesen,
dass ich bei der Betonung der signum- und sigillum-Begriffe mich zu ein-
seitig auf die Zwinglische Theologie bezogen habe; zumal die «gerefor-
meerde», kalvinische Theologie der Realitit des Sakramentes grossere
Bedeutung beilegt. Jedenfalls bleibt also meine Meinung gegeniiber
Zwinglis Auffasung aufrecht, dennoch meine ich, dass die protestantische
Theologie iiberhaupt die sakramentale Handlung immer mehr als Begleiter-
scheinung denn als Mittel betrachtet.



— 119 —

ist, was es andeutet, ist Schein. Selbstverstindlich ist dieser
Gedanke nicht der Grund, auf welchem unser Glaube ruht.
Diesen Grund finden wir in der hl. Schrift und der Tradition.
Es konnte einem doch etwas sagen, dass kein einziges Wort
aus dem ersten Jahrtausend ein anderes Zeugnis ablegt als fiir
die reale Gegenwart Christi im Sakramente, das seinen Tod
verkiindet.

Es gibt bei diesem Gegenstand selbstverstindlich mehr
Fragen, als ich hier beantworten kann. Aber ich méchte
moglichst kurz einiges zusammenfassen. Die altkatholische
Kirche glaubt an die Gegenwart Christi unter den Gestalten
des Brotes und des Weines. Diese Gestalten bleiben, auch wo
Christus ist. Sie sind in ihrer Einfachheit die Symbole der
materiellen, korperlichen Nahrung, so wie auch Fleisch und
Blut die einfachen Ausdricke — physisch-wissenschaftlich sogar
viel zu einfach und ungenau — fiir den Christus sind. Die
Art, in welcher Christus gegenwirtig ist, kann nur geistig-
gottlich verstanden werden, denn es ist mir um Christus
zu tun, d. h. um sein gottliches Leben und ewige Kraft. Die
Lehre von der Transsubstantiation wird meines Wissens von
keinem protestantischen Theologen richtig verstanden und
immer von ihnen mit dem Gedanken der realis praesentia ver-
wechselt. Diese zwei Gedanken sind jedoch einander nicht
gleich. Die Transsubstantiationslehre ist eine romisch-schola-
stische Erlduterung der wirklichen und wesentlichen Gegenwart,
und zwar Kkeine glickliche Erlauterung. Sie griindet sich
auf die aristotelische Unterscheidung von substantia und acci-
dentia auch in den unbeseelten Gegenstinden und ist eine nur
zu materialistische Erfindung der scholastischen Theologie, die
fir die moderne Erkenntnislehre, Philosophie und Physik ein
Horrendum ist. Die altkatholische Theologie hat immer gewusst,
dass Einfachheit des Ausdruckes die grosste Kraft und die
zuverlassigste Hiterin der Wahrheit ist. Die Kirche hat immer
mehr von der Spekulation als vom Dogma zu leiden gehabt,.

Die altkatholische Kirche erblickt auch im hl. Abendmahle
oder in der Eucharistie keine Wiederholung des Kreuzesopfers.
Dieses Opfer ist nach dem klassischen Worte des Hebréer-
briefes ,ein fir allemal geschehen; und wer etwas von Paulus
versteht, der lernt aus seinen Briefen die unbedingte Voll-
kommenheit des Werkes Christi richtig einzuschitzen. Es liisst



— 120 —

sich keine Seligkeit mit Messen kaufen, kein Gott durch die
Wiederholung des Opfers seines Sohnes erweichen. Aber es
handelt sich um die ewigwihrende Giiltigkeit dieses Opfers,
und diese Giiltigkeit wird durch jede hl. Abendmahlsfeier dar-
gestellt, d. h. in die Gegenwart gesetzt. Sie reprisentiert es
nicht nur vor unms, sondern realisiert es in uns: ich bin es,
der in der hl. Abendmahlsfeier den Tod meines Herren fiir
mich verkiinde, und ich bin es, der an seinen Opfer Teil be-
kommt; denn Er kommt zu mir und schliesst mich in seine
Versohnung ein, und es ist meine Seele, welche Er erquicken wird.

Ich mochte zum Schluss noch folgendes sagen. Ein auf
der ganzen theologischen Linie wiederholt gemachter Fehler
betrifft den Begriff der sakramentalen Gnade. Das Erbe der
Scholastik lastet dabei gleichmiissig auf katholischer und pro-
testantischer Seite. Gottes Gnade ist verschnitzelt und zer-
splittert und geradezu zu einer Reihe dunkler Krifte herab-
gewiirdigt, die von Gott ausgehen, ohne Er selbst zu sein. Das.
ist nicht die Gnadenlehre der alten Kirche. Vor allem hat
Augustin die gratia gefasst als den Ausdruck von Gottes Gnaden-
willen, als seinen Liebeswillen selbst, Gottes Wohlgefallen.
Es ist Gott selbst, der im Sakrament sich uns gibt. Die Gnade
ist “Gottes Wille in Christo, als das allereigenste des Lebens
Gottes selbst.

Die altkatholische Kirche hat sieben Sakramente, aber sie
nennt die Taufe das notwendigste und die Eucharistie das
wiirdigste; die fiinf tibrigen kennt und besitzt sie als unver-
dusserliches Erbe der Kirche. Unsere Kirche ist selbstverstind-
lich theologisch besonnen und niichtern genug, um die gegen-
seitigen Verhéltnisse und die heilsvermittelnden Wertabstufungen
dieser Sieben zu erkennen.

Aus dem zuvor iiber das Amt Gesagten geht deutlich her-
vor, dass dieses Amt etwas ganz anderes ist als Taufe und
hl. Abendmahl. Geht es doch bei dem Amte um eine Vollmacht,
einen Auftrag Christi. Gewiss muss und wird der Herr selbst,
der seinem Diener die Last des Auftrages aufbiirdet, ihm auch
die erforderliche Gnade geben, damit er die Biirde tragen kann;
a.:ner die feierliche Handauflegung, die Weihe, bezweckt prin-
zipiell und zunichst die Erteilung des Auftrags.

~ Die Firmung oder die Konfirmation ist die neutestament-
liche Handauflegung zur Mitteilung des hl. Geistes, welche



— 121 —

Mitteilung als Geistestaufe wesentlich der Taufe angehort zur
positiven Vollendung derselben. Wenn eines, so befremdet uns
Altkatholiken wohl dies, dass die protestantische Kirche diese
Handauflegung nicht mehr kennt.

Das Sakrament der Busse — nicht das Sakrament der
Beichte, das besteht nicht, und hat nie bestanden — ist die
Wiederaufnahme desjenigen in die Gemeinde, in ihre Heilsver-
mittlung und in ihr Heilsleben, der sich einst ihrer Gemein-
schaft unwiirdig erwiesen hatte; als diese Wiederaufnahme ist
es zugleich die Zusicherung der Siindenvergebung, welche Zu-
sicherung die Kirche auf Grund der Zusage Christi in Mt. 18,
15—20 besitzt.

Die Krankensalbung ist eine besondere, durch das Krank-
sein bedingte Form dieser Siindenvergebung. Der Siinder kommt
hier nicht zu der Kirche, sondern die Kirche kommt zu ihm.
Sie betet fiir ihn, nach dem Worte des Jakobus (5, 14 f.), damit
Gott seine Seele erhalte, und wenn er Siinden getan, dieselben
ihm erlassen wiirden.

Schliesslich die Einsegnung der Ehe: es gibt kein Sa-
krament, das schwiicher als dieses im Neuen Testamente be-
zeugt ist. Ich mochte aber fragen: ist die Einsegnung in den
nicht-katholischen Kirchen ein Spiel, ein reines Symbol, eine
leere Form? Oder legen die wahrhaft gliubigen Verehelichten
vielleicht doch deshalb solch hohen Wert auf die kirchliche
Trauung, weil sie liberzeugt sind, dass durch diese Einsegnung
auch ihre Ehe wahrhaftig in das Licht des Wohlgefallens Gottes
in Christo gestellt wird?

Dem Anscheine nach gibt es vieles, was die Kirchen trennt,
aber es gibt weit mehr Kurzsichtigkeit, welche die Aussicht
erschwert und blind starren ldsst auf #usserliche Formen,
denen man entwachsen ist, und auf theologische Gedanken-
gebéiude, denen die Einfalt der Wahrheit fehlt. Die Theologie
soll allerseits zu der Einfachheit der apostolischen Uberlieferung
und des apostolischen Zeugnisses zuriickkehren, und die Kirchen
sollen sich tragen lassen vom Grundsatze der liebevollen gegen-
seitigen Anerkennung, welche in der Uberzeugung wurzelt,
dass sie Christum suchen und keinen anderen, denn in Ihm
allein ist das Heil.

Amersfoort. A. RINKEL.




	Christentum - Kirche - Sakrament

