
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)

Heft: 2

Artikel: Christentum - Kirche - Sakrament

Autor: Rinkel, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404049

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 103 —

Christentum — Kirche — Sakrament

Die folgenden Ausführungen wurden in einem aus ungefähr
zwanzig protestantischen Studenten verschiedener Fakultäten
bestehenden Kreise vorgetragen. Dieselben gehörten verschiedenen

protestantischen Kirchen und Richtungen an, standen
jedoch alle auf positiv-christlichem Standpunkt und waren
alle Mitglieder des Niederländischen Christenstudenten Vereins
(N. C. S. V.). In diesem Kreise wurden im Wintersemester einige
Fragen zu dem obigen Thema studiert, über welche auf jeder
abendlichen Zusammenkunft von einem dazu eingeladenen
Vertreter je einer anderen Kirche referiert wurde. Dem Vortrag
folgte jedesmal ein Gedankenaustausch, welcher der eigentliche
Zweck war.

Der dadurch bedingte Charakter des bekennenden
Zeugnisses erklärt genügend das absichtliche Fehlen
dogmatischspekulativer Ausführungen. Hauptsache blieb die Bekanntgabe
des Glaubens der jedesmal vertretenen Kirche und es ist ja
gerade die unzweideutige, unkomplizierte Aussage des Glaubensinhaltes,

die auch die Lausanner Konferenz in der Zukunft
von den Kirchen und ihren theologischen Vertretern erwartet.

I.

Was ist das Wesentliche des christlichen Glaubens?
Ich habe gegen diese Frage immer gewisse Bedenken.

Hauptsächlich weil sie voraussetzt, dass man sie kurz und
scharf umgrenzt beantworten kann.

Ich halte dies nicht für richtig und bin der Meinung, dass

die Antwort nur gegeben werden kann, wenn man sich zugleich
über mehrere grundsätzliche Fragen Rechenschaft gibt. Dass

ich hierin nicht vereinzelt dastehe, beweist die Tatsache, dass

man in unseren Tagen nicht mehr so rasch bereit ist, „ein
Wesen des Christentums" zu schreiben, wie im Anfange dieses

Jahrhunderts. Zudem gibt es doch zu denken, dass die Vorliebe



— 104 —

für derartige Beschreibungen am meisten auf der Seite der
modernen Theologie sich vorfand. Wo alte Grundsätze
verlassen und Zentralgedanken beiseite geschoben wurden, da
wurde neue Besinnung auf das Wesen des Christentums
notwendig, und so möchte es vielleicht gelingen, dasjenige in eine
knappe Definition zusammen zu fassen, was für den Geist eines
Paulus als eine „Tiefe des Reichtums" (Röm. 11, 33) und „mannigfaltige

Weisheit Gottes" (Eph. 3, 10) galt.

Franziskus von Assisi bildete bekanntermassen seine ganze
Auffassung nach Mt. 10, 9 f. : „Schaffet euch weder Gold- noch
Silber- noch Kupfergeld an, noch zwei Röcke, noch Schuhe
usw." ; und er wurde ein wahrer Heiliger, mit dem das
Modechristentum vor einigen Jahren gemütlich kokettiert hat. Tolstoi
ging praktisch in See mit einem Fragment aus Mt. 5, vor allem
38 und 39: „Widerstehe dem Bösewicht nicht, sondern wer
dich auf die rechte Wange schlägt, dem halte auch die andere
hin." Andere versuchten es mit Jesu Wort: „Liebe Gott über
alles und den Nächsten wie dich selbst", denn dies ist ja das

ganze Gesetz und die Propheten ; oder mit der Liebe von
1. Kor. 13, oder mit dem „Glauben, der durch die Liebe wirksam

ist01 von Gal. 5, 6. Es ist klar, dass aus diesen Auffassungen

heraus Musterexemplare individueller Christen aufwachsen
können, aber gleich klar ist, dass hiemit das Wesen des
Christentums nur noch kaum berührt wird.

Von grösstem Einfluss wurde Harnacks Auffassung. Das
Wesen des Christentums ist ihm „das Erlebnis der einzelnen
Seele", dass Gott ihr Vater ist. Für ihn „spricht das ganze
Evangelium sich aus in dem Gefüge : Gott der Vater, die
Vorsehung, die Kindschaft, der unendliche Wert der Menschenseele";

„nicht der Sohn, sondern allein der Vater gehört in
das Evangelium, wie es Jesus verkündigt hat, hinein." Ich
weiss, dass dies vielen modernen Theologen unserer Tage zu
wenig ist; bedeutet Christus doch für viele unter ihnen mehr
als Vorbild und Führer; aber ich bleibe bei der Behauptung,
dass die moderne Theologie auch unserer Zeit kraft ihrer
wissenschaftlichen Grundsätze und Folgerungen kein Recht hat, das
Wesen des Christentums etwa reicher zu umschreiben als
Harnack es getan. Es sind die Grundsätze, die hier entscheiden;.
es ist der Ausgangspunkt, von dem hier alles abhängig ist.



— 105 —

Die altkatholische Kirche steht dagegen in ihren Grundsätzen

auf „positiv-christlichem" Boden. Ich bediene mich des

Ausdruckes „positiv-christlich", weil ich damit eine heutzutage
übliche und bekannte Klassifikation andeute. Aber als
altkatholischer Theologe möchte ich lieber sagen : die altkatholische
Kirche stützt sich auf die alten katholischen Grundsätze. Ich
bitte dabei sofort beim Wort „katholisch" einmal nicht zu denken
an „römisch", wie man dies protestantischerseits gewohnt ist,
denn „katholisch" und „römisch" verhalten sich zueinander wie
das Universelle zum Partikularisierten.

Das entscheidende katholische Prinzip' ist der Traditionsgedanke,

d. h. das Glaubensbewusstsein der Kirche oder der
Gemeinde Christi, das sich an erster Stelle in der hl. Schrift
ausgesprochen und weiter an der hl. Schrift fortwährend orientiert
hat. Katholisch ist deshalb das Glaubensbewusstsein, das sich

„überall, allzeit und bei allen" gleich bleibt; das in unverletzter
Lebensgemeinschaft, durch das Glaubensbewusstsein aller
Geschlechter hindurch, aus der hl. Schrift, d. i. aus dem reinsten
Glaubenszeugnis, lebt.

Katholisch sein heisst also damit schon jeden Bruch zwischen
hl. Schrift und ältestem Christentum, zwischen N. Testament und
ältester Evangeliumsverkündigung, zwischen Evangelium und
Briefen oder noch konkreter : zwischen Jesus und Paulus verneinen.

Dieses muss erst gesagt werden, weil es der Ausgangspunkt
ist, der bei der Bestimmung des Wesens des Christentums oder
des christlichen Glaubens massgebend ist. Dieses Prinzip lehnt
in bezug auf den Inhalt der hl. Schrift jede dogmatische Kritik
ab, die im Widerspruch mit dem Glaubensbewusstsein der alten
Kirche steht, mit der jedes katholische Glaubensbewusstsein
sich lebendig durch alle Geschlechter und Jahrhunderte
hindurch verbunden fühlt.

Auf diesem Grunde erst kann erklärt werden, was nach
unsrer Auffassung das Wesen des christlichen Glaubens ist.
Dennoch habe ich weitere Bedenken, dieses Wesen in wenigen
Worten zu umschreiben, weil der Kern der christlichen Predigt,
welche im N. Testament verdolmetscht und vom
Glaubensbewusstsein der Kirche in festem Kontakt mit diesem N. Testamente

weitergetragen wird, mehr umfasst als einen einzigen
Begriff oder eine Tatsache. Ich könnte natürlich sagen : das Wesen des
Christentums besteht in der Offenbarung Gottes in Christo.



— 106 —

Wenn ich dieses in einem positiv-christlichen Kreise sage,
werden wir einander nicht missverstehen, aber derselbe
Ausdruck wird auch verwendet von Theologen, die sehr bestimmt
etwas anderes darunter verstehen als ich.

Sollte ich eine Umschreibung wählen, dann möchte ich
am liebsten auf das apostolische Glaubensbekenntnis der zwölf
Artikel oder auf das Konstantinopolitanische hinweisen.

Das Christentum ist die Verkündigung Gottes des Vaters,
der sich in seinem ewigen Sohne Jesus Christus offenbart hat.
Dieser Jesus Christus ist Mensch wie wir, wahrhaft und
vollkommen ; aber Er ist zugleich wahrhaft und vollkommen Gott,
wie die Ausprägung seines Wesens und der Abglanz seiner
Herrlichkeit (Hebr. 1, 3). In Ihm kommt Gott selbst zu uns,
ist Gott mit uns. In Ihm ist das zerrissene Band zwischen Gott
und uns wiederhergestellt worden, von Gotteswegen; denn Gott
war in Christo und versöhnte die Welt mit sich (2. Kor. 5, 19).

Wenn ich also das Wesen des Christentums als Offenbarung
Gottes in Christo charakterisiere, stehen im Herzen dieser
Offenbarung die Begriffe Versöhnung und Erlösung. Bei diesen Worten
möchte ich hier nicht an eine bestimmte theologische Theorie
denken, sondern ich nehme sie im einfachen biblischen Sinne hin,
in welchem sie regelmässig mit Christus verbunden werden.

Weiter aber will ich zum Wesen des Christentums noch
zwei Seiten rechnen, nämlich die Voraussetzung dieser Einheit

von Versöhnung und Erlösung und deren Fortwirkung.
Die Voraussetzung des Erlösungswerkes Christi ist die

Sünde, als die Ursache der zerrissenen Gottesgemeinschaft des

Menschen. Ich sage dieses absichtlich, weil man vielleicht
sagen könnte, dass schon das Gesetz die Kenntnis der Sünde

gebracht hat. Ja, allerdings; Christus heisst nicht der Offenbarer

der Sünde, sondern gerade — wie die hl. Schrift wiederholt

sagt — die Offenbarung des Liebenswillens Gottes. Dennoch

halte ich die Behauptung aufrecht, dass das Evangelium,
gerade durch die Offenbarung des Liebenswillens Gottes in
Christo, zugleich die schärfste Offenbarung über die Finsternis
der Sünde ist. Die Liebe Gottes ist kein passiver, kein bloss
pazifistischer Begriff, sondern sie ist aktiv und im Kampf begriffen.
Erst das Evangelium hat uns aus der Notwendigkeit des Werkes
Christi und aus der Hoheit seiner Person heraus die Sünde als
verhängnisvolle Entfremdung von Gott erkennen lassen. Zum



— 107 —

Wesen des Christentums gehört die Anerkennung der Sünde
als des Bruches zwischen Gott und Mensch. Ich rechne diese

Anerkennung deshalb dazu, weil sich stets auch der Sündenbegriff

ändert, sobald das Wesen des Christentums anders
aufgefasst wird. Denn mit diesem Begriff hängt zusammen: die

Stellung Gottes gegenüber dem Bösen, das Verhältnis des

Schöpfers zum Geschöpf und wiederum als Folge davon das

ganze Erlösungswerk Christi.
Die Fortwirkung des Erlösungswerkes Christi ist die

persönliche Seligmachung des Menschen. Ich gebrauche das Wort
„Seligmachung", um damit den höchsten Endzweck zu nennen,
womit ich also über dieses irdische Leben hinausweise, um
allem Eudämonismus vorzubeugen und das Endglück des
Menschen nicht von Gott zu lösen. Das Christentum kennt kein
höchstes Gut, das wir mittelst Gott erreichen könnten, sondern
sein höchstes Gut ist der Allgütige selbst. Das Wesen des

Christentums fordert den Glauben an ein wiederhergestelltes
Verhältnis des Menschen zu Gott als das höchste Ziel des
Menschenlebens. Und dieses Verhältnis muss gipfeln in einem

„frui Deo", welches sich für den Menschen ausbreiten wird auf
„sein ganzes Herz, auf seine ganze Kraft und auf sein ganzes
Denken". Mit dem Worte „Seligmachung" also öffnet das

Christentum die Aussicht auf das, was man die Eschatologie
nennt, deren nähere Differenzierung hier natürlich nicht
behandelt werden kann.

Ich rede von der „persönlichen" Seligmachung des Menschen,
weil das Evangelium sich an das Individuum, an die Einzelperson

richtet. Wir sind keine Teile, keine Partikel oder Atome,
sondern Glieder eines Organismus. Wir stellen einen geschlossenen,

in Gottes Auge teuren Wert an sich dar. Jeder
Gedanke an eine Zusammenschmelzung zu einem Menschheitskörper

oder einer Menschheitsseele entstellt das Wesen des

Christentums und drängt es in die Richtung des philosophischen
Monismus und des metaphysischen Evolutionismus, die die
Individualität aufheben.

Und ich rede von „persönlicher Seligmachung" des Menschen,
weil dies die Perspektive auf die Entwicklung des Gottesreiches
und auf die fortschreitende Offenbarung Gottes in der Aneignung
des Werkes Christi durch den hl. Geist eröffnet. Dies ist
selbstverständlich von grösster Wichtigkeit, denn von hier aus be-



— 108 —

herrscht das Christentum das Gebiet der Lehre von der Kirche
und der Lehre vom Heile und von den Sakramenten, und das

ganze Gebiet der Ethik, durch welch letztere das ganze Leben
der Gesellschaft und des Einzelnen in den Wirkungskreis des
Christentums hineingezogen wird.

Sünde — Christus — Seligmachung oder: Erlösungsnot —
Erlöser — Erlösung, das erachte ich als das Wesen des Christentums,

in dessen Herzen Christus steht, als der Erlöser und
Mittler zwischen Gott und Mensch, wobei Gott wesentlich aktiv
und der Mensch wesentlich rezeptiv ist.

Die altkatholische Kirche vertritt diese Gedanken, weil sie
in ihnen den Inhalt der Offenbarung Gottes erblickt, welche
ihr Zeugnis in der hl. Schrift und ihre fortwährende Bestätigung
und ihr Weitertragen im Glaubensbewusstsein der Kirche findet.
Dieses letztere — meine Verdolmetschung des katholischen
Traditionsbegriffes — kann ich nicht entbehren, denn es ist
das „lebendige" Band, der Lebensnerv, der mich, historischzeitlichen

Menschen, an das Glaubenszeugnis der hl. Schrift bindet.
Selbstverständlich ist am Endpunkt des Traditionsweges,

wo ich selber stehe, ein Drittes nötig, nämlich mein eigenes
Glaubensbewusstsein, das das von der Tradition weitergetragene
Glaubenszeugnis der hl. Schrift bejaht und sich aneignet. Ich
beabsichtige damit jedoch nicht zum Rationalismus
umzuschwenken, mit andern Worten : ich stelle hl. Schrift und
Tradition damit nicht in letzter Instanz unter das Imperium der
ratio, sondern ich trage ihr gesamtes Glaubenszeugnis hinüber
in die Sphäre des persönlichen subjektiven Glaubens und
anerkenne hier völlig das irrationale Moment der
Glaubenserfahrung; wobei ich jedoch beachte, dass der Glaube eine
Funktion des Bewusstseins ist, so gut wie auch die Ratio eine
Funktion ist. Ich will damit folgendes sagen: in dem Augenblick,

wo Gottes Offenbarung, welche die hl. Schrift
verdolmetscht und die auf dem Traditionswege im Glaubensbewusstsein

der Kirche zu mir kommt, mein Herz berührt, geschieht
an mir Gottes wunderbares Werk. Bei dem einen wird die
Ratio als erste am stärksten berührt werden, bei jenem das
Gefühl, bei einem Dritten der Wille, aber in jedem Falle gilt:
es ist nicht mein Werk, sondern Gottes Wunder geschieht an
mir. Ob man hier das Wort Offenbarung benutzt oder es
„Gnade" oder auch „testimonium Spiritus sancti" nennt, ist



— 109 —

dem altkatholischen Theologen irrelevant. Wir haben eine
gewisse Furcht vor vielgebrauchten historischen Formeln; so ist
z. B. der Begriff des testimonium Spiritus sancti das belastete
Stichwort einer bestimmten schlimmen Subjektivität geworden.

IL
Die Frage nach dem Wesen der Kirche ist wieder ganz

besonders lebendig und von unmittelbar praktischer Bedeutung
geworden durch die Weltkonferenz für Glauben und Verfassung,
welche 1920 ihre vorbereitende Zusammenkunft in Genf abhielt
und im August 1927 zu ihrer ersten grossen Tagung in Lausanne
zusammentraf. »

Auf dem im August 1928 in Utrecht gehaltenen
Altkatholikenkongress habe ich über unsere Stellung zu der Lausanner-
konferenz gesprochen und u. a. folgende Sätze formuliert:

„1. Das Evangelium Christi ist in die Welt gekommen, um
durch die Jahrhunderte hindurch fortgetragen zu werden. Wo
Evangelium ist, muss Kirche sein. Unter dem Evangelium soll
man nicht nur die Lehre von Jesus Christus verstehen, sondern
auch sein Werk. Die frohe Botschaft ist nicht nur die, dass

Erlösung möglich ist, sondern sie ist die Erlösung selbst. Es

geht deutlich aus dem Evangelium selbst hervor, aber auch
die Wirklichkeit lehrt es, dass dort, wo die Botschaft der
Erlösung Glauben findet, eine Gemeinschaft entsteht, die diese
Botschaft bewahrt, ausbaut und verkündigt. Das ausserkirch-
liche Christentum verkennt die Geschichte, verkennt den
organischen Zusammenhang der Menschheit und verkennt überdies

den göttlichen Charakter des Evangeliums der Versöhnung.
Die Erfahrung lehrt, dass ausserkirchliche Strömungen im
Moralismus verlaufen oder sich doch wieder zu neuen kirchlichen
Gemeinschaften konsolidieren."

2. „Die Kirche ist kraft der Botschaft, die sie bewahrt
und fortträgt, nicht nur eine Vereinigung von Gleichgesinnten,
nicht nur eine Kirche des Wortes, sondern die Anstalt des

Heils, der Hafen der Rettung, wo die Erlösung Wirklichkeit
wird, wo das Leben Gottes durch Christus strömt, sich offenbart
und mitteilt. Sie ist der Leib Christi, der ihr Haupt ist. Sie

muss das sein, — aber wir sagen gleich dazu, dass sie es von
Anfang an nur mangelhaft gewesen ist. Überall und immer,
wenn ein göttliches Ideal in Menschen Gestalt gewinnt, wird
das menschliche Kleid Makel aufweisen. Auch die Kirche, der



— 110 —

Leib Christi, wird durch Menschen gebildet, und auch der
erlöste Mensch ist ein strauchelnder Mensch. Die Kirche als
gottgewollte Anstalt, als Trägerin der Versöhnung Gottes in
Christus, ist der Zugang zu Gottes Königreich. Sie bleibt jedoch
in ihrer von Menschen bestimmten Form fortwährend hinter
ihrem Ideal zurück, sie ist mit Gottes Königreich niemals
identisch. Darum kann keine Kirche sich als den Leib Christi
bezeichnen unter Ausschluss der anderen Kirchen. Denn der
Leib Christi ist eins und ungeteilt, und an jeder Teilung oder
Trennung trägt jede Kirche, auch die, die vom Alten nicht
abgewichen zu sein meint, gleiche Schuld."

Ich gebe damit dem Gedanken Ausdruck, dass die Kirche
notwendig und von Gott gewollt ist. Das ist allerdings eine im
Neuen Testamente unbestrittene Tatsache. Dass die „Staten-
vertaling" (offizielle holländisch-protestantische Bibelübersetzung
von 1618/19) das Wort „ekklesia" ausnahmslos mit „Gemeinde"
übersetzt, ist meines Erachtens ein Fehler, in welchem sie denn
auch bei weitem nicht von jeder protestantischen Bibelübersetzung

unterstützt wird. Die Kirche ist die unabweisliche Folge
der Offenbarung und des Erlösungswerkes Christi. Und als
solche ist sie nicht eine blosse Organisation, sondern eine
Heilsanstalt, welche so eng mit Christus verbunden ist, dass sie der
Leib ist, welcher Ihn zum Haupt hat. Die Verbindung mit
Christus ist so innig, dass Paulus in Eph. 5, 32 dasselbe ein
„mystêrion mega", ein sacramentum magnum nennt. Ihre
Aufgabe ist nach neutestamentlicher Ansicht die Vermittlung des
Heils in Wort und Gnadenleben. Daher versteht es sich, dass
Sakrament undAmt zu ihren wesentlichen Lebenselementen geh ören.

In obengenannten Sätzen wird auch das Problem der
sichtbaren und unsichtbaren Kirche berührt. Das ganze Neue Testament

gibt die Versicherung, dass Christus selbst seine Kirche
baut, dass Er seiner Kirche zuführt, wer Ihm wohlgefällt, dass
Er seinen Leib beseelt und ernährt, und dass also Er allein
entscheidet und weiss, wer seinem Leib angehört. Seine Kirche
ist somit eine ecclesia invisibilis.

Aber alle Kenntnis und alles Leben aus der Gnade Gottes
benutzt natürliche, menschliche Wege. Als Menschen sind wir
nicht anderswo erreichbar, nicht anders empfänglich; sogar der
„Glaube" kommt aus dem „Hören". Daher ist die Kirche ein
Organismus, eine Anstalt, die als solche von Menschen ihre Form



— Ill —

und ihren Bestand hat. Darin besteht die Hinfälligkeit der Kirche.
Sie ist nicht das Gottesreich selbst. Das „extra ecclesiam nulla
salus" hat seine Wahrheit von der Seite Gottes aus, aber keine
kirchliche Gemeinschaft kann oder darf dieses auf sich selbst
anwenden. Die Kirche ist von unserer Seite aus der einzige
Hafen der Rettung, aber Gott ist an keinem von Menschen

angelegten Hafen gebunden. Es verhält sich hiermit wie mit
der Taufe. Wir betrachten die Taufe auf den Glauben an Jesus

Christus als zur Seligkeit notwendig, d. h. für uns Menschen
ist die Taufe die Türe, der Zugang zu Gottes Königreich ; aber
wir schreiben Gott nicht die Gesetze vor: Er ist selbstverständlich

an die Grenze, die Er für uns aufgestellt hat, selbst
nicht gebunden.

Die Pluriformität von Kirchen ist freilich eine Sünde der
Christenheit; denn der Leib Christi ist einer, und Pluriformität
ist Zerreissung des Einen ; aber sie bedeutet deswegen noch nicht
die Absperrung der ecclesia invisibilis. Diese unsere Mannigfaltigkeit

ist jedoch die Augenbinde, die uns davon abhält, die Grenze
der unsichtbaren Kirche zu erblicken. Daher kann keine Kirche
sich die wahre, d. h. die allein-seligmachende nennen ; sie kann
nur danach streben, ihr anzugehören; sie kann höchstens —
von der Richtigkeit ihres Bestrebens überzeugt — behaupten,
dass sie ihr angehört; aber sie kann nicht sagen, dass eine
andere Kirche ihr nicht angehört. Denn an der Trennung trägt
jede Kirche Schuld, aktiv und passiv; und solange Gnadenleben

und hl. Geist in einer Kirche nicht fehlen, hat kein
Mensch und keine Kirche das Recht, eine Kirche als von Christo
abgeschnitten zu erklären.

Wenn die römische Kirche dies dennoch tut, und auch
die „Gereformeerde" Kirche dies zuweilen verkündigt, so

halten wir das nicht nur für einen Widerspruch zur christlichen
Liebe, nicht nur für Hochmut, sondern auch für sündige
Verblendung und Verfinsterung der Königsmacht Christi.

In diesem Sinne strebt unsere Kirche danach, zu der una
sancta catholica et apostolica zu gehören.

Ihre Einheit ist gebunden an den einen Herrn Jesus Christus,
der mit keinem Papst vertauscht werden kann; sie offenbart
sich durch den einen Glauben, der in einer „Konfession" oder
einem Symbolum nur eine menschliche Verdolmetschung findet,
und in der einen Taufe, zur Vergebung der Sünden durch den



— 112 —

Glauben an Jesus Christus. Wenn uns eine Aussage gestattet
wäre, würden wir sagen, dass jeder, der an den einen Herrn
glaubt und auf Ihn zur Vergebung seiner Sünden getauft ist,
der einen Kirche, welche Christi Leib ist, angehöre.

Die Kirche ist heilig, und die Heiligkeit ist an sie allein
gebunden. In ihr liegt das Heil und die Seligkeit Christi, nicht
ausser ihr. Ihre Mitglieder sind die Heiligen, die an die Heiligkeit

und an den Herrn der Heiligkeit Verkauften und
Verbundenen; sie sind Könige und Priester und Geistestempel in
einem. Und jede einzelne Kirche, die heilig sein will, muss
diesen heiligen Herrn und seinen hl. Geist besitzen, muss nach
seiner heiligen Lehre leben und sein heiliges göttliches Leben
in ihre Mitglieder hineintragen.

Die Kirche ist katholisch, nicht römisch. Es ist ein
verhängnisvoller Fehler, dass die Reformation das Prädikat
„katholisch" preisgegeben und kaum noch in ihrem Bekenntnis
im verwässerten Worte „allgemein" erhalten hat. Die Folge
war, dass jeder Protestant das Wort „katholisch" identifiziert
oder wenigstens assoziiert mit „römisch", und dass er nicht
weiss, dass schon die Kirche des ersten Jahrhunderts, die
Kirche des Apostels Johannes und seiner Jünger Ignatius und
Polykarpus den Namen „ekklêsia katholikê" trug; und dass

er nicht versteht, dass ein Römischer an erster Stelle römisch
ist und nicht katholisch.

Mit „allgemein" ist „katholisch" nur dürftig und einseitig
übersetzt. Der Lateiner hat seinerzeit verstanden, dass dieses
Wort nicht übersetzt werden sollte; sonst hätte er ja gewiss das
Wort „universalis" oder „communis" oder dergleichen benutzt.
„Katholisch" ist nicht nur ein Ausdruck für die Distanz nach
Ort und Zeit, sondern ein Wesensausdruck. Er will der Einheit
und Heiligkeit der Kirche Ausdruck geben und besagt, dass
die katholische Kirche immer dieselbe ist und überall und in
allen Jahrhunderten dieselbe bleibt. Jede Gemeinde, die sich
zu dem einen heiligen Herrn bekannte, an dem von den Aposteln
verkündeten Glauben festhielt und den alten Glaubensbesitz
in Wort und Gnadenleben weitertrug und ausstrahlte, konnte
gewiss sein, dass in ihr das „holon" wirksam war, das eine
ungeteilte Ganze, welches die Kirche Christi konstituiert.

Also ist „katholisch" das Kriterium der Reinheit, das nicht
in Zahl oder Mass sich äussert, sondern in der Reinheit ihrer



— 113 —

Predigt, in dem reinen, geläuterten Geist ihres Kultus, in dem
reinen Geist ihrer organischen Verwaltung, in der Reinheit
ihrer Sittenlehre und ihres Lebens. Und die Kirche ist die
reinste, welche ihre Reinheit prüfen kann an dem Besten, das
die Kirche im Laufe der Jahrhunderte bis auf die Apostel zurück
in all den genannten Faktoren aufgewiesen hat.

Die Kirche ist apostolisch. Damit will gesagt werden, dass

die Kirche ihre Universalität, ihr Leben und ihre Gestalt auf
die Apostel zurückführt. Die Apostolizität ist der Ausdruck
für den Traditionscharakter der Kirche, ihres Glaubens und
ihrer Verfassung. Es ist klar, dass eine Kirche aufhört apostolisch

zu sein, wenn sie nicht wie die Kirche der Apostel ist,
wenn sie nicht mehr „beharrt in der Lehre der Apostel". Aber
Apostolizität hat im Symbol der alten Kirche auch einen
konkreten Sinn. Sie ist zu jeder Zeit auch der Ausdruck für die

Originalität ihres Amtslebens gewesen.
Die Kirche fordert eine Amtseinrichtung. Auf dem

obenerwähnten Altkatholikenkongress im Jahre 1928 formulierte
ich es folgendermassen:

„Der Charakter der menschlichen Societas, in welcher die

organische Gliederung nie fehlen kann, ohne dass das Ganze
zu einem unfruchtbaren und hilflosen Chaos zerfällt, erfordert
in der Kirche Christi, weil sie der mystische Organismus des

zu den Menschen herabsteigenden göttlichen Lebens ist, das

Amt der Heilsverwaltung, welches seinen Charakter sowohl der
Göttlichkeit der Heilsaussendung wie auch der Menschlichkeit
der Heilsbestimmung entnimmt."

„Daher umfasst das Amt einen unmittelbar von Gott
gestellten Auftrag ; aber dieser Auftrag wird kraft des organischen
Charakters der kirchlichen Societas auf organisch-kirchlichem
Wege übertragen."

Ich will damit ausdrücken, dass das Amt in der Kirche
kein Zufall ist, sondern eine Einrichtung, welche im Evangelium
verankert ist und welches keine Kirche entbehren kann, ohne
ihren Charakter als Kirche nicht nur zu verletzen, sondern

sogar zu verlieren. Dieses Amt findet seine Grundlage in der
Sendung der Apostel durch den Herrn selbst. Joh. 15, 20—27 ;

17, 14 ff.; 20, 19—23 enthalten unzweifelhaft eine Vollmacht
für die elf Jünger. Seine Konsolidierung erhält das Amt im
frühesten apostolischen Zeitalter in der Stellung der Episkopen

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1930. 8



— 114 —

und Presbyter, deren Aufgabe umschrieben wird als das Weiden
der Herde des Herrn, das Predigen und Ermahnen, das
Verwalten der Gnadengaben Gottes und das Auflegen der Hände
zur Übertragung der Amtsvollmacht, durch welche Handauflegung

allein das Amt erworben wird.
Ich glaube nicht, dass protestantischerseits diese

neutestamentliche Perspektive bestritten werden kann. Es wäre mir
z. B. möglich, es mit den neutestamentlichen Angaben zu
illustrieren, welche Dr. J. Riemens in seiner kurzgefassten „Christe-
lijke Dogmatiek" (Nijkerk 1924) aufzählt. Es ist gleichfalls
historisch unbestreitbar, dass von den frühesten Zeiten an das
episkopal-presbyterale Amt in der Kirche die beständige
Verfassung war, welche ein Kennzeichen und Bürge für die Reinheit

und Kontinuität wurde, so dass Katholizität und Apostolizität
fortwährend und ununterbrochen Hand in Hand gingen.

Der Kern dieser kirchlichen Verfassung bleibt die priesterliche

Handauflegung ; der Unterschied zwischen Episkopos und
Presbyter ist nicht eine grössere oder geringere Mitteilung
hl. Geistes, sondern eine aus dem Wesen der Verfassung
herausgewachsene Abstufung, bei welcher von selbst der Auftrag der
Handauflegung die Aufgabe der Aufseher oder Bischöfe wurde,
und das Werk der Seelsorge Aufgabe der Presbyter oder Priester.

Dieser Entwicklungsgang ist so alt und konstant und knüpft
so unmittelbar an die Arbeit der Apostel an, dass es für uns
unbegreiflich ist, dass die protestantische Kirche die bischöfliche
Verfassung der Kirche meistenorts preisgegeben hat.

Ganz unbegreiflich ist es natürlich nicht. Die Reformation
ist aus einer Zeit hervorgewachsen, in welcher im Abendlande

die Hierarchie die Kirche in eine hörende und eine
lehrende Kirche gespalten hatte, und in welcher das Leben der
Gnade in einem deistischen Sakramentsbegriffe und in allerlei
heidnischen Auswüchsen mechanisiert worden war. Wir halten
jedoch daneben die Behauptung aufrecht, dass zu jeder Zeit
reinere Gedanken lebendig geblieben sind und der wahrhaftige
Katholizismus als tiefer Unterstrom bewahrt blieb. Er bricht
in jedem Jahrhundert wiederum ans Licht und er hat unsre
eigene Kirche bis auf den heutigen Tag genährt. Aber die
unselige Verwechslung von „römisch" und „katholisch" hat
sich für die ungeteilte Kirche verhängnisvoll erwiesen, was



- 115 —

nicht die Reformation, sondern der Bruch mit der
morgenländischen Kirche zuerst bewiesen hat.

Die altkatholische Kirche legt deshalb grosses Gewicht auf
die apostolische Sukzession, d. h. sie will gewiss sein, dass ihr
Amt apostolischen Charakter besitzt, und sieht dieses durch die

Handauflegung der rechtmässigen Amtsträger in Gegenwart
der Gemeinde verbürgt. Kein Amtsträger kann ohne Herde
sein. Nicht das Amt schafft die Kirche, sondern die Kirche
ruft das Amt. Das Axiom der alten Kirche war sowohl das

„nulla ecclesia sine episcopo" als das „nullus episcopus sine
ecclesia". Ein Verfahren wie das der theosophischen, sogenannten
„frei-katholischen Kirche", welche Bischöfe J,konsekriert", bloss

um eine mysteriöse, sakramentelle, übernatürliche Kraft zu
übertragen, ohne Frage, ob es eine Herde, eine Kirche gebe, welche
den Amtsträger rufe, ist ein unkatholisches und deshalb unchristliches

Spiel mit Werten, worüber nicht wir Menschen, sondern
Gott allein zu verfügen hat. Ein solches Verfahren ist grober
Gnostizismus und hat mit christlichem Gnadenleben und Auftrag
von Christus her nichts gemein.

Was denken wir vom Amte der anderen Kirchen? Ich
möchte zunächst sagen, dass die Apostolizität der Kirche zwar
ihren Ausdruck in der Apostolizität ihrer Amtsträger hat, aber
nicht darin aufgeht. Die Kirche ist nicht apostolisch, weil ihre
Amtsträger sich Glied für Glied an das Altertum binden ; diese

Auffassung würde mechanisch lauten und könnte für die Kirche
verhängnisvoll werden, sobald irgendwo ein entdeckter oder
nie entdeckter Bruch steckte. Die Kirche ist apostolisch auf
Grund ihres Glaubens, ihrer Lehre und Sitten, auf Grund ihrer
traditionellen Gebundenheit die Jahrhunderte hindurch an Christus

und die Apostel. Aber gerade in dieser traditionellen
Gebundenheit ist das Amt gegeben. Wir dürfen es aus dem
apostolischen Erbe nicht isolieren und wegtun. Es gehört ins
katholische „holon" und ist unentbehrlich in der menschlichen
Verwaltungsarbeit der organischen Kirche.

Wir wollen also damit völlig anerkennen, dass Christi
Gnadenleben und die Salbung seines hl. Geistes in jeder Kirche,
welche sich zu dem einen Herrn und seinen ungeteilten Glauben
bekennt, gegenwärtig sein können ; aber wir halten die heilige
Vollmacht oder den Auftrag von Christi wegen, welche mensch-
licherseits mittelst Handauflegung durch den Willen und die



— 116 —

Genehmigung der Gemeinde vollzogen wird, für unentbehrlich.
Eine Kirche, die es wagt, dieses Band zu lösen, setzt sich einer
atomistischen Zersplitterung und einem Individualismus aus,
die die Verantwortlichkeit der Kollektivität verkennen und an
deren Stelle die Gefahr der Willkür setzen. Dass diese Gefahr
nicht nur in der Einbildung besteht, wird überall anerkannt,
aber dieses näher darzulegen ist hier nicht meine Aufgabe.

III.
Ich komme zum Sakramentsbegriff.
Gleich wie das Amt gehört auch das Sakrament zu den

wesentlichen Lebenselementen der Kirche, weil das Heil in
Christo innerhalb der Kirche gegeben wird.

Auf dem genannten Utrechter Altkatholikenkongress von
1928 habe ich folgenden Satz formuliert :

„ Das Wesen der menschlichen Persönlichkeit, worin das
Sinnes- und das Geisteselement in eine vollkommene Einheit
aufgegangen sind, muss die Näherung, die Mitteilung des
göttlichen Lebens im sinnlich-geistlichen Geschehen erfahren.
Zugleich erfordert der soziale Charakter des Leibes Christi, d. h.
das Gemeinschaftsleben der Kirche, das Aufeinanderangewiesen-
und Füreinanderverantwortlichsein aller Angehörigen Christi,
ein gemeinschaftliches Erfahren des durch Christus erschlossenen

Gnadenreichtums."
„Darum weisen die Sakramente einen individuellen und

doch zugleich auch sozialen Charakter auf, eine sinnlich-symbolische

Form und einen geistig-realen Inhalt, eine objektive
Bedeutung und eine subjektiv bedingte Wirkung."

Ich gebe damit an erster Stelle dem Gedanken Ausdruck,
dass eine Kirche ohne Sakramente nicht bestehen kann, dass
sie gar keine Kirche ist, denn praktisch geredet geschieht in
ihr nichts, es gibt keine Heilsvermittlung. Man verstehe mich
nicht falsch; ich sage nicht, dass es keine Heilsvermittlung
ausser den Sakramenten gibt, sondern ich will sagen, dass
eine Kirche, welche die Heilsvermittlung in den Sakramenten
prinzipiell verneint, auch alle weitere Heilsvermittlung leugnen
muss, denn jede Heilsvermittlung ist an unsere menschliche
Struktur gebunden. Ich gestatte hier sogar keinen Rekurs auf
das sogenannte intuitive Gotteserkennen oder Gotteserleben —
nennen wir es Mystik—, denn ich halte auch unser tiefstes



— 117 —

Bewusstsein, wäre es denn sogar ganz von unsern auf das Sicht-
und Tastbare gerichteten Sinnen gelöst, dennoch für durch
und durch menschlich und kreatürlich.

Weiter beabsichtige ich zu sagen, dass das Sakrament an
sinnliches Geschehen gebunden ist wie an ein Kleid — dem Theologen

ist hier auch der Begiff des vehiculum geläufig — während
sein eigentliches Geschehen geistig-göttlich ist.

Man wird sich damit wohl einverstanden erklären, aber
ich habe damit eben noch nicht alles gesagt. Liegt doch hier
die Frage nach dem „ ex opere operato ", dem protestantischer-
seits entschieden abgelehnten Ausdruck der römischen Theologie.
Die Frage heisst : wird das Heil vermittelt, sobald die Handlung

vollzogen wird, also bloss kraft der Vollziehung dieser
Handlung Ich könnte antworten : ja, wenn alles wahrheits-
gemäss geschieht ; nein, wenn alles unwahrhaftig geschieht.

Ich will damit sagen, dass der Ausdruck „ex opere
operato" praktisch und wissenschaftlich wertlos ist, es sei denn
freilich, dass man das Mechanische als Höhepunkt der Religiosität
betrachtet. Wo das Heilige ein Spiel wird, mit welchem keine
aufrichtige Gottesberührung beabsichtigt wird, da ist kein Heil,
sondern „krima", Gericht, wie Paulus in l.Kor. 11 sagt. Wenn
„falsche Brüder" unter der betrügerischen Maske der
Heilsbegierde Menschen irreführen, um auf diesem Wege Gottes
Segen zu erschleichen, so wird da kein Segen aus Gottes
Gnadenherzen geraubt, sondern es geschieht eine Sünde wider
den hl. Geist.

Im Sakrament darf nichts Mechanisches sein. Sobald dies
der Fall ist, tötet es sich selbst. Aber wo Aufrichtigkeit ist, wo
Heilsbegierde das Motiv ist, da öffnet sich Gottes Herz auch für
den armseligsten Menschen, auch mittels der erbärmlichsten Form.

Natürlich ist dies prinzipiell gesagt und gemeint. Es ist
selbstverständlich, dass in einer Kirche alles mit Anstand und
in Ordnung geschehe, und dass eine festbestimmte Form Spender
und Empfänger binde, damit geschehe, nicht was diese zwei
gelegentlich wollen, sondern das, was die Kirche will. Die
Kirche ist Christi Leib, sie ist es, die ihren Amtsträgern gebietet,
dem gottsuchenden Menschen mit selbstverleugnender Demut
zu dienen. Das ist priesterliche Arbeit, welche nichts mit
dem mit Recht getadelten hierarchischen Hochmut, der sich
zum Mittler zwischen Gott und Menschen aufwirft, zu schaffen



— 118 —

hat. Einer ist euer Mittler, nämlich Christus. Es ist das Odium der
römischen Kirche, dass der Protestantismus den katholischen
Charakter des dienenden Priesteramtes nicht mehr erkannt hat
und vergass, dass schon Augustin nicht aufhörte zu erklären,
nicht Petrus, nicht Paulus, nicht der „ minister sacramenti "
sondern „Christus est qui baptizat".

Weiter will ich dem Gedanken Ausdruck geben, dass die
Sakramente tatsächliche, wirkliche Heilsmittel sind.

Überflüssig zu sagen, dass die protestantische Theologie
in diesem Punkte bei weitem nicht einstimmig ist. Ich kann
also nicht daran denken, gewisse Meinungen hier zu erwähnen.
Aber ich spreche als Glauben der altkatholischen Kirche aus,
dass sie auf Grund der hl. Schrift und der Tradition keinen
Augenblick Zweifel hegt an der Realität des Sakramentes. Ein
Sakrament ist tatsächlich ein Symbol, aber ein Symbol mit
realem Inhalt, nicht bloss ein Symbol. Ich möchte es in folgender
Weise sagen : an einem Symbol allein hat meine Seele nichts.
Wenn die Kirche Christi Heilsmittel besitzt, dann sind diese
auch wirklich Mittel zum Heile, Versicherungen Gottes, dass
sein Liebeswille uns umgibt und durchdringen will. Es
erscheint mir sogar unwürdig, für das Leben meiner Seele
irreführend und für das Vertrauen meines Glaubens verhängnisvoll,
wenn ich in einem Sakramente nichts weiteres sehen dürfte
als ein Zeichen (signum), nichts besseres empfangen dürfte
als ein Siegel (sigillum). Bei dem Zeichen musste ich voraussetzen,

dass das Heil gelegentlich folgen werde; bei dem Siegel,
dass es schon gekommen sei. Aber was ist denn eigentlich noch
ein Sakrament, wofür dient es dann noch Und ist dann das
Herabkommen des Heils, vor- oder nachher, vielleicht kein
Sakrament1)?

Aus diesem Grunde bekennt sich die altkatholische Kirche
zur realen Gegenwart Christi im hl. Abendmahle. Auch hier ist
der Grundgedanke : ich will Heil empfangen, ich möchte Christum
besitzen ; ein Zeichen, welches kein wirkliches Zeichen dessen

l) Bei dem nachfolgenden Gedankenaustausch wurde darauf hingewiesen,
dass ich bei der Betonung der signum- und sigillum-Begriffe mich zu
einseitig auf die Zwinglische Theologie bezogen habe; zumal die
«gereformeerde», kalvinische Theologie der Realität de3 Sakramentes grössere
Bedeutung beilegt. Jedenfalls bleibt also meine Meinung gegenüber
Zwingiis Auffasung aufrecht, dennoch meine ich, dass die protestantische
Theologie überhaupt die sakramentale Handlung immer mehr als Begleiter,
scheinung denn als Mittel betrachtet.



— 119 —

ist, was es andeutet, ist Schein. Selbstverständlich ist dieser
Gedanke nicht der Grund, auf welchem unser Glaube ruht.
Diesen Grund finden wir in der hl. Schrift und der Tradition.
Es könnte einem doch etwas sagen, dass kein einziges Wort
aus dem ersten Jahrtausend ein anderes Zeugnis ablegt als für
die reale Gegenwart Christi im Sakramente, das seinen Tod
verkündet.

Es gibt bei diesem Gegenstand selbstverständlich mehr
Fragen, als ich hier beantworten kann. Aber ich möchte
möglichst kurz einiges zusammenfassen. Die altkatholische
Kirche glaubt an die Gegenwart Christi unter den Gestalten
des Brotes und des Weines. Diese Gestalten bleiben, auch wo
Christus ist. Sie sind in ihrer Einfachheit die Symbole der
materiellen, körperlichen Nahrung, so wie auch Fleisch und
Blut die einfachen Ausdrücke — physisch-wissenschaftlich sogar
viel zu einfach und ungenau — für den Christus sind. Die
Art, in welcher Christus gegenwärtig ist, kann nur
geistiggöttlich verstanden werden, denn es ist mir um Christus
zu tun, d. h. um sein göttliches Leben und ewige Kraft. Die
Lehre von der Transsubstantiation wird meines Wissens von
keinem protestantischen Theologen richtig verstanden und
immer von ihnen mit dem Gedanken der realis praesentia
verwechselt. Diese zwei Gedanken sind jedoch einander nicht
gleich. Die Transsubstantiationslehre ist eine römisch-scholastische

Erläuterung der wirklichen und wesentlichen Gegenwart,
und zwar keine glückliche Erläuterung. Sie gründet sich
auf die aristotelische Unterscheidung von substantia und
accidentia auch in den unbeseelten Gegenständen und ist eine nur
zu materialistische Erfindung der scholastischen Theologie, die
für die moderne Erkenntnislehre, Philosophie und Physik ein
Horrendum ist. Die altkatholische Theologie hat immer gewusst,
dass Einfachheit des Ausdruckes die grösste Kraft und die
zuverlässigste Hüterin der Wahrheit ist. Die Kirche hat immer
mehr von der Spekulation als vom Dogma zu leiden gehabt.

Die altkatholische Kirche erblickt auch im hl. Abendmahle
oder in der Eucharistie keine Wiederholung des Kreuzesopfers.
Dieses Opfer ist nach dem klassischen Worte des Hebräerbriefes

„ein für allemal" geschehen; und wer etwas von Paulus
versteht, der lernt aus seinen Briefen die unbedingte
Vollkommenheit des Werkes Christi richtig einzuschätzen. Es lässt



— 120 —

sich keine Seligkeit mit Messen kaufen, kein Gott durch die
Wiederholung des Opfers seines Sohnes erweichen. Aber es
handelt sich um die ewigwährende Gültigkeit dieses Opfers,
und diese Gültigkeit wird durch jede hl. Abendmahlsfeier
dargestellt, d. h. in die Gegenwart gesetzt. Sie repräsentiert es
nicht nur vor uns, sondern realisiert es in uns: ich bin es,
der in der hl. Abendmahlsfeier den Tod meines Herren für
mich verkünde, und ich bin es, der an seinen Opfer Teil
bekommt; denn Er kommt zu mir und schliesst mich in seine

Versöhnung ein, und es ist meine Seele, welche Er erquicken wird.
Ich möchte zum Schluss noch folgendes sagen. Ein auf

der ganzen theologischen Linie wiederholt gemachter Fehler
betrifft den Begriff der sakramentalen Gnade. Das Erbe der
Scholastik lastet dabei gleichmässig auf katholischer und
protestantischer Seite. Gottes Gnade ist verschnitzelt und
zersplittert und geradezu zu einer Reihe dunkler Kräfte
herabgewürdigt, die von Gott ausgehen, ohne Er selbst zu sein. Das
ist nicht die Gnadenlehre der alten Kirche. Vor allem hat
Augustin die gratia gefasst als den Ausdruck von Gottes Gnadenwillen,

als seinen Liebeswillen selbst, Gottes Wohlgefallen.
Es ist Gott selbst, der im Sakrament sich uns gibt. Die Gnade
ist Gottes Wille in Christo, als das allereigenste des Lebens
Gottes selbst.

Die altkatholische Kirche hat sieben Sakramente, aber sie

nennt die Taufe das notwendigste und die Eucharistie das

würdigste; die fünf übrigen kennt und besitzt sie als
unveräusserliches Erbe der Kirche. Unsere Kirche ist selbstverständlich

theologisch besonnen und nüchtern genug, um die
gegenseitigen Verhältnisse und die heilsvermittelnden Wertabstufungen
dieser Sieben zu erkennen.

Aus dem zuvor über das Amt Gesagten geht deutlich hervor,

dass dieses Amt etwas ganz anderes ist als Taufe und
hl. Abendmahl. Geht es doch bei dem Amte um eine Vollmacht,
einen Auftrag Christi. Gewiss muss und wird der Herr selbst,
der seinem Diener die Last des Auftrages aufbürdet, ihm auch
die erforderliche Gnade geben, damit er die Bürde tragen kann ;

aber die feierliche Handauflegung, die Weihe, bezweckt
prinzipiell und zunächst die Erteilung des Auftrags.

Die Firmung oder die Konfirmation ist die neutestamentliche

Handauflegung zur Mitteilung des hl. Geistes, welche



— 121 —

Mitteilung als Geistestaufe wesentlich der Taufe angehört zur
positiven Vollendung derselben. Wenn eines, so befremdet uns
Altkatholiken wohl dies, dass die protestantische Kirche diese

Handauflegung nicht mehr kennt.
Das Sakrament der Busse — nicht das Sakrament der

Beichte, das besteht nicht, und hat nie bestanden — ist die
Wiederaufnahme desjenigen in die Gemeinde, in ihre Heilsvermittlung

und in ihr Heilsleben, der sich einst ihrer Gemeinschaft

unwürdig erwiesen hatte ; als diese Wiederaufnahme ist
es zugleich die Zusicherung der Sündenvergebung, welche
Zusicherung die Kirche auf Grund der Zusage Christi in Mt. 18,
15—20 besitzt.

Die Krankensalbung ist eine besondere, durch das Kranksein

bedingte Form dieser Sündenvergebung. Der Sünder kommt
hier nicht zu der Kirche, sondern die Kirche kommt zu ihm.
Sie betet für ihn, nach dem Worte des Jakobus (5, 14 f.), damit
Gott seine Seele erhalte, und wenn er Sünden getan, dieselben
ihm erlassen würden.

Schliesslich die Einsegnung der Ehe: es gibt kein
Sakrament, das schwächer als dieses im Neuen Testamente
bezeugt ist. Ich möchte aber fragen: ist die Einsegnung in den

nicht-katholischen Kirchen ein Spiel, ein reines Symbol, eine
leere Form? Oder legen die wahrhaft gläubigen Verehelichten
vielleicht doch deshalb solch hohen Wert auf die kirchliche
Trauung, weil sie überzeugt sind, dass durch diese Einsegnung
auch ihre Ehe wahrhaftig in das Licht des Wohlgefallens Gottes
in Christo gestellt wird?

Dem Anscheine nach gibt es vieles, was die Kirchen trennt,
aber es gibt weit mehr Kurzsichtigkeit, welche die Aussicht
erschwert und blind starren lässt auf äusserliche Formen,
denen man entwachsen ist, und auf theologische Gedankengebäude,

denen die Einfalt der Wahrheit fehlt. Die Theologie
soll allerseits zu der Einfachheit der apostolischen Überlieferung
und des apostolischen Zeugnisses zurückkehren, und die Kirchen
sollen sich tragen lassen vom Grundsatze der liebevollen
gegenseitigen Anerkennung, welche in der Überzeugung wurzelt,
dass sie Christum suchen und keinen anderen, denn in Ihm
allein ist das Heil.

Amersfoort. A. Rinkel.


	Christentum - Kirche - Sakrament

