
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)

Heft: 2

Artikel: Das südindische Unionsschema im Urteile der Theologen

Autor: Neuhaus, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 81

Das südindische Unionsschema
im Urteile der Theologen.

Wer die Unionsbesprechungen der anglikanischen Kirche
mit den englischen Freikirchen, über die in dieser Zeitschrift
in extenso berichtet wurde, aufmerksam verfolgt hat, der
erblickt in dem südindischen Unionsschema (vgl. I. K. Z. Heft III,
S. 157—173) zunächst einen erheblichen Ruck nach vorwärts.
Das Haupthindernis einer Union unter diesen Kirchen, das sich
an die Fragen vom kirchlichen Amte und im Zusammenhang
damit vom Sakramentalismus knüpft, wurde hier scheinbar
überwunden, und zwar durch die vielgerühmte anglikanische
„comprehensiveness", zu deutsch: Zusammenfassung auch von
Anomalien und Widersprüchen. Das Schema scheint um den Preis

allseitiger Opfer und durch allseitiges Entgegenkommen die

anglikanischen, lutherischen, kalvinischen, presbyterianischen,
kongregationalistischen und methodistischen Kirchentypen glücklich

zu einer idealen Einheit zusammen zu schweissen, die
dem Geist und den Bedürfnissen der indischen Christenheit
protestantischer Prägung entspricht; denn auch die südindischen
Anglikaner sind Low Churchmen.

Wer aber tiefer blickt und sich der Entwürfe anlässlich
der Unionsbesprechungen von Anglikanern und Freikirchlern
erinnert, der findet darin nichts spezifisch Indisches, sondern
erkennt alte englische Vorlagen und Musterwieder und liestzwischen
den Zeilen alle Kontroversen heraus, die die westliche Christenheit

trennen.
Die in London von Sir Henry Lunn herausgegebene Review

of the Churches beschäftigt sich in ihrer letzten umfangreichen
Januarnummer fast ausschliesslich mit der Kirchenvereinigung
in Südindien und lässt führende Theologen der an dieser Frage
interessierten Kirchen zu Worte kommen. Die verschiedenen
Voten geben uns, die wir in der Studierstube rein theoretisch

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1930. 6



— 82 —

das Unionsschema betrachten, ein richtiges Bild von der
wahren Lage der Dinge und von den Gegensätzen, die auch
in der Vereinigten Kirche nach wie vor obwalten werden.
Für unsere Begriffe kann von einer wahren Union, einem vom
Geiste der Wahrheit geleiteten organischen Zusammenwachsen
der Vereinigungskirchen zu einer geistigen Einheit, nicht die
Rede sein, wenn nicht bis zur endgiltigen Konstituierung der
Vereinigten Kirche noch Zeichen und Wunder geschehen. Innerlich

sind sich die verhandelnden Partner und ihre Kirchen in
den zehnjährigenVerhandlungen jedenfalls nicht näher gekommen
als am ersten Tag.

Wir möchten bei der Wichtigkeit gerade dieser südindischen
Unionsbewegung die hauptsächlichsten Kundgebungen dazu
bringen. Das Interesse der gesamten kirchlichen Presse an dem
Schema ist in der Tat aussergewöhnlich gross und scheint im
Quadrat der Entfernung zu wachsen.

Von den drei am Unionsschema beteiligten Kirchen (Anglikaner,

Wesleyaner und Vereinigte Kirche Südindiens) hat erst
die letztere durch ihr höchstes Organ, die Generalversammlung,
im Oktober 1929 offizielle Stellung genommen, indem sie
dasselbe den acht konstituierenden Konzilien zur günstigen Erwägung
empfahl. Sie hat am Unionsschema einige Änderungen
vorgenommen, von denen folgende die wichtigsten sind : Bei der
Annahme „des historischen Episkopates als Basis der Union" wird
der Zusatz gestrichen: „ohne dadurch zu beabsichtigen, ein
Urteil über irgendeine Theorie bezüglich des Episkopates
auszusprechen oder darin einzusehliessen." Statt dessen wird
vorgeschlagen: „Hiermit erklären sie ihre Absicht, dass keine
besondere Theorie über den Episkopat die offizielle Lehre der
Vereinigten Kirche werden darf. Sie stellen sich auch nicht auf
den Standpunkt, dass bischöfliche Ordination den Trennungsstrich

zwischen „gültigem" und „ungültigem" Amte bilden soll.
Ferner erhält der Satz: „Nach dieser Periode von dreissig Jahren
wird die Vereinigte Kirche die Frage erwägen und entscheiden,
ob Ausnahmen vom allgemeinen Prinzip der bischöflich geweihten

Geistlichen gemacht werden sollen" den Zusatz: „vorausgesetzt,

dass die Stellung derer, die bis zu jener Zeit bereits
zugelassen sind, dadurch nicht berührt wird."

Erst wenn sechs von den acht konstituierenden Konzilien
ihre Zustimmung zu dem ganzen Schema nebst den Abände-



— 83 —

rungsvorschlägen gegeben haben, gilt es als angenommen. Das
kann frühestens im Herbste 1931 der Fall sein.

Die wichtigste Organisation, die sich ausserhalb der
südindischen Kirche mit den Vorschlägen des Unionsschemas
beschäftigte, war der Ende August 1929 in Maloja tagende
Fortsetzungsausschuss der Lausanner Konferenz für Glaube und

Verfassung. Mehr als 70 Vertreter der Orthodoxen Kirche, der
Altkatholiken, Lutheraner, Anglikaner, Presbyterianer,
Reformierten Englands, Amerikas und der Schweiz fassten auf Antrag
des Bischofs von Gloucester, unterstützt vom Erzbischof Germanos

von Thyatira, folgende Resolution mit Einstimmigkeit: „Ohne
irgendein Urteil über die Einzelheiten des vorgeschlagenen
Unionsschemas der Kirchen Südindiens zu fällen, begrüssen wir
die Feststellung des Vorwortes, wonach „Einheit des Geistes

ihren Ausdruck im Glauben und in der Verfassung der Kirche,
in ihrem Gottesdienst, in ihrer Organisation und in ihrem ganzen
Leben finden muss. Wir glauben mit ihnen, dass ihre Union,
wenn sie auf die richtige Linie geführt ist, eine grössere
Gemeinschaft und Frieden innerhalb der Kirche, grösseren Eifer
und grössere Wirksamkeit bei der Verkündigung des Evangeliums

ergeben wird. Bei unserm tiefen Verständnis für die
Wichtigkeit dieser Vorschläge fühlen wir uns veranlasst, alle Christen
zu bitten, sich mit uns im fürbittenden Gebete zu vereinigen, dass

die göttliche Leitung den Kirchen Südindiens und allen gewährt
werden möge, auf denen in dieser Angelegenheit irgendwelche
Verantwortlichkeit ruht." Diese unverbindliche Erklärung drückt
nichts anderes aus, als die Freude über einen erzielten
Fortschritt in der Richtung der Faith and Order-Bewegung, ohne
im übrigen sich mit dem Inhalte des Schemas zu identifizieren.

Als erste grössere gegnerische Gruppe gegen das Schema
meldete sich eine Vereinigung von 42 Missionaren der Londoner
Missionsgesellschaft, die sich an der Unterscheidung von bischöflich

ordinierten und nicht-bischöflich ordinierten Geistlichen stösst.

Die Bischöfe haben nach ihrer Ansicht zu viel Macht und Autorität,

und den lokalen Gemeinden sind zu wenig Rechte
eingeräumt. Das sind die kongregationalistischen Aussetzungen, die
immer wiederkehren. Wichtig ist, dass sich die indischen
Kongregationalisten der Vereinigten Kirche Südindiens dem Proteste
dieser Missionare nicht angeschlossen haben, sondern das Schema

einstimmig billigten.



— 84 —

Eine Reihe von anglikanischen geistlichen Würdenträgern
hat sich in zustimmendem Sinne für Annahme des Schemas
ausgesprochen.

Bemerkenswert ist eine im Mai dieses Jahres veröffentlichte
Reihe von Vorträgen v) des schon genannten Bischofs von
Gloucester, Dr. Headlam, in denen er auch die südindische Unionstrage

bespricht. Er sucht nachzuweisen, dass das Schema genau
den im Lambethappell von 1920 festgelegten Unionsgrundprinzipien

entspricht. Er hält die dreissigjährige Interimsperiode,
während welcher bischöflich ordinierte und nicht-bischöflich
ordinierte Geistliche in der Vereinigten Kirche mit- und
nebeneinander wirken sollen, für eine sehr gescheite, ja für die
beste Lösung, weil er glaubt, dass sich nach dieser Zeit der
Zusammenarbeit im Geiste der Liebe und des Vertrauens eine

Neuerwägung des Ordinationsprinzips empfehle und man die
richtige Lösung finden werde. Die Annahme des „historischen
Episkopates in konstitutioneller Form" als Grundlage der
Verfassung in der Vereinigten Kirche gäbe hinreichende Gewähr,
dass sich der altkirchliche Episkopat durchsetzen werde. Die
Übergangszeit hat für Headlam nichts Bedenkliches im Hinblick
auf Parallelen in der Geschichte der anglikanischen Kirche, da
ebenfalls bischöflich geweihte Geistliche mit nicht-bischöflich
geweihten zusammenarbeiteten. Auch die alte Kirche habe bei
der Beilegung des Schismas des Meletius von Ägypten und der
Donatisten in Afrika nicht die strengen Canones rigoros
angewendet. Den anglokatholischen Opponenten des Schismas, die
sich einem annehmenden Beschluss der Lambethkonferenz nicht
fügen wollen und mit Austritt drohen, macht er den Vorwurf des

„reinen Protestantismus", weil sie ihren Individualismus höher
stellen als einen korporativen Beschluss ihrer Kirche. (Im
Gegenteil: Sie stellen'die Überlieferung der G esaintkirehe über
Beschlüsse einer Teilkirche, sofern diese sich gegen die
gesamtkirchliche Überlieferung Verstössen Man müsse gefühlsmässige
Bindungen in Glaubenssachen aus der Vergangenheit gegenüber

wichtigen Dingen, die einer neuen Zukunft die Wege
eröffnen, zurücktreten lassen, wie es einst die Judenchristen bei
den Beschlüssen des Apostelkonzils taten. (Hier handelte es
sich aber nur um disziplinare Fragen, die die Substanz des

') Christian Unity, Student Christian Movement Press, London 1930.



— 85 —

Glaubens nicht berührten In Fragen einer kirchlichen Union
darf man nicht die Absicht haben, protestantischen Prinzipien
gegenüber katholischen und katholischen gegenüber protestantischen

zum Durchbruch zu verhelfen. Es handle sich darum,
das Christentum zu stärken und der christlichen Freiheit eine
Gasse zu brechen. Headlam glaubt nicht an die Unfehlbarkeit
dieser oder jener Kirche mit Einschluss der anglikanischen.
Wer an der Wiedervereinigung getrennter Kirchen arbeite,
müsse sich von solchen Vorurteilen frei machen. Headlam
vertritt eine echt anglikanische „Vermittelungstheologie".

Wir wollen nun im folgenden auszugsweise jene Theologen
zu Worte kommen lassen, die sich in der Review of the Churches

gemeldet haben.
Einer der besten Kenner der indischen kirchlichen

Verhältnisse, der ehemalige Erzbischof von Bombay, Dr. E.J.Palmer,
schreibt:

„Das Unionsschema sieht keine Union durch Absorbierung
oder durch Unterwerfung, sondern durch Verbindung von
Einzelkirchen vor. Keine der Vereinigungskirchen stellt sich auf
den Boden, allein im Rechte zu sein in Lehre und Praxis, oder
verlangt gegenseitige Anerkennung alles dessen, was die andere
lehrt und tut. Man anerkennt im Gegenteil, dass jede Kirche
Dinge von dauerndem Wert besitzt, die im Leben der Unierten
Kirche bewahrt werden müssen. Das Schema bringt eine glückliche

Verbindung des kongregationalistischen, presbyterialen und
episkopal-konstitutionellen Prinzips. Es ist ein allmähliches
Einswerden durch Ineinanderströmen zu erwarten. Vereinigung
bedeutet nicht Vereinheitlichung. Ein vollständiges Übereinkommen
in allen wichtigen Punkten konnte nicht erzielt werden, weil
eine gefühlsraässige Glaubensgrundlage nie durch intellektuelle
Wahrheitsbeweise erschüttert werden kann. Der Unterschied
der Meinungen und Praktiken soll mit dem Beginn der Union

gar nicht aufgehoben werden. Es genügt vorläufig der Glaube,
dass genug Übereinstimmung herrscht, um eine Union zu
rechtfertigen. Bezüglich des Gottesdienstes bleibt anfänglich alles
beim alten, bis sich durch allmähliche Annahme eine gemeinsame

Form des Gottesdienstes herausgebildet hat. Die Forderung

der Anglikaner, dass nur diejenigen zur hl. Kommunion
zugelassen werden dürfen, die gefirmt sind, beantwortet die wesleyanische

und südindische Kirche damit, dass sie junge Christen



— 86 —

vor Zulassung zur Kommunion besonders unterrichten und in
einem feierlichen öffentlichen Gottesdienste als Kommunikanten
aufnehmen. Solange die anglikanische Kirche den sakramentalen
Charakter der Firmung nicht betont, darf man sich nicht
darüber wundern, dass jene Kirchen ihre Konfirmationsfeier mit
der anglikanischen Firmung auf eine Stufe stellen. Künftig sollen
beide Arten bleiben, bis sich später ein Modus herausbildet. Zur
Veranschaulichung der allmählichenUnifizierung nach der Union
dient folgendes Bild: Drei Flüsse fliessen zusammen, aber noch
lange nach dem Zusammenfluss kann man an den drei verschieden
gefärbten Strömungen den Unterschied der Flüsse erkennen. Es
braucht eine weite Strecke gemeinsamen Fliessens, bis der Strom
nur eine Färbung hat. Zur Frage der apostolischen Sukzession
ist zu bemerken: Wer daran glaubt, hält gewisse Züge des

Schemas mit diesem Glauben für unvereinbar. Wer nicht daran
glaubt, befürchtet, dass das Schema diesen Glauben in sich
schliesst. Für ihn ist die ganze Frage eine Sache der Verfassung.
Die drei historischen Weihen bieten die beste Garantie für eine
gute Leitung und Betreuung der Kirche. Wenn nicht-bischöflich
geweihte Geistliche Sakramente spenden, so sind sie doch gültig,
weil hier der Satz gilt: „ecclesia supplet".

Der griechisch-orthodoxe Erzbischof Germanos von Thyatira
äussert sich folgendermassen: „Die Orthodoxen wünschen
zunächst kirchlichen Zusammenschluss bisher getrennter kirchlicher

Gruppen. Zum Schema: Vom orthodoxen Standpunkt bleibt
es unverständlich, wie die Vereinigungskirchen, die im Begriffe
stehen, sich zu etablieren, das geistige Band mit jeder ihrer
Mutterkirche bewahren, ohne diese Mutterkirchen selber
zusammenzuführen. Der Satz: wenn zwei Grössen einer dritten
gleichen, so sind sie auch einander gleich, passt nicht bezüglich

der Mutterkirchen. Wenn sich die Filialkirchen im Missionsgebiete

vereinigen, warum nicht auch deren Mutterkirchen in
der Heimat?

Die Grundlage jeder Union kann anfänglich nur geistiger
Art sein als Reunion im Vater und Sohne durch den heiligen
Geist. Aber Reunion kann auch nur einen äusseren Charakter
tragen, d. h., sie muss sich im äussern Zeichen eines gemeinsamen
Glaubens, einer gemeinsamen Verfassung, eines gemeinsamen
Gottesdienstes und einer einheitlichen Organisation des gesamten

geistlichen Lebens bekunden. Gemeinsamer Glaube ist der



— 87 —

Glaube, den die Kirche von Anfang an gehabt hat, der Glaube
an Christus, den Heiland der Welt. Wenn man nun erklärt, das

Evangelium enthalte alles, was zum Heile notwendig ist, so kann
das vom orthodoxen Standpunkte aus nicht unterschrieben werden.

Auch die Orthodoxen halten für wahr, dass nach Gottes
Willen der grösste Teil der Offenbarung in der heiligen Schrift
beschlossen ist, aber bevor die Evangelien niedergeschrieben
wurden, existierte eine lehrende, leitende und rettende Kirche.
Es war auch keineswegs Glaube der Urkirche, dass in den
Evangelien die ganze Offenbarung Christi niedergelegt sei. Wir würden

keine Evangelien haben, noch würden sie die heutige Autorität

in Glaubenssachen besitzen, wenn es keine Kirche gegeben
hätte, die sie gesammelt und geordnet, die sie mit ihrer Autorität

umkleidet hätte. Nur von der Kirche und durch die Kirche
haben die Evangelien und andern heiligen Schriften ihre Beglaubigung

erhalten. Auch das als Ausdruck gemeinsamen Glaubens

angenommene apostolische und nizänische Credo würde keine
Autorität verdienen, wenn man die Kirche nicht erwähne und
berücksichtige, die sie verfasst hat und ihnen ihre heutige
Bedeutung gibt. Die Grundsätze, wonach die hl. Schrift allein als
Glaubensquelle genüge, und dass die Credos nur historische
Glaubensdenkmäler seien, müsse von seinem Glaubensboden aus
abgelehnt werden, denn dadurch würde fehlbares menschliches
Urteil an die Stelle der Kirche als höchster Glaubensautorität
gesetzt. Das gleiche ist zu sagen von dem, was im Schema über
die Sakramente der Taufe und des Abendmahles als Gnadenmittel

festgelegt wurde. Obschon nichts gegen den Begriff des

Sakramentes einzuwenden wäre, bedaure er doch deren
Einschränkung auf zwei. Die Definition des „Amtes" als „Gabe
Gottes, durch Christus an seine Kirche, durch welche Gott denen,
die er berufen, Gnade gibt und sie befähigt, Gnaden zu spenden",
ist doch eigentlich die Anerkennung der Ordination als Sakrament,

wenn auch obige Definition nicht den vollen Begriff des

Priestertums wiedergibt, wie ihn die orthodoxe Kirche festhält.
Der Ausdruck „Priestertum" wird überhaupt vermieden, wohl
um nicht den Opfercharakter der hl. Eucharistie anerkennen
zu müssen. Die Anerkennung des historischen Episkopates in
konstitutioneller Form widerspricht nicht orthodoxer Auffassung,
weil die orthodoxe Kirche stets den bischöflichen Absolutismus
bekämpft habe. Aber die Weigerung der Vereinigten Kirche,



irgendeine Meinung über die Bedeutung der bischöflichen Weihen
zu äussern, zeigt, dass sie der apostolischen Sukzession, sofern
sie die bischöfliche Würde verleiht und das Priestertum mitteilt,
keine Bedeutung beimisst. Ein solcher Begriff des Bischofsamtes
ist mit orthodoxem Glauben unvereinbar. Gerade dieser vage
Begriff vom Bischofsamte macht es der Unierten Kirche leicht,
das Amt der andern Kirchen unbedenklich anzuerkennen und
die Notwendigkeit einer Neuordination zu verneinen, was für
die orthodoxe Kifche ein unübersteigbares Hindernis ist."*

Der Glaubensgenosse des Erzbischofs Germanos, Prof. Dr.
theol. Hamükar Alivisatos, Professor des Kirchenrechts an der
theologischen Fakultät der Universität Athen, schliesst sich dem

Standpunkte des vorigen an und bemerkt zu der moralischen
Unterstützung, die Germanos in Maloja dem Schema schenkte,
es habe sich damals um einen Akt der Höflichkeit und Sympathie
mit der Unionsbewegung überhaupt gehandelt. Angesichts der

grossen Beunruhigung, welche die freundliche Begrüssung des
Schemas durch Germanos in anglokatholischen Kreisen
hervorgerufen habe, betont er, dass die orthodoxe Kirche keine
übereilten Schritte in Fragen der Union unternehmen könne. Gegenwärtig

sei es ihre Aufgabe, die neue orthodoxe Theologie
systematisch von römisch-katholischer und protestantischer
Beeinflussung zu reinigen und die tatsächlichen Differenzen zwischen
ihr und den andern Kirchen zu prüfen. Unter Umschreibung
der Stellung der einzelnen Kirchen zur Orthodoxie will diese
das Maximum ihrer Anpassungsfähigkeit an andere Kirchen
feststellen, ohne die Lehren der einen katholischen und
ungeteilten Kirche zu ändern. Sie hält sich an die in Lausanne durch
ihren Vertreter gegebene Erklärung ihres Standpunktes und
kann nicht weiter gehen, bis alle orthodoxen Kirchen einstimmig
einen neuen Gesichtspunkt aufgestellt haben. Die Kritik der
Anglokatholiken an dem Schema und an den südindischen
Anglikanern geht die orthodoxe Kirche nichts an. Diese Kritik
darf aber nicht auf die Stellung ausgedehnt werden, die
diesbezüglich von andern Kirchen eingenommen wird. Er sympathisiert

mit der Stellung der Anglokatholiken zu ihrer eigenen
Kirche, lehnt aber ihre Kritik gegenüber der orthodoxen Stellungnahme

ab. Diese Kritik scheint ihm aus einem gewissen
romanisierenden Gesichtspunkte hervorzugehen, der, wenn er vielleicht



— 89 —

auch der römischen Kirche schmeichelt, nicht dazu angetan sei,
die guten Beziehungen zu den Orthodoxen zu fördern.

Prof.Dr.AdamBrown,Systematiker am theologischen Seminar
in New-York, nennt das südindische Unionsschema das

bedeutungsvollste Experiment, das in neuerer Zeit in der ganzen
Unionsbewegung gemacht sei. Die Hauptschwierigkeiten liegen
in der verschiedenen Auffassung von der Kirche. Hat Christus
eine bestimmte Form der Organisation für seine Kirche
vorgeschrieben oder ist die Form der Organisation belanglos? Das
Schema lässt diese Frage offen, indem es für eine Zwischenperiode

beide Typen zulässt. Die nicht-bischöflich Ordinierten
nehmen das Bischofsamt an, die bischöflich Ordinierten nehmen
die nicht von Bischöfen Geweihten ohne Reordination als
Amtsgenossen an. Der Zukunft bleibt die Entscheidung überlassen,
was später geschehen soll. Eine Möglichkeit wird sein, dass der
Versuch, zwei Gruppen von so verschiedener Überzeugung in
einer Organisation zu vereinigen, die Differenzen eher verschärft
als verringert und sie so allmählich weiter voneinander entfernt,
als sie es vorher waren. Das würde für die Sache der
organischen Einheit in andern Ländern katastrophal wirken. Eine
andere Möglichkeit ist die, dass als Ergebnis einer engeren
Gemeinschaft der Standpunkt der einen Partei von der andern

angenommen ' wird. Entweder kommen diejenigen, welche
jetzt den Episkopat mehr auf Grund der Zweckmässigkeit
denn aus Überzeugung annehmen, zum Glauben an die
grundsätzliche geistige Notwendigkeit des Episkopates, oder diejenigen,
welche den Episkopat als wesentlich für die Existenz der Kirche
ansehen, ändern ihre Ansichten von dessen Bedeutung. Im Lichte
der Vergangenheit und bei der Tiefe der gegenseitigen
Überzeugungen scheint das recht unwahrscheinlich zu sein. Eine
dritte Möglichkeit wäre, dass als Ergebnis einer besseren
Bekanntschaft und eines tieferen Verstehens infolge der Union jede
Partei dazukommt, die Überzeugung der andern zu verstehen
und zu respektieren, so dass man die verschiedenen Schulmeinungen

der Kirche als unvermeidlich hinnimmt. Das würde die

Festlegung verschiedener Parteien und Richtungen erfordern,
die verschiedene Lehren und Praktiken beobachten und doch
eine mehr oder weniger umfassende Gemeinschaft betätigten,
d. h. diejenigen, welche die katholische Auffassung vom
kirchlichen Amte festhielten, würden ihre kirchlichen Bedürfnisse bei



— 90 —

bischöflich Ordinierten befriedigen, während jene, die diesen
Gesichtspunkt nicht teilen, die Freiheit behielten, mit Kirchen
in Gemeinschaft zu bleiben, deren Diener nicht-bischöflich
ordiniert sind, was Sache des Gewissens ist.

Der letzte Punkt ist von ausschlaggebender Bedeutung. Sonst
besteht die Gefahr, dass die Union diejenigen, welche in dieselbe
eingetreten sind, von jenen trennt, mit denen sie früher
verbunden waren. Das sind christliche Gemeinschaften, wie die
Lutheraner, Baptisten und Methodisten, die eine grosse Bedeutung

haben. Brown meint, es sei die Frage der Federation nicht
mit der nötigen Gründlichkeit behandelt worden, die er dann
sehr langwierig bespricht. Als Vergleich zieht er die Bundesstaaten

in den U. S. A. an, die sich im Interesse der grösseren
Einheit wichtiger Rechte begeben hätten. Sein Vergleich der
Orden innerhalb der römischen Kirche im Verhältnis zur
Gesamtheit stimmt deswegen nicht, weil die Orden im Glauben
und in der Verfassung nicht von der Kirchenlehre abweichen.
Unseres Erachtens ist der Federationsvorschlag Browns so, dass

er in der Federationsunion keine höhere Einheit sieht, als sie
schon heute unter den verschiedenen Denominationen herrscht.

Dr. J. A. Douglas, Kanonikus, Herausgeber des „Christian
East", beurteilt das Schema als Kenner des Ostens vom anglo-
katholischen Standpunkte aus. Er erblickt in der Union den
Versuch, katholische Grundsätze mitevangelischen und modernistischliberalen

zu vermählen. Der Katholik wird in der sichtbaren
Kirche, zu der er gehört, durch Christus in Berührung mit Gott
gebracht. Für Liberale und Evangelische ist die Kirche, als deren
Mitglied er sich fühlt, eine Gemeinschaft von christlichen
Individuen, von der niemand behaupten kann, dass sie eine solche
Verbindung mit Gott vermittelt. Für ihn gibt es nur auf dem
Boden einer völligen dogmatischen Übereinstimmung eine wirkliche

Union von Kirchen. Eine Union mit den Liberalen und
Evangelischen ist ihm undenkbar, eine Gemeinschaft der Arbeit
und des Gebetes aber wünschenswert, selbst die
Abendmahlsgemeinschaft. Wenn er bei ihnen auch nicht die Eucharistie
empfängt, so würde er darin einen Akt der Vereinigung mit
ihnen als Menschen eines Blutes, einer Hoffnung und einer Liebe
erblicken. Die Mitgliedschaft einer durch ein Unionsschema wie
das südindische zustande gekommenen Kirche ist für ihn
ausgeschlossen. Es bringt keine wahre Union, sondern nur eine



— 91 —

Verschmelzung zu einer äusseren Gemeinschaft, in der die geistige
Übereinstimmung fehlt. (Episkopat, Kircbenamt, Sakramente!)
Die neue Kirche ist für ihn eine solche liberal-evangelischen
Gepräges. Trotzdem würde er das Experiment mit dem Schema

empfehlen. Nach dem Zeugnis von Kennern der indischen
Verhältnisse wird von den südindischen Anglikanern und den
Mitgliedern der liberalen und evangelischen Kirchen die Vereinigung

zu einer neuen Kirche nicht als Widerspruch empfunden,
zumal die meisten Anglikaner von liberal-evangelischen
Missionaren bekehrt sind. Man muss es der künftigen Entwicklung
überlassen, ob sich die Vereinigte Kirche,, so gestaltet, dass die

anglikanische Kirche mit ihr Gemeinschaft halten kann. Wenn
nicht, so muss diese Gemeinschaft aufgehoben werden.

Dr. theol. A. E. Garvie, Vizepräsident der Weltkonferenz für
Glaube und Verfassung, ein englischer Kongregationalist, der
dem Presbyterianismus den Rücken gekehrt, weil er sich auf
kein Credo festlegen wollte, führt etwa folgendes aus: Die
Sehnsucht nach der im neuen Testament klar ausgesprochenen
kirchlichen Einheit ist im Missionsgebiet besonders gross, wo man für
unsere Kirchenspaltungen kein Verständnis besitzt. Da die
indischen Christen sich noch nicht völlig von theologischen und
kirchlichen Einflüssen der europäischen Missionen freigemacht
haben, so ruht auf diesen auch die Verantwortlichkeit, zu raten
und recht zu führen. Notwendig ist eine klare Unterscheidung
zwischen den Grundsätzen, die das Wesen und jenen, die das

Wohlbefinden der Kirche berühren. Das Gemeindeprinzip sollte
in der Verfassung der Kirche verankert werden ; denn die Kirche
besteht aus Gläubigen und auf diesen, vom heiligen Geiste
geleiteten Christgläubigen ruht die Regierung der Kirche. Von
diesem Prinzip unterscheidet sich aber die Praxis der
kongregationalistischen Kirchen, die zu sehr auf dem Prinzip der
unabhängigen Einzelgemeinde beharrt. Die Kundgebung jener 42

Missionare der Londoner Missionsgesellschaft besteht zu sehr
auf der Durchführung der kongregationalistischen Praxis. Man
muss zwischen einem dauernden Prinzip und einer zeitweiligen
Praxis unterscheiden. Für eine bestimmte Verfassung, ob
episkopal, presbyterianisch oder kongregationalistisch, kann man
sich aufs Neue Testament allein nicht berufen. Daher sollte eine

Vereinigte Kirche alle diese Elemente umfassen. Er erwartet
von der Annahme des Schemas eine günstige Rückwirkung auf



— 92 —

das Verhältnis der anglikanischen Kirche in England zu den

englischen Freikirchen.
Das Schema selbst kann nicht als eine indisch-christliche

Arbeit angesprochen werden, sondern ist das Produkt
europäischer Missionare, die stets darauf Rücksicht nehmen mussten,.
was ihre Heimkirchen im höchsten Falle konzedieren konnten.
Hoffentlich wird die Vereinigte Kirche durch Selbstverwaltung
und den wachsenden Einfluss der Inder auf die Kirche im Laufe
der Zeit mehr indisch und weniger europäisch-amerikanisch.
Deshalb begrüsst er den Vorschlag, dass die Kirche sich nach
30 Jahren selbst zu entscheiden hat, welche Ausnahmen von
der bischöflichen Ordination für das kirchliche Amt zu machen
seien. Die Heimkirchen mussten dann ihre Missionare in Indien
ordinieren lassen.

Er ist mit der Ausarbeitung der kirchlichen Organisation
einverstanden; aber er bedauert das Übergewicht des episkopalen

Prinzips gegenüber der presbyterialen Gleichheit und der
kongregationalistischen Freiheit. Es steht zu fürchten, dass sich
unter dem Einflüsse der Bischöfe die sakramentalen und
priesterlichen Theorien immer stärker durchsetzen werden. Im ganzen
gibt es durch Zurücksetzung des kongregationalistischen
Elementes zu viel „Kirchenregiment". Die Aufnahme neuer Mitglieder,
die Wahl der Geistlichen und die Finanzverwaltung sollte Sache

der Gemeindemitglieder bleiben. Es geht aus dem Schema nicht
klar hervor, ob die Bischöfe in lebenswichtigen Fragen des

kirchlichen Gedankens und Lebens ein absolutes oder nur
aufschiebendes Veto haben. Das erstere musste entschieden abgelehnt

werden.
Die Überheblichkeit, mit der die anglikanischen Bischöfe

sich selbst bei Eröffnung der Union einführen, missfällt ihm.
Die Presbyter der andern Kirchen sollen als Mitdiener von
Gottes Gnaden behandelt werden. Den Bischöfen darf nicht das
Recht zugebilligt werden, von einzelnen Geistlichen eine besondere
Auslegung der Sätze des Credos zu verlangen.

Bei der Verwaltung der Sakramente und der übrigen
geistlichen Funktionen darf kein „sakramentalistischer" Glaube
kundgegeben werden. Alles das geschieht nur im Interesse der Kirchenordnung.

Im ganzen verdient das Schema unvoreingenommene
Erwägung. Eine Ablehnung desselben würde der Sache Christi



— 93 —

schaden und alle bisherigen Anstrengungen in Sachen der Union
überhaupt schwer entmutigen.

Ein guter Kenner Indiens, Rev. W. H. G. Holmes von der
Oxforder Mission in Calcutta, beleuchtet die Unionsfrage von
der indischen Mentalität aus. Danach hat die Spaltung des Christentums

in Kirchen, Sekten und Richtungen weder für den Hindu
noch für den Moslem etwas Verwirrendes, da auch der Hinduismus

wie der Islam in zahlreiche Sekten gespalten ist. Der
Kastengeist Indiens ist geradezu der Vater aller Spaltungen.
Das Christentum hat seine grössten Missionserfolge unter den

kastenlosen, unerlösbaren, unberührbaren, unreinen Parias, die
mehr als fünfzig Millionen in Indien zählen. Der Kastengeist
ist noch tief in den Herzen der indischen Christen eingebettet.
Dagegen kämpft das Christentum vergeblich an. In den christlichen
Trennungen sieht der gewöhnliche Indier eine Art Kastengeist. —
Man darf also den Schaden, den das zerrissene Christentum der
Sache der Mission zufügt, nicht übertreiben.

Er hat mit einer günstigen Voreingenommenheit das Schema

geprüft und verlangt als klar ausgesprochene Grundsätze: 1. Die
Credos, Sakramente und apostolische Verfassung sind nicht als
unwesentliche Aussenposten des christlichen „Weges" aufzufassen,
sondern als Teile der Einheit, die nicht herausgebrochen werden
können, ohne dem Leben der Kirche unberechenbare Nachteile
zu bringen. 2. Die christliche Botschaft an die Menschheit kann
dauernd, wesentlich und endgiltig erfolgreich nur in der Hand
jener sein, die den ganzen Glauben, der einmal den Heiligen
überliefert ist, festhalten. Die Wahrheiten der heiligen Schrift
und die Erfahrung der Vergangenheit sind die Quelle dieser

primären Überzeugungen. Ein verstümmeltes Christentum ist
zwar immer noch besser als überhaupt keines, aber allein der

ganze Glaube an Christus, den fleischgewordenen Gott, den

Hohenpriester seiner Kirche, der durch die sakramentalen Ämter
der hl. Schrift dient, kann endgiltig die Rettung der Welt sein.

Es ist zu prüfen, ob das Schema eine Union gibt, die Gelegenheit

bietet, das christliche Leben in seiner ganzen Fülle zu leben
und die Botschaft Christi in ihrem ganzen Reichtum zu
verkündigen, ob es auf alle Fälle das Minimum dessen bietet,
wodurch katholischer Glaube, katholisches Leben und der katholische

Aufbau des ganzen kirchlichen Organismus gewährleistet
wird. Die Grundlagen des katholischen Glaubens sind gewahrt



— 94 —

worden. Nicht das gleiche kann man von den Grundlagen des
katholischen Lebens sagen. Die Firmung als Ergänzung der Taufe
bleibt unberücksichtigt und wird ins Belieben der Vereinigten
Kirche gelegt. Daher ist die Taufe derselben unvollständig. Auch
die katholische Kirchenverfassung ist nicht hinreichend
sichergestellt. Wenn man nicht-bischöflich Ordinierte als volle Diener
des Wortes und der Sakramente für 30 Jahre annimmt, warum
nicht für 300 Jahre? Wie kann man denn überhaupt noch auf
bischöflicher Ordination beharren? Man weist auf die „Früchte
des Geistes" hin, die sich offensichtlich auch bei nicht-bischöflich

Geweihten zeigen. Aber das beweist gar nichts, denn diese

„Früchte des Geistes" zeigen sich auch bei Hindus, Moslems
und Buddhisten. Wozu dann überhaupt noch Missionen? Es muss
verlangt werden, dass alle Geistlichen der Vereinigten Kirche
von Anfang an dieselbe Stellung haben. Presbyterianer und
Kongregationalisten mögen den Anglikanern geben, was sie zu
geben haben, und umgekehrt.

Eine Folge der südindischen Union wird leider nicht berücksichtigt.

Sie zieht für die Anglikaner einen zeitweiligen Verlust
ihrer Union mit den anglikanischen Bistümern von Nordindien
nach sich. Die Vorschläge des Schemas sind nicht genügend
durchdacht. Die Bischöfe der südindischen Kirche können nicht
gut veranlasst werden, aus der organischen Gemeinschaft der
Bischöfe des Nordens auszutreten.

Rev. J. Scott Lidgett, Herausgeber der „The contemporary
Review", tritt dafür ein, dass die Christen Indiens eine sich selbst
verwaltende Provinz der Universalkirche bilden. Der Westen
darf die christliche Religion in Indien nicht leiten, weil er die
westlichen Kontroversen dorthin trägt, die für die Indier zum
Teil belanglos, zum Teil praktisch abgeschafft sind. Die
Übergangsperiode von 30 Jahren ist gewiss voller Schwierigkeiten
und Gefahren. Der Prozess des Zusammenwachsens kann nicht
durch festgelegte Regeln gefördert werden, sondern muss sich
nach den im Neuen Testament festgelegten Grundsätzen richten.
Die Kirche Indiens muss die Verfassung des Neuen Testamentes
annehmen und dann ihre eigene Entwickelung nehmen. Es
erfüllt" ihn mit Befriedigung, dass die Aufstellung des Schemas
durch einen Druck von innen und nicht von aussen erfolgte.
Er erblickt im Schema den Ausdruck eines spezifisch indischen
christlichen Geistes. Die Schwierigkeiten und Gefahren des



— 95 —

Schemas bilden keinen Grund, den indischen Christen das Recht
zu bestreiten, dasselbe anzunehmen.

Recht belangreich scheint uns das zu sein, was wiederum
ein langjähriger Bewohner und Kenner Indiens, Rev.H. W. Newell
in Coimbatore (Indien), Mitglied der Londoner Missionsgesellschaft,
zu sagen hat. Er bestreitet, dass das Schema den Forderungen
nach Einheit wirklich entspricht. „Schon heute besteht unter
den verschiedenen protestantischen Missionsgesellschaften in
Indien eine Arbeitsgemeinschaft; aber das genügt nicht, um den
Bedürfnissen und Schwierigkeiten der Lage in Südindien zu

begegnen. Das Schema setzt zu Unrecht voraus, dass der Grund
der Differenzen in Südindien theologischer Natur sei, oder dass

das Volk in seinen Überzeugungen durch Fragen der
Kirchenverfassung geteilt sei. Daher sucht es die Einheit auf dieser
Linie zu vollziehen und verfehlt so das wirkliche Ziel. Was
macht den Inder zum Presbyterianer oder Wesleyaner? Der
Zufall, dass ihn oder seine Vorfahren die eine oder andere Mission

gewonnen hat. Es muss darauf hingewiesen werden, wie
elementar nur die meisten Indier selbst die Grund- und Hauptwahrheiten

unseres Glaubens erfasst haben und wie wenig die
Differenzen der einzelnen Denominationen für sie bedeuten. Die grosse
Mehrheit der Christen sind Dorfbewohner und gänzlich
ungebildet. In ihrer religiösen Erkenntnis hängen sie vom Dorflehrer
oder Katecheten ab. Nur selten erhalten sie einmal einen flüchtigen

Besuch des Missionars. Nur wenige gehen einige Tage in
eine Sommerschule. Es verwundert den Kenner daher, wenn er
Feststellungen liest wie: „Dass die Christen leidenschaftlich zur
apostolischen und katholischen Kirche zurückkehren wollen."
Sie haben vielleicht von ferne das Licht Christi gesehen, aber
das ist auch alles, was sie wissen.

DasVereinigte Komitee hat sich bemüht, während zehn Jahren
in vielen Konferenzen von ein oder zwei Dutzend Vertretern
der Vereinigungskirchen die Einheit zustande zu bringen. Auf
allen Seiten waren Männer von grossen Fähigkeiten und grosser
Hingabe an ihre Kirchen am Werke, aber die Hauptinspiratoren
der Diskussionen waren Westländer. Nicht die Hälfte der
Komiteemitglieder waren Indier. Die Diskussionen drehten sich um Punkte
die eine genaue Kenntnis der Kirchengeschichte und der Phraseologie

veralteter Kontroverspunkte erforderte. Einer der fähigsten

indischen Mitglieder des Komitees sagte mir einmal nach



— 96 —

einer dieser Sitzungen: „Diese Dinge interessieren mich wirklich

nicht. Ich würde mich fröhlich den römischen Katholiken
anschliessen, wenn es mir gestattet wäre, dort meinem Herrn
zu dienen." Das war auch der Geist der andern indischen
Mitglieder des Komitees. Noch vor einigen Jahren war auf den
Versammlungen der Vereinigten Kirchen Südindiens nur wenig
die Rede von den Diskussionspunkten, und dieser Gegenstand
wurde niemals erwähnt, wenn Indier bei Versammlungen von
ihrer eigenen Kirche sprachen. Das Vereinigte Komitee hatte
sich oft genug darüber zu beklagen, dass es auf seine Anfragen
an die verschiedenen kirchlichen Synoden selbst über vitale
Diskussionspunkte keine Antworten erhalten konnte. Oft genug
begnügten sich die Konzilien mit einer allgemeinen Erlaubnis
an die Delegierten, die Verhandlungen fortzusetzen. Selbst heute
ist, soweit Indier in Betracht kommen, das Interesse an der
Einigungsbewegung auf einen ganz kleinen Teil von Führern
beschränkt. Und alles das, nicht weil die Christen in kirchlichen
Dingen an sich uninteressiert wären, oder als ob sie lau in ihrer
Hingabe an die Kirche wären. Wie so ganz anders ist es, wenn
Männer, wie Sadhu Sundar Singh zu ihnen kommen! Der Grund
für diese Indifferenz in Indien ist der, dass das Schema sich um
Punkte dreht, die ausserhalb der Erfahrung der meisten Indier
liegen. Für sie ist das Ganze nur eine Diskussion von Ausländern,

worin sie nicht zuständig sind und woran sich zu beteiligen

für sie keine Veranlassung vorliegt. Das Schema behandelt

Gegenstände, von denen wir Westländer meinen, dass sie
alle Christen etwas angehen sollten. Selbst wenn das Schema
angenommen wird, ist Gefahr, dass es unter der Masse des Volkes
niemals funktionieren wird. Vielleicht könnte man meinen, dass,
wenn das Schema nichts anderes vollbringt, als die westlichen
Denominationen in eine Organisation zusammenzuschliessen, es
etwas Bedeutungsvolles vollbracht hätte. Aber auch das ist nicht
der Fall. Das Schema lässt eine Reihe von Fragen offen, die
für uns im Westen von wirklicher Wichtigkeit sind, wie die
Bedeutung des Bischofsamtes. Das Ergebnis ist, dass beide
Hauptparteien von dem Schema erwarten, die andere Partei für die
eigenen Anschauungen zu gewinnen. Interessant ist es, dass in
den Diskussionen in Südindien unter den Missionaren öfters
folgende Bemerkungen gemacht wurden: „Zwar ist uns unser Standpunkt

in dieser Frage lebenswichtig, aber unsere Partei wird



— 97 —

in der zukünftigen Vereinigten Kirche gut vertreten sein.
Eine Generation wird genügen, die ganze Gemeinschaft von
der Richtigkeit unserer Sache zu überzeugen. So lasst uns
nur im Glauben und in Vertrauen uns vereinigen." Solche
Bemerkungen offenbaren eine gefährliche und oberflächliche
Einheit in Sachen, die von grösster Wichtigkeit sind. Es
könnte im Laufe der Zeit zu einer neuen „Nonconformity"
kommen.

Das Schema schaut nach einer Erweiterung der Union aus.
Für einige der wärmsten Anwälte des Schemas ist dasselbe
überhaupt nur insoweit von Interesse, weil sie darin den Beginn einer
weiteren Union erblicken. Tatsächlich werden die Anglikaner
des Südens aufgefordert, in eine Trennung von der nördlichen
Provinz ihrer eigenen Kirche einzuwilligen. Das bedeutet scheinbar,

dass jene Union in Nordindien auch auf der Basis des
„historischen Episkopates in konstitutioneller Form" mit allen
Verwickelungen von „gültigen" Konsekrationen der Bischöfe und
der „gültigen" Weihe von Presbytern wie im südindischen Schema
aufgebaut werden soll. Aber die Konferenz in Nordindien, welche
die ersten Stufen zu einer Vereinigten Kirche in Nordindien legen
sollte, zeigte keine Anzeichen von einer erreichbaren Einmütigkeit

auf der Grundlage einer bischöflichen Regierungsform
überhaupt. Dazu haben im Süden die Vertreter der amerikanischen
Baptisten und der methodistischen Episkopalkirche klar herausgesagt,

dass sie nicht willens seien, auf der vom Vereinigten
Komitee angenommenen Grundlage sich mit der Vereinigten
Kirche zusammenzuschliessen, da deren Vorschläge die Möglichkeit

einer organischen Verbindung mit einer Gemeinschaft wie
derQuäker endgültig ausschliesst. Die Aussicht, dass dieses Schema
den wesentlichen Sekten in Indien ein Ende macht, ist daher
gering.

Ferner halte ich dieses Schema für falsch begründet, weil
es den Vereinigungskirchen und andern, die sich etwa in der
Folge anschliessen werden, eine vollständig ausgearbeitete
Kirchenorganisation aufoktroyiert, bevor die Masse indischerChristen
genügend entwickelt ist, ihre eigene Organisation zu bestimmen.
Das Schema gibt den Stadtbewohnern den Haupteinfluss und
die Hauptmacht. Sie werden die Mehrheit der Mitglieder der
Diözesankonzilien und Synoden bilden. Ein städtischer Klerus,
der Stadtverhältnisse im Gottesdienst und in der Verwaltung

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1930. 7



— 98 —

berücksichtigt, wird von einer so kontrollierten und zentralisierten

Organisation ausgehen. Die eigentlichen Leiter der
Dorfgemeinden sollten von den Dörfern selber kommen. Ihr Lebensweg

sollte dem der Dorfbewohner nahestehen. Das Dorf wird
sich mit der Zeit auf eigene Füsse stellen und sich nur wenig
um die Verhältnisse der relativ wohlhabenden und gewandten
Stadtbewohner kümmern. Dieses Schema wird die Versorgung
mit den notwendigen Dorfgeistlichen hinausschieben, indem es
eine nach westlichen Massstäben verfasste Form einer
zentralisierten Kirche aufdrängt, die nur die Bedürfnisse der
Stadtkirche berücksichtigt.

Die Lösung unserer denominationellen Schwierigkeiten liegt
nicht in einem Schema, wie in dem besprochenen. Wir haben
nicht so sehr eine gemeinsame Hierarchie und ein einförmiges
Kirchenregiment nötig, sondern wdr müssen uns in einem neuen
Geist zusammenschliessen, und dieser Geist kann nur durch eine
neue Frömmigkeit und einen gemeinsamen Eifer im Gottesdienst
kommen. Glücklicherweise besteht bereits eine Organisation, die
den Weg zu einer wahren Union weist. In jedem Teile Indiens
sind die Provinzialkonzilien der Kirchen tätig, die im nationalen
Kirchenkonzil, einem Kinde der Edinburgher Missionskonferenz,
zusammengefasst sind. Fast alle protestantischen Missionen Indiens
sind hier vertreten. Es hat die Missionsarbeit vereinfacht und
vereinheitlicht, hat die theologische Erziehung zusammengelegt,
tut viel auf dem Gebiete der Erziehung und auf sozialem
Gebiete, leitet zum leichteren Herankommen an den Moslem und
Hindu an und bringt Leute verschiedener Denominationen zu
gemeinsamen Gottesdiensten zusammen. Zuerst Federation, dann
Union."

Auch Rev. William Paton, der einige Jahre Missionar in Indien
war und jetzt als Verbandssekretär des internationalen Missionskonzils

die Verhältnisse in den Missionsgebieten gut überblickt,
äussert sich recht interessant. Nach seinen Darlegungen fühlen
sich die christlichen Indier bei ihrem Gegensatze zu der sie
umgebenden moslemitischen oder Heidenwelt trotz aller Konfessions-
unterschiede doch als eine geistige Verwandtschaft. Sie bilden
unbewusst eine grössere Einheit als wir Christen in christlichen
Ländern. Dazu führt der wachsende nationalistische Geist die
indischen Christen enger zusammen. Der indische Nationalismus
findet seinen Rückhalt in der Poesie, Philosophie, Architektur,



— 99 —

Literatur, wirtschaftlichen Verbundenheit, sozialen Gesetzgebung
und Religion. An der Nationalbewegung nehmen auch die indischen
Christen Anteil, aber sie wollen die christlichen Kirchen Indiens
nicht im engherzigen Nationalismus von der übrigen christlichen
Welt trennen. Doch soll die Kirche „in Farbe und Gewebe"
indisch werden. Für die Kontroverspunkte der westlichen Kirchen
hat der christliche Indier wenig Verständnis. Monatlich werden
etwa 10000 Parias gewonnen. Alle Kirchen ringen mit dem

Erziehungsproblem dieser Neophyten. Auch bildet die Heranbildung
von Geistlichen grosse Schwierigkeiten. Diesen Aufgaben kann
nur durch eine kirchliche Vereinigung begegnet werden. Der
Wunsch nach Union ist so gross, dass darüber viele nicht
beurteilen können, was am Schema recht oder falsch ist. Das
Schema ist der Unterstützung würdig, weil es eine organische
Einheit und nicht nur eine Federation vorsieht. Dadurch wird
ein Rahmen für eine wirklich indische Kirche geschaffen. Es

rettet das geistige Erbe der einzelnen Unionskirchen. Hier ist
keine Rede von Reordination nicht-bischöflich geweihter
Geistlicher. Niemand braucht die geistige Vergangenheit seiner Kirche
zu verleugnen. Die neue Kirche bietet varietas in unitate.
Protestantische und katholische Frömmigkeit findet die Möglichkeit
der Befriedigung. Die Einheit der Kirche ist im Grundlegenden
durch das, was über den Glauben und die Verfassung festgesetzt

ist, hinreichend gesichert. Es ist gut und klug, dass noch

nicht alle Punkte, darunter sehr wichtige (Firmung), durch eine
wirkliche Einigung erledigt sind, sondern dass man das der
zukünftigen Kirche überlässt. Die Jugend, die in einer vereinigten
Kirche aufgewachsen ist, wird die strittigen Punkte vorurteilsfreier

bereinigen, als die in den verschiedenen Kirchen alt
Gewordenen. Gut ist ferner, dass die Vereinigte Kirche die

Beziehungen zu den Heimkirchen pflegen wrill. Dadurch kann sie

in der Zukunft als verbindendes Element wirken.
Ein anderer ehemaliger Missionar in Indien und Sekretär

der Londoner Missionsgesellschaft, Rev. Philipps, gibt, allerdings
nur in seinem Namen, eine längere Beurteilung des Schemas.
Die gegenwärtige Lage in Indien sei unerträglich. Nur grösste
Weitherzigkeit und christliche Liebe geben die richtige Methode
für die kirchliche Vereinigung. Am dringlichsten ist, dass der
katholische und protestantische Kirchentyp vereinigt werden.
Das ist nicht leicht. Tatsache ist, dass in zehnjähriger Diskussion



— 100 —

kein Protestant zum Katholiken und kein Katholik zum
Protestanten geworden ist. Beide Parteien haben sich in der Verteidigung

vielmehr noch mehr auf ihren Standpunkt besonnen.
Die Union wird dadurch zustande kommen, dass man versucht,
das Wesentliche des evangelischen und des katholischen Typs
in einer Organisation zusammenzufassen in der Hoffnung, dass
durch einen langsamen Prozess während Generationen schliesslich

in der indischen Christenheit sich eine Syntheseherausarbeitet,
die wir noch gar nicht ahnen können. Viele glauben mit dem
Vereinigten Komitee, dass trotz aller Abweichungen über die
Grundsätze der kirchlichen Verfassung durch gegenseitige
Anerkennung des andern Standpunktes eine wirkliche Gemeinschaft
sich herauskristallisieren wird. Jede Seite muss etwas aufgeben,
was sie schätzt, von dem sie aber überzeugt ist, dass es die
gewissenhafte Überzeugung der andern Partei verletzt.

Vom Standpunkte der Freikirchen ist folgendes einzuwenden:

1. Die Annahme des Bischofsamtes auch in modifizierter
Form bedeutet für die Freikirchler eine schmerzliche Abweichung
von den Grundlinien ihrer kirchlichen Entwickelung. Mit dem
Begriff „historischer Episkopat" verbindet sich für sie der
Begriff von Weihen und Sakramenten, der den Kongregationalisten
vor allem unerträglich ist. An eine apostolische Sukzession denken
die Freikirchler beim Worte „historischer Episkopat" nicht,
ebensowenig, dass ein gültiges kirchliches Amt nur durch einen
Bischof gesichert wird. Das wird kein Wesleyaner oder Mitglied
der Vereinigten Kirche Südindiens unterschreiben. Der Episkopat

wird nur als alte kirchliche Institution angesehen, die sich
im Laufe der Zeit als recht nützlich erwiesen hat. 2. Was
geschieht nach 30 Jahren? Werden die protestantischen
Mutterkirchen die Kirche Südindiens noch unterstützen, wenn allgemein

die bischöfliche Ordination der Geistlichen gefordert wird?
Wenn das geschieht, so wird in Südindien eine neue Art von
„Nonconformity" entstehen, die allerdings den Vorzug hätte,
indisches Eigengewächs zu sein. 3. Das Nebeneinanderwirken
bischöflich geweihter und nicht-bischöflich geweihter Geistlicher
wird in der Kirche eine praktische Ungleichheit schaffen, indem
die nicht-bischöflich Geweihten weniger in Anspruch genommen
werden. 4. Der Kongregationalist wird auf die von Laien
gespendete Kommunion verzichten müssen. 5. Das kongregationalistische

Prinzip kommt zu kurz.



— 101 —

Die eigentliche Entscheidung liegt bei den Kirchen Südindiens.

Wird das Schema nicht von allen angenommen, so fällt es dahin.
Die Heimatkirchen haben nur Ratschläge zu erteilen.

Schliesslich kommt noch der Expräsident der Wesleya-
nischen Konferenz Rev. John H. Ritson zum Wort. Die Wesleyaner
betrachten trotz ihrer sonstigen Abgeschlossenheit das Schema
mit grosser Sympathie. Die Missionskirchen stehen nicht unter
absoluter Dauerkontrolle durch ihre Mutterkirchen, sondern sie

sollen sich vom Stigma des Ausländertums freimachen und
selbständig werden. Wir können nur raten, nicht zwingen. Die
Entscheidung liegt bei den indischen Glaubensgenossen. Für die
Wesleyaner ist der Episkopat keineswegs das „rote Tuch". Für
sie ist der Bischof der primus inter pares. Dass liturgische
Gottesdienste und solche spontanen Typs vorgesehen sind, ist
erfreulich. Obschon der Passus vom „historischen Episkopat"
zwischen Scylla und Charybdis hindurchzusteuern scheint, wird
in praxi doch die alternative Theorie vom Amte nicht vermieden.
Für Wesleyaner ist die Apostolizität ein geistiges Erbe, das nicht
an einen materiellen Kanal gebunden ist. Sie nehmen daher das
Wort „historischer Episkopat" in einem andern Sinne wie die
Anglokatholiken.

Wenn auch alle Bischöfe in der Vereinigten Kirche von
Bischöfen in voller apostolischer Sukzession geweiht werden,
so werden vielleicht einige zu Bischöfen konsekriert werden,
die weder gefirmt sind, noch die Diakonats- und Priesterweihe
empfangen haben. Die Gültigkeit der Ordination nicht-bischöflich
geweihter Geistlicher und die Interkommunion sind die logische
Folge des Schemas. Wenn aber diese Dinge für 30 Jahre recht
sind, warum nicht für immer? Nicht-bischöflich geweihte Geistliche

können von den Gemeinden abgelehnt werden. Dadurch
wird es vorläufig in der Vereinigten Kirche eine gewisse
Ungleichheit geben. Auch wird ein anglikanischer Bischof nicht
reordiniert, während ein wesleyanischer Präsident (chairman),
der tatsächlich bischöfliche Funktionen ausübt, sich einer
Konsekration zu unterziehen hat. Verbessern wir, wenn wir es können,
wenn aber nicht, so wollen wir unsern Brüdern in Südindien
freie Hand lassen!

Wer diese verschiedenen Beurteilungen, die sich vielfach
widersprechen und stets die Denomination oder die Richtung
des Kritikers erraten lassen, vom katholischen Standpunkte aus



— 102 —

genau prüft, der wird die Bedenken der Anglokatholiken nicht
als übertrieben erklären. Für ihn ist das Schema in gewissen
Punkten unannehmbar. Er muss die Unklarkeit verschiedener
Vereinbarungen und denMangel anGrundsätzlichkeitbeanstanden.
Wird das Schema in der jetzigen Form oder gar noch mit den
Abänderungsvorschlägen der Generalversammlung der Vereinigten

Kirche Südindiens angenommen, so wird für wirklich katholische

Anglikaner in der neuen Kirche kein Platz sein. Wenn
es den Tatsachen entspricht, dass das Volk in den Vereinigungskirchen

nicht Träger des Unionsgedankens ist oder dass man
nach Belieben die Worte im protestantischen oder entgegengesetzten

Sinne deutet, so wird unseres Erachtens aus episkopalen,
presbyterialen, kongregationalistischen und methodistischen
Elementen in der Retorte nur ein Kunstprodukt konstruiert, das
nicht lebensfähig ist — eine ecclesiuncula. Das ist ein gewagtes

Experiment, weil es innerlich die Kirchen nicht eint,
sondern die Gegensätze in der Vereinigten Kirche noch schärfer
hervortreten lässt, als sie es in den getrennten Kirchen waren.

Man hat von gegnerischer Seite den Altkatholizismus als
„Gelehrtenhäresie", als „Gelehrtenrevolte" verspottet, weil der
altkatholische Standpunkt von den grössten katholischen Theologen

wissenschaftlich einwandfrei begründet und weil die
altkatholische Kirchenverfassung in der Gelehrtenstube nach den kano-
nistischen Grundsätzen der alten, ungeteilten Kirche rekonstruiert
wurde. Aber hinter dieser „Gelehrtenrevolte" stand doch noch
kirchlich gebildetes und interessiertes Volk, dass die „Revolte"
aus tiefster Überzeugung um des Gewissens und um der
Wahrhaftigkeit willen mitmachte. Die Vereinigte Kirche Südindiens
dagegen ist eine Forderung der praktischen Vernunft, nicht
des religiösen Gewissens der Gläubigen, das Schema die Arbeit
weniger mehr praktischer als wissenschaftlicher Führer. Es mag
wohl eine „vereinigte", wird aber nie eine einige Kirche
schaffen. Jedenfalls bedarf es auch in Südindien noch jahrelanger
Unionsarbeit, bis das erreicht wird, was das Ideal des Herrn
der Kirche ist: Ut omnes unum.

Basel. K. Neuhaus.


	Das südindische Unionsschema im Urteile der Theologen

