Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)

Heft: 2

Artikel: Das Patriarchat von Konstantinopel in neuerer Zeit
Autor: Alivisatos, H.S.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404047

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404047
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Patriarchat von Konstantinopel
in neuerer Zeit.

8

Wenn man vom Patriarchat von Konstantinopel oder dem
okumenischen Patriarchate spricht, so versteht man darunter
einerseits die erste (der Reihe nach) autokephale Kirche der
ganzen orthodoxen Kirche, andererseits aber den ersten (wieder
der Reihe nach) bischoflichen Stuhl der orthodoxen oder der
von vielen griechisch-katholisch genannten Kirche, dessen In-
haber nicht eine autokratische oder monarchische Autoritit tiber
die anderen Bischdfe im einzelnen oder iiber die ganze Hierarchie
im allgemeinen besitzt, sondern bloss die Stellung der Ehre, die
ihm den Rang des Ersten unter Gleichen, des Primus inter pares,
wegen der grossen Bedeutung seines bischoflichen Stuhles ver-
schaftt.

So war es, als der bischofliche Stuhl des ehemaligen Byzanz,
nunmehr Konstantinopels, des neuen Rom, zum zweiten und —
wegen der grossen Bedeutung Konstantinopelsals der neuen Haupt-
stadt des romischen und bald nachher des byzantinischen Reiches
— dem roémischen Stuhle ebenbiirtigen Patriarchat schon durch
das II. 6kumenische Konzil erhoben wurde. So war es durch das
ganze Mittelalter, blieb es auch nach dem Fall Konstantinopels bis
zum grossen Kriege unserer Tage; genau so auch war es nach
dem Kriege und ist es bis heute. Abgesehen vom bloss tituliren
Rang hat der Patriarch von Konstantinopel in der Kirche immer
eine ausserordentlich grosse Rolle gespielt. Nicht nur in der alten
Zeit war das ¢kumenische Patriarchat, auch wegen der nahen
Beziehungen zu den byzantinischen Kaisern, massgebend fiir das
Kirchenleben im allgemeinen, sondern noch mehr im 6. und
1. Jahrhundert und nach der Eroberung des Ostens des byzan-
tinischen Reiches durch die Araber. Als diese ihren fast vernich-
tenden Einfluss auf die christlichen Kirchen Ostafrikas, Agyptens
und Syriens ausiibten, erhob sich das skumenische Patriarchat in



der Tat als das Hauptzentrum der Orthodoxie. Auch in spiiterer
Zeit, im grossen Bilderstreit durch die Slavenmission im 9. und
10. Jahrhundert und weiterhin wiahrend des grossen Schismas
im 9. und 12. Jahrhundert ibte das Patriarchat seine grosse Auto-
ritit — jedoch nicht nach romischer Art und Methode — auf
die ganze orthodoxe Welt aus.

Der Verfall des byzantinischen Reiches, herbeigefiihrt durch
die lateinische Eroberung Konstantinopels und dann durch die
der Tirken, verstiirkte die kirchliche Stellung des ¢kumenischen
Patriarchats innerlich und &usserlich. Das ganze Gebiet der
Orthodoxie sah im okumenischen Stuhle das einzige Zentrum,
in dem trotz der Bedriickungen und der politischen Dekadenz
und den neugeschaffenen Verhiiltnissen L.eben genug fiir sie
selbst und fiir die anderen iibrig geblieben war. Dies wird am
besten illustriert durch die Geschichte der damaligen russischen
Kirche und der anderen halbautonomen Kirchen des Balkans,
die spiiter im 19. Jahrhundert autokephal geworden sind. Das
Ansehen des Kkonstantinopolitanischen Patriarchats bei den
anderen in der Tat schon verfallenen Patriarchaten und bei der
nur numerisch grossen jungen russischen Tochterkirche war so
gross, dass die Beschliisse der Patriarchalsynode, was selbst die
strengste kanonische Ordnung der orthodoxen Kirche nicht ver-
langt, eine unbestrittene Autoritit in der ganzen Orthodoxie ge-
nossen. Die Anerkennung des 6kumenischen Patriarchen seitens
des Eroberers als Fiihrer der unterjochten Nation wverstiirkte
auch seine kirchliche Stellung innerhalb seines Sprengels und
des ganzen orientalischen Gebietes der Kirche.

Indem nun die Stellung und das Ansehen des Patriarchats
bzw. des 6kumenischen Patriarchen nach innen bis in die letzte
Zeit unveriindert geblieben ist, hat sich die Lage nach aussen
in neuerer Zeit durchaus geiindert.

Das Aufkommen der neueren autokephalen Kirchen, deren
Bildung im 19. Jahrhundert erfolgte, hat natiirlicherweise das Pa-
triarchat entkriiftet, da die neuen autokephalen Kirchen meistens
aus seinem Sprengel entstanden waren. Der Sprengel des dkume-
nischen Patriarchats, der nach Russland der grosste war in der
ganzen orthodoxen Kirche, beschrinkte sich von nun ab auf Klein-
asien, Thrazien, Mazedonien und die Inseln. Die natiirlicherweise
progressive Entwicklungim kirchlichen Leben im allgemeinen der
verschiedenen autokephalen Kirchen und das Wachsen nicht nur



einer selbstéindigen neueren orthodoxen Theologie in den ver-
schiedenen autokephalen Kirchen, sondern auch eines selbstin-
digen kirchlichen Lebens hatteseine Riickwirkung aufdie Stellung
des Patriarchats, das zwar sein Ansehen diesen autokephalen
Kirchen gegeniiber behauptete, aber ihnen gegeniiber ungefihr
dieselbe Stellung hatte, die der Fiihrer einer Familie einnimmt,
wenn er seine Kinder bald gross, von ihm unabhéngig und lebens-
kriftig sieht. Das dkumenische Patriarchat hat jedoch das An-
sehen, das jede echte orthodoxe Kirche dem ersten Throne der
Orthodoxie schuldig war, behalten. Trotz der Bildung der neuen
- autokephalen Kirchen und der ausgesprochenen nationalen Ge-
gensitze zwischen den verschiedenen orthodoxen Volkern, die
den nationalen Gegensatz auf den kirchlichen Boden ausdehnten
und der auch das Patriarchat traf, da dieses von Anfang an grie-
chisch war (dieser Gegensatz fand seinen stérksten Ausdruck in
der Bildung des berithmten bulgarischen Schismas), bewahrte das
Patriarchat im orthodoxen Gewissen immer die Stellung, die ihm
seine Geschichte sicherte. Das Patriarchat ist fir die verschie-
denen nationalen Kirchen immer die gute Muatterkirche geblieben.
Wenn man auch nur einen Blick auf die innere Entwicklung
dieser ersten autokephalen Kirche wirft, so wird man sehen, dass
auch hier ein ausgesprochener Fortschritt zu bemerken ist trotz
der beschriinkten Lebensverhéltnisse unter der tiirkischen Herr-
schaft. Die seit 1860 geltenden sogenannten nationalen Kano-
nismen erlaubten dem Patriarchat eine bedeutende Entwicklung
nach allen Seiten des kirchlichen Lebens. Die Bildung des Klerus
war in erster Linie gesichert durch die Griindung der beriihm-
ten theologischen Schule auf Chalki, die die Alma mater des
ganzen hoéheren Klerus des Patriarchats war, wie auch durch
das Priesterseminar ‘fiir den niedrigeren Klerus. Die soziale
Arbeit dieser Kirche war ausgezeichnet, denn durch die undenk-
bar grosse Freigebigkeit der Griechen in der Tiirkei besass die
Kirche des Patriarchats in Fortsetzung ihrer alten Titigkeit eine
Reihe von philanthropischen Anstalten und Organisationen, wie
sie keine andere orthodoxe Kirche zu zeigen hatte. Aber auch
das Unterrichtswesen der Griechen in der Tiirkei war in den
Hénden der Kirche, und es ist keine Ubertreibung, wenn man
behau'ptet, dass die grossten und am besten organisierten philan-
tl?I‘Oplschen und Bildungsanstalten in der Tiirkei diejenigen waren,
die dem okumenischen Patriarchate angehorten. Verschiedene



—_ 17 =

dkumenische Patriarchen der neueren Zeit, an deren Spitze der
grosse und berihmte Patriarch Joachim III. stand, férderten
diesen Fortschritt, der dieser Kirche trotz der schweren Lebens-
verhiltnisse, in denen sie sich befand, erlaubte, die erste zu sein
nicht nur nach der kanonischen Ordnung, sondern auch in bezug
auf Leben und Tétigkeit. Wenn man heute auf das ganze Wesen
kirchlichen Lebens des Patriarchats im 19. Jahrhundert und weiter
bis zum grossen Kriege blickt, bewundert man wirklich, wie
dies Patriarchat sowohl innerlich wie dusserlich seine Stellung
in ganz ehrwiirdiger Weise behauptet und beibehalten hat.

IL.

Der erste Ausgang des grossen Krieges gab in gewissen
Momenten zur Hoffnung Anlass, dass die tirkische Herrschaft
zu Ende gekommen sei und dass bald die heilige Stitte der
Orthodoxie, insbesondere die grosse Patriarchalkathedrale, die
" Hagia Sophia, wieder ihren alten Besitzern zuriickgegeben werde.
Der grosse Patriarch Joachim III. gab auf seinem Sterbebett
inmitten seiner Todeshalluzinationen die nétigen Anordnungen,
um die Schliissel der Hagia Sophia durch seinen Vertreter vom
Kultusministerium der sich auflésenden Tiurkei recht bald und
in Sicherheit abzuholen. Diese Halluzinationen schienen, wenn
auch fiir eine ganz kurze Periode (um 1920), beinahe verwirk-
licht. Die Resultate des grossen Krieges berechtigten zu
grossem Optimismus und liessen eine neue Periode in der
Geschichte des Patriarchats erwarten. Daher kam es, dass das
Patriarchat damals ohne weiteres die oben erwihnten natio-
nalen Kanonismen abschaffte, um dadurch den herrschenden
Faktor, der, wie bekannt, selbst das Veto zu den patriarcha-
lischen Wahlen hatte, zu beseitigen und eine neue durchaus
kanonische Ordnung einzufiihren. Das Patriarchat arbeitete im
Moment, da schon die griechische Armee und Flotte provisorisch
in Konstantinopel waren, tiichtig, um die neue Kirchenordnung
zu schaffen, die gleich am ersten Tage der nahe bevorstehen-
“den Aufhebung der tiirkischen Herrschaft in Konstantinopel zur
Geltung gebracht werden sollte. Diese neue Kirchenordnung hitte
der von nun an befreiten Kirche die Méglichkeit einer durchaus
freien Bewegung gegeben, die sowohl nach innen, d. h. in ihrem
Sprengel, wie auch nach aussen in der ganzen Orthodoxie eine
neue Entwicklung ermoglicht hitte. Inmitten dieser grossen



— T8 —

Sorgen und Vorbereitungen, inmitten dieses grossen Versuches
der Befreiung nach 500jihriger Vergewaltigung (die tibrigens
betriilbten Auges seitens der romisch-katholischen Welt ver-
folgt wurden), die aber dann durch eine fiirchterliche Katastrophe
endeten, hat das Patriarchat die Aufgabe nicht vernachlassigt,
die grossen und bedeutenden Stromungen und Bewegungen der
christlichen Welt zum Zweck der Vereinigung aller geistlichen
und christlichen Méchte, sei es im Glaubens-, sei es im sozialen
Gebiet (Faith and Order und Life and Work), zu verfolgen und mit
Wohlwollen zu beobachten; es hat sogar inmitten dieser aller-
schwersten Zeit gewagt, die Initiative zu tibernehmen zur Schaffung
eines Kirchenbundes aller christlichen Kirchen (vgl.die betreffende
Patriarchalenzyklika von 1920), die aber durch die bald darauf
folgenden Ereignisse zum Scheitern gebracht wurde. Das Patri-
archat hat es nicht versiumt, auch so den besten Willen zu
zeigen, der von anderswo gekommenen Initiative zu folgen, und
hat als die erste orthodoxe Kirche ein gutes Beispiel herzlicher
Mitarbeit mit den anderen christlichen Kirchen gegeben, die, wer
weiss wann, in der Zukunft zu einem Einverstindnis und spéter
noch zur Vereinigung fithren wird. '

Der leider zwischen der Tiirkei und Griechenland allein
(die Alliiertenméichte haben sich zuriickgezogen) ausgefochtene
Krieg und sein schrecklicher Ausgang hatte einen unmittelbaren
Einfluss auf das Patriarchat.

Das Patriarchat wurde durch die unerhorte Katastrophe
Kleinasiens und die Ausrottung des griechischen und christlichen
Elements aus dem Boden der griechischen Kultur und des Christen-
tums aller seiner Ditzesen in Kleinasien (es waren viele) be-
raubt. Das christlich-griechische, d. h. am meisten das orthodoxe
Element wurde mit Blut von dort ausgewaschen, und es war
wieder das Patriarchat, das durch seine Bischofe mit dem grossen
Mirtyrer unserer Tage, dem Metropoliten von Smyrna, Chryso-
stomos, an der Spitze sein edles Blut zu dieser Auswaschung her-
gegeben hat. Dann kam der beriihmte Lausanner Vertrag, der
zwar dem Okumenischen Patriarchat seine religiose Freiheit
zusicherte, aber in der Tat, wenn auch nicht nach dem Buch-
staben, die ganze Autoritit des Patriarchats, selbst bis auf
dl.e Verwaltung seiner auf griechischem Boden sich befindenden
_Dldzesen, weggenommen hatte. Die Anwendung dieses Vertrags
in bezug auf den Austauch der Bevilkerung war seitens der



— 79 —

Tirken so engherzig, dass sie selbst den damaligen okume-
nischen Patriarchen (Konstantin V.) als in Griechenland Ge-
borenen aus Konstantinopel weggejagt haben! Das hat den Patri-
archen zur Abdankung und das Patriarchat zur Wahl eines
neuen Patriarchen, des vor kurzem verstorbenen skumenischen
Patriarchen Basilius II., genoétigt.

Demgemiiss und gemiiss dem Lausanner Vertrag wurde das
okumenische Patriarchat in bezug auf die Ausdehnung seines
Sprengels bis auf ein kleines Territorium um Konstantinopel auf
dem européischen Kontinent und die kleine Zahl von ungefiahr
zwanzig kleinen Diozesen eingeschrinkt; in bezug auf seine aus-
wirtige Wirkung wurde das Patriarchat viel zu sehr bei der
tirkischen Regierung, die wieder michtiz wurde, verdichtigt.

Die neuen Verhiltnisse, die durch den Lausanner Vertrag
herbeigefithrt wurden, gingen parallel mit dem neuen Zug der
Regierung unter Kemal Pascha, der nach einer Modernisierung
des tiirkischen Lebens in jeder, auch religioser Beziehung strebt.
Der tiirkische Staat hat sich als unreligios oder areligits er-
klirt, und die Religion wurde als Privatsache anerkannt. Dies,
wenn es mit einer absoluten und rechtverstandenen konstitutio-
nellen Freiheit der Individuen in der Tiirkei parallel ginge, wiirde
zugunsten der Entwicklung des Patriarchats und seines kirchli-
chen Lebens sich auswirken konnen. Man kann aber nicht mit
absoluter Sicherheit sagen, ob die tiirkische Regierung nicht an-
dere Veranlagsungen finden wird, um das schon seit Jahrhun-
derten daran gewohnte Patriarchat neuen Bedriickungen aus-
zuliefern. |

Allerdings werden die in diesen Tagen eben zu einem gliick-
lichen Ende kommenden Verhandlungen zwischen Griechenland
und der Tiirkei, die insoweit das Patriarchat beriihren, als es
sich dabei um die griechische und orthodoxe Bevoilkerung Kon-
stantinopels handelt (iiber 100,000 Seelen), iiber die das Patri-
archat geistig waltet, ganz bestimmt ein bessere Atmosphire
auch fir das Patriarchat schaffen. Die Tiirkei muss ganz Klar
verstehen, dass die Griechen im Patriarchat nichts weiteres
denn das Oberhaupt der Orthodoxie (das zufillig griechisch ist)
sehen, genau wie die anderen Orthodoxen, und dass es iiber-
haupt nichts mit der Politik, weder der tiirkischen noch mit der
der orthodoxen Staaten und Nationen zu tun hat. Ein ganz natiir-
licher und ebenso harmloser Stolz der Griechen, dass das Patri-



— 80 —

archat von Anfang an griechischer Nationalitéit gewesen ist, spielt
im politischen wie im Kkirchlich-politischen Leben {iberhaupt
gar keine Rolle. '

Darum bedeutet die Beschriinkung weder des patriarchalen
Sprengels noch auch seiner nationalen Autoritét keinesfalls
eine Beschrinkung oder gar Erschiitterung der interorthodoxen
Autoritit, die das 6kumenische Patriarchat in der ganzen ortho-
doxen Familie hat. Im Gegenteil, die #ussere Erniedrigung des
Patriarchats, wie es auch zu erwarten war, hat die einzelnen
autokephalen Kirchen veranlasst zu einem besonderen Ausdrucke
des Respekts und der Anhénglichkeit, die diese Kirchen dem ersten
Stuhl und der Mutterkirche wirklich stets bewahren. Die ganze Or-
thodoxie, in deren Bewusstsein das kumenische Patriarchat, ganz
abgesehen von irgendeinem nationalem Geiste, seinen unumstrit-
tenen Platz als die Protothronos Ekklesia hat, hat tief das schwere
Schicksal des konstantinopolitanischen Thrones empfunden, und
keine der mit ihr verbundenen Partikularkirchen hat es ver-
sdumt, die notige moralische Unterstiitznng zu geben, die das
Patriarchat zum Zentrum der ganzen Orthodoxie erhebt.

Aber abgesehen davon gibt es noch einen anderen Grund,
warum die Stellung des Patriarchats, trotz seiner #usseren Zu-
stinde, die durch den politischen Ausgang der letzten Zeit ge-
schaffen wurden, von innen heraus sozusagen inmitten seiner
Schwesterkirchen so hervorragend ist.

Das 6kumenische Patriarchat hat wegen der Beschrinkung
seines Sprengels nun keine grossen Verwaltungs- und Didzesan-
sorgen mehr und ist demgemiss frei, sich den allgemeineren
Kirchenfragen zu widmen. Dieser Vorteil, den gerade die im
Range erste Kirche der Orthodoxie nach Gottes Zugestéindnis hat,
gibt ihr die Moglichkeit, sich mit solchen Fragen ganz unbe-
kiimmert zu beschiiftigen. Die von ihr kommende Initiative, die
die Unabhéngigkeit der verschiedenen Partikularkirchen nicht
anzutasten braucht, wird zu einer neuen Erhebung der inter-
orthodoxen Autoritit des Patriarchats filhren, die unter Hint-

ansetzung des nationalen Geistes der ganzen Orthodoxie zum
Segen sein wird.,

Athen. H. S. ALiVISATos.




	Das Patriarchat von Konstantinopel in neuerer Zeit

