
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)

Heft: 2

Artikel: Das Patriarchat von Konstantinopel in neuerer Zeit

Autor: Alivisatos, H.S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404047

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404047
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


74 —

Das Patriarchat von Konstantinopel
in neuerer Zeit.

i.
Wenn man vom Patriarchat von Konstantinopel oder dem

ökumenischen Patriarchate spricht, so versteht man darunter
einerseits die erste (der Reihe nach) autokephale Kirche der

ganzen orthodoxen Kirche, andererseits aber den ersten (wieder
der Reihe nach) bischöflichen Stuhl der orthodoxen oder der
von vielen griechisch-katholisch genannten Kirche, dessen
Inhaber nicht eine autokratische oder monarchische Autorität über
die anderen Bischöfe im einzelnen oder über die ganze Hierarchie
im allgemeinen besitzt, sondern bloss die Stellung der Ehre, die
ihm den Rang des Ersten unter Gleichen, des Primus inter pares,
wegen der grossen Bedeutung seines bischöflichen Stuhles
verschafft.

So war es, als der bischöfliche Stuhl des ehemaligen Byzanz,
nunmehr Konstantinopels, des neuen Rom, zum zweiten und —
wegen der grossen Bedeutung Konstantinopels als der neuen Hauptstadt

des römischen und bald nachher des byzantinischen Reiches
— dem römischen Stuhle ebenbürtigen Patriarchat schon durch
das II. ökumenische Konzil erhoben wurde. So war es durch das

ganzeMittelalter, blieb es auch nach dem Fall Konstantinopels bis
zum grossen Kriege unserer Tage; genau so auch war es nach
dem Kriege und ist es bis heute. Abgesehen vom bloss titulären
Rang hat der Patriarch von Konstantinopel in der Kirche immer
eine ausserordentlich grosse Rolle gespielt. Nicht nur in der alten
Zeit war das ökumenische Patriarchat, auch wegen der nahen
Beziehungen zu den byzantinischen Kaisern, massgebend für das
Kirchenleben im allgemeinen, sondern noch mehr im 6. und
7. Jahrhundert und nach der Eroberung des Ostens des
byzantinischen Reiches durch die Araber. Als diese ihren fast vernichtenden

Einfluss auf die christlichen Kirchen Ostafrikas, Ägyptens
und Syriens ausübten, erhob sich das ökumenische Patriarchat in



— 75 —

der Tat als das Hauptzentrum der Orthodoxie. Auch in späterer
Zeit, im grossen Bilderstreit durch die Slavenmission im 9. und
10. Jahrhundert und weiterhin während des grossen Schismas
im 9. und 12. Jahrhundert übte das Patriarchat seine grosse Autorität

— jedoch nicht nach römischer Art und Methode — auf
die ganze orthodoxe Welt aus.

Der Verfall des byzantinischen Reiches, herbeigeführt durch
die lateinische Eroberung Konstantinopels und dann durch die
der Türken, verstärkte die kirchliche Stellung des ökumenischen
Patriarchats innerlich und äusserlich. Das ganze Gebiet der
Orthodoxie sah im ökumenischen Stuhle das einzige Zentrum,
in dem trotz der Bedrückungen und der politischen Dekadenz
und den neugeschaffenen Verhältnissen Leben genug für sie

selbst und für die anderen übrig geblieben war. Dies wird am
besten illustriert durch die Geschichte der damaligen russischen
Kirche und der anderen halbautonomen Kirchen des Balkans,
die später im 19. Jahrhundert autokephal geworden sind. Das
Ansehen des konstantinopolitanischen Patriarchats bei den
anderen in der Tat schon verfallenen Patriarchaten und bei der
nur numerisch grossen jungen russischen Tochterkirche war so

gross, dass die Beschlüsse der Patriarchalsynode, was selbst die

.strengste kanonische Ordnung der orthodoxen Kirche nicht
verlangt, eine unbestrittene Autorität in der ganzen Orthodoxie
genossen. Die Anerkennung des ökumenischen Patriarchen seitens
des Eroberers als Führer der unterjochten Nation verstärkte
auch seine kirchliche Stellung innerhalb seines Sprengeis und
des ganzen orientalischen Gebietes der Kirche.

Indem nun die Stellung und das Ansehen des Patriarchats
bzw. des ökumenischen Patriarchen nach innen bis in die letzte
Zeit unverändert geblieben ist, hat sich die Lage nach aussen
in neuerer Zeit durchaus geändert.

Das Aufkommen der neueren autokephalen Kirchen, deren
Bildung im 19. Jahrhundert erfolgte, hat natürlicherweise das
Patriarchat entkräftet, da die neuen autokephalen Kirchen meistens
aus seinem Sprengel entstanden waren. Der Sprengel des
ökumenischen Patriarchats, der nach Russland der grösste war in der
ganzen orthodoxen Kirche, beschränkte sich von nun ab auf Kleinasien,

Thrazien, Mazedonien und die Inseln. Die natürlicherweise
progressive Entwicklungim kirchlichen Leben im allgemeinen der
verschiedenen autokephalen Kirchen und das Wachsen nicht nur



— 76 —

einer selbständigen neueren orthodoxen Theologie in den
verschiedenen autokephalen Kirchen, sondern auch eines selbständigen

kirchlichen Lebens hatte seine Rückwirkung auf die Stellung
des Patriarchats, das zwar sein Ansehen diesen autokephalen
Kirchen gegenüber behauptete, aber ihnen gegenüber ungefähr
dieselbe Stellung hatte, die der Führer einer Familie einnimmt,
wenn er seine Kinder bald gross, von ihm unabhängig und lebenskräftig

sieht. Das ökumenische Patriarchat hat jedoch das
Ansehen, das jede echte orthodoxe Kirche dem ersten Throne der
Orthodoxie schuldig war, behalten. Trotz der Bildung der neuen
autokephalen Kirchen und der ausgesprochenen nationalen
Gegensätze zwischen den verschiedenen orthodoxen Völkern, die
den nationalen Gegensatz auf den kirchlichen Boden ausdehnten
und der auch das Patriarchat traf, da dieses von Anfang an
griechisch war (dieser Gegensatz fand seinen stärksten Ausdruck in
der Bildung des berühmten bulgarischen Schismas), bewahrte das

Patriarchat im orthodoxen Gewissen immer die Stellung, die ihm
seine Geschichte sicherte. Das Patriarchat ist für die verschiedenen

nationalen Kirchen immer die gute Mutterkirche geblieben.
Wenn man auch nur einen Blick auf die innere Entwicklung
dieser ersten autokephalen Kirche wirft, so wird man sehen, dass
auch hier ein ausgesprochener Fortschritt zu bemerken ist trotz
der beschränkten Lebensverhältnisse unter der türkischen
Herrschaft. Die seit 1860 geltenden sogenannten nationalen
Kanonismen erlaubten dem Patriarchat eine bedeutende Entwicklung
nach allen Seiten des kirchlichen Lebens. Die Bildung des Klerus
war in erster Linie gesichert durch die Gründung der berühmten

theologischen Schule auf Chalki, die die Alma mater des

ganzen höheren Klerus des Patriarchats war, wie auch durch
das Priesterseminar für den niedrigeren Klerus. Die soziale
Arbeit dieser Kirche war ausgezeichnet, denn durch die undenkbar

grosse Freigebigkeit der Griechen in der Türkei besass die
Kirche des Patriarchats in Fortsetzung ihrer alten Tätigkeit eine
Reihe von philanthropischen Anstalten und Organisationen, wie
sie keine andere orthodoxe Kirche zu zeigen hatte. Aber auch
das Unterrichtswesen der Griechen in der Türkei war in den
Händen der Kirche, und es ist keine Übertreibung, wenn man
behauptet, dass die grössten und am besten organisierten
philanthropischen und Bildungsanstalten in der Türkei diejenigen waren,
die dem ökumenischen Patriarchate angehörten. Verschiedene



— 77 —

ökumenische Patriarchen der neueren Zeit, an deren Spitze der
grosse und berühmte Patriarch Joachim III. stand, förderten
diesen Fortschritt, der dieser Kirche trotz der schweren
Lebensverhältnisse, in denen sie sich befand, erlaubte, die erste zu sein
nicht nur nach der kanonischen Ordnung, sondern auch in bezug
auf Leben und Tätigkeit. Wenn man heute auf das ganze Wesen
kirchlichen Lebens des Patriarchats im 19. Jahrhundert und weiter
bis zum grossen Kriege blickt, bewundert man wirklich, wie
dies Patriarchat sowohl innerlich wie äusserlich seine Stellung
in ganz ehrwürdiger Weise behauptet und beibehalten hat.

II.
Der erste Ausgang des grossen Krieges gab in gewissen

Momenten zur Hoffnung Anlass, dass die türkische Herrschaft
zu Ende gekommen sei und dass bald die heilige Stätte der
Orthodoxie, insbesondere die grosse Patriarchalkathedrale, die

Hagia Sophia, wieder ihren alten Besitzern zurückgegeben werde.
Der grosse Patriarch Joachim III. gab auf seinem Sterbebett
inmitten seiner Todeshalluzinationen die nötigen Anordnungen,
um die Schlüssel der Hagia Sophia durch seinen Vertreter vom
Kultusministerium der sich auflösenden Türkei recht bald und

in Sicherheit abzuholen. Diese Halluzinationen schienen, wenn
auch für eine ganz kurze Periode (um 1920), beinahe verwirklicht.

Die Resultate des grossen Krieges berechtigten zu

grossem Optimismus und liessen eine neue Periode in der
Geschichte des Patriarchats erwarten. Daher kam es, dass das
Patriarchat damals ohne weiteres die oben erwähnten nationalen

Kanonismen abschaffte, um dadurch den herrschenden

Faktor, der, wie bekannt, selbst das Veto zu den patriarchalischen

Wahlen hatte, zu beseitigen und eine neue durchaus
kanonische Ordnung einzuführen. Das Patriarchat arbeitete im
Moment, da schon die griechische Armee und Flotte provisorisch
in Konstantinopel waren, tüchtig, um die neue Kirchenordnung
zu schaffen, die gleich am ersten Tage der nahe bevorstehenden

Aufhebung der türkischen Herrschaft in Konstantinopel zur
Geltung gebracht werden sollte. Diese neue Kirchenordnung hätte
der von nun an befreiten Kirche die Möglichkeit einer durchaus
freien Bewegung gegeben, die sowohl nach innen, d. h. in ihrem
Sprengel, wie auch nach aussen in der ganzen Orthodoxie eine
neue Entwicklung ermöglicht hätte. Inmitten dieser grossen



— 78 —

Sorgen und Vorbereitungen, inmitten dieses grossen Versuches
der Befreiung nach 500jähriger Vergewaltigung (die übrigens
betrübten Auges seitens der römisch-katholischen Welt
verfolgt wurden), die aber dann durch eine fürchterliche Katastrophe
endeten, hat das Patriarchat die Aufgabe nicht vernachlässigt,
die grossen und bedeutenden Strömungen und Bewegungen der
christlichen Welt zum Zweck der Vereinigung aller geistlichen
und christlichen Mächte, sei es im Glaubens-, sei es im sozialen
Gebiet (Faith and Order und Life and Work), zu verfolgen und mit
Wohlwollen zu beobachten; es hat sogar inmitten dieser aller-
schwersten Zeit gewagt, die Initiative zu übernehmen zur Schaffung
eines Kirchenbundes aller christlichen Kirchen (vgl. die betreffende
Patriarchalenzyklika von 1920), die aber durch die bald darauf
folgenden Ereignisse zum Scheitern gebracht wurde. Das
Patriarchat hat es nicht versäumt, auch so den besten Willen zu
zeigen, der von anderswo gekommenen Initiative zu folgen, und
hat als die erste orthodoxe Kirche ein gutes Beispiel herzlicher
Mitarbeit mit den anderen christlichen Kirchen gegeben, die, wer
weiss wann, in der Zukunft zu einem Einverständnis und später
noch zur Vereinigung führen wird.

Der leider zwischen der Türkei und Griechenland allein
(die Alliiertenmächte haben sich zurückgezogen) ausgefoditene
Krieg und sein schrecklicher Ausgang hatte einen unmittelbaren
Einfluss auf das Patriarchat.

Das Patriarchat wurde durch die unerhörte Katastrophe
Kleinasiens und die Ausrottung des griechischen und christlichen
Elements aus dem Boden der griechischen Kultur und des Christentums

aller seiner Diözesen in Kleinasien (es waren viele)
beraubt. Das christlich-griechische, d. h. am meisten das orthodoxe
Element wurde mit Blut von dort ausgewaschen, und es war
wieder das Patriarchat, das durch seine Bischöfe mit dem grossen
Märtyrer unserer Tage, dem Metropoliten von Smyrna, Chrysostomos,

an der Spitze sein edles Blut zu dieser Auswaschung
hergegeben hat. Dann kam der berühmte Lausanner Vertrag, der
zwar dem ökumenischen Patriarchat seine religiöse Freiheit
zusicherte, aber in der Tat, wenn auch nicht nach dem
Buchstaben, die ganze Autorität des Patriarchats, selbst bis auf
die Verwaltung seiner auf griechischem Boden sich befindenden
Diözesen, weggenommen hatte. Die Anwendung dieses Vertrags
in bezug auf den Austauch der Bevölkerung war seitens der



— 79 —

Türken so engherzig, dass sie selbst den damaligen
ökumenischen Patriarchen (Konstantin V.) als in Griechenland
Geborenen aus Konstantinopel weggejagt haben! Das hat den
Patriarchen zur Abdankung und das Patriarchat zur Wahl eines

neuen Patriarchen, des vor kurzem verstorbenen ökumenischen
Patriarchen Basilius IL, genötigt.

Demgemäss und gemäss dem Lausanner Vertrag wurde das

ökumenische Patriarchat in bezug auf die Ausdehnung seines

Sprengeis bis auf ein kleines Territorium um Konstantinopel auf
dem europäischen Kontinent und die kleine Zahl von ungefähr
zwanzig kleinen Diözesen eingeschränkt; in bezug auf seine
auswärtige Wirkung wurde das Patriarchat viel zu sehr bei der
türkischen Regierung, die wieder mächtig* wurde, verdächtigt.

Die neuen Verhältnisse, die durch den Lausanner Vertrag
herbeigeführt wurden, gingen parallel mit dem neuen Zug der
Regierung unter Kemal Pascha, der nach einer Modernisierung
des türkischen Lebens in jeder, auch religiöser Beziehung strebt.
Der türkische Staat hat sich als unreligiös oder areligiös
erklärt, und die Religion wurde als Privatsache anerkannt. Dies,
wenn es mit einer absoluten und rechtverstandenen konstitutionellen

Freiheit der Individuen in der Türkei parallel ginge, würde
zugunsten der Entwicklung des Patriarchats und seines kirchlichen

Lebens sich auswirken können. Man kann aber nicht mit
absoluter Sicherheit sagen, ob die türkische Regierung nicht
andere Veranlassungen finden wird, um das schon seit Jahrhunderten

daran gewöhnte Patriarchat neuen Bedrückungen
auszuliefern.

Allerdings werden die in diesen Tagen eben zu einem glücklichen

Ende kommenden Verhandlungen zwischen Griechenland
und der Türkei, die insoweit das Patriarchat berühren, als es

sich dabei um die griechische und orthodoxe Bevölkerung Kon -

stantinopels handelt (über 100,000 Seelen), über die das
Patriarchat geistig waltet, ganz bestimmt ein bessere Atmosphäre
auch für das Patriarchat schaffen. Die Türkei muss ganz klar
verstehen, dass die Griechen im Patriarchat nichts weiteres
denn das Oberhaupt der Orthodoxie (das zufällig griechisch ist)
sehen, genau wie die anderen Orthodoxen, und dass es

überhaupt nichts mit der Politik, weder der türkischen noch mit der
der orthodoxen Staaten und Nationen zu tun hat. Ein ganz natürlicher

und ebenso harmloser Stolz der Griechen, dass das Patri-



— 80 —

archat von Anfang an griechischer Nationalität gewesen ist, spielt
im politischen wie im kirchlich-politischen Leben überhaupt
gar keine Rolle.

Darum bedeutet die Beschränkung weder des patriarchalen
Sprengeis noch auch seiner nationalen Autorität keinesfalls
eine Beschränkung oder gar Erschütterung der interorthodoxen
Autorität, die das ökumenische Patriarchat in der ganzen
orthodoxen Familie hat. Im Gegenteil, die äussere Erniedrigung des

Patriarchats, wie es auch zu erwarten war, hat die einzelnen
autokephalen Kirchen veranlasst zu einem besonderen Ausdrucke
des Respekts und der Anhänglichkeit, die diese Kirchen dem ersten
Stuhl und der Mutterkirche wirklich stets bewahren. Die ganze
Orthodoxie, in deren Bewusstsein das ökumenische Patriarchat, ganz
abgesehen von irgendeinem nationalem Geiste, seinen unumstrittenen

Platz als die Protothronos Ekklesia hat, hat tief das schwere
Schicksal des konstantinopolitanischen Thrones empfunden, und
keine der mit ihr verbundenen Partikularkirchen hat es

versäumt, die nötige moralische Unterstütznng zu geben, die das
Patriarchat zum Zentrum der ganzen Orthodoxie erhebt.

Aber abgesehen davon gibt es noch einen anderen Grund,
warum die Stellung des Patriarchats, trotz seiner äusseren
Zustände, die durch den politischen Ausgang der letzten Zeit
geschaffen wurden, von innen heraus sozusagen inmitten seiner
Schwesterkirchen so hervorragend ist.

Das ökumenische Patriarchat hat wegen der Beschränkung
seines Sprengeis nun keine grossen Verwaltungs- und Diözesan-

sorgen mehr und ist demgemäss frei, sich den allgemeineren
Kirchenfragen zu widmen. Dieser Vorteil, den gerade die im
Range erste Kirche der Orthodoxie nach Gottes Zugeständnis hat,
gibt ihr die Möglichkeit, sich mit solchen Fragen ganz
unbekümmert zu beschäftigen. Die von ihr kommende Initiative, die
die Unabhängigkeit der verschiedenen Partikularkirchen nicht
anzutasten braucht, wird zu einer neuen Erhebung der
interorthodoxen Autorität des Patriarchats führen, die unter
Hintansetzung des nationalen Geistes der ganzen Orthodoxie zum
Segen sein wird.

Athen. H. S. Alivisatos.


	Das Patriarchat von Konstantinopel in neuerer Zeit

