
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


45

BIBLIOGRAPHIE.

LoEWE, Hugo, Dr., Der Römerbrief des Apostels Paulus.
Verlag von C. Roemke & Cie. in Köln, 1927, XII. und 119 S.

Gr.-Oktav. Brosch. RM. 5.—.

Der Verfasser, evangelischer Religionslehrer in Köln,
beabsichtigt mit seinen Untersuchungen zum Texte des Neuen
Testamentes nichts weniger als die Wiederherstellung der
ursprünglichen, unverfälschten Fassung ' der heiligen Schriften
der Christenheit, die nach seiner Überzeugung durch einen

grossangelegten Betrug kurz nach dem Tode des ephesinischen
Presbyters Johannes gründlich verdorben worden ist. Er erneuert

den Vorwurf des Marcion, dass die urchristliche Überlieferung

eine Überarbeitung im judenchristlichen Sinne erfahren
habe, allerdings mit dem Unterschied, dass dem Fälscher nicht
Streichungen und Zusätze, sondern nur Umstellungen und Ver-
tauschungen von Wörtern und Sätzen und die Verschiebung
grosser Partien zugeschrieben werden. Dem ganzen Werk des
Überarbeiters lag die Absicht zugrunde, die Konkurrenz eines
erstehenden neutestamentlichen heiligen Schrifttums, das die
alten heiligen Schriften seines Volkes verdrängen könnte, zu
vernichten. Sogar den Namen des Schuldigen hat Loewe
entdeckt : es ist der Presbyter Aristion, der in dem bekannten
Papiasfragment bei Eusebius (KG III 39) genannt ist. Die
Begründung des Urteils soll allerdings erst in der Arbeit über
die synoptischen Evangelien erfolgen.

Vorläufig legt der Verfasser seine Analyse des Römerbriefes
vor. Das Hauptergebnis ist eine Aufteilung in zwei Briefe, den
eigentlichen Römerbrief und den eingearbeiteten Ephcserbrief.
Im Römerbrief werden grosse Umstellungen vorgenommen,
z. B. werden die Kapitel IX—XI im wesentlichen bei den
Abschnitten über die Glaubensgerechtigkeit eingeordnet, also
vor Kapitel V—VIII. Aber die detaillierte Untersuchung,
besonders der Zitate aus dem Alten Testament, nötigt Loewe zu



— 46 —

unzähligen Einzelumstellungen. Der „Epheserbrief" im Römerbrief

besteht nicht nur aus Röm. XVI, sondern wird auch aus
XII—XIV „ausgefüllt". S. 56—111 bringt der Verfasser eine
vollständige Wiedergabe der neuen Textanordnung im
griechischen und deutschen Wortlaut. Eine gründliche Kritik musste
natürlich von Stelle zu Stelle die Haltbarkeit resp. Unwahr-
seheinlichkeit der Umordnung aufzeigen. Dazu fehlt hier der
Raum.

Aber auch wenn textlich die „Lösung" sich als möglich
erwiese, so wäre damit immer noch nicht ihre Richtigkeit
bewiesen. Die Hypothese steht zu sehr in der Luft. Der
Verfasser erklärt in keiner Weise, wie die Kirche, die doch Marcions
Versuch ablehnte, diese „Fälschung" hätte übernehmen können.
Die Figur des Presbyters Aristion, dem alle Macht über das
neutestamentliche Schrifttum übergeben ist, ist ein groteskes
Erzeugnis gelehrter Phantasie. Die Sprachgestalt des Neuen
Testamentes, die durch diese Umstellungen und Wortvertau-
schungen plötzlich „in schönem attischem Sprachglanze prangen"
soll, nur „etwas semitisch gefärbt", ist zu leichtfertig behandelt.

Das ganze Unterfangen erweckt den Eindruck eines
Nachzügers jener frisch-fröhlichen Textkritik, die dazu berufen
ist, allerlei, was sonst unerwogen bliebe, ins Blickfeld zu rücken,
die aber nie die Grundlage einer vorsichtigen Exegese liefern
kann. E. G.

Engert, J,, Stadien zar theologischen Erkenntnislehre. Verlag
G. J. Manz, Regensburg. Gr.-8°, XVI, 624 Seiten, brosch. RM. 18.—.

Das Buch ist hervorgegangen aus verschiedenen Aufsätzen,
die der Verfasser, Professor der Philosophie an der Phil.-Theol.
Hochschule Regensburg, in früheren Jahren in Zeitschriften
erscheinen liess. Sie sind hier gruppiert um das zentrale
Problem der theologischen Erkenntnislehre: Wie ist Theologie
möglich?' Sie ist Wissenschaft nur unter der Voraussetzung, dass
sie eine übernatürliche Offenbarung als das ihr Eigene
anerkennt. Ausgangspunkt ist Thomas von Aquin, dessen Glaubensbegriff

nach seiner theologischen, psychologischen und
erkenntnistheoretischen Seite dargestellt wird. Folgt eine Kritik der-
Gottesbeweise Kants. Der Hauptteil setzt sich in Erörterung*
des theologischen Erkenntnisproblems auseinander mit Leibniz,
Overbeck-Barth und Adam, dann im Hinblick auf das Kirchen-



— 47 —

problem mit Foerster, Heiler, Adam, Messer. Für das Problem
der Religionsbegründung in Religionsgeschichte, -psychologie
und -philosophie werden Otto und Girgensohn besprochen. Den
breitesten Raum nimmt die Behandlung der eigentlich
religionsphilosophischen Probleme bei Dorner, Scholz und Scheler ein,
welch letzterem fast ein Drittel des Buches gewidmet ist.
Scheler erscheint vor allem als phänomenologischer Denker.

Das Buch Engerts ist ein sehr interessanter und
wertvoller Beitrag zu den heutigen Versuchen um die theologische
Hrkenntnislehre. In gewandter und gründlicher Weise setzt sich
der Verfasser, der, im Grunde thomistisch eingestellt, sich
erkenntnistheoretisch stark der Fragestellung Külpes nähert, aus.
einander mit den wichtigsten modernen theologischen
Richtungen. Wir möchten wünschen, dass der Verfasser Gelegenheit

habe, die Auseinandersetzung zwischen Scheler und Thomas,
die in diesem Buche nur angedeutet ist, in einer späteren
Publikation durchzuführen. U. K.

Cour.ANGE, L., Cathéchisme pour adultes. Editions Rieder, Paris.
1929. 137 pages, prix: 12 frs. (français).

In 45 kurzen Aufsätzen, die zusammengefasst werden
unter den Titeln : Gott, Christus, Heiliger Geist, Erlösung, Jungfrau

Maria, Erbsünde, Gnade, Engel, Eschatologie erklärt der
Verfasser die historische Entwicklung der hauptsächlichsten
christlichen Dogmen. In kurzen Zügen wird ein ebenso lebendiges

wie durch reiche Zitate belegtes Bild der
dogmengeschichtlichen Entwicklung gegeben. Coulange erweist sich auch
hier als einer der besten Historiker der modernistischen Schule.

Der Titel des Büchleins, das sich vor allem an gebildete
Laien wendet, kann insofern irreführen, als es nicht eine
positiverbauliche Einführung in das christliche Dogma gibt. Die
Tendenz ist vielmehr nachzuweisen, dass, was für den Gläubigen
ein Mysterium und eine objektive Realität ist, für den Historiker

das Ergebnis der geschichtlichen Entwicklung mit ihren
Zufällen ist. U. K.

Behm, .1., Gott und die Geschichte. Das Geschichtsbild der
Offenbarung Johannis. Sonderabdruck aus: Zeitschrift für
Systematische Theologie. 2. Jahrgang. 2. Heft. Gütersloh, Druck
und Verlag von C. Bertelsmann, 1925. 24 S.



— 48 —

Der Verfasser betrachtet die Apokalypse unter dem

Gesichtspunkt ihrer „Geschichtsphilosophie". Exegetisch vertritt
er die zeitgeschichtliche Deutung. Historisch und struktur-
mässig wird ihre nahe Verwandtschaft mit der spätjüdischen
Apokalyptik aufgedeckt. Überall ist Gott der allmächtige Herr
der Geschichte, der sie dem Endziel, der Aufrichtung seiner

unvergänglichen Herrschaft, entgegenführt. Überall sind die
Wesensmerkmale der Geschichtsbetrachtung dieselben : Sie ist
voluntaristisch, von einem höchsten Willen geleitet, nicht das

Spiel sinnlos waltender Kräfte; sie ist universalistisch, die
Geschichte ist Menschheitsangelegenheit ; und endlich : sie ist
durch den „Terminalisraus" charakterisiert, d.h.: sie zielt auf
ein Ende zu, „aufzuhören ist der Zweck der Geschichte", sie

hat ihren Kaiçoç. Aber doch unterscheidet sich die Apokalypse
des Johannes von ihren Vorläufern : Sie vertritt alle diese

Elemente viel geläuterter, im Sinn der Heilsgeschichte, die

ihr Licht von der neutestamentlichen Christologie her erhält und

zugleich über das Spätjudentum hinweg an die reinere
Gottesanschauung des Alten Testaments anknüpft. Zuletzt versucht
der Verfasser kurz aufzuzeigen, dass jede echte Geschichtsphilosophie

über die rein mythologische Betrachtungsweise (Tröltsch)
hinauf zu den metaphysischen Hintergründen der Geschichte
vorstossen müsse und sachlich das Thema der Offenbarung
Johannis durchzudenken habe. E. G.

Lexikon für Theologie und Kirche. Zweite, neubearbeitete
Auflage des Kirchlichen Handlexikons. Herausgegeben von
Dr. M. Buchberger, Bischof von Regensburg. 10 Bände mit
je 32 Bogen Text, mit Abbildungstafcln und vielen
Textillustrationen. Schriftleiter : Dr. K. Hofmann. Verlag : Herder,
Freiburg i. B. Jeder Band in Leinwand 30 RM., in Halbfranzband

34 RM. Subskriptionspreis gültig bis zum 30. September
1930: in Leinwand 28 RM., in Halbfranzband 32 RM.

Das Lexikon dient unter der Devise fidei, veritati, vitae
zwei Aufgaben. Zunächst erscheint es als Neuauflage des
überholten zweibändigen Handlexikons und des weitern als
Ersatz einer Neuauflage des veralteten Kirchenlexikons. So
entstand ein ganz neues Werk — viel reichhaltiger als beide
Nachschlagewerke, mit 30,000 Artikeln —, aber diese sind
bedeutend knapper als die des Kirchenlexikons. Das gewaltige



— 49 —

Material wird von 32 Fachleitern, meistens bekannten deutschen
Universitäts- und Seminarprofessoren, mit dem nötigen Stab

von Mitarbeitern bewältigt. Ausdrücklich wird gesagt, dass das

Werk den Standpunkt des (römisch-) katholischen Dogmas
vertritt und ein getreues Bild des (römisch) katholischen Glaubens
und kirchlichen Lebens geben will. Über andere Anschauungen

und Bildungen will es sachlich und vornehm berichten.
Soweit der Berichterstatter sehen kann, werden diese Grundsätze

beobachtet. So unterscheidet sich der Artikel „Altkatholiken"
vorteilhaft von dem der ersten Auflage des Handlexikons. Der
Verfasser berichtet objektiv — dass er aus den Altkatholiken
Neuprotestanten herauskonstruiert, wird man ihm zugute halten.
Erfreulich ist, dass er hervorhebt, dass die Bischofskonferenz
ausdrücklich jede Gemeinschaft mit den Epìscopi vagantes
abgelehnt hat. Dies geschieht aber schon im Jahre 1913, nicht
erst 1920. Jedenfalls ist es zu weit gegangen, wenn Loyson
zu den geistlichen Abenteurern gerechnet wird. Den Artikeln
sind die neueste Statistik, Quellen und wichtigere Literaturangaben

zu weiterer Anregung beigefügt. Sehr instruktiv sind
die in den Text eingedruckten Pläne und Karten über die

Patriarchate, Kirchenprovinzen, Diözesen, Ordensprovinzen
etc., wie sie sich sonst nirgends finden. Ferner finden sich im
Text Abbildungen von kirchlichem und kulturellem Wert,
besonders zu den Arbeiten über Assyrien, Babylon u. a. Acht
Tafeln illustrieren die altchristliche Kunst und den Barock. Das
neue Nachschlagewerk wird ohne Zweifel auch in der nicht
römischkatholischen Welt Beachtung finden und gerne zu Rate

gezogen werden. A. K.

Orient und Occident, Blätter für Theologie, Ethik und Soziologie.

In Verbindung mit Nicolai Berdjajevv herausgegeben von
Fritz Lieb und Paul Schütz. Erstes Heft: Russlandheft (Orthodoxie

und Protestantismus). Zweites Heft: Europa zwischen
Ost und West. Beide erschienen im Verlag der J. C. Hin-
richschen Buchhandlung in Leipzig 1929. Je RM. 5. —.

Kaum eine neue Zeitschrift hat so viel Berechtigung wie
diese. Alles drängt heute zu der Auseinandersetzung zwischen
Osten und Westen. Sie muss aber besonders auch in der
kirchlichen Arbeit auf diesem Niveau geführt werden, von innen

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1830. 4



— 50 —

her, in ehrlicher Begegnung der Geister. Darum ist das
Anliegen dieser Aufsätze aufs wärmste zu begrüssen.

Heft 1 leitet Lieb mit einem sehr ansprechenden Wort über
Orthodoxie und Protestantismus ein, dem man seinen langjährigen
Umgang mit Vertretern der russischen Orthodoxie anspürt. Ob

Berdjajew in seiner Auseinandersetzung mit der dialektischen
Theologie dieser nahe genug kommt, ist zu bezweifeln. Was
er positiv von der Bedeutung des orthodoxen Inkarnationsdogmas

sagt, ist dagegen äusserst bemerkenswert. Otto Fricke
bringt einen dialektischen Beitrag zum protestantischen
Schriftprinzip, Boris Wyscheslawcew eine Abhandlung über die tragische
Theodizee, die den ganzen schweren Begegnungsernst dosto-

jewskijschen Denkens spüren lässt, Iwan Lagowskijs Aufsatz:
„Da, wo man mit Gott kämpft" gibt endlich einen erschauernden
Einblick in die antireligiöse Propaganda Sowjetrusslands.

Das zweite Heft behandelt mehr Probleme des fernen Ostens.
Bedeutsam sind hier vor allem die Auseinandersetzungen von
Schütz z. B. mit Stanley Jones' viel gelesenem Buch. Otto
Fricke antwortet Berdjajew. Walter Harich behandelt den

politischen Rationalismus im Osten in äusserst paradoxer Form,
Hroraiidka spricht über das Westostproblem vom Standpunkt
des Tschechoslowaken aus.

Das sind nur die wichtigsten Beiträge. Der Anhang orientiert
gewissenhaft knapp über die wichtigsten Vorgänge auf dem
kirchlichen Gebiet. Die Zeitschrift kann jedem, der an dieser
geistigen Form des Gesprächs interessiert ist, nur aufs
angelegentlichste empfohlen werden. E. G.

Delafosse, H., L'épître aux Philippiens, les épîtres aux Thes-
saloniciens, les épîtres Pastorales, l'épître aux Hébreux»
Christianisme, cahiers publiés sous la direction de P. - L.
Couchoud. Les éditions Rieder, 7, Place Saint-Sulpice, Paris. 246 p.

Der Verfasser will im paulinischen Schrifttum verschiedene
Schichten der Redaktion erkennen können: eine paulinische
Grundschrift, eine marcionitische Bearbeitung, eine katholische
Neutralisierung. Bei den Pastoralbriefen und dem Hebräerbrief
führt die gleiche Methode zu prinzipiell ähnlichem Resultat.
Der Wert der Untersuchung liegt in der ausführlichen Analyse
des Textes unter diesen Gesichtspunkten. Die These selbst



— 51 —

aber gehört zu denen, die einmal durchgedacht sein wollen,
damit man ihre Unhaltbarkeit deutlich zu erkennen vermag.

E. G.

Lieb, F., Franz Baaders Jugendgeschichte. Die Frühentwicklung
eines Romantikers, Chr. Kaiser, Verlag, München, 1926, XXIV
und 258 S., br. RM. 9. —, geb. RM. 10. 50.

Fritz Lieb stellt in dieser Monographie die Entwicklung
des baadersehen Denkens bis 1792 dar. Er schenkt uns damit
eine Arbeit von aussergewöhnlichem Wert. Alle Quellen,
besonders die Tagebücher, sind selbständig durchforscht und
bearbeitet; die Beziehungen zur zeitgenössischen PhilosophieKants;
Hamanns, Herders, Lavaters, St. Martins werden aufs gründlichste
untersucht und abgewogen. Viel Anregung gibt besonders der
Beitrag über den letztgenannten Denker, dessen System hier
ausführlich aufgehellt wird. Auf Schritt und Tritt stösst der
aufmerksame Leser auf neue Aufschlüsse, die nicht bloss für
den wertvoll sind, der sich für Baader speziell interessiert,
sondern auch für jeden, den die Probleme der Sturm- und
Drangperiode, der Naturphilosophie, gnostischer Weisheit und
ihres Verhältnisses zum biblischen Christentum beschäftigen.
Der christologischc Grundcharakter des Denkens Baaders wird
eindrucksvoll aufgezeigt, damit auch die Ansätze zur
Überwindung alles rein anthropologischen Denkens. Aber ebenso

unzweideutig ist klargestellt, dass der gnostische Zug dieser
christologischen Konzeption nicht überwunden ist. Lieb schliesst
mit der Hinwendung Baaders zu seiner rationalisierenden
Zwischenperiode (1789 ff). Hoffentlich bringt er sein
Versprechen zur Ausführung, die Untersuchung auch auf die

spätere Schaffensepoche Baaders auszudehnen. E. G.

Stevenson, L., Zehn Jahre internationaler Friedeusarbeit.
Wien, Zentralbureau, VII, Döblergasse 2/26.

Die Geschichte des internationalen Versöhnungsbundes, der
die radikalen christlichen Pazifisten umfasst, schildert die
internationale und die Gruppenarbeit auf Konferenzen, unter der
.lugend, im internationalen Hilfsdienst, auf sozialem und
politischem Gebiet, innerhalb der christlichen Kirche. Die
Leistungen des Bundes, der nicht über eine straffe Organisation,



— 52 —

wohl aber über viele begeisterte und opferfreudige Mitglieder
verfügt, sind bei den beschränkten Mitteln höchst anerkennenswert

— das wird auch der zugeben, der nicht in allen Punkten
dem Radikalismus des Bundes beipflichtet. A. K.

Wendt, Hans Hinrich, Die Johannesbriefe und das johanneische

Christentum. Halle (Saale), Buchhandlung des Waisenhauses,

Franckesche Stiftungen, 1925. Gr.-8° V und 151 S.

Brosch. RM. 7.— ; in Ganzleinen geb. RM. 8.50.

Diese Behandlung der Johannesbriefe stellt insofern ein
Novum dar, als Wendt den Versuch unternimmt, sie vorerst
unabhängig vom Johannesevangelium, ganz aus sich heraus

zu erklären. Dadurch wird das, was der Verfasser „johannei-
sches Christentum" nennt, eindeutiger herausgestellt. Sein Wesen
wird dadurch charakterisiert, dass in ihm anders als z. B im
paulinischen Evangelium die Oftenbarungsbedeutung der
geschichtlichen Person und der Verkündigung Jesu in den Mittelpunkt

tritt, und weiterhin dadurch, dass der Gottesgedanke und,
damit aufs engste verbunden, die Gotteskindschaft der
Gläubigen vorzüglich ethisch gefasst sind. Hier wird viel Bedeutsames

aufgezeigt, besonders im Verhältnis zu Paulus und
Marcion. Ob allerdings die ethische Einstellung der im ersten
Johannesbrief bekämpften Irrlehrer ganz richtig erkannt ist,
ist zu bezweifeln. Es scheint doch, dass diese gnostischen
Schwärmer nicht bloss die Überethik der christlichen Gemeinde
(Feindesliebe) bekämpft haben, sondern auch libertinistisch-
radikale, doketisch-perfektionistische Tendenzen verfochten. Im
mittleren Teil bringt Wendt einen kurzen Kommentar zu den
drei Briefen, der die ethische Deutung begründen soll. Bei
aller Anerkennung der Sorgfalt der Ausführungen erweckt
aber eben die Einzelexegese den Eindruck, dass die Überbetonung

des Ethischen nicht allen Seiten der johanneischen
Verkündigung gerecht werden lasse. Die religionsgeschichtlichen
Hintergründe der Grundbegriffe werden zu wenig beachtet.
Eine Aussage wie die vom Lichtcharakter Gottes wird dadurch
verrationalisiert und modernisiert. Das Ganze wirkt etwas matt
und trocken.

Interessant sind die isagogischen Ausführungen. Die Reihenfolge

der Briefe wird umgestellt. II. und III. Joh. wird vor



— 53 -
I. Joh. gerückt. Der Verfasser, wahrscheinlich der Jünger
Johannes, schreibt an die gleiche Einzelgemeinde. Er ist aber
nicht der Autor des vierten Evangeliums, sondern nur der
Verfasser des Prologs und der Reden, die später ins
Evangelium eingearbeitet wurden. Damit kommt Wendt zurück auf
seine frühern Untersuchungen zum Johannesevangelium und
zu der These von den Schichten im vierten Evangelium. So

ansprechend der Versuch ist, gerade die arg angefochtenen Reden
wieder mehr in die Nähe der UrÜberlieferung zu rücken, so

scheinen mir doch gerade diese Schlüsse am wenigsten gut
begründet zu sein. Der Gegensatz zwischen der Theologie
der Reden und der Zeichen-Theologie der geschichtlichen
Rahmenstücke ist eher eine Konstruktion'als eine Entdeckung.
Dass der Hinweis auf den „Zeugen" (19,sb) und die
Schlussbemerkung des Anhangs (21,24) sich nur auf diese Erinnerungen

(Rede-Stücke) und nicht eben auf die geschichtlichen
Mitteilungen des Evangeliums beziehen, dürfte schwerlich zu
erhärten sein.

Dagegen verdient, trotz allen Einseitigkeiten, die These
über die Briefe selbst ernste Beachtung. Die Analyse von
diesem neuen Gesichtspunkt aus behält ihren grossen Wert,
auch wenn man nicht alle Folgerungen unterschreiben kann.
Die eigentümliche Stellung des johanneischen Schrifttums,
historisch nach und sachlich in einem gewissen Sinne vor
Paulus, wird glücklich erhellt. Die Arbeit des seither verstorbenen

Forschers ist dazu angetan, die Diskussion über die
johanneischen Probleme fruchtbringend anzuregen. E. G.

Schubakt, Wilhelm, Das Weltbild Jesu. Morgenland,
Darstellungen aus Geschichte und Kultur des Ostens: Heft 13,
Leipzig, J.C. Hinrichssche Buchhandlung, 1927. 54 S., RM. 2.—.

Das Schriftchen ist sehr lebendig geschrieben, auf Schritt
und Tritt stösst man auf feine Beobachtungen und erwägenswerte

Korrekturen der üblichen Deutung, z. B. des Pharisaismus.
Das Büchlein gibt mehr als man erwartet, eine knappe
Zeitgeschichte des Neuen Testaments als Einleitung, eine sehr
eingreifende Darstellung des Messianitätsbewusstseins und der
Verkündigung Jesu von der Gottesherrschaft. Aber hier zeigt sich
allerdings auch die Grenze des Verfassers. Er sieht, obschon



— 54 —

er „fast ein Bekenntnis" gibt (Vorwort S. 3), alles von unten
her, Jesus ist ihm der grosse Mensch, einer der wenigen schöpferischen

Menschen, die sich ihr Weltbild selbst gestalten. So

erhalten wir viel treffliche Einsichten in die „Entwicklung"
Jesu. Aber eben dieser Standort führt den Beobachter zu einer
Unterschätzung des naiv-zeugenhaften Charakters der
Evangelisten. Bezeichnend ist es für diese Betrachtungsweise, dass

zuletzt die These möglich wird, dass das Reich Gottes das

Weltbild Jesu sei. Die Schrift ist sehr lesenswert, aber ihr
„Bekenntnis" erreicht eben das nicht, was das Geheimnis der
Evangelien ist. E. G.

Mgr. Legendke, Le pays biblique, Bibliothèque catholique
des sciences religieuses, Blond et Gay, éditeurs, 1920. I vol.,
in -16°, 240 pages, 10 francs.

Das Werk, „clie letzte Frucht eines halben Jahrhunderts
wissenschaftlicher Arbeit", die ganz besonders eben der
Erforschung der Geographie Palästinas gewidmet war, ist in der
sorgfältigen, übersichtlichen Manier französischer Lehrbücher
geschrieben. Die einzelnen Abschnitte bringen in knapper
Anschaulichkeit das Wichtigste. Gute Kartenskizzen ergänzen
die Darstellung. Auch die Geologie, Meteorologie, Flora und
Fauna des heiligen Landes wird beschrieben. Das Ganze macht
den Eindruck solider Zuverlässigkeit. Gute Register erleichtern
auch die Benützung als Nachschlagewerk. E. G.

Orientalia Christiana. Roma 128.

Unter diesem Titel gibt das päpstliche Institua für
orientalische Studien in Rom eine wissenschaftliche Zeitschrift heraus
mit Abhandlungen, Rezensionen und vorzüglichem
Quellenmaterial. Nr. 1 des Bandes XVI ist überschrieben mit „De
Oriente documenta et libri". An der Spitze des Bandes steht
eine dokumentierte Arbeit „Pie XI et le retour ä l'unité de
l'Orient séparé", es folgt eine eingehende Besprechung der Angelologia

von S, Bulgakow. Verschiedene umfassende Artikel mit
Rezensionen wie Bulletin historique, Bulletin russe u. a. Das
zweite Heft enthält eine Abhandlung „Diurno delle chiese di



— 55 —

rito bizantino" und das dritte Heft den Text des ersten
Gutachtens über das Fegfeuer des Konzils von Florenz, mit einer
Einführung von G. Hofmann S. J. A. K.

Jugie, M., Theologia dogmatica, Christianorum orientalium ab

ecclesia catholica dissidentium. Tomus I. Verlag Letouzey
et Ané, Paris 1926.

Ein gross angelegtes Werk, dessen erster 727 S. starker
Band Ursprung, Geschichte und Quellen der dogmatischen
Theologie der Griechisch-Russen behandelt. In den ersten
einleitenden Kapiteln gibt sich der Verfasser, der auf korrekt
römisch-katholischem Standpunkt steht, Mühe, den Nachweis
zu bringen, die Orthodoxen, trotzdem sie dem Schisma und der
Häresie verfallen seien, doch als Dissidenten, als Seperati
bezeichnen und sie, weil getauft, als Glieder der Kirche ansprechen
zu dürfen. Im ersten Hauptteil über den Ursprung der griechischrussischen

Theologie wie des byzantinischen Schismas werden
die bekannten Kontroversen, die sich an die von Rom
zurückgewiesenen Kanones allgemeiner Konzilion, an Photius und
seine Theologie, an die Stellung des M. Cacrularius und anderer
zu den Lateinern anknüpfen, eingehend erörtert, wobei die
päpstlichste Auffassung geschickt zur Geltung gebracht wird. Der
zweite Ifauptteil enthält die Geschichte der griechisch-russischen
Theologie von M. Cacrularius bis auf unsere Tage. Die einzelnen
Abschnitte orientieren zunächst über die Theologie des betreffenden
Zeitabschnittes, worauf die bedeutenderen Schriftsteller kurz
charakterisiert werden, besonders mit besonderer Hervorhebung
ihrer Arbeiten zu den Differenzen zwischen Osten und Westen.
Der dritte Ilauptteil beschreibt die Quellen der griechischrussischen

Theologie, die Anschauungen über Schrift und Tradition,
über die ökumenischen Konzilien und die symbolischen Bücher.
Auch hier sind die Ansichten der bedeutendsten Gelehrten bis
auf unsere Tage angeführt. Das Werk enthält für die
gegenwärtigen Unionsverhandlungen allerlei sonst nicht auffindbare
Zitate. Wir beschränken uns auf diesen kurzen Hinweis, um
die Brauchbarkeit dieser Publikation hervorzuheben, ohne auf
Einzelheiten einzugehen, um nicht mitten in die Kontroversen
hinein zugeraten. A. K.



— 56 —

Classen, W., Eintritt des Christentums in die Welt. Verlag
L. Klotz, Gotha 1930, Preis 12 RM.

Das Buch will den Sieg des Christentums auf dem Hintergründe

der untergehenden antiken Kultur darstellen. Der
Verfasser sucht die Fäden, die Jesus, die Apostel und die
führenden Christen bis Benedikt von Nursia mit der Welt
verbinden, blosszulegen und das Neue, das sie gebracht, scharf
hervorzuheben. Verwertet werden radikale Hypothesen und
Thesen der Bibelkritik — der älteren Schule eines Keim,
Holtzmann, Hausrath —, der Religionsgeschichte, der
Dogmengeschichte (Harnack). Gründlich ist die Kenntnis der Kultur
der alten Welt. Die Darstellung ist lebendig und anschaulich —
der ausschmückenden Phantasie wird freier Lauf gelassen —,
so dass sich Geschichte wie eine spannende Erzählung eines

poesiebegabten Schriftstellers liest. Unwillkürlich wird man an
G. Freytag, Th. Birt erinnert. So werden trockene geschichtliche
Daten lebendig, und die Persönlichkeiten gewinnen lebhaftes
Kolorit — mitunter oft stark subjektiv gefärbt, aber die
originelle Darstellungsweise ist anregend und wirkungsvoll.

A. K.

Mackenzie, K. D., The Case for Episcopacy. London, Verlag
S. P. C. K. 1929, 3 s. 6 d.

Der Verfasser ist sich der grossen Schwierigkeiten wohl
bewusst, die seinem Versuch entgegentreten. Auch er kann nicht alle
Rätsel lösen, die mit seinem Gegenstand verknüpft sind. Eine
sorgfältige Untersuchung des apostolischen und nachapostolischen

Zeitalters führt ihn zum Schluss, dass Christus die
Apostel mit Autorität ausgestattet hat und sie diese anderen
übertragen haben. Schon in der frühesten nachapostolischen Zeit
ist zwischen Laientum und geistlichem Amt mit besonderen
Vollmachten unterschieden worden. In dem Abschnitt über
das Wesen des bischöflichen Amtes setzt sich der Verfasser
mit der Ansicht von Lightfoot auseinander, dass der Episkopat
sieh nicht aus dem apostolischen, sondern aus dem presbyterischen

Amt entwickelt habe. Dem könne er beipflichten mit
der Ergänzung, dass der präsidierende Presbyter mit den
apostolischen Vollmachten ausgerüstet worden sei. Zur Sprache
kommen die Theorien der verschiedenen Denominationen über



— 57 —

das geistliche Amt, und das Schlusskapitel beschäftigt sich mit
dem geistigen Wert der katholischen Auffassung der hl. Weihen.
Ohne Zweifel findet das Buch in den Kreisen, die sich für
diese auch in den gegenwärtigen Unionsverhandlungen viel
erörterte Frage interessieren, allgemeine Beachtung. A. K.

Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch
für Theologie und Religionswissenschaft. IL völlig neubearbeitete

Auflage. III. Band. I—Me. Verlag von J.C.B. Mohr
(Paul Siebeck), Tübingen 1929.

TT

"Dieser dritte Band enthält wie die beiden ersten eine
Anzahl gründlicher, umfangreicher Abhandlungen, die weit
über den Rahmen eines Nachschlagewerkes dieses Stiles
hinausgehen — aber die gerade das Charakteristische des Werkes
bilden. So die Arbeiten über Jesus Christus von K. L. Schmidt,
Individualismus, Islam, Judentum und damit zusammenhängende
Artikel, Luther, Kirche und andere. Aktuell sind die verschiedenen

Beiträge über Jugend und Jugendbewegung.
Erwähnenswert ist, was Prof. Heiler über Katholizismus schreibt.
Den kunstgeschichtlichen Aufsätzen Kirchenbau, Kunst, Malerei
und Plastik sind 40 prächtig ausgeführte Tafeln beigegeben,
die dem ganzen Band ein besonderes Gepräge geben. Dass

unter den grossen Abhandlungen manches andere zu kurz
kommen muss, liegt in der Natur der Sache. So scheint uns
z. B. gerade für die heutige Zeit der Artikel über Infallibilität
der Kirche dürftig, ebenso einige von römischkatholischen
Mitarbeitern geschriebene Beiträge wie Index. In dem über
die liturgische Bewegung vermissen wir einen Hinweis auf
den Gegensatz zwischen benediktinischer und jesuitischer
Auffassung. Der Randstaat Lettland mit seiner kirchlichen
Organisation ist vergessen geblieben wie übrigens auch Estland
im zweiten Band. Wenn bei Jentsch gesagt wird „Die
Behauptung, dass er vor dem Tod (den Weg) nach Rom
zurückgefunden habe, wird bestritten", ist das zu wenig präzis.
Diese Behauptung, die übrigens nach dem Tode aller
bedeutenden Persönlichkeiten auftaucht, die sich von der römischen
Kirche losgesagt hatten, hat sich als haltloses Gerede
herausgestellt. Über die Mariaviten orientiert knapp und erschöpfend



— 58 —

K. Neuhaus. Die wenigen Aussetzungen tun dem schönen

Werk keinen Eintrag. Denn die überwiegende Zahl der Artikel
entspricht den Erwartungen in genügendem Masse. A. K.

Will, R., Le culte, Tome deuxième, Les formes du culte, Paris,
Felix Alcan, 1929. X, 568 pages. Prix : 60 fr.

Wir haben seinerzeit den ersten Band des monumentalen
Werkes, welches Professor Robert Will in Strassburg unter
dem Titel „Le culte" veröffentlicht, in dieser Zeitschrift
besprochen (vgl. „Zu Robert Wills Werk: Le culte", I. K. Z. 1927,

S. 51—57). Nach vierjähriger Pause ist uns nun der mit
gespanntem Interesse erwartete zweite Band vorgelegt worden,
welcher den ersten an Umfang noch um mehr als hundert
Seiten übertrifft. Der Verfasser hat inzwischen der Öffentlichkeit

bereits einige Früchte seiner weiteren Studien übermittelt.
In einer grösseren Arbeit über Le mouvement de réforme
cultuelle (Revue d'Histoire et de Philosophie religieuses 1926,
Nrn. 5 und 6) äussert er sich zu den mannigfaltigen Erscheinungen

der römischen, anglikanischen und protestantischen
Kultbewegungen unserer Zeit und analysiert in eingehender Weise
einen Aufsatz „Zur Kultfrage", welcher in unserer Zeitschrift
erschienen ist (1921, S. 222—248). In der Lausanner Revue de

Théologie et de Philosophie (Nr. 60, 1926) wurden von ihm
Les principes essentiels de la vie cultuelle entwickelt, und in
der Strassburger Revue d'Histoire et de Philosophie religieuses
bekamen wir im September-Oktober-Heft 1927 den Vortrag zu
lesen, welcher in der Universität Genf über La liturgie
luthérienne im Februar 1927 gehalten wurde. Die mehrwöchige
Reise, welche 1928 im Dienst der protestantischen Strassburger
Fakultät stattfand und über Prag, Belgrad, Konstantinopel,
Athen führte, brachte den Verfasser mit kultischem Leben
östlicher Gegenwart, wie mit kultischen Institutionen und
Denkmälern östlicher Vergangenheit in Berührung und spiegelt sich,
wenn auch nur in wenigen Bemerkungen des vorliegenden
Werkes, wider (431 und 513).

Nachdem im ersten Band die Beziehungen untersucht
worden sind, welche im Kult zwischen dem Religiösen und
Gott bestehen, und für den dritten Band eine kultische Sozio-



— 59 —

logie (Der Religiose und die kultische Gemeinschaft) vorgesehen

ist, wird in der zu besprechenden Arbeit die kultische
Phänomenologie, das Verhältnis des Religiösen zur kultischen
Erscheinungswelt, behandelt. Mit dem Anselm von Canterbury
entstammenden Motto : Doce me quaerere te et ostende te
quaerenti, wird gleich zu Anfang der Primat des göttlichen
Wirkens betont. Wir spüren immer wieder, wie der Verfasser
bestrebt ist, die deutlich erkannten Gefahren des Psychologismus

zu vermeiden, wie er aber in der Überzeugung, dass

bei der Begegnung mit Gott auch die menschliche Seite
zubereitet werden soll, Psychologie und psychologische
Betrachtungsweise nicht ausschalten möchte.

Der vorliegende Band ist in zwei Hauptteile getrennt, einen

prinzipiellen und einen die Kultformen beschreibenden. Die
Natur des Menschen und das Wesen göttlicher Offenbarung
machen beide, so wird festgestellt, die kultische Erscheinung
notwendig. Der Mensch will sich Gott mit Leib und Seele

darbieten. Der Kult ermöglicht solche solidare Hingabe von
Seele und Leib. Das Hervorbrechen des Bekenntnisses von
innen nach aussen hat eine entsprechende Prägung und
Formung der Erscheinungswelt zur Folge. An-betung hat überdies
zur Voraussetzung eine gewisse Vor-stellung. Anderseits muss
das Wort von jenseits her vermöge der Symboläusserung dem
Menschen erfassbar gemacht werden. So sind kultische Erscheinungen

von unten geschaut Anbetungsnotwendigkeit, von oben

geschaut Inkarnationsnotwendigkeit. An-sprache Gottes gegenüber

clem Menschen und glaubensvollc Aus-sprache des
Menschen gegenüber Gott begegnen sich in der kultischen Erscheinung.

Dabei teilt der Verfasser die von uns geäusserte Ansicht:
Der Unendliche kann sich in seiner schrankenlosen Allmacht
ins Endliche hinein schenken und das Endliche fähig machen,
Unfassbarcs, Unendliches zu „fassen", stellt ihr aber noch den
Satz zur Seite : Les phénomènes resteront par contre
imperméables pour Dieu lui-même, si la révélation divine, pénétrant
dans le temps, l'espace ou la matière, ne rencontre pas la
foi" (S. 77). Es wird also hervorgehoben : Die Seele dringt
durch die kultische Erscheinungswelt nicht bis zu Gott ohne
das Handeln Gottes ; Gott dringt durch die kultische
Erscheinungswelt nicht bis zum Menschen, ohne dass er menschlichem
Glaubensgehorsam begegnet.



— 60 —

Im weiteren Verlauf der Forschung erfolgt eine Verdeutlichung

der antinomischen Eigenschaften, welche den kultischen
Erscheinungen gemäss ihrer Mittler-Zwischenlage eigen sind.
Werte werden namhaft gemacht und untersucht, auf welche
das Bestreben hindrängt, diese Gegensätzlichkeiten zu
überwinden. So erscheinen in ausführlicher Behandlung als com-

plexio oppositorum: der kultische Symbolwert (Körperlichkeit
und Geistigkeit), der Wert der religiösen Gewissheit im
Kultleben (Rationalität und Irrationalität), der kultische Rhythmus
(vorwärts drängende Dynamik und überlegene Statik), der
kultische Stil (Einheit und Mannigfaltigkeit) und die kultische
Ordnung (Zwang und Freiheit). v

In der Einleitung zum zweiten Hauptteil wird festgelegt,
dass die kultischen Erscheinungsformen, soweit sie von der

Bewegung „senkrecht nach unten" (katabatisch) durchwirkt sind—
oder als durchwirkt gelten —, „heilig" genannt werden, sofern
die aufsteigende Bewegung sie bestimmt (anabatisch), das Attribut

„liturgisch" erhalten. So werden wir unter kundiger
Führung durch die bunte Fülle heiliger und liturgischer Dinge,
Worte, Personen, Handlungen, Orte und Zeiten geleitet, welche
uns auf dem weiten Feld der religionsgeschichtlichen
Mannigfaltigkeit entgegentreten. Das letzte Kapitel über die „kultische
Atmosphäre"* soll die Aufmerksamkeit auf Zuständlichkeiten
lenken, welche mit stark irrationalem Einschlag eine fluidum-
mässige Wirkung ausüben.

Es ist ganz unmöglich und kann auch nicht Sache dieser
engbegrenzten Anzeige sein, einen entsprechenden Eindruck
zu erwecken von der gewaltigen und befruchtenden Arbeit,
welche dieser Band umschliesst. Um nur auf wenige Punkte
hinzudeuten, möchten wir vorerst mit Genugtuung erwähnen,
dass der Epiklese, der kultischen Anrufung des heiligen Geistes,
die diesem Thema zukommende Beachtung geschenkt wird
(80, 176, 180, 193, 450). Es wird die Bedeutung der Tatsache
gebührend hervorgehoben, dass die Kirchen des Orients das
sakramentale Leben unter die Epiklese stellen, während die
römische Kirche die Epiklese aus ihrem Messformular
verdrängte, was zur Folge hatte, dass die Konsekrationstatsache
in die Formel verlegt wurde, was wiederum einer Abwendung
vom Epiklesenkult zum Opus-operatum-Kult, einer Abwendung
von der pneumatischen Kirche gleichkommt. Es wird eine



— 61 —

wichtige Aufgabe des dritten Bandes sein, die entscheidungsvolle

Bedeutung der Epiklese für die Wiedervereinigung der
christlichen Kirchen ins Licht zu stellen (vgl. Katholik 1927,
Nr. 45 „Zu den Lausanner Briefen").

Seite 456 kommt der Verfasser auf das Sakrament der
Firmung zu sprechen und nennt als sakramentale Handlungen :

Handauflegung, Salbung und „Backenstreich". Diesen bringt
er in Zusammenhang mit der Sitte, dem Leibeigenen vor seiner
Freilassung als letzte Demütigung einen Streich zu versetzen.
Mit dem Backenstreich würde jetzt dem jungen Christen die
Freiheit in Christus gewährt. Dem Verfasser ist selbstverständlich

nicht unbekannt, dass im Mittelalter derjenige, welcher in
den Kriegsdienst eines Fürsten eintrat, durch einen Backenstreich

— ein Zeichen seiner Untertänigkeit und Hörigkeit —
Aufnahme fand. Im Bewusstsein der Leute wurde diese Handlung

schliesslich einfach zum Aufnahme- und Begrüssungs-
zeichen. Das Aufnahme- und Begrüssungszeichen der alten
Kirche war der Bruderkuss. In den Canoneri des heiligen Hippolyt

wird zu Anfang des dritten Jahrhunderts bereits erwähnt,
dass der Bischof den vom Taufbad in die Abendmahlskirche
Kommenden die Hände auflegt, die Stirne mit dem Zeichen
der Liebe bezeichnet und : „sie küsst, indem er spricht : Der
Herr sei mit euch, und die Getauften antworten : Und mit
deinem Geiste". Damit wurde die Aufnahme in die
Abendmahlsgemeinschaft Jesu Christi zum endgültigen Ausdruck gebracht.
Mit dem Backenstreich wird der bischöfliche Gruss auch heute
noch verbunden : „Der Friede sei mit dir." Wir haben also
im Backenstreich wohl gar nichts anderes zu erkennen als
ein Gruss- und Aufnahmezeichen, welches, mittelalterlicher Sitte
und Anschauung entsprechend, — insbesondere in einer Zeit,
da die Bischöfe als weltliche Fürsten auftraten — das
Kusszeichen der alten Kirche ersetzte. Wir wissen, wie ja auch
der Bruderkuss, welchen man seit altkirchlicher Zeit vor der
Kommunion austauschte, Wandlungen unterworfen war. Augustin
erklärt im sermo 227 am Ostertag den neu Getauften noch
seinen tiefen Sinn : „Post ipsaui (sc. Orationem Dominicam)
dicitur Pax vobiscum : et osculantur se Christiani in osculo
sancto. Pacis signum est : sicut ostendunt labia, fiat in
conscientia. Id est, quomodo labia tua ad labia fratris tui accedunt,

sic cor tuum a corde ejus non recédât." In den Tagen



— 62 —

des Mittelalters benützte man bereits das Pacificale, ein
hölzernes, silbernes oder elfenbeinernes Täfelchen, Avelches beim

Agnus Dei anstatt des Friedenskusses — oft unter störendstem
Höflichkeitsstreit — von Mund zu Mund geführt wurde. Und
heute beschränkt man sich unter den Klerikern auf eine leichte,
gegenseitige Umarmung, man legt beide Hände auf die Schultern

des andern. Das „Pax tecum" aber ist, wie bei der
Firmung, als aufschlussreiches Begleitwort geblieben.

Seite 389 lesen wir: Mais ne rotrouve-t-on pas une
dernière trace de l'insistance magique dans la magnifique séquence
de Gloria : „Laudamus te... etc."? Nun lässt sich ohne Frage
die äussere Formengeschichte des so wunderbar aufgebauten
griechischen Hymnus, soweit einige Stilbesonderheiten in Frage
kommen, durchs Judentum hindurch bis in die babylonische
Hymnologie zurückverfolgen.

Allein der Sänger des Gloria formte seinen Hymnus aus
einer ganz anderen Welt als aus derjenigen magischer
Frömmigkeit. So gibt's bei ihm keine sinnlose Häufung von Worten
und Namen, um auf Gott eine magische Wirkung auszuüben,
keine Geheimnistuerei mit magischer Absicht. Diese Form mit
den stilmässig überkommenen Anakiesen und Partizipien wird
vielmehr von dem, welcher mit ihr aufgewachsen ist, in
religiöser Erhobenheit als Ausdrucksform benützt und doch gleichzeitig

neu geschaffen, so dass das Wort gilt : „Wes das Herz
voll ist, des geht der Mund über." Das gewaltige Überströmen
der Danksagung, ein eigentliches Lobopfer (Eucharistie : „Wir
loben dich, wir preisen dich, wir beten dich an, wir verherrlichen
dich, wir sagen dirDank wegen deiner grossen Herrlichkeit", möchten

wir darum nicht als eine letzte Spur magischer Häufung
bezeichnen, sowenig wie den Schlussjubel des Psalmenbuches.
Es liesse sich vielleicht doch die Frage aufwerfen, inwiefern
man, wenn geistiger Inhalt, Absicht, Ursache so ganz anders
sind und das für die formale Einkleidung nicht ohne gänzlich
umwertende Folge zu sein vermag, noch von stilgeschichtlichen
Ausläufern oder Spuren geistig entgegengesetzter Welten reden
kann. Wenn wir also auch mit vollem Recht den Gloria-Hymnus

in eine vom Orient her beeinflusste Bewegung der
griechischen Gebetssprache einreihen, in welche z. B. auch das
bekannte Gebet des Clemensbriefes gehört, so dürfen wir
wohl kaum das „letzte magische Spuren" nennen, was über-



— 63 —

strömender Dankstil einer christlichen, gottergriffenen Seele
ist. Adolf von Harnacks einschränkende Worte gegenüber der
religionsgeschichtlichen und stilgeschichtlichen Methode (vgl.
„Die Aufgabe der theologischen Fakultäten und die allgemeine
Religionsgeschichte" in „Reden und Aufsätze" II, 161—187 ;

ferner : „Ist die Rede des Paulus in Athen ein ursprünglicher
Bestandteil der Apostelgeschichte?", Texte und Untersuchungen,
39. Band, Heft 1, Seite 46) sind gewiss auch in diesem
Zusammenhang als ein beachtenswertes Korrektiv zu werten.

Diese wenigen Bemerkungen sollen nur andeuten, wie in
grossangelegtem systematischem Aufbau die prinzipiellen Fragen
kultischer Erscheinungen in dem vorliegenden Werk unter
Beachtung einer weitverzweigten Literatur durchdacht werden,
und wie die bedeutsame Arbeit das lebendige Interesse des

Lesers gewinnt und zur Mitarbeit anregt. Dem ganzen Band
ist die Überzeugung des Verfassers eingeprägt, welche ein
zweites Motto, aus dem Schrifttum Calvins stammend, zum
Ausdruck bringt : „Gott hat unter bestimmten Zeichen die Gegenwart

seiner heiligen Majestät gewährt. Aber alle Zeichen,
welche er je einmal gegeben, mahnten die Menschen an sein
unfassbares Wesen."

Wir wünschen dem zweiten Band viele aufmerksame Leser
und freuen uns, wenn wir bald die Vollendung des dreibändigen
Werkes ankündigen dürfen.

Luzern. Otto Gilg.

Neu eingegangen:

Berg, L. : Die römisch-katholische Kirche und die orthodoxen
Russen. Berlin 1926.

Böhme, K. : Canterbury und Rom. Die anglikanischen
Einigungsbestrebungen. Sonderdruck aus der Eiche. Verlag L. Klotz,
Gotha 1929.

Deissmann, A. : Die ökumenische Erweckung. Rede, gehalten am
3. August 1929. Verlagsaktiengesellschaft, Berlin S. W. 48, 1929.

Florilegium Patristicum. Fase. XXI. S. Th. C. Cypriani de Lapsis.
Herausgegeben von J. Martin. Bonn 1930. Verlag P. Hanstein,
Kart. Mk. 2.—.



— 64 —

Foerster, Fr. W. ; Jugendlehre, m.—115. Tausend. Geb. Fr. 10.80.
» > » : Lebenskunde, 91.—95. Tausend. Geb. Fr. 7.—.

Beides Rotapfel-Verlag, Erlenbach-Zürich.

Hall, F. J. : Christian Reunion in Ecumenical Light. London
S. P. Ch. K. 1930.

LIeinisch, P.: Das Buch der Genesis, übersetzt und erklärt. I. B.
1. Abt. Die heilige Schrift des A. T. Herausgegeben von F. Feldmann

und H. Herkenne. Bonn 1930. Verlag P. Hanstein. Geb.
Mk. 17. 50.

Lluonder, A., S. J. : Zu Füssen des Meisters. Kurze Betrachtungen
für vielbeschäftigte Priester. 4. Band. Die Morgendämmerung. 12°.

Freiburg im Breisgau, Herder, 1930. Geb. Mk. 5.—.

Jugie,M. : Theologia dogmatica Christianorum Orientalium. Tom. III.
Theologiae dogmaticae Graeco-Russorum expositio de sacramentis

seu Mysteriis, Parisiis Letouzey et Ané, 1930.

Moss, B. C. : The Old Catholic Churches in Christendom, Faith and
Order Pamphlets No. 3. Church House Westminster, London
S. W. 1 1929.

Paul, A. L'Unité chrétienne. Les Editions Rieder, Paris VI, 1930.

Quénet, Ch. : L'Unité de l'Église. Les Églises séparées d'Orient et
la Réunion des Églises. Paris, J. de Gigord, 1924.

Rouët de Journet, M. J., et Dutilleul, J. : Enchiridion Asceticum. 8°

(XXXVI et 666 pag.). Friburgi Brisgoviae 1930. Herder. In
Leinwand Mk. 15. —.

Die heilige Schrift mit 350 Bildern von Rudolf Schäfer. Verlag
Privileg. Württ. Bibelanstalt Stuttgart, 1929, Lexikonformat, geb.
Mk. 16. 50.

Stevenson, L. : Zehn Jahre internationaler Friedensarbeit. Verlag
Internationaler Versöhnungsbund, Wien VII.

Gedruckt bei Stämpfli & Cw. in Bern.


	Bibliographie

