
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 20 (1930)

Heft: 1

Artikel: Zur Weltkonferenz für Glauben und Verfassung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 24

Zur Weltkonferenz fur Glauben

und Verfassung.

Der Fortsetzungsausschuss der Lausanner Konferenz hat
in seiner Sitzung auf Maloja (vgl. I. K. Z. 1929 S. 224) dem
Überweisungsausschuss Fragen zum Studium der Berichte der
Konferenz mit dem Wunsch übergeben, sie zu bearbeiten und
als Grundlage der weiteren Diskussion herauszugeben. Der
Ausschuss ist diesem Auftrag nachgekommen und veröffentlicht
zunächst Fragen zum 3., 5. und 6. Bericht. Sie lauten:

Fragen zum 3. Bericht: Das Wesen der Kirche.
Beim Studium dieses Berichtes soll man sich daran

erinnern, dass er den ersten und zweiten Bericht voraussetzt:
„Wir sind überzeugt, dass es der Wille Christi ist, dass das
eine Leben des einen Leibes vor der Welt offenbar werden soll.
Um zweifelnden, sündigen und irre gewordenen Menschen das

Evangelium nahezubringen, bedarf es eines einheitlichen
Zeugnisses."

Der Bericht stellt a) mit Nachdruck gewisse Grundsätze
bezüglich Ursprung, Charakter, Zweck und Einheit der Kirche
auf und erwähnt hierauf 6) das Vorhandensein von Differenzen,
die weiter geprüft werden sollen. Die folgenden Fragen werden
unter diesen zwei Gesichtspunkten in Vorschlag gebracht.

a) 1. Hat Jesus Christus eine sichtbare Kirche als Organ
seiner Wirksamkeit gegründet (oder neugegründet)?

2. Wenn „es nur eine Kirche gibt und geben kann",
was haben wir unter dem Ausdruck „die Kirchen" zu verstehen?

3. Sollen wir zugeben, dass die sechs als Merkmale
aufgezählten Kennzeichen, durch welche die Kirche von jedermann
erkannt wrerden kann, alle wesentlich sind?

4. Welches ist die Stellung der Kirche zur Bibel?



— 25 —

6) 1. Was ist unter dem Ausdruck „unsichtbare Kirche*
zu verstehen?

2. Welches sind die erforderlichen Wesensbedingungen
der Kirchenmitgliedschaft?

3. Hat die Kirche oder ein Teil davon das Recht, ihre
Organisationsformen umzubilden

4. Ist der Beweis des N. T. der einzige Massstab, nach
welchem die kirchliche Verfassung beurteilt werden soll

Fragen zum 5. Bericht: Das geistliche Amt der Kirche.
Der Bericht nennt fünf Feststellungen, über welche auf der

Lausanner Konferenz „volle Übereinstimmung" herrschte. Die
Wahrheit und Wichtigkeit dieser Feststellungen sollte sorgfältig
geprüft werden. Die Spaltungen in der Christenheit hängen
in ausgedehntem Masse von den Differenzen über das geistliche
Amt in Theorie und Praxis ab; tatsächliche Vorschläge und
Hoffnungen auf Wiedervereinigung verlangen deshalb weitere
gegenseitige Verständigung über diesen Punkt.

a) 1. Das gegenwärtige Nichtvorhandensein „eines in jedem
Teil der Kirche anerkannten Amtes als Träger der Autorität
der ganzen Kirche" ist offene Tatsache. Nach welchen Richtlinien

ist diese Tatsache eine beständige Ursache christlicher
Uneinigkeit?

2. „Katholische" Überlieferung legt grosses Gewicht auf
die Tatsache und den Begriff der Kontinuität bezüglich des

geistlichen Amtes. Welches ist der wirkliche Sinn und dessen

Bedeutung?
3. Manche Protestanten betrachten die Ordination nur als

eine durch die Kirche erfolgte verkörperte Anerkennung der
bereits verliehenen Gnade an die, welche für das geistliche
Amt berufen sind. Welches ist der Grund dieser Ansicht und
kann sie mit dem Glauben in Übereinstimmung gebracht werden,
dass in der Ordination als Gebetserhörung die Gnade des Amtes
verliehen wird?

4. Wie wollen Sic die Anregung durchführen, dass es Elemente
der episkopalen, presbyterianischen und kongregationalistischen
Verfassung gibt, die alle Platz im Leben einer wiedervereinigten
Kirche haben sollten?

5. Welches ist der Platz des Priesteramtes im geistlichen
Amt der Kirche



— 26 —

Fragen zum 6. Bericht: Die Sakramente.

Eine vollständige Erörterung dieses Gegenstandes würde
über die Grenzen der Lausanner Verhandlungen hinausführen,
die sich hauptsächlich ganz auf die Sakramente der Taufe und
des hl. Abendmahles beschränkten. Die unten angeregten Fragen
sind ebenso begrenzt, ausgenommen, dass mit Rücksicht auf
die praktische Wichtigkeit eine Frage über die Firmung
eingeschoben ist.

1. Ist es wahr, und wenn ja, in welchem Sinne sind „die
Sakramente göttlicher Einsetzung"

2. Aus welchen Gründen betrachten einzelne Christen die
Sakramente nur als Symbole, während andere sie als wirksame
Zeichen betrachten? Ist es möglich, diese zwei Gedankengänge
in Einklang zu bringen

3. Könnte eine wiedervereinigte Kirche solche zusammenbringen

und in sich einschliessen, die ausschliesslich auf der
Taufe der Erwachsenen, Gläubigen, bestehen und solche, für die
die Kindertaufe das Normale ist?

4. In welchem Sinn hängt der segensreiche Empfang des

hl. Abendmahles von dem Glauben des Empfängers ab?
5. 'Welchen Platz hat die Firmung in einer wiedervereinigten

Kirche?

II.

Fragen des erzbischöflichen Komitees von Canterbury und York.
Das erzbischöfliche Komitee hat folgende Fragen der Studiengruppe

der Berichte der Lausanner Konferenz 1927 zur
Durchberatung empfohlen. Die Lausanner Konferenz für Glauben
und Verfassung des Jahres 1927 unterbreitete den Kirchen eine
Reihe von Berichten zur Beratung, die fundamentale Grundfragen

über das Problem der christlichen Einigung behandeln.
Es muss bemerkt werden, dass die Lausanner Konferenz die
Berichte nicht annahm, sondern sie zur Weiterleitung an die
Kirchen entgegennahm; sie sind deshalb als Zusammenfassungen
der Diskussionen der Konferenz und der darin erlangten Über-
einstimmungs- und Verschiedenheitspunkte zu betrachten. Sie

sind nicht als offizielle Beschlüsse der Konferenz veröffentlicht.
Diese Berichte, und die Arbeit der Konferenz als Ganzes, werden
ihren Zweck nicht erfüllen, wenn sie nur von denjenigen
Körperschaften diskutiert werden, welche sie in erster Linie erlassen



— 27 —

haben. Die Bewegung zur christlichen Einigung macht
Anspruch auf die Aufmerksamkeit aller christlichen Stände. Es

ist darum wichtig, dass das Werk von Lausanne von einzelnen
sowie von Gruppen auf der ganzen Welt mit Interesse verfolgt
wird. Solches Gruppen- und Einzelstudium würde zur Bildung
und Vertiefung der christlichen Meinungen förderlich sein und
würde den offiziellen Vertretern der Kirchen in ihrer Aufgabe,
eine Antwort auf die Botschaft von Lausanne zu finden,
beistehen.

Das Problem der Einigung wird mutmasslich eine führende
Stellung in den Traktanden der Lambeth-Konferenz im Jahre 1930

einnehmen, die natürlich von den Antworten Notiz nehmen wird,
die auf den Aufruf an alle christlichen Völker vor 10 Jahren
eingingen. Als Vorbereitung für die Konferenz wäre es sehr
zu wünschen, dass das in Lausanne vorbereitete Material
sorgfältiger Diskussion und Erforschung unterbreitet würde. In der
Absicht, zur Einführung in diese notwendige Arbeit etwas
beizutragen, wurde die nachfolgende Reihenfolge von Fragen
zusammengestellt. Dieses Material kann nicht als vollständig
betrachtet werden, noch wird es für jeglichen Zweck gleich
dienlich sein. Doch kann es, trotz seiner Mangelhaftigkeit,
manchen Gemütern die Punkte nahelegen, die diskutiert werden
sollten; und wenn diejenigen, die es benützen, durch Kritik und

Vorschläge es zweckdienlicher machen, so werden sie einen
wahrhaften Dienst der Bewegung leisten, mit der es verknüpft ist.

Es muss bemerkt werden, dass in den Berichten I—VI
endgültig bestimmte Fragen zum Studium vorgeschlagen wurden,
während es im Bericht VII nur möglich war, eine allgemeine
Methode der Annäherung zu skizzieren. Jedoch würde,
um die Vorbereitung zur Arbeit einer Gruppe zu beginnen, ein

Führerguttun, zu überlegen, was in diesem Punkte vorgeschlagen
ist; denn in vielen Fällen wird es möglich sein, gleich zu
Beginn nach den Vorschlägen in Bericht VII, Abteilung 1, zu
handeln.

Allgemeine Torschläge zum Gruppenstudium.
Jede Gruppe sollte danach trachten, konstruktive Arbeit

zu leisten und als Methode lieber die der Beratung als die der
Kontroverse wählen. Dennoch sollte dies die freie Aussprache
und die Auseinandersetzung der individuellen Meinung nicht



— 28 —

ausschliessen, noch dazu ermutigen, die wirklichen Differenzen
zu verkleinern.

Es wird Aufgabe der Gruppe sein: a) sich mit dem, was
in Lausanne getan wurde, bekannt zu machen, sowie mit den
Übereinstimmungs- und Differenzpunkten, die dort festgestellt
wurden, und b) zu versuchen, die Arbeit einen Schritt
vorwärtszubringen, indem sie die Probleme (oder doch einige von ihnen),
die ganz spezielle Schwierigkeiten boten, behandelt.

In Anbetracht dieses doppelten Zweckes sollten die
Mitglieder der Gruppe die Schrift „Berichte der Weltkonferenz für
Glauben und Verfassung" (Nr. 55 der vom Sekretariat
herausgegebenen Literatur, P. 0. Fach 226, Boston, Mass.) sorgfältig
studieren. Wenigstens sollte der Führer der Gruppe den ganzen
offiziellen Bericht benützen, nach welchem es möglich wäre, den

Diskussionen, aus denen die Berichte hervorgehen, zu folgen.
Die Schrift von Canon E. S. Woods, Lausanne 1927 (Double-

day Doran), gibt ein lebhaftes Bild der Konferenz selbst und
könnte als nützlicher Hintergrund für Gruppen- und
Einzelstudium dienen.

An jeder Sitzung würde es förderlich sein, bevor man mit
der Diskussion beginnt, den betreffenden Abschnitt, der zu

behandeln ist, laut vorzulesen.

I. Bericht: „Ruf zur Einheit."

Wenn dieser Bericht als einleitende Diskussion aufgefasst
wird, so wird man wahrscheinlich finden, dass viele Probleme
späterer Berichte vorausgreifend berührt werden. Es wäre
wünschenswert, von einer detaillierten Betrachtung der Materien,
die später bestimmt auftreten werden, abzusehen und sich auf
Fragen wie die folgenden zu konzentrieren, indem man die
Tatsache bedenkt, dass der „Ruf zur Einheit" bis jetzt nicht
allgemein als Befehl aufgenommen ist:

1. Bekräftigt das neue Testament die Feststellung, dass

„Gott Einheit will"? Wenn ja, schliesst diese Einheit die
Mitgliedschaft einer sichtbaren Körperschaft ein?

2. Welches sind, nach unserer eigenen Erfahrung, die
Ergebnisse christlicher Spaltung in unserem eigenen Lande und
in der ganzen Welt? Sind sie im ganzen schlimm oder, wenn
das nicht zutrifft, überwiegt das Übel das Gute?



— 29 —

3. Welches ist das Zeugnis der Arbeiter auf dem Missions-
folde für die Notwendigkeit der Einigung auf diesem Gebiet,
und welches ist ihr Wert?

4. Welche Neugruppierungen christlicher Gemeinschaften
haben stattgefunden und werden jetzt noch stattfinden, und
welche Bedeutung haben sie?

(The Church Overseas 1929 geben ausführliche Information
betreffs solcher Wiedervereinigungsvorschläge, wie sie im
Missionsfelde vorbereitet werden.)

II. Bericht: „Die Botschaft der Kirche an die Welt — das

Evangelium."
Dieser Bericht scheint nicht direkt wesentliche Schwierigkeiten

auf dem Wege der Einigung aufzuwerfen, noch
nahezulegen; jedoch bedarf er, als Grundlage des folgenden,
sorgfältiger Überlegung. Er sicherte sich die allgemeine Zustimmung

von Vertretern der sehr weit auseinandergehenden
Anschauungen in Lausanne und wurde vollständig angenommen
von der erweiterten Versammlung des internationalen Missionskonzils

in Jerusalem im Jahre 1928 (siehe The World Mission
of Christianity, Edinburgh House Press, p. 8). Es wird daran
erinnert, dass das Problem über Wesen und Autorität der christlichen

Lehre durch das Studium des Berichtes IV erledigt wird.
1. Enthält diese Feststellung irgend etwas, das unsere Kirche

zurückweisen würde, oder ist etwas ausgelassen, das sie für
wesentlich hält?

2. Ist die Kirche selbst ein Teil der Botschaft des Evangeliums
3. Wenn es wirklich eine allgemeine Zustimmung des christlichen

Volkes zum Inhalt dieses Berichtes gibt, welche
Auswirkung hat dann diese Zustimmung auf die Fragen unter
Bericht I?

III. Bericht: „Das Wesen der Kirche."
Eine Studie der Übereinstimmungspunkte in diesem Bericht

wird der Gruppe Gelegenheit geben, sich darüber auszusprechen
rt) ob sie mit allen übereinstimmt, und ganz besonders mit
dem, was über „organisierte Religion" gesagt ist, und 6) was sie
über die gegenwärtige Notwendigkeit der „Charakterisierungen"
denkt, welche als „Merkmale, durch welche die Kirche auf
Erden den Menschen bekannt wurde", aufgezählt werden.



— 30 —

Die Übereinstimmungs- und Differenzpunkte legen folgende
Fragen nahe, die zu behandeln man gut tun wird:

1. Was ist die Kirche? In welchem Sinne ist es möglich,
den Ausdruck „die Kirchen" zu gebrauchen?

2. Gründete (oder gründete neuerdings) Jesus Christus eine
sichtbare Kirche als Organ seines immerwährenden Wirkens
in der Welt?

3. Welches ist der Sinn des Wortes „unsichtbar", auf die
Kirche angewandt?

4. Worin besteht die Mitgliedschaft zur Kirche?
5. Welches ist die Beziehung der Kirche zur Bibel und

welches ist der Unterschied, wenn es einen gibt, zwischen Bibel
und „Tradition" in bezug auf ihren Anspruch, als Autorität zu

gelten
6. Inwieweit hat die Kirche, oder Teile von ihr, Autorität,

die traditionellen Formen ihrer Organisation neu zu gestalten?
7. In welchem Sinne, wenn überhaupt davon gesprochen

werden darf, darf die Kirche unfehlbar genannt werden?
8. „Es gibt und kann nur eine Kirche geben, eine heilige,

katholische und apostolische." „Zu einer, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche zu werden, ist Zweck und Ideal der
Erdengeschichte der Kirchen." Welche Wahrheit erkennen Sie
in irgendeiner dieser beiden Feststellungen?

IV. Bericht: „Das gemeinsame Glaubensbekenntnis der Kirchen."

Der Bericht bezeugt die Übereinstimmung in „einem gemeinsamen

christlichen Glauben, der in der heiligen Schrift
verkündigt, bezeugt und bewahrheitet ist in dem Nizäischen und
Apostolischen Bekenntnis".

Er sollte verglichen werden mit dem im Bericht der Einigungskonferenz

zu Lambeth 1922 Gesagten über „die Stellung des
Glaubensbekenntnisses in einer geeinten Kirche" (Bell,
Documents on christian Unity, 1920 — 1924, S. 150—151), und
die Gruppe könnte prüfen, wie weit sie übereinstimmt mit den
in den beiden Berichten gemachten Vorschlägen, bezüglich a)
Auslegung der Bekenntnisse; b) die Pflicht der Kirche, die
Führung durch den heiligen Geist zur tieferen Erkenntnis der
Wahrheit anzuerkennen; c) die liturgische Verwendung der
Bekenntnisse.



— 31 —

Aus den Lausanner Diskussionen gehen unter anderem
folgende Fragen klar hervor:

1. Ist dies Zeugnis der alten Bekenntnisse noch wirksam
und ist dieser Schutz noch wesentlich?

2. Kann man eine Brücke schlagen zwischen den Kirchen,
die keinen Gebrauch machen von den alten BekcnntnisNon,
und denen, die diese als unerlässlich erachten?

3. Wenn Bericht II eine glaubwürdige Zusammenfassung
des Evangeliums wiedergibt, ist da irgend etwas im nizäischen
und apostolischen Bekenntnis enthalten, das wesentlich darüber
hinausgeht?

4. Die östlichen Kirchen messen wesentliche Wichtigkeit
der Annahme der dogmatischen Entscheide der ökumenischen
Konzilien als bindend für alle Christen bei. (Die anglikanische
Kirche hat grosse Bedeutung den vier ersten Konzilien beigelegt:
Nizäa, Konstantinopel, Ephesus und Chalcedon. Das fünfte
und sechste Konzil [das zweite und drjtte von KonstantinopelJ
können als Wiederholungen der Beschlüsse des dritten und
vierten Konzils betrachtet werden. Betreff' des siebenten, des

zweiten Konzils von Nizäa, gehen die Meinungen auseinander.)
Können wir sie in diesem Sinne annehmen oder wenigstens
als gleichwertige Antworten in den Ausdrücken ihrer eigenen
Zeit über Probleme, die in späterer Zeit wiederkehren?

5. Welches ist die rechtmässige Autorität für die Auslegung
der Glaubensbekenntnisse?

T. Bericht: „Das geistliche Amt der Kirche."
Die fünf Punkte, in welchen die Konferenz wesentlich

übereinstimmte, bedürfen sorgfältiger Überlegung bezüglich ihrer
Grundlage in Schrift und christlicher Tradition.

Die folgenden Fragen seien demnach vorgeschlagen:
1. Ist es wahr, dass ein Amt a) grundsätzlich, b) im

Hinblick auf die geschichtlichen Tatsachen in jedem Teile der
Kirche anerkannt, als Träger der Autorität der ganzen Kirche,
wesentlich ist zur Erlangung und Erhaltung sichtbarer Einheit?

2. o) Welches'Gcwicht kommt dem Gedanken der
ununterbrochenen Kontinuität bezüglich des Amtes zu? b) Betrachtet
die Gruppe folgende Feststellung im Bericht als adäquate
Darstellung historischer Tatsache : „Innerhalb der vielen christlichen

Gemeinschaften, in welche die Christenheit sich im Laufe



— 32 —

der Geschichte geteilt hat, sind mannigfache Formen des Amtes
entstanden, je nach den besonderen Verhältnissen der einzelnen
Gemeinschaften und nach ihren Glaubenstiberzeugungen in bezug
auf Christi Willen und auf die Anleitung des Neuen Testamentes."

3. Welche Elemente der episkopalen, presbyterialen und
kongregationalen Verfassung, wenn es solche gibt, sind so wichtig,
dass sie eine Stelle im Leben einer wiedergeeinten Kirche haben
sollen

4. Was wurde und was soll verstanden werden unter dem
Worte „gültig" in bezug auf Sakramente und Weihen?

5. Ordination wird verschiedentlich aufgefasst als eine

Handlung der Kirche, durch welche, als Gebctsergebnis, die

Gnade des Amtes verliehen wird, und als eine verkörperte
Anerkennung einer bereits verliehenen Gnade durch die Kirche.
Welches ist die Grundlage dieser Auffassungen Schliessen sie

sich gegenseitig aus?

6. Ist es möglich, entsprechendes Gewicht auf die Ansicht
der orthodoxen Kirche ') zu legen und zugleich die im Bericht
angedeuteten Grundsätze und Richtlinien (letzter Absatz) zu

bestätigen

VI. Bericht: „Die Sakramente."

Die Diskussionen in Lausanne beschränkten sich fast
ausschliesslich auf die Sakramente der Taufe und des Abendmahls.
Es wäre deshalb anzuraten, dass die Studiengruppe für heute
sich hauptsächlich nur mit diesem Erforschungsgebiete
beschäftigte.

Es soll daran erinnert werden, dass einige frühere Berichte
Fragen, die mit den Sakramenten zusammenhängen, berührten.
Wenn z. B. Bericht VI sagt: „Wir erkennen an, dass die Sakramente
in einer besonderen Beziehung zum körperschaftlichen und
Gemeinschaftsleben der Kirche stehen", so kommen wir auf
Schlussfolgerungen zurück, auf die wir hätten kommen können,

') Die orthodoxe Kirche (Bericht, Anmerk., AI. 1) betrachtet das geistliche

Amt als von Christus selbst in der Kirche eingesetzt. Sie sieht in
der Geistlichkeit eine Körperschaft, die kraft eines besonderen „Charisma"
das Organ ist, durch welches die Kirche ihre Gnadenmittel, wie die
Sakramente, austeilt. Sie glaubt, dass das geistliche Amt der Bischöfe, Presbyter
und Diakone keine andere Grundlage haben kann als die ununterbrochener
apostolischer Sukzession.



— 33 —

wenn Bericht III studiert worden wäre; und, insofern die
Sakramente mit dem geistlichen Amte verbunden sind, müssen

wir auf unsere Erörterung über Bericht V zurückkommen;
während wir für die grundlegende Lehre, auf der die Sakramente
beruhen, unsere Diskussion über Bericht IV als Stützpunkt haben.

Wenn wir beim Nachdenken über Bericht VI annehmen

können, dass wir das organische Leben einer religiösen Gesellschaft

zu betrachten haben, in der ein Amt in all seinen Teilen
als autoritativ anerkannt ist, so werden wir finden, dass einige
der Probleme, die in Bericht VI angegeben sind, vorläufig
wenigstens, zum voraus gelöst sind.

Die Diskussionen der Gruppe können daher etwa die folgende
Richtlinie benützen :

1. Würde in einer Kirche, die ein allgemein anerkanntes
Amt besitzt und Taufe und Abendmahl im Sinne der
Übereinstimmung mit Bericht VI feiert, das Vorhandensein
voneinander weit abweichender Auslegungen betreffs sakramentaler
Praxis und Erfahrung mit Einheit vereinbar sein? Welche
Antwort würde hierauf die Erfahrung der Kirche von England
vorschlagen

2. Tn welchem Sinne ist zu bejahen, dass die Sakramente
auf göttlicher Einsetzung beruhen?

.">. Was ist sakramentale Gnade
4. Infolge der verschiedenen Ansichten über die Beziehung

von Geist zur Materie scheinen wichtige Differenzen in der
Lehre über die Bedeutung des Abendmahls aufzukommen. Was
denkt, in Anbetracht dessen, die Gruppe von den Sakramenten
in ihrem Verhältnis zur Inkarnation und zum Sühnopfer?

5. Glaubt die Gruppe, dass die in vielen Gemeinschaften
gegenwärtig ausser Übung gekommene Firmung eine
unüberwindliche Schranke zur Wiedervereinigung bedeute?

6. Unsere Bewegung wird mit Sympathie von vielen
Mitgliedern der Gesellschaft der Freunde verfolgt (Society of Friends).
Welches soll nun nach der Meinung der Gruppe die Haltung der
Kirche sein gegenüber Christen, die, wohl an die innere Realität
der sakramentalen Erfahrung glaubend, nicht gewillt sind,
irgendwelchen Gebrauch von ihren äussern „Zeichen" zu machen?

7. Sind Akte der Interkommunion zwischen gegenwärtig
getrennten Kirchen dazu bestimmt, die Einigungsbewegung zu
fördern oder zu hindern?

Internat, kirchl. Zeitschrift. Heft 1, 1930. 8



— 34 —

TU. Bericht: „Die Einheit der Christenheit und das Verhältnis
der bestehenden Kirchen zu ihr."

Es muss bemerkt werden, dass es nach diesem Bericht
in Lausanne unmöglich schien, die Probleme, die durch diesen
Verhandlungsgegenstand aufgeworfen wurden, so vollständig"
zu diskutieren wie die in den Berichten I — VI erwähnten.
Aber der Bericht stellt den Kirchen entschieden folgende
Aufgaben :

1. Ein eingehenderes Studium jeder Kirche über Glaube
und Leben der andern. Im Zusammenhang mit diesem weit
ausgedehnten Unternehmen könnte eine Gruppe mit Nutzen
versuchen, etwas mehr vom innern Leben, wenigstens einer
andern Gemeinschaft, kennen zu lernen; und es könnten
Besucher solcher Gemeinschaften eingeladen werden, die der
Gruppe die besondere Art der christlichen Gefolgschaft, von.
der sie persönliche Kenntnis besitzen, darlegen könnten.

2. Die Erörterung der Beziehungen der bestehenden Kirchen
zueinander und die Stellung, die jede oder doch einige von
ihnen in der ungeteilten Kirche haben können. Wenn man
an diesen Verhandlungsgegenstand herantritt, sollten drei an
der Konferenz gemachte Äusserungen studiert und verglichen
werden : die des Bischofs von Gloucester, von Dr. J. M. Shaw,
und die des Bischofs von Bombay, mit der Absicht, die darin
skizzierten konkreten Lösungen zu würdigen. Ein solcher
Vergleich würde die Gruppe in Stand setzen, die verschiedenen
Verwicklungsmöglichkeiten des Wortes „Föderation" in seinen
verschiedenen Bedeutungen herauszufinden (Note zu Sektion
IV §3) und zu erwägen, inwiefern das Wort „Bund" jemals
ein vollwertiger Ausdruck für das Einssein der Kirche wäre.

3. Im Hinblick auf die gegenwärtige fruchtbare Zusammenarbeit

christlicher Gemeinschaften im praktischen Dienst zu
erwägen, auf welche Weise nutzlose Reibereien und Übereifer
in der lokalen Gemeinschaft verringert werden könnte. Dies
ist eine Aufgabe, die kaum in „allgemein" gehaltenen
Ausdrücken gelöst werden kann, aber, in Beziehung zu einer
bestimmten Lokalität gebracht, könnte sie ein wertvolles Stück
Arbeit für irgendeine Gruppe werden.

Es ist auch wichtig, dass Anglikaner gewisse Bewegungen
(wie z. B. die Malines Gespräche, die Fortschritte bezüglich



— 35 —

der Einigung mit der Orthodoxie und der Vorschlag für eine

Vereinigte Südindische Kirche) im Lichte unserer eigenen
internen Einigung betrachten, indem man sich fragt, ob diese
sich nach Richtlinien entwickeln, die unsere Kirche als eine
Gesamtheit befolgen könnte.

III.
Die Vereinigte lutherische Kirche der Vereinigten Staaten

von Nordamerika.

Eine methodische Anleitung zum Studium der Lausanner
Berichte hat Dr. M. G. G. Scherer für die Kommission der
Vereinigten lutherischen Kirche der Vereinigten Staaten vorbereitet.
Folgende Fragen sind gestellt:

1. Welchen Teil oder welche Teile dieses Berichtes können
wir ohne wesentliche Änderung annehmen?

2. Entdecken wir in diesem Bericht irgendwelche Irrtümer,
und zwar a) ausgesprochene oder fr) implizierte? Wenn ja,
weise darauf hin.

3. Entdecken wir irgendwelche Ungleichheiten in der
Feststellung? Wenn ja, deute sie an.

4. Wo in dem Bericht Differenzen konstatiert sind, zeige,
welche von den divergierenden Ansichten den unserigen am
nächsten kommen.

5. Welche Feststellung können wir anbieten, die uns zusagt
und die den Verhandlungsgegenstand dieses Berichtes ganz
umfasst?

6. Ist die Reihenfolge adäquat, in dem Sinne, dass sie alles
einschliesst, über das beraten werden muss auf der Suche nach
einer Grundlage für die Einheit in Glaube und Verfassung?'


	Zur Weltkonferenz für Glauben und Verfassung

