
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)

Heft: 2

Artikel: Die Fortsetzungsarbeit der Stockholmer Weltkirchenkonferenz

Autor: Keller, D. Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404037

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


71

Die Fortsetzungsarbeit der Stockholmer
Weltkirchenkonferenz.

1. Die Auswirkung in den einzelnen Gebieten.

Mit dem Abschluss der Stockholmer Weltkirchenkonferenz
für praktisches Christentum im August 1925, vernahm die christliche

Welt ein Bussbekenntnis der Kirchen für versäumte
Arbeit und eine Aufforderung zu einer neuen Besinnung auf die
Gaben und Aufgaben, die der Christenheit mit dem Evangelium
geschenkt wurden. Für die Teilnehmer der Konferenz selbst
und für viele, die auf sie hofften, war es, als ob der Engel
wieder vom Himmel gestiegen wäre, um die Wasser des Teiches
Bethesda in Bewegung zu setzen. In einer zusammenhangslosen
und weithin ernüchterten Christenheit war etwas in diesem
Bussbekenntnis und in dieser Aufforderung lebendig geworden, was
zu neuem Glauben, zur Hoffnung und zur gemeinsamen Arbeit
anregte und dadurch neue Gemeinschaft schuf.

Die Wirkung von Stockholm war nicht in allen Kontinenten
und Kirchen gleich. Am stärksten war der Widerhall auf dem

europäischen Kontinent, namentlich in Zentral- und Nordeuropa.
Der skandinavische Norden hatte durch Erzbischof Soderblom
und die Konferenz selbst einen gewaltigen Anstoss bekommen,
aus seiner sprachlichen und konfessionellen Isolierung
herauszutreten und mitzuarbeiten, obschon vor allem in Finnland und
Schweden selbst die Idee der Konferenz nicht unwidersprochen
geblieben war.

In der nachfolgenden geistigen Bearbeitung der Konferenz
nahmen Deutschland und die Schweiz eine besondere Stelle ein.
Besondere deutsche und schweizerische Veröffentlichungen nahmen

die Arbeit der Konferenz auf und setzten sie fort auch durch
eine eingehende Diskussion in der kirchlichen Öffentlichkeit.

In der zweiten Gruppe, der britischen, war das Echo weniger
stark. Das erklärt sich nicht nur aus der britischen Isolierung,
sondern vor allem aus der Tatsache, dass im Jahre vorher die
Copec-Konferenz in Birmingham stattgefunden hatte, die das
grösste Interesse beanspruchte und auch eine wesentliche Vor-



— 72 —

arbeit für die Stockholmer Konferenz selbst geleistet hat. Die
meisten wesentlichen Konferenzfragen waren durch jene
Konferenz schon in die kirchliche Öffentlichkeit der britischen Welt
hineingeworfen worden, und sowohl Kirchen als private Kreise
wurden auch sofort organisatorisch und finanziell von der
Fortsetzungsbewegung von Copec stark beansprucht. Diese Bewegung

ist inzwischen ausgemündet in die Bildung eines besondern

„Christian Social Council", das zu Beginn dieses Jahres entstanden
ist und nun die Zentralstelle für die englische Mitarbeit mit der
Stockholmer Bewegung darstellt. Aus ähnlichen Gründen setzte
auch die amerikanische Mitarbeit langsamer ein als in Europa,
denn dort war ebenfalls bereits ein grosser Teil des Programms
von Stockholm in Angriff genommen worden durch das „Federal
Council of the Churches of Christ", dem amerikanischen Kirchenbund,

dem die meisten grossen amerikanischen Kirchen mit einer
Seelenzahl von gegen 60 Millionen angehören. Auch lutherische
Kirchen und amerikanische Anglikaner, die nicht eigentliche
Mitglieder des Federal Council sind, arbeiten mit diesem Kirchenbund

durch besondere Kommissionen, namentlich auf sozialem
Gebiete, zusammen.

Dieses Federal Council hatte schon bei seiner Gründung
im Jahre 1908 ein soziales Programm aufgestellt, dessen Grundsätze

in einem besondern sozialen Credo niedergelegt wurden.
Die amerikanische Auffassung der sozialen Arbeit der Kirchen
hat daher wesentlich auch auf das Stockholmer Programm der
praktischen Tätigkeit der Kirchen eingewirkt. Das Federal
Council besitzt nicht nur eine besondere soziale Kommission,
sondern hat auch bereits ein besonderes soziales Forschungsamt
eingerichtet, das wie eine Vorlage wirkte für das von der
Stockholmer Kirchenkonferenz organisierte sozialwissenschaftliche
Institut in Genf. Die Mitarbeit Amerikas mit der Stockholmer
Weltkirchenkonferenz und vor allem mit dem Institut findet
offiziell durch ein besonderes amerikanisches Komitee „Life and
Work" statt, aber als treibende Kraft darin hat sich bisher doch
das Federal Council erwiesen. Seine gegenwärtige lebhafte
Mitarbeit mit der Stockholmer Bewegung kann allerdings die
Mitarbeit der einzelnen amerikanischen Kirchen nicht ganz ersetzen,
die noch nicht im selben Masse von ihrer Zentralorganisation
erfasst sind, wie europäische Kirchen durch ihre zentralen
Arbeitsgemeinschaften



— 73 —

In der orthodoxen Welt und auf dem Missionsgebiet musste
natürlich die unmittelbare praktische Auswirkung der
Stockholmer Bewegung am schwächsten sein, denn die orthodoxen
Kirchen sind jetzt mit ganz andern Existenzfragen beschäftigt
als mit sozialen Problemen, und die jungen Kirchen der Mission
sind eben erst daran, die Formen ihrer selbständigen Mitarbeit
mit dem christlichen Abendland zu suchen. Die orthodoxe Welt
hat aber auch an der Lausanner Konferenz ausdrücklich wieder
erklärt, wie sehr ihr an einer Gemeinschaft und Mitarbeit mit
der nicht-römischen Christenheit liegt, auf dem Boden der
gemeinsamen praktischen Arbeit. Anderseits haben die jungen
Missionskirchen auf der Jerusalemer Missionskonferenz nicht
nur gezeigt, dass sie wie die alten Kirchen unter demselben
sozialen Problem leiden, sondern auch gewillt sind, sie im selben
Sinne und Geist, wie Stockholm anzufassen und zu studieren.
Aus diesem Grunde hat die Jerusalemer Missionskonferenz
beschlossen, ein besonderes Bureau für soziale Forschung zu
errichten, das mit dem Sozialwissenschaftlichen Institut aufs engste
zusammenarbeiten soll. Damit ist auch die Auswirkung der
Stockholmer Bewegung auf die jungchristliche Welt Afrikas und Asiens

gesichert. Die Wirkung von Stockholm schreitet, wie man sieht,
in den einzelnen Kontinenten und Kirchen in ganz verschiedenem
Tempo fort. Einzelne Kirchen, die schon bisher ein eingehendes
soziales Programm vertreten hatten, besonders reformierte in
Amerika, stehen naturgemäss der Stockholmer Bewegung
aufnahmefähiger gegenüber als andere, die die soziale Arbeit
noch gar nicht kennen oder grundsätzlich ablehnen, oder sie
als Nebenaufgabe der Kirche betrachten.

Die Auswirkung einer solchen Bewegung verlangt
naturgemäss Zeit und weiten Raum. Es lässt sich aber jetzt schon sagen,
dass die Stockholmer Bewegung fühlbar geworden ist, nicht nur
innerhalb der kirchlichen Leitung, sondern auch in einer
weiteren Öffentlichkeit und in der Presse. Vor zahllosen
Kirchenversammlungen sind Vorträge über die Bewegung gehalten
forden. Die kirchliche Schau an der Presseausstellung in Köln
zeigte, dass seit Stockholm eine ganze ökumenische Literatur
entstanden und in stetem Wachsen begriffen ist. Auch die Tages-
Presse, namentlich im Norden, in Zentraleuropa und in Amerika,
zeigt, dass die Bewegung von Stockholm weitere Kreise
interessiert. Trotzdem ist nach dieser Seite hin die grosse Aufgabe



— 74 —

der Bewegung erst angefangen worden, die Ideen von Stockholm
auch in die Gemeinden hineinzuarbeiten und namentlich auch
die Mitarbeit der Pfarrerkreise zu gewinnen, die weithin noch
nicht entdeckt haben, was für eine Fundgrube von Anregungen
das von Prof. Deissmann und dem Dean von Canterbury
ausgezeichnet herausgegebene Aktenwerk der Konferenz für die
praktische Arbeit in den Gemeinden bedeutet.

Die Leitung des Ausschusses hat es immer wieder abgelehnt,
die Arbeit einer blossen kirchlichen Diplomatie vorzubehalten,
und geht durchaus darauf aus, das christliche Volk für die Ideen
von Stockholm zu erwärmen und zu aktiver Mitarbeit zu gewinnen.

2. Die Kritik an Stockholm.

Die tiefe Wirkung, die von Stockholm ausgeht, zeigt sich
nicht zuletzt an der notwendigen kritischen Bearbeitung ihrer
Grundlage und ihrer Anregungen. In dieser Kritik von Stockholm

spiegeln sich wesentliche Züge der heutigen Theologie
und der gegenwärtigen kirchlichen Lage. Man kann vielleicht
zunächst von einer nationalistischen Kritik reden. Auf dem
Kontinent gehört es sicher zu den stärksten und auch betrübendsten
Erfahrungen, dass ein starkes nationales Interesse weithin das
religiöse beherrscht. Ohne ein Verständnis für die Bedeutung des

Nationalismus kann sicher heute auch die religiöse Lage Europas
nicht verstanden und gewürdigt werden. Dies gilt sowohl für
protestantische als orthodoxe Kirchen. Die Kirche hat sich weithin mit
ihrem Volke und Staate identifiziert und deckt sie auch in ihren
nationalen Ansprüchen. Dieser religiöse Nationalismus ist nicht
nur ein Hindernis für den neuen werbenden religiösen
Internationalismus, sondern sieht in ihm gelegentlich sogar eine
Gefahr, vor der es zu warnen gilt. Die religiöse Begründung
solchen Nationalismus sieht im einzelnen Volke eine besondere
Gottesidee, die in ihrer Eigenart und Reinheit zu schützen und
zu behüten ist vor der Vermischung mit andern Elementen, die
sie auflösen würde.

Bedeutsamer und zäher als diese nationalistische Kritik
erweist sich die konfessionelle. Hiermit rühren wir nicht nur an
das soziologische Eigengesetz, das sich in den einzelnen
religiösen Typen auswirkt, sondern an die ursprüngliche kirchliche
Stellung zur Welt, die mit jeder religiösen Grundkonzeption
gegeben ist.



— 10

Mit der lutherischen Grundkonzeption war bisher verbunden
eine quietistische und passive Einstellung zur Welt. Die Welt
gehört für die religiöse Seele zu den Übeln, die ertragen werden
müssen. „Die Welt ist ein schlimmer Kauz, Gott wolle ihr bald
ein Ende machen14, sagt Luther. Es ist nicht die Aufgabe der
Kirche, sich mit den Händeln der Welt und ihrer Ordnung zu
befassen. Das bleibt dem Staat, der Gesellschaft und dem
Einfluss der einzelnen Christen auf sie vorbehalten. Wenn die
Aufgabe der Kirche beschränkt ist auf die Predigt des Evangeliums
und die Verwaltung der Sakramente, so kann sie die soziale
Arbeit, besonders wenn sie über den Rahmen der erbarmenden
Liebestätigkeit herausgeht, nur misstrauisch, als eine Ablenkung
vom Wesentlichen betrachten. In dieser Weise ist namentlich
von altlutherischer Seite nachdrücklich vor Stockholm als vor
einer Versuchung, von der Hauptsache zu Nebensachen
abzuschweifen, gewarnt worden. Diese Kritik bringt aber durchaus
nicht die Gesamtstellung des heutigen Luthertums zum Ausdruck,
indem es nicht nur eine grosse Liebesarbeit entwickelt hat,
sondern heute, namentlich in Deutschland und Amerika, auch
kräftig mitwirkt an der Bearbeitung allgemeiner sozialer
Probleme. Diese Kritik vom lutherisch-konfessionellen Standpunkt
aus ist durchaus zu verstehen, wenn man sich vor Augen hält,
wie stark ein religiöser Synergismus sich aussprach in den

Äusserungen mancher anglo-amerikanischer Kirchen und ihrer
Vertreter an der Weltkirchenkonferenz. Die Sicherheit, mit
der hier der Mensch durch seine soziale Arbeit das Reich Gottes
herbeizuzwingen glaubt, musste diese Kritik herausfordern, die
mit Recht den eschatologischen Gesichtspunkt wieder betont und
das Kommen des Reiches Gottes als Gottes Tat und nicht als
Menschenwirkung ansieht.

Aber solche konfessionelle Kritik war nicht nur an der
Reinhaltung der eschatologischen Erwartung interessiert, sondern
auch direkt am Schutz der konfessionellen Eigenart. Wenn der
evangelische Internationalismus und Intcrkonfessionalismus in
den neuen Einigungsbewegungen sich kräftiger zum Worte
meldete, so hatte er es sofort zu tun mit einem ebenfalls gestärkten
Konfessionalismus, der ihm Widerstand leistet, weil er das Heil
weniger sieht in der Bildung einer weiten christlichen Gemeinschaft,

als in der Reinhaltung konkreter Sonderformen, die ein
historisches Erbe schützen. Diese konfessionelle Kritik musste



— 76 —

allerdings sich durch die Lausanner Konferenz noch weit mehr
angeregt fühlen als durch das Programm von Stockholm, das

ja in keiner Weise eine konfessionelle Vermischung fordert,
sondern einfach die notwendige interkonfessionelle praktische
Arbeit.

Eine weitere Form der Kritik stammt aus besondern religiösen
oder kirchenpolitischen Motiven. So die Anklage, dass die
Stockholmer Bewegung eine Flucht der Kirchen vor ernster
Selbstbesinnung in eine oberflächliche soziale Tätigkeit hinein bedeute,
oder gar menschliche Hybris sei. Dieser neue Wille zur Tat
wird also den Kirchen zum Vorwurf gemacht und als Turmbau
zu Babel bewertet, als oberflächliche Betriebsamkeit ohne

vorausgegangene Besinnung auf das Wesentliche, als Beschäftigung
mit einem religiösen Objekt bevor das religiöse Subjekt, die

Kirche, wieder ihren eigentlichen Grund gefunden hat.
Eine anders orientierte religiöse Kritik aber kritisiert an

der Bewegung viel weniger diesen neuen Willen zur Tat, als
den mangelnden Radikalismus dieses Willens. Diese Kritik,
hauptsächlich von religiös-sozialer Seite stammend, erwartet,
dass die Bewegung sich dadurch zu einer vollen Aufnahme des
sozialistischen Programms führen lasse.

Gerade diese Kritik, die aus tiefen religiösen Überzeugungen
fliesst und geradezu entgegengesetzte Ziele verfolgt, enthüllt
mehr als alles andere die völlige Zersplitterung des christlichen
Willens und das Fehlen einer Grundüberzeugung über das
Wesen der Kirche und ihre Aufgaben in der Welt.

Die Äusserungen des Fortsetzungsausschusses und der
Führer der Konferenz liessen seither dieser Kritik gegenüber
keine Zweifel darüber aufkommen, dass die Stockholmer Bewegung

sich weder in einen oberflächlichen Sozialbetrieb
hineinstürzen, noch sich mit irgend einem parteipolitischen Programm
identifizieren will. Sowohl die grundsätzlichen Äusserungen an
der Konferenz selbst, die Glaubensüberzeugung, wie sie namentlich

an den gottesdienstlichen Veranstaltungen der Konferenz
und des Fortsetzungsausschusses zum Ausdruck kam, sowie die
grundsätzlichen Artikel in der Zeitschrift der Bewegung „Stockholm"

sprechen es mit aller wünschenswerten Deutlichkeit aus,
dass Stockholm vor allem ein Werk des Glaubens ist. Es wächst
aus der Überzeugung heraus, dass Christus der Herr über das
menschliche Leben ist, und dass die Kirche von Ihm einen Auf-



— 77 —

trag zur Arbeit an der Welt erhalten hat. Für den Ausdruck
dieses Glaubens in der Stockholmer Bewegung sind die gemeinsamen

Gottesdienste immer wieder hochbedeutsam gewesen.
Hier wurde auch das Kultische in seinem Wert für die
Darstellung einer Glaubensgemeinschaft neu entdeckt und die
gemeinsame praktische Arbeit lediglich als eine Auswirkung der
im Gottesdienst dargestellten Glaubensgemeinschaft erkannt.

Die Betonung der Glaubensgrundlage war auch die Antwort
des Fortsetzungsausschusses auf die Kritik, die von römischer
Seite kam, namentlich in der Enzyklika „Mortalium animos".
Diese Kritik rügt an der Bewegung vor allem das Fehlen einer
dogmatischen Grundlage, ohne verstehen zu können, dass einer
Bewegung, die aus dem Glauben an die woltüberwindende
Wirkung des erhöhten Jesus Christus hervorgegangen ist, der
Glaubenscharakter nicht fehlen kann, auch wenn er nicht in
dogmatischen Formen niedergelegt ist. Diese dogmatische Aufgabe
wurde von der Stockholmer Bewegung der Schwesterkonferenz
von Lausanne überlassen, die mit Stockholm nicht nur in freundlicher

Fühlung steht, sondern weithin auch durch Personalunion
verbunden ist. Beide Konferenzen arbeiten also nach dem Prinzip
der Arbeitsteilung, sind aber aus dem Glauben an das Evangelium

hervorgegangen und wollen in gleicher Weise als eine
Anstrengung des Glaubens verstanden werden, die eine auf dem
theoretischem Gebiet der Bildung von Glaubenssätzen, die andere
auf dem praktischen Gebiet der Auswirkung des Glaubens in
der Welt. Gegenüber der römischen Kritik beschloss daher der
Fortsetzungsausschuss in Prag, sich nicht in eine Polemik oder
eine blosse Korrektur offenkundiger Missverständnisse
einzulassen, sondern einfach die positiven Ziele der Konferenz
klarzustellen.

3. Die Organisation der Fortsetzungsarbeit.
Eine Weltkonferenz wie die von Stockholm kann nur in

grösseren Zwischenräumen einberufen werden. An eine Wiederholung

der Konferenz vor 1935 ist kaum zu denken. Eine
Versammlung wie Stockholm war Inspiration, Anfeuerung zur
Besinnung und zur Tat, Vollmacht zum Handeln. Aber die eigentliche

Arbeit musste dann unter einzelne Gruppen und Organe
verteilt werden. Zu diesem Zwecke wurden fünf Gruppen ge-
ofldet: Die europäisch-kontinentale, die britische, die ameri-



— 78 —

kanische, die orthodoxe und die Gruppe der jungen Kirchen
des Missionsfeldes. Jede dieser Gruppen organisiert die Arbeit
auf die ihr gemässe Weise und hat ihre eigenen Organe. Auch
die Organisation dieser einzelnen Gruppen ist verschieden weit
vorgeschritten; von einer organisatorischen Arbeit der
orthodoxen und der jungen Kirchen in ihren eigenen Gebieten lässt
sich kaum schon reden. Die finanzielle Last der Fortsetzungs-
arbeit wird vor allem von den drei ersten Gruppen getragen.

Die kontinentale Gruppo wurde bisher präsidiert von Erzbischof Soderblom

; die Leitung* dieser Gruppe ging aber seither über an D. Kapler, den
Präsidenten des Deutschen Evangelischen Kirchenbundes, des grössten
kirchlichen Bundes Europas. Die britische Gruppe wird vom Bischof von
Winchester präsidiert, die amerikanische von Dr. Cadman, dem Präsidenten
des Federal Council of Churches, die orthodoxe von Erzbischof Germanos
dem Vertreter des ökumenischen Patriarchates in West- und Zentraleuropa.

Die Hauptaufgaben der Fortsetzungsarbeit bestehen vor
allem in der lebendigen Erfassung und Erfüllung der Kirchen
und Gemeinden mit dem Geiste von Stockholm, in der Herstellung

der bestmöglichen Zusammenarbeit mit Organisationen, die
gleiche Zwecke verfolgen, in der Gewinnung einer neuen christlichen

Sozialethik und in ihrer praktischen Auswirkung auf das

gesamte öffentliche Leben.
Die Fortsetzungsarbeit wurde unter einzelne Kommissionen

verteilt: eine Pressekommission, eine Jugendkommission, eine
Dozentenkommission, eine Kommission für geschichtliche
Lehrbücher, eine Finanzkommission und die Kommission für das
Institut.

Die Pressekommission arbeitet an der Zusammenfassung der
christlichen Presse und sucht sie auf ökumenischen Boden zu
stellen. Eine grosse Förderung fand diese Bemühung an der
internationalen Pressekonferenz und Ausstellung, die in Köln
im August 1928 stattfanden. Die Kommission hat die Bildung
nationaler Pressevereinigungen und eines evangelischen
Pressedienstes gefördert, wie sie heute in Deutschland, Österreich, Frankreich,

in Ungarn und in der Schweiz bestehen. Das
Anschauungsmaterial an der Presseausstellung, aus 24 Ländern der
Weltkirchenkonferenz beigesteuert, war eine eindrucksvolle Gesamtschau

über das Apostolat der Presse. Die internationale christliche
Konferenz, die auch offiziell von der Stadt Köln empfangen
wurde, verlangte die Veranstaltung fortlaufender Konferenzen
der christlichen Presse und ihre Förderung durch die offiziellen



— 79 —

Kirchenbehörden. Die Einrichtung eines internationalen
Nachrichtendienstes für die ökumenische Bewegung ist die nächste
Aufgabe dieser christlichen Pressekommission, die von Prof. D.
Hinderer in Berlin präsidiert wird. Sie hat ausserdem den
Anfang gemacht mit der Einrichtung eines ökumenischen Zeit-
schriftenarchives und einer ökumenischen Bücherei. Für die
Anbahnung des internationalen Nachrichtendienstes wird die
Einrichtung von vier Zentren in den vier Hauptsektionen der
Stockholmer Konferenz, je eine in Amerika, England, in der
orthodoxen Welt und in Berlin ins Auge gefasst.

Die Jugendkommission versucht zunächst einmal die Kräfte
zu verstehen, die auf das Leben der heutigen Jugend einwirken,
die daraus hervorgehende Haltung der neuen Generation und
die Verantwortungen und Möglichkeiten, die sich dadurch für
die Kirchen ergeben. Das ist eine schöpferische Deutung eines

gewaltigen Stückes heutiger seeliger Wirklichkeit. Folgendes
sind im einzelnen die Ziele dieser Kommission:

a) Es entspricht nicht mehr gegenwärtigen Strömungen, wenn man es
der Jugend so darstellt, als ob Wissenschaft und Philosophie einen Druck
auf die Religion ausübten. Es gibt in unseren verschiedenen Ländern
Männer, deren Denken durch die neuerliche Versöhnung von Wissenschaft
und Religion bestimmt ist. Es könnte wohl einen weitreichenden Einfluss
ausüben, wenn man solche Männer, die für die Jugend schreiben und sie
lehren, mit andern zu dem Zweck zusammenbringt, Material für die Jugend
vorzubereiten und dann dieses Material zur Anpassung und Übersetzung in
die Hände von Verlegern und Führern vieler Länder zu geben.

6) Die Kirchen leisten bereits selbst auf ihren verschiedenen nationalen

Gebieten viel, um die Jugend zu erreichen. Ein internationaler
Austausch unter ihnen über die besten und fruchtbarsten Erfahrungen könnte
von hohem Wert sein. Das Bulletin und die Zeitschrift «Stockholm» kann
bei dieser Aufgabe bedeutsame Dienste leisten.

c) In einer Anzahl von Ländern ist die Technik und das Programm
christlicher Arbeit in bezug auf die Jugend im besonderen noch in einein
Anfangsstadium der Entwicklung. Wenn man die Erfahrungen einer
Anzahl von kirchlichen Jugendorganisationen und anderen, wie dem Weltbund
der Christlichen Jungmännervereine, der Christlichen Jungmädchenvereine
Und dem Studentenweltbund, den Kirchen zur Verfügung stellen würde,
um einzelne besondere Teilkonferenzen für Länder, wo Jugendarbeit noch
unbekannt ist, zu organisieren, so würde das zu gleicher Zeit Anregung
und Schulung bringen. Die Kommission denkt an die Möglichkeit, einen
Plan dieser Art in Siidosteuropa zu einer Zeit und an einem Ort in der
Nähe der Tagung des Fortsetzungsausschusses in Athen durchzuführen.

d) Der Erfolg, den die Organisation Christlicher Internationaler
Freisten in den letzten vier Jahren gezeigt hat, insbesondere seitens des
Weltbundes der Christlichen Jungmännervereine, legt die Möglichkeit von
Stockholmer Jugendfreizeiten nahe, zu denen die Kirchen der verschiedenen



— 80 —

Länder ausgewählte Persönlichkeiten entsenden könnten, die dann in ihre
Heimatkirchen einen Geist der Erweckung und internationalen christlichen
Verständnisses zurückbringen möchten.

e) Alle diese Unternehmungen wie auch andere Erwägungen bedingen
die Vorbereitung einer Literatur, die der Jugend praktisches Christentum
in den Linien der Stockholmer Botschaft deutet. Die Kommission erwartet
auch die besondere Hilfe der Pressekommission bei der Schaffung und
Verbreitung von geeignetem Material für die Jugend.

f) Die Tatsache, dass die Sache des Weltfriedens zu den Ideen von
«Stockholm» gehört, führt zu dem Schluss, dass bei einigen der obigen
Pläne eine Zusammenarbeit mit der neuerlich geschaffenen Jugendkommission

des Weltbundes für Freundschaftsarbeit der Kirchen ins Auge gefasst
werden sollte.

Die neue Verbindung der Kirche mit der Jugend kam an
der Tagung des Fortsetzungsausschusses in erfreuender Weise
zum Ausdruck durch den Besuch von sechs Jugendvertretern
aus verschiedenen Ländern. Der Präsident dieser Kommission
ist Herr Basil Mathews, clem seither Frl. Lucy Gardner gefolgt ist.

Die Kommission für ökumenische Zusammenarbeit der
Professoren der Theologie besteht heute aus 44 Mitgliedern. Sie

stellt geistig durch ihre theoretische Arbeit die innerlichste
Verbindung mit der Lausanner Weltkirchenkonferenz dar. Von
diesen 44 Mitgliedern der Kommission haben auch 25 in
Lausanne mitgearbeitet und 16 sind im Fortsetzungsausschuss von
Lausanne.

Die Kommission hat die Aufgabe, die ökumenische
Zusammenarbeit der akademischen Lehrer der Theologie nach
Möglichkeit zu fördern:

1. durch Übernahme oder Vermittlung von wissenschaftlichen
Dienstleistungen jeder Art;

2. durch briefliche oder persönliche Anbahnung von Beziehungen der
Kollegen untereinander ;

3. durch Förderung der Studienreisen von Gelehrten und Studenten,
die sich ausserhalb ihres Landes weiterbilden wollen;

4. durch Veranstaltung von Gast- nnd Austauschvorlesungen;
5. durch Organisation theologischer Konferenzen, auf denen Vertreter

verschiedener Kirchen und Völker in eindringender Behandlung grosser
Einzelfragen sieh persönlich und theologisch kennen lernen und durch
brüderlichen Austausch gegenseitig zu fördern suchen;

6. durch Vorbereitung literarischer Unternehmungen, die geeignet
sind, die Einheit der Christenheit in Christus zum Ausdruck zu bringen.

Zu den Veranstaltungen dieser Kommission gehört auch
die Einberufung regionaler Theologenkonferenzen, wie sie mehrfach

in Canterbury, in Eisenach und in Paris stattfanden. An
diesen Konferenzen sind grundsätzliche Fragen, die auch stark
in die Fortsetzungsarbeit der Konferenz hineinwirken, behandelt



— 81 —

worden, wie die verschiedenen Auffassungen des Reiches Gottes,
die christologische Aufgabe und die Abwehr der römischen
Missdeutung der Ziele der Konferenz, wie sie in der Enzyklika
Mortalium Animos vorliegt.

Die Kommission hat ein ganzes Netzwerk von Beziehungen
der theologisch veranstalteten Christenheit untereinander
hergestellt. Sie steht auch in engem Zusammenhang mit der
europäischen Zentralstelle für kirchliche Hilfsaktionen und plant
die Herausgabe eines ökumenischen Buches der Zeugnisse und
eines ökumenischen Psalters, eine Art ökumenisches Brevier,
in dem die köstlichsten Gebete der Ecclesia orans aller Völker
und aller Jahrhunderte mit den Stimmen unserer eigenen Be-'

wegung sich vereinigen sollen zu einem Chor der Anbetung,
des Lobpreises, der Bitte und Fürbitte. Prof. D. Adolf Deissmann
(Berlin) ist Vorsitzender dieser Kommission.

Die Schulbücherkommission arbeitet aufs engste zusammen
mit einer Parallelkommission des Weltbundes für Freundschaftsarbeit

der Kirchen, die dieselben Ziele hat, nämlich die Reinigung

des Jugendunterrichtes von entstellenden Äusserungen des
Hasses der Völker gegeneinander und die Einführung der Idee
des Friedens, der Brüderliebe und der Völkergemeinschaft vor
allem in dem Geschichtsunterricht in den verschiedenen Ländern.

Die Fortsetzung der Konferenzarbeit wurde einem grossen
Ausschuss von zirka 80 Mitgliedern der Konferenz übertragen,
der abwechslungsweise von den vier Präsidenten der Konferenz,
dem Metropoliten von Thyateira, als Vertreter des ökumenischen
Patriarchates von Konstantinopel, von D. Kapler, Präsidenten des
deutschen Evangelischen Kirchenbundes, von D. Cadman,
Präsidenten des Federal Council of Churches und vom Lordbischof
von Winchester präsidiert werden.

Die eigentliche Geschäftsleitung ist einem Exekutivkomitee
von 27 Mitgliedern, dessen Präsidium wechselt, und dem Sekretariat

übertragen mit Dr. Henry Atkinson als Generalsekretär
und Dr. Adolf Keller als Generalsekretär für das Institut. Der
geschäftsführende Ausschuss sowie das Fortaetzungskomitee
versammelten sich seit Stockholm jährlich einmal in Bern,
Winchester und Prag. Diese Tagung wird im laufenden Jahr in
Eisenach stattfinden und für nächste Ostern wird eine solche
in Athen vorgesehen.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 192Ü. 6



— 82 —

Für die eigentliche Fortsetzungsarbeit wurde ein
internationales, sozialwissenschaftliches Institut geschaffen, und diesem
eine besondere Institutskommission zur Beratung und Leitung
beigegeben, die von Prof. D. Titius in Berlin präsidiert wird.

Diese Kommission befasst sich in besonderer Weise mit den

praktischen sozialethischen Aufgaben, die die Weltkirchenkonferenz

sich gestellt hat. In ihr ist sowohl der geschäftsführende

Ausschuss der Bewegung selbst, wie soziale Arbeitsund

Forschungsämter der verschiedenen Kirchen, sowie
unabhängige nationale und internationale religiöse Organisationen,
die auf sozialem Gebiete arbeiten, vertreten.

Um einen engen Zusammenhang der Arbeit des Institutes
mit der technischen sozialen Arbeit der Kirchen in den
einzelnen Ländern herzustellen, bereitet diese Kommission durch
das Institut eine Expertenkonferenz sozialer Arbeit vor, die in
besonderer Weise das Arbeitsprogramm und namentlich das

Forschungsprogramm des Institutes bestimmen sollen.
Diese Kommission sucht auch eine Zusammenarbeit mit Männern der

Wissenschaft auf dem Gebiet der Sozialforschung und sozialer Arbeit
herzustellen. Eine organische Verbindung von Kirchen und Wissenschaft zu
sozialer Arbeit liegt im Interesse beider. Die Kirche will daher nicht nur
selbst einiges tun zur Sozialreform, sondern auch soziale Gesinnung pflegen
und alle, die guten Willens sind, zu höchsten sozialen Leistungen anregen.

In solcher Vereinigung von gutem Willen und Sachkunde soll daher
die Kirche die Führung übernehmen. Ohne Kenntnis der verschiedenen
Lebensbedingungen wird alle Sozialreform Gefahr laufen, mehr von einem
vagen Wunsch nach Verbesserung der Lage als von der Wirklichkeit
sich leiten zu lassen. Die Brücke zwischen Kirche und den Vertretern
wissenschaftlicher Arbeit ist eine bewusste Annahme der ethischen Grundsätze

des Christentums.

Die Kommission fördert auch die Gründung einer
Kreditorganisation, die den Zweck hätte, soziale Notstände, wie z. B.
das Wohnungselend, durch geeignete Massnahmen zu bekämpfen,
wie sie durch das moderne ökonomische System gefordert werden.

Ein besonderes Komitee hat die Aufgabe, für eine bessere
Koordination der bestehenden und teilweise auf gleichem Gebiet
arbeitenden internationalen Organisationen zu sorgen. Dies wird
besonders nötig durch die Aufnahme der Forschungsarbeit in
verschiedenen dieser Organisationen und durch die fortschreitende

Zentralisierung dieser Bewegungen am Sitze des Institutes
in Genf, wo heute nicht nur das Institut, sondern auch die
europäische Zentralstelle für kirchliche Hilfsaktionen, die Christlichen

Jungmännervereine, der Christliche Studenten-Weltbund



— 83 —

ihr Hauptquartier haben, zu denen sich in kurzem noch das
Missions-Forschungsbureau und das Zentralkomitee der Christlichen

Jungfrauenvereine gesellen werden.
Das internationale sozialwissenschaftliche Institut in Genf ist

die eigentliche Werkstätte der Fortsetzungsarbeit der
Weltkirchenkonferenz geworden.

Die Grundlage dieser Arbeit bietet der Glaube, dass das Evangelium
Jesu Christi uns zu einer Gemeinschaft verbindet, in der die Not des einen
auch die Last des andern wird (Gal. 6, 4), ferner die Überzeugung, dass
Gott durch seinen Geist uns nicht nur in alle Wahrheit, sondern auch zu
einer bessern Verwirklichung der christlichen Gerechtigkeit und Liebe in
dieser sündigen und leidenden Menschheit führt, die Jesus der Menschensohn

der Erlösung wert und fähig erachtet hat. Wir glauben, dass Gott
unserer Erkenntnis, unserem Herzen und Gewissen die Wege zeigen wird,
auf denen Er sein Reich fördert und baut.

Das Institut hat folgende Aufgaben:
1. Es soll der Mittelpunkt werden für gegenseitige Kenntnis, Verbindung

und Zusammenarbeit aller sozial tätigen christlichen Organisationen
in den verschiedenen Kirchen, Gemeinschaften und Ländern, um so zu
verhüten, dass die Interessengebiete und Arbeiten sich kreuzen.

2. Es soll die sozialen und wirtschaftlichen Tatsachen und Probleme
im weitesten Sinne, im Lichte der christlichen Ethik nach streng
wissenschaftlichen Methoden studieren, um dadurch grössere Klarheit über die
christlichsozialen Prinzipien zu gewinnen und den Kirchen in ihrer
Anwendung auf das praktische Handeln zu helfen.

3. Es soll ein Informationszentrum sein, durch welches der Austausch
der Kenntnisse, Erfahrungen und Methoden gefördert wird, die den Kirchen
in ihren sozialethischen Aufgaben dienen können.

In seiner Arbeit soll daher die wissenschaftliche Forschungsmethode
mit der praktischen Abzweckung verbunden werden.

Das Institut soll sich von allen Einflüssen der Parteipolitik und
ökonomischer Sonderintoressen freihalten, um seine Aufgabe im Dienste der
göttlichen Wahrheit mit der Liebe Christi erfüllen zu können.

Das Institut hat folgende Organisation: Die Kommission
Und ihr Ausschuss, der Generalsekretär, die wissenschaftlichen
Mitarbeiter und die Korrespondenten. Die Mitarbeiter und
Korrespondenten werden von den einzelnen Kirchen bestellt.

Das Institut hat drei Arbeitszweige, deren Organisierung
verschieden weit vorgeschritten ist, nämlich Informationsdienst,
soziale Forschung, soziale Aktion.

Das Institut ist zunächst in seinem Informationsdienst vor
allem damit beschäftigt, einen Überblick über die gesamte heutige

soziale Lage und Arbeit zu gewinnen, eine massgebende
Kenntnis der wichtigen sozialen Probleme und der treibenden
Kräfte, der sozialen Entwicklung und in besonderer Weise eine



— 84 —

Übersicht über die Methoden sozialer Arbeit kirchlicher und
anderer Organisationen.

Hier bestehen noch gewaltige Lücken in der gegenseitigen
Kenntnis der Kirchen. Sowohl die theoretische wie praktische
Stellung der Kirchen zum sozialen Problem weist heute grosse
Abweichungen von einander auf. Zentral- und Westeuropa
sowie Amerika sind weit vorgeschritten, nicht nur in der Organisierung

der christlichen Liebesarbeit, sondern auch im Studium
und in der Inangriffnahme sozialer Reform. Eine grosse Zahl
von Kirchen haben besondere Sozialprogramme aufgestellt, die
in diesem Jahre in einem besondern Heft veröffentlicht werden,
so das Federal Council in seinem sozialen Credo, die englischen
Kongregationalisten in ihrem „Seven points programme'1, der
französische Kirchenbund und der deutsche Kirchenbund in seiner
Betheler Botschaft. Die Vermittlung der gegenseitigen Kenntnis
dieser theoretischen und praktischen Stellung der Kirchen zum
sozialen Programm kann von grösstem Werte sein, auch wenn
jedes Land und jede Kirche ihre eigene Art haben wird, sich
mit den sozialen Problemen zu beschäftigen. Eine Vergleichung
der Stellung zum sozialen Problem und den sozialen Methoden
der Kirchen ergibt auch wertvolle Aufschlüsse über die Art
der Frömmigkeit, die tiefere Motivierung aller sozialen Arbeit
in den verschiedenen Ländern. Solche Vergleiche sollen namentlich

auch in den einzelnen Ländern durch internationale Kurse
ermöglicht werden.

Zu diesem Informationsdienste des Instituts gehört aber auch
die Orientierung der Kirchen über die soziale Arbeit, die im
Völkerbund und im Internationalen Arbeitsamt getan wird. Diese
ist allerdings nicht von christlichen Gesichtspunkten aus
bestimmt, aber sie hat für den sozialen Willen auch der gesamten
Christenheit die grösste Bedeutung und stellt zudem den
Ungeheuern Säkularisationsprozess sozialer Arbeit machtvoll vor
Augen, der im Grunde doch eine Aufnahme christlicher Grundsätze

durch die Welt bedeutet. Das Institut hat nach dieser
Seite hin die Aufgabe, das Informationsmaterial, das dort
verarbeitet wird, von christlich-ethischen Gesichtspunkten aus zu
beleuchten, für die Kirchen wirksam zu machen und eventuell
ihre sozialen Anregungen und Forderungen auch wieder dorthin
zu leiten. Die Bedeutung dieser Vermittlung ist auch von der
römischen Kurie rasch erkannt und erfasst worden.



— 85 —

Das Institut verfolgt aber auch die allgemeine moderne
Arbeiterbewegung mit grösstem Interesse und beschränkt sich
durchaus nicht nur auf die Zusammenarbeit mit christlichen
Arbeiterorganisationen. Für die Fühlung mit der Arbeiterschaft

ist eine besondere Subkommission eingeführt worden mit
Elie Gounelle als Präsident. Hier liegt ja nun vielleicht das

grösste und schwerste Problem einer heutigen christlichen Sozialethik

und Sozialpolitik, denn auf dem europäischen Kontinent
haben grosse Teile der Arbeiterschaft den Zusammenhang mit
der Kirche verloren. Ihre Religion ist der Marxismus geworden
und ihr Angriff gilt nicht nur dem bisherigen Staat und der
heutigen bürgerlichen Gesellschaft, sondern auch einer Kirche,
die weithin ihre Interessen vertrat und allzulange kein
Verständnis zeigte für das Ringen des vierten Standes um soziale
Gerechtigkeit.

In England und Amerika ist dieser Zusammenhang zwischen
Kirche und Arbeiterschaft nicht in demselben Masse verloren
gegangen. Wenn die kontinentale Arbeiterbewegung
charakterisiert ist durch den theoretischen Marxismus, den Klassenkampf,

die Politisierung des sozialen Ringens, die Ablehnung
der Kirche und weithin auch der Religion, mit Ausnahme der
christlichen Arbeiterbewegung, so sind für die englisch-amerikanischen

Arbeiterbewegungen andere Elemente wesentlich:
eine stärkere Beschränkung auf den ökonomischen Kampf, eine
voluntaristisch oder pragmatisch gerichtete, jedenfalls nicht
theoretisch interessierte geistige Haltung, ein grösserer Wille
zur Zusammenarbeit mit dem Kapital und eine religiöse
Grundtendenz, die starke soziale Antriebe aus dem Evangelium und
aus praktischer Teilnahme am kirchlichen Leben schöpft. Eine
Vergleichung dieser Psychologie, Ideologie und religiösen
Haltung der verschiedenen Arbeiterschaften in den einzelnen Ländern

und Kontinenten ist unerlässlich für jeden Versuch, die
Idee von Stockholm international zur Auswirkung bringen zu
wollen.

Die Herstellung einer neuen tiefern Fühlung mit der Arbeiterschaft

geht nicht lediglich von dem Interesse aus, einfach die
Arbeitermassen auf irgendeine Weise wieder für die Kirche
zurückzugewinnen. Es handelt sich dabei vielmehr um das
Eintreten der Kirche für soziale Gerechtigkeit, eine solidarische
Gemeinschaft, den Glauben an das Reich Gottes, das denen



— 86 —

inner- und ausserhalb der Kirche angekündigt wird, als um
eine neue Verkirchlichung der Massen. Dabei darf allerdings
darauf hingewiesen werden, dass gerade ein tief und weit-
gefasster Begriff der Kirche für die Erreichung dieser Ziele
besonders wirksam ist. Es ist z. B. doch bedeutsam, dass von der
englischen Arbeiterschaft das meiste soziale Verständnis und
das kräftigste Eintreten für soziale Gerechtigkeit bei der anglo-
katholischen Gruppe gefunden wird, deren starker und geschlossener

Kirchenbegriff die soziale Arbeit und die Sozialreform
offenbar viel gebieterischer fordert, als der spiritualistische
protestantische Individualismus es tut.

Die Organe für den Informationsdienst sind die Zeitschriften
„Stockholm" und das Bulletin „Life and Work". Beides sind
dreisprachige Zeitschriften. Jene hat einen wissenschaftlichen
Charakter, währenddem das Bulletin das eigentliche Nachrichtenorgan

der ganzen Bewegung ist.
Wenn die soziale Information zuverlässig sein soll, so muss

sie grossen Teils auf der sozialen Forschung beruhen, die der
zweite Tätigkeitszweig des Instituts ist. Soziales Handeln ist
heute undenkbar ohne wissenschaftliche Erforschung und Kenntnis

der sozialen Tatsachen. Zu diesem Zweck werden dem
Institut von Kirchen wissenschaftliche Mitarbeiter gestellt, wie
z. B. vom deutschen und amerikanischen Kirchenbund. Ebenso
sind solche zu erwarten von Schweden, von Frankreich, und
man hofft auch von orthodoxer Seite einen dauernden
Mitarbeiter ins Institut zu bekommen. Die eigentliche soziale
Forschung hat starke Antriebe erhalten von amerikanischer Seite.
Das Federal Council unterhält z. B. ein besonderes soziales
Forschungsinstitut, das nicht nur die sozialen Tatsachen durch
eigentliche Fachleute untersucht, sondern gelegentlich auch,
z. B. in Streikfällen, um die unparteiische Feststellung der
Tatsachen angegangen wird. Die Notwendigkeit solcher Forschungsarbeit

wird auch in andern christlichen Organisationen empfunden,

wie z. B. in den internationalen Jugendorganisationen, aber
auch von theologischen Fakultäten. So treiben z. B. die Fakultät
des Union Seminary New York und die Fakultäten von Berlin
und Leipzig soziale Forschungsarbeit. Es handelt sich für das
Institut nicht um eine Verdoppelung der Arbeit des Internationalen

Arbeitsamtes, sondern um die Bearbeitung der dort
gefundenen Tatsachen im Lichte des christlichen Gewissens,



— 87 —

um die selbständige Untersuchung von Tatsachen, die dieses

herausfordern, wie z. B. die Notwendigkeit der Fürsorge für
Seeleute in den verschiedenen Häfen etc. Ein besonderer Teil
dieser sozialen Forschung wird vom Forschungsbureau des

internationalen Missionsrates getan werden, das in engster
Zusammenarbeit mit dem Institut stehen wird. Gerade auf dem
Missionsgebiet hat sich herausgestellt, dass das soziale Problem
auf der ganzen Welt dasselbe ist und dass das christliche
Gewissen nirgendswo Ferien hat.

Es wird eine besondere Aufgabe des Institutes sein, die
besondern Methoden sozialethischer Forschung aufzustellen und
international wirksam zu machen. Zu diesem Zwecke steht es
in fortwährender Verbindung mit nationalen Zentren sozialer
Arbeit, wie sie sich bereits in den sozialen Arbeitsgemeinschaften

der Kirchen in Deutschland, Frankreich, England und Amerika
gebildet haben.

Der dritte Arbeitszweig des Instituts besteht in der Aktion

auf die Kirchen selbst. Nach den eben gemachten Ausführungen
versteht man, dass das Institut aus Respekt vor den Tatsachen
und auch der nationalen Eigenart und den besonderen Aufgaben

jeder Kirche sich nicht rasch eine direkte Aktion auf die
Kirchen erlaubt. Es muss erst viel stille Arbeit getan werdeu,
viel gegenseitige Verständigung stattgefunden haben, eine gründliche

Kenntnis des Tatsachenmaterials gewonnen werden, bevor
zur Aufstellung einer Sozialethik oder zu einer Gesamtaktion

grossen Stils geschritten werden kann.
Hier öffnet sich der Raum für eine weitreichende Mitarbeit

zahlloser Gruppen und Einzelner. Geduldig muss Stein auf Stein
gesetzt werden, aber nicht in eigenwilligem oder titanischem
Übermut, sondern nach dem geistigen Grundriss, den das
Evangelium ein für allemal für die Gestaltung der Welt und die

Formung der Gesellschaft gezeichnet hat, und in dem immer
wieder tröstlichen Glauben, dass der allmächtige Gott die menschliche

Mitarbeit nicht verschmäht, wenn sie in Demut, im Glauben

an den Schöpfer Gott und in Liebe zu den Menschenbrüdern

dargeboten wird.

Genf. D. Adolf Keller.


	Die Fortsetzungsarbeit der Stockholmer Weltkirchenkonferenz

